


EL OJO EN
LA MITOLOGIA.
SU SIMBOLISMO

JUAN EDUARDO CIRLOT

PROLOGO DE
VICTORIA CIRLOT

WunderKammer



El ojo en la mitologia. Su simbolismo (1954)
Copyright © Herederas de Juan Eduardo Cirlot

De esta edicion:

Copyright © Wunderkammer, 2019
Major, 4. 17731 Terrades (Girona)
www.wunderkammer.es
info@wunderkammer.es

Del prologo:
Copyright © Victoria Cirlot, 2019

Primera edicién en Wunderkammer: octubre, 2019
Disefio de coleccion: Hermanos Berenguer
Magquetacion: Laura Hoet

Impresion y encuadernacion: Norprint

Impresion de cubiertas: Imprenta Davi

ISBN: 978-84-949725-5-3
Deposito legal: DL GI 1071-2019

Se prohibe la reproduccion total o parcial de esta obra, in-
cluido el diseflo tipografico, de portada y de los materiales
adjuntos, sea cual fuere el medio, electronico o mecanico,
sin el consentimiento escrito del editor.

INDICE

Prélogo de Victoria Cirlot

Palabras preliminares de Juan Eduardo Cirlot. . 17
Nota del autor

L Introduccion

18
19

II.  El ojo fascinador

27

III. Los dioses de India

35

IV.  Otros mitos orientales

43

V. Leyendas griegas

51

VL.  Ojos heterotdpicos en el cristianismo .... 61

67

VIL  Elmal de ojo
VIII.  Otros ojos heterotdpicos

73

IX. Simbolismo general del ojo

79

Relacién de imagenes

85



PROLOGO
Por Victoria Cirlot

En algin lugar de mi memoria debi6 de quedar
la imagen durada de los coros angélicos de Hildegard
von Bingen como sobrecubierta del libro de Heinrich
Schipperges colocado en la libreria del despacho de
mi padre, para que muchos afios después, cuando
me encontré con la visionaria del Rin para la traduc-
cién de su biografia, esta me pareciera una antigua
amiga. Como también debi recordar El ojo en la mi-
tologia cuando me detuve en la figura sembrada de
ojos que aparece en la primera visién de su Scivias: le
corps parsemé d'yeux, una expresion que conoci
gracias a Ananda K. Coomaraswamy, pero cuya pri-
mera formulacion se debié a Raffaele Pettazzoni,
citado por Coomaraswamy y también citado en EI ojo,
sorprendentemente, pues se habia publicado solo seis
afios antes en una rara revista dirigida por Mircea
Eliade, Zalmoxis, en el primer nimero aparecido en
19381. La figura sembrada de ojos, azul, al pie de la
montafla, que aparece junto a otra figura cuya cabeza
y rostro no podia distinguir la visionaria porque toda
ella estaba inundada de la luz que el ser alado irra-
diaba desde la cima de la montafia, manifestaba que

11 Ananda K. Coomaraswamy, «Le corps parsemé d'yeuxy,
en I/ grande brivido. Saggi di simbolica e arte, a cargo de Roger Lip-
sey. Edicion italiana a cargo de Roberto Donatoni, Adelphi, Milan,
1987, pag. 317.

9



el universo desplegado a continuacién en las mi-
niaturas del manuscrito no procedia de los ojos
fisicos sino de los ojos interiores. La figura sem-
brada de ojos tiene en Scivias un nombre, Temor
de Dios, y alude a la facultad imaginativa. De su
mano entré en el mundus imaginalis y El ojo en la
mitologia fue mi guia 2 . Nunca dejardn de asom-
brarme las repentinas convergencias entre mis
temas de investigacion y los estudios de mi padre.
En realidad, creo que ya lo habia leido y visto todo
mucho antes, sus textos y sus imagenes, y que luego
simplemente, aunque no tuviera un recuerdo cons-
ciente de ello, lo iba reconociendo desde las distin-
tas habitaciones del extrafio palacio. Como también
sucedié con la mancha en el muro, pues cuando
me dediqué a las polvaredas cervantinas y a otras
superficies elementales, parecia no recordar el ar-
ticulo de Correo de las artes, y es cierto que pro-
bablemente no habia leido justo ese con ese titulo
pero si otros en que también se menciona ese so-
porte que tanto gusté a Leonardo y a los surrealis-
tas3. El ojo en la mitologia. Su simbolismo inauguré
los estudios de simbologia de Juan Eduardo Cirlot,
el autor del Diccionario de simbolos tradicionales,
segun el titulo de la primera edicion (Barcelona
1958), y sin el adjetivo «tradicionales» en todas las
sucesivas 4. Publicado en una coleccién dedicada
a la oftalmologia (Masnou, 1954), estaba precedido
tan solo de una conferencia en la Universidad de
Barcelona que estuvo dedicada al estudio de tres
simbolos (el muro, el disco de jade agujereado y el
globo de fayenza) que todavia no le habian abando-
nado cuando escribié El ojo en que vuelve a referirse

2 Victoria Cirlot, Hildegard von Bingen y la tradicion visionaria
de Occidente, Herder, Barcelona, 2005, pags. 95-112.
3 Juan Eduardo Cirlot, «La expresion de los viejos murosy, en Co-
rreo de las artes 24, marzo-abril 1960, pag. 10.
4 Para una historia del Diccionario de simbolos, ver mi epilogo en
la edicion de Siruela, Madrid, 1997 (reediciones hasta la fecha),
pags. 487-497.

10

Hildegard von Bingen, Scivias.

11




a ellos como las tres posibilidades del ser ante el tinglado de la realidad, sobre el que la razén ha

mundoS. En este opusculo el simbolo del ojo le per- montado sus escenografias». Concluye haciendo
mitié adentrarse ya de lleno en los procesos de sim- converger irracionalismo e imaginacién: «La ima-
bolizacién, es decir, en el funcionamiento de las leyes ginacién, como segunda potencia humana, surge
de asociacién y de analogia, y en la polivalencia serial. para oponerse a la pesantez racionalista, e invade
La necesidad interior condujo estas indagaciones los mundos de las representaciones con sus produc-
destinadas a la comprobacién de la precisiéon de la tos engendrados, no gratuitamente, sino siguiendo
imaginacion como una forma de conocimiento supe- el dictado de las oscuras voces de la irracionalidad
rior y como la facultad que orientaba su ocupacién yacentes en el hombre como un potencial de ener-
espiritual principal, que no era otra sino la de escri- gias subterrdneas. Lo irracional emerge como in-
bir poesia. terferencia de un elemento inferior en un orden mas
Dos conceptos articulan El ojo en la mitologia' elevado, como una concrecién de los poderes cadti-
irracionalismo y desplazamiento. El estudio de las cos, instintivos, en medio de lo conceptual o figura-
religiones, de los mitos y de los simbolos, viene mo- tivo racionalista» 6. Justamente sus esfuerzos iran
tivado por la exigencia de comprensiéon de un tipo dedicados a encontrar la precision y certeza de la
de conocimiento desvinculado de la razén y en el imaginacion con el mismo ahinco con el que René
que Juan Eduardo Cirlot creia profundamente. Se Guénon o Ananda K. Coomaraswamy hablaban de
trata del conocimiento que pueden proporcionar los la simbologia como una ciencia exacta y sagrada.
suefios, las imagenes que conmueven el alma o, por La facultad imaginativa y el pensamiento simbdlico
ejemplo, sucesos carentes de todo tipo de explica- coinciden en la medida en que se fundamentan en
cién légica. La intensidad de su vida interior era tal el valor de las imagenes, en la asociacién y la ana-
y acontecia tan al margen del mundo cotidiano, que logia como modos propios de funcionamiento. La
justifican su constante situacién ante el misterio. En historia de las religiones y la mitologia abren ese
el Diccionario de los ismos (1949) comenzaba la voz espacio arcaico en la historia de la civilizacién per-
«irracionalismo» sosteniendo: «Se denominan irra- mitiendo la confrontacién de sus manifestaciones
cionalistas las tendencias filoséficas que anteponen con las del inconsciente humano, tal y como mues-
a la razon toda otra forma de conocimiento fundada tra la obra de Cari Gustav Jung. La grandeza del
en la pura intuicién o en fuerzas ocultas o sagradas». irracionalismo consiste para Cirlot en que el ele-
Los tres simbolos hacen aqui su primera aparicion, mento inferior es sublimado para llegar a dirigir
aunque no como simbolos, sino como «formas» y «todo el conjunto intencional de la obra o del pen-
con variantes: «Las cosas ante el hombre pueden samiento», demostrando «su razén de ser y de man-
aparecer en una de estas tres formas: como muros, dar a un organismo racionalista cuyas condiciones
como espejos, o0 como ventanas». Un poco mas ade- no bastan al hombre en sus aspiraciones inmensas»’.

lante introduce la invisibilidad y la irrealidad como
aliados del irracionalismo: «Dada la imposibilidad
para representar lo invisible, cuya sola apetencia ya
es irracional, por aldgica, se hace preciso huir del

5. «Hacia una ciencia de los simbolos», pronunciada el 13 de 6. Juan Eduardo Cirlot, Diccionario de los ismos, Argos, Barcelo-
febrero de 1952 y publicado un extracto en Sumario de na, 1949; reedicion de L. y V. Cirlot, en Siruela, Madrid, 2006, con
estudios y actividades. Antiguos alumnos del colegio del prologo de Angel Gonzilez Garcia, pags. 348-349.

Sagrado Corazon de Jesus, ano VIII, n.° 22, 1952 7. Juan Eduardo Cirlot, Diccionario de los ismos, cit., pag. 349.

12 13



Asi, en Diariamente (1949) leemos: «Usa mis ojos
verdes,/mis distintas potencias,/para alcanzar la
cima de lo exacto»8. La precariedad de la realidad
junto a la conciencia procedente de la vivencia in-
terior de que existe otro mundo o al menos un mundo
«otro» mueven al poeta a buscar certeza de todo
ello en el campo de los simbolos.

En El mundo del objeto a la luz del surrealismo
(1953), en el que también cita dos de los tres sim-
bolos (el disco de jade chino y el muro de las lamen-
taciones), ahora con ilustraciones, y en el que en-
contramos ya una imagen que aparecerd en El ojo
y de la que quiso conservar la reproduccién de Gaétan
Fouquet (en facsimil en este libro, con wuna
nota manuscrita de Juan Eduardo Cirlot en el re-
verso), el globo de fayenza, simbolo de la religion
caodaista, se ocupa del fenémeno del desplazamiento
para sostener: «El mundo simbolista (en cierto modo:
utilitario mistico) y el mundo utilitario son ordena-
ciones de las cosas en direcciones fuera de las cua-
les carecen de razon y de explicacion (fundamento).
De ahi que las busquedas surrealistas, al querer
revolucionar el sentido del objeto, procurasen ante
todo el «desplazamiento», esto es, arrancar la cosa
de su direccién racional (simbolista o utilitaria),
para determinar asi el surgimiento de la irraciona-
lidad pura del objeto»9. En el simbolismo del ojo su
desplazamiento residia altamente significativo para
alertarnos de que no estamos ante su realidad fisica
y material al tiempo que permite asociaciones com-
plejas, como la del ojo y la herida, el ojo y el sexo,
el ojo y el sol. Cirlot lo explica mejor en un pasaje
de un libro escrito entre octubre de 1953 y mayo
de 1954: «La nociéon de desplazamiento, aplicada a
un objeto o a una parte del mismo, al ser compro-

dos, los cuales nos ponen en la pista de que todo
nuestro sentimiento de lo real no es sino un juego
combinado de posibilidades que podria ser enten-
dido de modo muy diferente» 1°. La aproximacién
de dos realidades distantes de la que habl6é Pierre
Reverdy y que cit6 André Breton en su primer ma-
nifiesto constituyeron el principio que sirvié de fun-
damento al surrealismo en su necesidad de construir
un nuevo orden del mundo. Los collages de Max
Ernst no hicieron sino socavar el «tinglado de la
realidad» para abrirnos los ojos a posibilidades di-
ferentes. Asi, cuando leemos versos como «La noche
abre sus ojos de fulgor» 1 en que un érgano del
rostro humano se desplaza a la noche y la oscuri-
dad que suceden al dia y la luz, y en que los ojos
sustituyen a las estrellas de una noche estrellada
gracias a compartir con ellas el fulgor, se crea una
imagen que no reproduce este mundo sino que
construye otro. Surgido de la espontaneidad propia
de la imaginacion, la imagen no es en modo alguno
fantasiosa, esto es, arbitraria por lo subjetiva, sino
todo lo contrario. Posee la precisién y la exactitud
que atestigua la tradicion. El verso cirlotiano podria
colocarse junto al epigrama atribuido a Platén que
dice «Miras los astros (td que eres) mi astro: qui-
siera ser el cielo para mirarte con muchos ojos»12.
La humanizacién de la noche por estar dotada de
0jos nos sitda ante un mundo animado que el poeta
invoca y crea. En una carta a Andr6 Breton, que
Breton public6 en Le surréalisme, méme, Cirlot le
hablaba de «su tendencia a la dispersion del yo, a

9. Juan Eduardo Cirlot, El mundo del objeto a la luz del surrea-
lismo, PEN, Barcelona 1953, reeditado con prologo de Lourdes

Cirlot en Anthropos, Barcelona, 1986, pags. 93, 118, 87, 93,
respectivamente.
10. Juan Eduardo Cirlot, Morfologia y arte contempordneo, Ome-

8 Diariamente, Barcelona, 1949, y Juan Eduardo Cirlot, En la lla- “ﬁ’ B}ircelo;:lg, ]9(155’8%'312” lacio de plata. Al B |
ma. Poesia (1943-1959), edicion de Enrique Granell, Siruela, Ma- o uan bduarco LACoL, L paidclo de plaid, AlcCor, barcelona,
drid, 2005, pags. 279-305. 1955, yen En la llama, cit., pags. 51 l‘-527.

’ ’ 12. Citado por Raffaele Pettazzoni, «Le corps parsemé d’yeux»,

Zalmoxis, 1, 1938, p8gs. 3-12

bada empiricamente, produce efectos insospecha-

14 15



situar en lugares objetivos partes de mi subjetivi-
dad», a lo que sigue un pasaje muy revelador para
comprender quién fue el autor de EI ojo en la mi-
tologia: «Cada noche estoy durante una hora en mi
gabinete de trabajo, sentado frente a una pared en
la que estdn clavadas mis espadas, mi maza de gue-
rra. El cuarto tan solo estd iluminado por una vela
y me resultaria imposible jurar que todo eso sea
exterior a mi cuerpo y mi pensamiento. Son almas
de objetos lo que estoy mirando, no objetos»13.

Estudios como EI ojo en la mitologia. Su simbolismo
y mas tarde el Diccionario de simbolos tradicionales
sirvieron al poeta para comprender las imagenes que
van fluyendo de su escritura Urica y las emociones
que estas le suscitan, comprobando su antigua exis-
tencia en la historia de la cultura, en especial en los
ambitos ocupados en la vida del espiritu. Mientras
sus versos nacian libremente, Juan Eduardo Cirlot
estudiaba los simbolos de las antiguas religiones y
mitos para cerciorarse de su verdad.

PALABRAS PRELIMINARES
Juan Eduardo Cirlot

Un cuadro del pintor contemporaneo Rene Magritte re-
presenta una mesa con su servicio puesto. Sobre el plato
aparece una loncha de jamén en cuyo centro se abre un
ojo humano. La religién sincretista de Indochina, deno-
minada caodaismo, tiene como emblema de la divinidad
un globo de fayenza en una de cuyas ovaladas superficies
aparece un ojo. En el libro, impreso en Lima en el afio
1675, Templo de nuestro gran patriarca san Francisco
(John Carter Brown Library), hay una ilustracién en la
cual se ve un navio con el santo en admirable despropor-
cion de formato, pues casi es tan grande como la embar-
cacion, pero lo que mas llama la atencién es el ojo que
parece titilar en el cirio que hace las veces de fanal de
popa. Otro ojo remata el mastil. Otro igual surge entre las

13 «Lettre de Barceloney, Le surréalisme, méme 1, 1956, pags. 61-63.

16

olas, debajo de la linea de flotacién. Si abrimos las pagi-
nas de un tratado ilustrado de mitologia, no tardaremos
en ver seres con un solo 0jo, otros con tres o con multitud
de ellos repartidos por el cuerpo. Ojos aislados de la nor-
mal convencién anatémica se representan en exvotos,
surgen en el interior de tridngulos magicos... La pregunta
es la siguiente: ;Existe una razén de tales apariciones?
(Hay un nexo que las unifique y dé sentido coherente?
(Son puras gratuidades de la imaginacién? Pero ;puede
en realidad la imaginacién humana hacer algo gratuito,
es decir, libre de todo sentido y direccién? En las paginas
siguientes intentaremos encontrar una respuesta, siquiera
mal fundamentada, a estas interrogaciones.

17



Nota del autor

Como material de consulta en lo estrictamente mi-
tolégico, nos hemos servido principalmente de las
obras La mitologia nella vita dei popoli (tomos [ y
II, Hoepli, Milan 1954), de Giacomo Prampolini, y la
Historia de las religiones (3 vols.,, Gustavo Gili, Bar-
celona 1947), de Pedro Tacchi Venturi, aparte de los
datos facilitados por algunos museos de Europa y
por el Dr. Antonio Cardoner Planas, quien, ademas,
nos ha prestado valiosa colaboracién en la seleccion
de temas y grabados.

18

I. Introduccion

En el concepto actual, la mitologia no es el reino de
la fabula, sino el mundo de las expresiones indirec-
tas, transfiguradas por la poesia y valederas en virtud
de las leyes que rigen el simbolismo del pensamiento.
Uno de los temas de gran interés que ofrece ese ri-
quisimo campo de experiencias humanas es el rela-
cionado con la mirada, con los ojos; mejor, con el ojo,
en singular. La rara perfeccion de ese érgano, su lim-
pidez y belleza, la variedad de las coloraciones del
iris; las gamas de matices expresivos, la comunica-
cion realizada constantemente entre los humanos, en
su doble aspecto de seres terrenos, con precisiones
materiales, y de espiritus «caidos», segun el mito pla-
tonico, hubieron de llamar poderosamente la atencion
desde los tiempos mas remotos. Cuando el pensa-
miento mitico, como precursor de la ideacién logica
y ordenador primario de las grandes intuiciones hu-
manas sobre el misterio del universo y de la concien-
cia, comenzd a sistematizar en personajes, leyendas
y avatares el profundo complejo de posibilidades de
inteleccion, los 6rganos del hombre aparecieron como
portadores de esa maravilla que es la vida y el mila-
gro de esta fue venerado en tales o6rganos, en parti-
cular en aquellos que aparecian como la aristocracia
de la fisiologfa: las manos, la boca, los ojos.

Las nociones abstractas de poder, fuerza, claridad,
luminosidad, se adscribian cerradamente al depdsito
viviente del que surgian por emanaciény, en el lenguaje

19



el 6érgano y su funcién eran una sola y misma cosa.
En las paginas siguientes vamos a considerar los
aspectos mas relevantes de esta utilizacion del
ojo por la ideacién madgica, teniendo en cuenta las
narraciones mitolégicas, lo que la historia de las re-
ligiones ha revelado sobre las correspondientes
creencias y la iconografia producida paralelamente.
Obvio es decir que en este opusculo no cabe una ex-
planacién exhaustiva del tema, sino solamente el
establecimiento de los hitos fundamentales, los cua-
les bastan para llegar al nicleo de la cuestion, es
decir, la discriminaciéon de la idea béasica que se
transparenta tras procesos al parecer inconexos y
lejanos entre si en el espacio y en el tiempo.

Otra delimitacion del asunto radica en el hecho de
que no se va a estudiar el problema psicoldgico
de los ojos, en su realizacién mitica pero normal, esto
es, en la mirada -aun cargada de humano magne-
tismo y de poder de persuasion- cual la pintara un
Dante Gabriel Rossetti en sus languidas doncellas
prerrafaelitas, o la glosara Richard Wagner en una
de sus prosas. El tema se circunscribe a las apari-
ciones irracionales del ojo en la mitologia, a la ma-
nera inusitada, irreal, irrealizante, con que se ma-
nifiesta en determinados grupos de leyendas o en
tales o cuales efigies. La irracionalizacién consiste
en modificar de hecho y esencialmente las circuns-
tancias en que el ojo se presenta. Incluso prescin-
diendo de doctrinas simbolistas, claramente se com-
prende que, en los mitos e imagenes sacras carga-
das de la voluntad de expresar mundos y seres del
mas alla, poderes distintos del meramente humano,
se tendiera a esa modificacién substancial, sin la
cual la efigie o la historia en nada se distinguirian
de un mero acaecer terreno.

Tres son los modos en que se verifica la transmu-
tacion aludida: desplazamiento, disminucién, au-
mentacién. En el primer caso, la efigie presenta uno
o varios ojos en lugares distintos del normal anat6-
micamente. En el segundo, los ojos se reducen a uno.

20

NOWVENB |
RIS - AD - [
ORE- 4 -

Ojos heterotopicos en una imagen de Pan.
En Wunder, Wundergeburt und Wundergestalt,
de Eugen Hollédnder.

En el tercero, se incrementan en cifras que van desde
el simple impar tres a otras que tedricamente de-
sean expresar el millar, aunque en la realidad es-
cultérica o pictérica se queden en cuarenta o cin-
cuenta, que es cifra mas que regular. La idea que
llamariamos ingenua, en esa aumentacién, y que le
sirve de base -aun cuando no agota la hondura del
sentido- es la que podria establecerse por la siguiente
ecuacion: a mas aumento de 6rganos, mayor incremento

21



A Bonaav. D2 Volborea d.

Polifemo.
Dibujo de Daniele de Volterra, segin escultura
de Miguel Angel. Aguafuerte de J. Bisschop.

de fuerza inherente a los mismos. Efigies do-
tadas de multiples miembros son frecuentes en to-
das las mitologias; bastard que recordemos la helé-
nica Diana de Efeso, con multitud de senos.

A través del proceso anteriormente descrito se
verifica otro que no le cede en importancia, y es la
independizacién del oérgano, con lo cual abandona
definitivamente su valor literal y fisiolégico para
convertirse en simbolo. En tal misién es utilizada su
imagen en diversas ocasiones; los talismanes y amu-
letos se basan, a veces, en ese desplazamiento y li-

22

bertad de un érgano -o de su equivalente en efigie.
Las galeras griegas llevaban ojos a ambos lados del
espolén para garantizarse la proteccion contra los
poderes nefastos. A los ojos desplazados se les da el
nombre de heterotdpicos-, a los utilizados como de-
fensa se les llama apotropeos.

Las manos son otro miembro empleado con enorme
profusion en los amuletos; recordemos la musul-
mana mano de Fatma, que incrementa su valor por
el simbolismo del nimero cinco. Pero si manos y
brazos aparecen como los ejecutantes naturales del
poder material del hombre, de su fuerza y aptitud
para utilizar instrumentos, para modificar aspectos
del mundo y construirse una mansiéon, o para des-
truir lo adversario, los ojos surgen ante la contem-
placidon desinteresada como la imagen mas pura del
poder espiritual, de la irradiacion de esa facultad
superior que, tomada bajo cualquiera de sus con-
ceptos filosoficos, sea como sentido religioso o al
margen de él, brilla siempre como algo que estd en
los extramuros del universo fisico. Evidentemente
el sentimiento religioso, tan intenso en la aurora de
la humanidad, aun con los errores y monstruosida-
des que ello acarreaba, no hacia sino aumentar la
veneraciéon hacia la fuerza por antonomasia, bien
en su forma lirica de amor, de persuasién convin-
cente y serena o apasionada, o bajo la modalidad
del imperio, la amenaza y el rigor. La mirada pla-
centera y la airada eran el dominio del ojo y este,
por consiguiente, el asiento del poder mas profundo
y caracteristicamente humano.

A la identificacién de o6rganos y potencias, a que
antes hicimos alusidn, se agrega en la «edad de He-
lios» la coordinacién, hasta el extremo de obtener
una real unificaciéon de sentido, de aquellas realida-
des y procesos que se dan en forma analdégica. La
analogia preside, pues, la organizacién del concepto
mitico del universo; asi, el ledn persiguiendo al re-
bafio de gacelas por la calcinada llanura del desierto

23



procede igual que el sol, al amanecer, obligando
a huir a las estrellas. En otras ocasiones, la forma
basta para que la analogia se imponga; los cuernos
del toro se parecen a los de la luna en sus cuartos cre-
ciente y menguante. Es innecesario afiadir que estas
ideas actuaban en la mente mitica con un automa-
tismo y una eficacia equivalentes a las convicciones
racionales y cientificas para la humanidad ulterior.
Una de las mas grandiosas y misticas identificacio-
nes fue la que aprendemos en la mitologia fenicia,
aun cuando es muy posible que este pueblo la to-
mara de mas antigua tradicién, y es la que hace una
sola cosa del intelecto y la luz.

Se comprende la importancia del ojo como cen-
tro de convergencia de las fuerzas de luminosidad
exterior y fisica y de la luminosidad interior o es-
piritual. Siendo el sol la fuente patente de luz ex-
terna que bafia las cosas del mundo, se deriva de
ellos una segunda identificacion: sol-ojo, reforzada
por la proximidad de las formas de ambos seres.
Facil sera admitir que, en la época de creacidon
de los grandes mitos del culto solar, la mirada y el
ojo tuvieran un marcado valor simbélico y alegé-
rico. En esta acepciéon emparentada con el sol, o en
la mas general que considera el ojo como recipiente
de vida espiritual y receptor de energia y felicidad,
encontramos distintos mitos en todo el continente
creador de las religiones y en sus proyecciones in-
mediatas hacia Occidente. Desde la perdida Sume-
ria y Egipto, que comenzaron su ciclo histérico an-
tes del tercer milenio a. C, hasta Extremo Oriente
por un lado y Grecia por otro, podriamos rastrear
infinidad de hechos miticos relacionados con cuanto
se acaba de exponer. Y luego viene la continuacién
de esta primavera legendaria, en su trasplante a
las religiones monoteistas. La iconografia cristiana
utiliza abundantemente el simbolismo del ojo. Las
fuerzas obscuras que quedaron reprimidas desde
el triunfo del labaro y el Edicto de Milan, que obtu-
vieron carta de equiparaciéon con la doctrina gnos-
tica y maximo predicamento en los siglos de la ma-

24

gia, la herejia, el satanismo y los autos de fe, tam-
bién, como veremos, acudieron a este poderoso
medio de expresiéon plastica y grafica. Finalmente,
las tendencias culteranas de la poesia y del arte, en
el barroco, en el romanticismo y en nuestros dias,
también han advertido la intensidad dinamica de
la imagen del ojo y, aunque al margen de lo orto-
doxo religioso, han concedido a su simbolismo todo
el interés que requiere.

El ojo del caodaismo.

La corriente subterrdnea que nutre, une y vivi-
fica estas distintas manifestaciones de un mismo
hecho es el alentar del alma mitica bajo las diver-
sas capas culturales y las imposiciones de los dis-
tintos tipos de sociedad. Por esta razén, en el arte
popular, las supersticiones y el folklore de los pue-
blos encontraremos materia para complementar
estas notas sobre la funcién simbdlica del ojo en la
mitologfa, en las religiones orientales y en la icono-
grafia cristiana, de cuyo campo nos hemos permi-
tido pasar sumariamente a los dominios que entran

25



en contacto con lo que se ha denominado acerta-
damente «nuestra era irracional», pues, como Jules
Monnerot demuestra en su libro La poésie moderne
et le sacré (1945), el valor de ciertas posiciones mis-
ticas del espiritu es indestructible e irremplazable;
la planificacién y mecanizacién de la existencia solo
pueden exacerbar esas raices pero no agostarlas
en su virginal fervor.

26

II. El ojo fascinador

Al contemplar las pausadas series de jeroglificos que
componen la cultura egipcia, milagro de perseveran-
cia, soledad y serena fuerza, alimentindose de si
misma durante mas de tres mil afios, muchas son las
imagenes que se imponen a nuestra atencion y la ex-
citan con la nitida percepciéon de su disefio o con la
elocuencia de su descripcién objetiva. Vemos tazas,
aguilas, plumas, setos de papiros, manos extendidas,
piernas en gesto de caminar y pequefas figuras com-
pletas; las «determinantes» que aparecen tras los
nombres propios. El buitre, el circulo, la serpiente
que avanza reptando, ornada de pequefios cuernos,
también nos interesan. Pero sobremanera bellos son
los grandes ojos aislados, con una airosa curva infe-
rior que los resigue y la linea de la ceja enmarcan-
dolos por la parte superior. Estos ojos llaman la aten-
cién mayormente a causa de su exacto parecido con
los que aparecen en los rostros de las figuras presen-
tadas de perfil, en pinturas y relieves. Los egipcios
dibujaban el ojo de frente, con marcada estilizacion,
aun cuando la figura estuviera de perfil.

Esto constituia ya en esencia una glorificacion del
ojo; les parecia que reducirlo al esquema lateral era
atentar contra su poderio. El ojo estaba siempre en
relacién con la mirada de los dioses protectores del
pais. Ra, Amén, Horus, Osiris eran dioses solares,
dioses del ojo divino y fascinador. La contienda de
la luz y las tinieblas, miticamente expresada en la que

27



dividié a los dioses hermanos Osiris y Seth, es
también la lucha de la mirada contra la obscuridad,
de la mirada interior contra la ignorancia; idea esta
que mas tarde transformardn los griegos en el mito
de Prometeo, robador del fuego de los dioses, equi-
valiendo aqui el fuego y la luz a la inteligencia. En
la dindmica de los mitos se advierte con frecuencia
el pulso interno de las culturas; su progresar o de-
caer en relacion con las fuentes originarias de su
grandeza, de lo que Leo Frobenius denomind su pai-
deuma o ser vital. Por esto, los mitos se pueden en-
contrar en pristina pureza o en versiones distintas
y aun contradictorias. Un ejemplo insuperable de
estas trayectorias lo tenemos en China, con el taoismo,
en un principio purisima doctrina mistico-metafisica
y transformada mas tarde en semillero de practicas
magicas y de ritos irracionales.

Los himnos al dios sol del faradn hereje Akena-
ton, de la XVIII dinastia, son posiblemente las mas
altas versiones del sentimiento de amor a la triada
constituida por el sol-luz-espiritu, en comunicaciéon
con el ojo como disco solar. Pero la mitologia egip-
cia, llena de obscuridades, de recaidas en cultos ani-
malisticos, de prosaismos increibles, abunda en tex-
tos como el que sigue. Dice el dios Ra: «Convocad
de parte de mi Ojo Divino a Shu,Tafnuit, Sibu, Nuit,
los padres y las madres-diosas que estaban en mi
compaififa con el Un, cerca del dios Un. Que cada
uno Reve consigo su ciclo para que entre todos me
aconsejen en este paso dificil», pues los hombres se
habian revelado contra la divinidad. El consejo es
que se proceda al castigo y que el Ojo Divino sirva
de verdugo. «Hazlo marchar -le dicen a Ra- para
castigar a cuantos han meditado proyectos funestos,
pues ningin Ojo es tan terrible como el tuyo cuando
toma la forma de Hathor». Vemos aqui una idea que
se relaciona con las famosas «plagas de Egipto», y
es la del sol como martirizador de los hombres y de
la tierra, propia de una comarca en que las prolon-
gadas sequias podian provocar hambres y desastres
publicos. Vemos también la accién negativa del ojo,

28

la mirada como potestad de odio y de castigo, sim-
ple magnificacion de la naturalmente adscrita a las
humanas practicabilidades. Entre los pueblos de la
América precolombina existi6 un similar sentimiento
del sol y probablemente del ojo, con todas las deri-
vaciones a que esto da lugar.

Otra narracién egipcia se refiere al ojo que se de-
nominaba Oudjat y cuyo origen se debe a las luchas
entre Osiris y Seth. Habiendo muerto el primero a
manos del segundo, que lo encerré en un sarcofago
y lo arroj6 al Nilo, fue su cadaver recogido por Isis,
la cual lo escondié en la espesura. Descubierto por
el implacable Seth, fue descuartizado dispersando
sus despojos. Pero Isis, ayudada por Toth, dios de la
ciencia que presidia las ceremonias de entrada en
el Amenti, logré reunir los restos y hacerlo resuci-
tar. Horus, hijo de Osiris e Isis, para vengar a su pa-
dre declaré la guerra a Seth. Horus venci6, pero
perdiendo un ojo en el combate. Toth reconstituy6
este ojo con su magico poder y lo dio a los hombres
para su veneracion. El mito de Horus es el del sol
naciente, derrotando a las fuerzas de la noche, ven-
cedoras, a su vez, del sol del dia anterior. Esta or-
ganizacién en cadena nos muestra una cierta des-
composicion del sentido de unidad y estd en estre-
cha relacién con el llamado pensamiento pre-légico.
De paso, diremos que este concepto de Lucien Lévy-
Bruhl, aun combatido por quienes niegan la reali-
dad de dicho estadio del pensamiento, se muestra
eficaz como «modelo» para explicar hechos de otra
suerte incomprensibles, tanto en la mitologia y et-
nologia como en lo psicolégico. Sin duda, no hay que
interpretar las cosas de un manera radical; dijimos
en nuestra introduccién, siguiendo en esto a la gran
mayoria de investigadores en estas materias, que el
hombre civilizado no ha perdido la totalidad de sus
componentes espirituales irracionales; esto equivale
a discernir en el primitivo y en el hombre de la
«época de Helios» facultades del mas ortodoxo raciocinio,

29



pero ciertamente influidas y en parte desvirtuadas
por la propensién a interpretaciones semidelirantes o
cuando menos miticas, es decir, correspondientesa
mitos enraizados en el subconsciente colectivo de
Carl Gustav Jung.

Es facil observar, por otro lado, que entre los he-
chos inconexos en apariencia, o entre las series de
acaecimientos y procesos, hay por lo comin térmi-
nos medios que acaban de explicar su identidad y
la naturaleza de sus relaciones. Por ejemplo, la ima-
gen de un toro con el cuerpo recubierto de ojos tiene
un marcado cariz irracional; llega casi a sublevar
algo en nuestro interior, que a veces no gusta que
le remuevan esos fondos arcaicos. Sin embargo, si
asimilamos ojos a estrellas, cuernos del toro a la
luna, cuerpo del toro al cielo, la apariciéon de los ojos
en cuestion no puede resultar mdas explicable y, nos
sentimos tentados a decir, natural. Uno de los alu-
didos términos medios es precisamente la imagen
de un toro celeste, de la cultura sumeria (museo del
Louvre), con el cuerpo tachonado de estrellas gra-
badas en hueco con gran relieve. Dentro de que
constituye una imagen menos fuerte, psicoldgica-
mente hablando, no deja de angustiar esa efigie sim-
bélica de la animalidad transfigurada al mas alto
rango. En estas fusiones y confusiones de lo divino,
lo animal y lo humano, juega también un importante
papel todo el mecanismo descrito de los desplaza-
mientos, la simbolizaciéon de las energias por lo que
parece mas apto para tal empresa. La heterogenei-
dad resultante no era obstaculo para la humanidad
prehelénica, como tampoco lo fue en relacién con
ciertos temas -como el Tetramorfos, simbolo de los
evangelistas- para el cristianismo.

Por otro lado, basta analizar las grandes obras de
arte de la antigliedad para ver que el sentimiento
espiritual, tal cual lo concibe la humanidad poste-
rior a Jesucristo, falta casi enteramente. Las expre-
siones de muchos rostros egipcios, griegos, romanos
inclusive, pueden denotar inteligencia, pero perma-
necen siempre en cierta cercania de la irracionali-

30

dad. En el ojo fascinador egipcio nos parece adver-
tir un reflejo de la vacuna mirada de la diosa Hathor,
esa expresion infrahumana que sin embargo posee
dulzura indescriptible y el hondo misterio de lo que
el hombre ve vivir y comprende sentir, pero no «desde
dentro». Mas que falta de espiritu, dirfamos que, en
la fase de las primeras culturas historicas, el alma del

El ojo fascinador.

mundo pugnaba solo por exteriorizarse; a la mi-
rada le bastaba entonces con ser mirada; al ojo con
ser ojo para tener su milagro. Vino después el re-
flujo, la necesidad de interiorizar el mundo, el sen-
tido de la remota intimidad. Nada de eso podemos
advertir en el Ojo Divino de Ra; y si Akenatén ha
merecido un puesto importante en la historia es por
los ambiguos rasgos de su personalidad que lo mues-

31



tran como un precursor del monoteismo en Occi-
dente. Sus largas lamentaciones, sus patéticos him-
nos de glorificaciéon al sol, como ojo del cielo, el que
ve, da calor, genera la vida, destruye las tinieblas,
llegan casi a constituir un paradigma de cémo la
organizacién coésmica de nuestro cielo terrestre po-
dia inspirar a un hombre, aunque fuese un rey, la
intuicién de una convergencia absoluta en un centro
unico.

El toro sumerio, simbolo del cielo.

Como  anticipaciones mas o menos puras
de ese sentimiento pueden interpretarse los discos
solares de Tell-Amarna, pero los ojos de amuletos y
jeroglificos corresponden a estadios inferiores en
los que la divinidad es todavia un resplandor con-
fuso, aunque el contorno del ojo en el cual se sim-
boliza sea de nitidez y pulcritud tan grandes como
su técnica se lo permitia a los canteros egipcios.

32

Agregaremos que los desplazamientos de tales
ojos simbolicos adquieren un caracter bastante es-
piritual en virtud de su abstraccién, ya que no se
presentan por lo comin organicamente confundi-
dos. Tampoco hay vestigios en Egipto de los otros
procedimientos de disminucién, que veremos en
Grecia. Anotemos, por el momento, que hechos
como el mencionado corroboran la hipdtesis que
asigna a Egipto el papel de cultura precursora de
las europeas, pues, pese a la emergencia de lo irra-
cional, su arte e historia testimonian el alma de un
pueblo duefio de si, pacifico y religioso, condiciones
que no solo proceden del cardcter de la raza -aun
desconocida en sus origenes- sino también del ais-
lamiento de oasis privilegiado en que transcurri6
la mayor parte de la existencia de la civilizacién
nilética. Los aspectos tragicos adquieren en ella un
tono episddico, en contraposicion a la mas agitada
vida de los tumultuosos imperios que aparecieron
y desaparecieron en las tierras mesopotamicas. Sin
embargo, hay una comunidad de iconografia en
ciertos aspectos, lo cual puede derivar en contac-
tos culturales; vemos la imagen de la diosa Nun
cubierta de estrellas como el toro sumerio, y alguna
efigie del dios Bes se presenta tachonada de ojos
como las hindues de Indra.

33



III. Los dioses de India

El fil6sofo neoplaténico Plotino, en cuya doctrina se
ha encontrado una clara filiacion védica, dijo que
nunca el ojo hubiera logrado ver el sol si no fuera
porque, en cierto modo, él mismo es un sol. Este con-
cepto magico de la identificacion del sujeto y el ob-
jeto, de la coincidentia oppositorum, aunque aqui no
se trate de luchas maniqueas, sino de principios de
una misma orientacién cdsmica, expone de un modo
magistral el sentimiento de confabulacién entre los
organos y las fuerzas, sobre el que habremos de in-
sistir a lo largo de estas paginas. Dentro de este
mundo ideolégico, aunque con una exaltacién tur-
badora, verdadera selva de simbolos que oculta los
conocimientos a la vez que los delata, aparecen
los dioses de India. En ellos no advertimos en reali-
dad unos poderes substancialmente extranjeros al
mundo fisico, sino a personificaciones de las fuerzas
elementales que lo conmueven creandolo y destru-
yéndolo en periodos incontablemente renovados.

Aparte de que no es preciso para nuestra finali-
dad, serfa sumamente dificil intentar siquiera una
sumaria sistematizacion de los cultos de India, con
tantas religiones, creencias, sectas y facciones. La
corriente mas pura y autdctona, la del brahmanismo
e hinduismo, es una vasta concepcién vitalista en la
cual surgen las figuras de los dioses y héroes sacu-
didos por los poderes desbordantes que presiden su
nacimiento y dirigen sus destinos. Mucho de panteista

35



Indra.
Musée de 'Homme.
Palacio de Chaillot, Paris.

36

tiene una doctrina semejante y esto explica
que, en la mitologia hindl, encontremos con ex-
traordinaria abundancia simbolos y alegorias de
todas las posibles transmutaciones entre los seres,
aspiracion que llega a confundir los reinos de la
naturaleza en un ferviente deseo de unié mystica
en la que el bien y el mal, el dolor y el placer son
casi la misma cosa y el mismo éxtasis. Por esta ra-
z6n, aun cuando algunos dioses personifican prin-
cipalmente un aspecto de la vida cdsmica, suelen
hallarse en ellos gérmenes de los atributos de otros
dioses. Y la gran procesion de espiritus se sucede
en el favor popular a través del tiempo, aun cuando
sobre todos los genios y demonios prevalece la tri-
nidad india, constituida por Brahma, Shiva y Visnu.

En un libro de Fosco Maraini (Segreto Tibet,
1952) se expone el sentimiento religioso provo-
cado por Shiva con acertadas frases que transcri-
bimos seguidamente: «El culto de Shiva es uno de
los frutos mas vivos y originales del alma india.
En él se concibe el mundo a la vez como catedral
y como utero. Y se describe a la vez como una
vasta construccion mineral y como una alcoba in-
tima, infinitamente fértil. El universo se puede
concebir como una lucha entre el principio del
bien y el principio del mal, o como fundamental-
mente bueno. Pero, en este caso, ;como se explica
el principio del mal? Shiva representa a la vez las
fuerzas salvajes e indomables de la naturaleza y
la fecundidad de la vida. La crueldad y la feroci-
dad de las leyes que gobiernan a los seres y el im-
pulso indémito que renace siempre nuevo de las
cenizas de todo lo vivo se aunan en él. Destruccidon
y creacién, vida y muerte, bien y mal, dolor in-
menso, serenidad, placer extremo, todo tiene en
Shiva su dultima consistencia. Todas las contradic-
ciones aparentes se resuelven en el Absoluto, com-
pasivo y terrible, feroz y amante, cruel y dulcisimo,
pero, por encima de todo y después de todo, eter-
namente misterioso».

37



Las palabras con que se invoca a Shiva en el Ha-
rivamsa son de una profunda inspiracién: «Te adoro,
padre de este universo que tu recorres por invisibles
caminos, dios terrible de millones de ojos, de las cien
armaduras; yo te imploro, ser tan diverso de aspec-
tos, a veces perfecto y justo, a veces falso e injusto.
Protégeme, Unico dios escoltado por animales sal-
vajes, ti que eres también la voluntad y el pasado
y el porvenir, que debes tu nacimiento solo a ti mismo,
joh, esencia universal!».

El gigantesco busto de Shiva en Elephanta es la
expresion de esta filosofia. Las tres cabezas no re-
presentan a tres personas, sino tres momentos dis-
tintos del tUnico ser: sibilino y augusto como Shiva
(el Todo); feroz e implacable como Bhairava (el mal,
la destruccién, la muerte); sereno, sonriente como
Visnu (la vida, la belleza, la serenidad y la alegria).
Cada rostro expresa, por ligerisimas sugerencias, el
mundo interior de cada divinidad.

Hay multiples imagenes de este dios y casi todas
ellas difieren en algin detalle. La monstruosa in-
quietud del alma india no le permite la copia y la
version serial de un sentimiento, el cual permanece
en cierta indeterminacién como propenso a nuevas
palpitaciones, cambios y modificaciones de su ser.
Conocemos efigies de Shiva con cinco rostros, con
cuatro brazos y, por lo comun, la faz del principio
visible de destruccién de todas las cosas presenta
un tercer ojo frontal. Las orejas son casi siempre
desiguales; sirenas, serpientes, ninfas fluviales y
otros atributos completan su manifestacion. Mas se-
renas y puramente plasticas son las imdagenes de
Shiva danzante, o aquellas que lo muestran en el
interior del simbolo de la fecundacién o lingam. En
todas estas imagenes se advierte que el sentido se
orienta a procurar una transgresién de la comun
idea del dualismo del bien y del mal; en Shiva la
multiplicidad de miembros no solo expresa una om-
nipotencia positiva, sino principalmente la indife-
rencia suprema de su accién que, por encima de todo,

38

Indra sentado sobre el elefante Airavata, bajo el arbol
que produce mangos, con un servidor a cada lado.
Palacio de Indra, Ellora, India, cueva n. ° 33.

tiende a proseguir alimentdndose de si misma sin
respeto a las formas creadas, a los fenémenos que
emergen por existencias como instantes en la inmensa
marea de la vida universal.

El dios preferido de los arios, en los tiempos pri-
meros de su accidon en India, fue Indra, quien, sobre
el blanco elefante Airavata, les ayudd a posesionarse
del pais destruyendo o esclavizando a las razas in-
feriores que lo habitaban. El caracter orgiastico de
Shiva se circunscribe en esta divinidad a un aspecto
mas particular y coherente; como el dios del firma-
mento o de las batallas preside la mitologia védica,
pero progresivamente desciende en la devocién de
los fieles. Duefio del rayo, se le llama dios de los mil ojos,

39



con la caracteristica de que la leyenda que explica
el origen de esta atribucién nada tiene de
épica. Segun Raffaele Pettazzoni, «habiendo sedu-
cido Indra a la esposa del sabio Gautama, este ob-
tuvo de las potestades superiores que el dios hu-
biera de llevar sobre su cuerpo la impronta de mil
figuras de yoni (6rgano femenino), que luego se
transformaron en ojos» («Le corps parsemé d’'yeux»,
Zalmoxis, 1, 1938, pags. 3-12, nota 4). Vemos en esta
narracion una doble identificacién; primeramente,
la de los ojos con las estrellas, cual en el toro sume-
rio representacion del cielo; en segundo lugar, la
provocada por la analogia formal entre el yoni y
la figura del ojo, asimilacién que descansa en una
conexion simboélica mas profunda como lo prueba
el mito griego de Edipo, en que el héroe se ciega
como castracion por haber cometido el delito de
poseer a Yocasta. La identificacién del ojo con el
sexo converge en la nocién de ambos érganos como
origenes del poder vital; es una asociaciéon pare-
cida a la que relaciona los ojos con las manos, aun-
que mas profunda y sutil. El cuerpo de Indra, cu-
bierto de ojos desde las espaldas hasta la cintura,
constituye una de las apariciones iconogréaficas mas
sorprendentes de toda la historia de las religiones,
pues, como en su momento veremos, el hecho sim-
boélico no se agota en su sentido ni en su origen,
sino que trasciende a la esfera de la imagen por
su valor de creaciéon y de invencién. Como nota se-
cundaria puede indicarse que el mito de Indra
seflala una divinizacién del cielo en todos sus as-
pectos y acaso la intuicién de cardcter maternal de
la energia dispersa en las luces estelares, animismo
astrolégico que es frecuente en la «época de He-
lios» (desde el despertar de la humanidad, en la
cultura neolitica de Occidente y en las grandes ci-
vilizaciones del Indo, el Nilo, el Tigris y el Eufrates,
hacia el siglo L a. C, hasta el nacimiento del racio-
nalismo cientifico en Grecia en el siglo V a. C.), como
contrapartida del culto solar.

Unas efigies que poseen significaciéon simbélica

40

similar a los ojos desplazados son las de dioses que
aparecen dentro de cavidades y nichos practicados
en las rocas; la idea de vitalizacién inesperada y mi-
lagrosa de todo, de entrega de cualquier mineral o
construccién artificial a la gran fuerza que penetra
el universo con su accién invasora es la que domina
en todas estas creaciones iconograficas, ya por su
simple aspecto como imdagenes. En toda la historia
de India, antes del budismo, durante él y a pesar de
él, la proliferacion ardiente de formas ha proseguido
con el ritmo y la violencia que la vegetacién posee
en los climas del trépico. Un mismo aliento cdsmico
impulsa a los seres vegetales y a los culturales; sus
dos mundos avanzan paralelos y se entremezclan
confusamente muchas veces constituyendo un unico
himno a la hermosura terrible de la vida, dispensa-
dora de bienes y de sufrimientos. En Mythes et symboles
de [l'Inde (1951), de Heinrich Zimmer, abunda
la transcripcién de fabulas y leyendas que demues-
tran hasta qué punto increible han sido siempre los
hindtes portadores conscientes de esta doctrina del
universo ambivalente.

41



IV. Otros mitos orientales

La expansiéon de cultos indios hacia el Tibet y Asia
central, y mas tarde la gran difusiéon del budismo
por la totalidad de Extremo Oriente, determinaron
la aparicién de formas religiosas e iconograficas en
relaciéon indudable con los grandes conceptos cos-
micos de India. Uno de los ejemplos mas caracte-
risticos de esa propagaciéon de cultos, con las mo-
dificaciones consiguientes, es la del bodhisattva
Avalokitesvara, nombre que se ha interpretado como
«el sefior que mira desde lo alto del cielo», quien,
al llegar a China, se transmuda en la diosa Kuan
Yin, conservando el papel protector del primer
aspecto del ente divino. Este culto pasé al Celeste
Imperio durante los siglos IIl o IV d. C. Las escultu-
ras que representan a la mencionada deidad se
aparecen en formas muy distintas, entre las cuales
hay algunas con once pequeflas caras y «mil brazos»,
sin ojos en las manos. Otras, en cambio, llevan un
ojo en la palma de cada mano al igual que los an-
geles romanicos de Esterri de Cardos (Pirineo ca-
talan). El sentido de estos ojos es bastante literal,
queriendo significar la accion sabia y clarividente
no menos que la mirada activa y bondadosa, todo
lo cual se halla en plena conformidad con el papel
desempefiado por los bodhisattvas en la religion
budista. Segiin esta, adquiere el grado de bodhi-
sattva cualquier ser que haya avanzado por la di-
ficil senda de larenunciacién, buscando aquella «frial-

43



dad de corazén» que el Gautama preconizé como ideal
del ascetismo y preparacién para en-trar en el Nirvana.

Hay multitud de leyendas y de narraciones rela-
tivas a los beneficios ejercidos por los bodhisattvas,
cuyo lugar de mediadores entre los mortales y el
reino superior no ofrece lugar a dudas. Una de es-
tas leyendas cuenta que los dos hijos de un rico
samurdi enfermaron y ni las oraciones ni los medi-
camentos lograban curarles. Pas6 por delante de la
casa donde residian un joven anacoreta que, infor-
mado de lo que acontecia, los curé con sus oracio-
nes. Al querer recompensarle el samurdi, el ermi-
tafio rehus6 diciendo que en todo caso fuera a verle
a Ki-i, donde tenia su vivienda. Cuando el reconocido
samurai fue con su familia a ese lugar no pudo ha-
llar al anacoreta ni lograr noticias sobre él. Al pasar
por un bosquecillo, tuvo la repentina sorpresa de
encontrar una estatua de Kuan Yin con las faccio-
nes del ermitafno. Reconocié que la diosa habia
obrado ese prodigio a favor suyo y de sus hijos y se
convirti6 al budismo.

Se desprende de la historia precedente la muta-
cién aportada por la religion de Buda en el sentido
moral. La profunda pero inhumana verdad de la
sintesis de los contrarios y de la accién indiferente
de la naturaleza es superada de raiz, aunque no
para siempre, en la historia de la humanidad. Es
decir, el hombre comprende que, aunque sea ver-
dad el hecho de que la existencia integra bien y
mal, placer y dolor, alegria y sufrimiento, él tiene
como inexcusable deber la tendencia a disminuir
en la medida de sus posibilidades la cantidad de
dolor padecida por las criaturas vivientes, no solo
humanas, y de aumentar, por el contrario, sus oca-
siones de placer y felicidad. En los mitos y cuentos
populares se plasma el advenimiento de ese sentido
caritativo que viene a substituir en Oriente la con-
cepcion amoral de la Trimurti, dispensadora de
destrucciéon y de renovacion. Un horizonte diferente se

44

4 ;’ ‘ i ' “ {
Kuan Yin de los mil brazos y mil ojos.
Musée Guimet, Paris.

abre desde este momento para los humanos y el
esfuerzo de todos se orientard en seguir ese camino
exclusivamente trazado en atencién a las normas
del bien. Los ojos simbolicos, como elemento icono-
grafico y expresivo de primer orden, entran a co-
laborar en el nuevo sistema y aunque no pierden
por ello su caracter irracional, dimanando de su
heterotopismo, adquieren fulgores hasta ese mo-
mento desconocidos, tal cual en Occidente sucedera
a través del proceso que conduce hasta el cristia-
nismo pasando por las escuelas de estoicos y pla-
tonicos, no menos que por las pruebas del martirio.

El budismo no consigui6 en Oriente aniquilar la
poderosa veta de sentimientos confusos plasma-
dores de mitos y de efigies de cariz irracional, a la
vez que de sentimientos y oscuras intuiciones con
ese mundo relacionados. Podriamos citar multitud
de tales corrientes o describir las imagenes en que
se visualizan, pero para nuestra finalidad basta
con reducirnos a algin ejemplo. Uno de ellos esla dual

45



divinidad tibetana Tara, que retorna a la dupli-
cidad de los aspectos contrarios; la imagen de
Tara blanca-emanacién de Avalokitesvara, aspecto
positivo y bondadoso de la «sakti»- aparece en
ocasiones con siete ojos, es decir, ademas de los
dos fisiolégicamente normales, posee otro en la
frente y uno en cada una de las plantas de manos
y pies. La Tara verde, aspecto cruel y destructor
del mito, suele efigiarse sentada en un trono con
la pierna izquierda pendiendo. En una exposiciéon
realizada en el Museo Cernuschi figuraron minia-
turas tibetanas; en dos de ellas aparecian escenas
de la vida de Buda entre la cuales se podia ver una
Tara amarilla cuyo rostro, cuerpo y extremidades
se hallaban sembrados de ojos, siendo esta una
rara modalidad iconografica. Por otra parte, en
algunas leyendas y figuras se plasma alegdrica-
mente la posesion de mil cabezas y mil brazos o
se alude a ello; no cabe duda de que es una simple
magnificacién de la idea de poder benévolo aso-
ciada intimamente a esa deidad hasta construir
su razdn de ser y su manifestacion directa.

Una extrafia aparicion del ojo desplazado la su-
ministra la imagen tradicional de la diosa Lhamo,
también en el Tibet, protectora de los lamas su-
premos, la cual es representada cabalgando en
una muia cuya grupa esta adornada con un ojo
vivo. Marie T. Mallmann, del Museo Guimet de Pa-
ris, nos transmite la leyenda por la que se explica
ese singular desplazamiento. «La diosa habfa he-
cho el voto de convertir a su esposo al budismo o,
en caso de que le fuera imposible, de exterminar
la raza real de los Yaksas de Ceilan a la cual él
pertenecia. Tras su decepcién, sacrificé a su hijo,
devord su carne y bebid su sangre. El rey, furioso,
requirié su arco y lanzd una flecha en direccién a
la mujer en fuga. La flecha atraveso6 la grupa de la
muia. Entonces la diosa arrancé el dardo diciendo:
“Pueda la herida de mi cabalgadura transformarse
en un ojo lo suficientemente grande como para ve-

46

Indra sembrado de ojo' .

lar sobre las veinticuatro regiones y pueda yo
misma exterminar la raza de esos malos reyes de
Ceilan”». Es evidente que la riqueza psicolégica
de este simbolo se advierte de inmediato y tras-
pasa las lindes del simbolismo mistico-religioso.
En todas las apariciones oculares heterotdpicas
descritas funciona la actividad desbordante de un
pathos que solo se sacia con las mas atrevidas
imagenes y que tiende continuamente a exponer
su potestad genesiaca; la palabra «transforma-
cién» os la que conviene mejor a este estadio del

47



urds g iy o L

Bodhisattva Avalokitesvara.
Mission Pelliot, Turkestan.
Musée Guimet, Paris.

pensamiento en el que un hervor constante pro-
voca las mas admirables y raras metamorfosis.
Resulta innecesario agregar que, asi como el me-
canismo estrictamente mitolégico queda al mar-
gen de este ensayo, también las conexiones histé-
rico-culturales, es decir, las relaciones reales que
hayan provocado la transmisién de mitos y efigies,
habrian de ser objeto de una larga y paciente in-
vestigacion.

48

Tara blanca y Tara verde.
Metropolitan Museum, Nueva York.

Los ojos en las manos, el tercer ojo frontal, la
multitud de ojos desparramados por todo el cuerpo
son notas comunes a los mitos asiaticos. Pronto ve-
remos cémo en Grecia se invierte el signo y parece
que las anormalidades aun miticas gravan con peso
de inferioridad a quienes las ostentan. Solo con la
iconografia cristiana, de nuevo irrealizante, y con
la magia y sus fuentes gndsticas, volvemos a asistir
a una resurreccion de los ojos desplazados como
factor positivo en la imagen sagrada.

Una prosecucién de los mitos orientales anterio-
res al cristianismo la encontramos en la religién de
Mitra, que dominé el mundo romano cuando la fe
en los antiguos dioses se vio aniquilada por la ma-
rea de disolucién de la sociedad del Imperio. Mitra, dios

49



solar de los persas, es representado a veces
con muchos ojos; su vencimiento del toro -simbolo
del inconsciente, pero también de la noche celeste-
le permite incorporarse los atributos estelares de
la entidad vencida y dominada.

50

V. Leyendas griegas

El mito de Indra, o cierto aspecto del mismo, pasé
a Grecia donde dio lugar a la leyenda de Argos,
que se menciona en la litada y la Odisea. Dicho per-
sonaje recibi6 el sobrenombre de Panoptes (que
todo lo ve), habiendo sido asimilado a la idea de
cielo nocturno. La versién mitica lo pinta como do-
tado de fuerzas extraordinarias, vencedor de mons-
truos como hiciera Heracles, y poseedor de cien
ojos, por lo cual Hera lo eligi6 para vigilante de lo,
metamorfoseada en vaca a causa de su venganza.
Zeus encargd a Hermes la liberacion de la victima
y tomando la apariencia de un pastor, el dios de las
aladas sandalias consigui6 dormir a Argos con su
musica. Los cien ojos no pudieron evitar el suefio,
y durante este, Hermes le corta la cabeza. Ovidio
termina esta leyenda en sus Metamorfosis haciendo
que Hera convierta a Argos en pavo real, cuya cola
ostenta los cien ojos y tiene la forma circular que
simboliza el cielo y a la vez el tiempo. Es este un
mito triste y revelador; si Dimitri Merejkowsky pudo
hablar de la «muerte de los dioses» a causa del ad-
venimiento del cristianismo y la derrota de Juliano
el Filésofo, podriamos decir que la aurora helénica
representa la muerte de los antiguos genios irra-
cionales, libres, superiores a la naturaleza y a la
humanidad. El panteén olimpico es la simple idea-
lizacién, levantada hasta la suprema belleza, de las
cualidades humanas. Y ante la aparicion de los dioses de

51



Argos, el pastor de los cien o0jos.
Bernardino di Betto, Pinturicchio.

dos o0jos, de hermosos rostros y cuerpos, tu-
vieron que desaparecer los hijos de la imaginacién
nérdica y asiatica, los irreales simbolos de mundos
en génesis, de fuerzas en gestaciéon y transforma-
cion prodigiosa.

Distintos seres y pueblos fueron concebidos por
los griegos como poseedores de un solo ojo y, sin
excepcion, ese es rasgo de inferioridad. Entre tales
figuran los arimaspes, grupo fabuloso que las le-
yendas suponian enclavado hacia el norte de Esci-
tia, en la costa del mar Caspio. Estos gigantes de
un solo ojo se hallaban en guerra constante con los
grifos, que les disputaban el oro de las arenas del
rio Arimaspio. Dos interpretaciones se han dado a
este mito, la que hace de él una expresién poetizada
de luchas contra pueblos barbaros y ricos, y la que
da al oro su significado oculto y religioso. Las le-
yendas de tesoros escondidos, de dragones que los

guardan, como la germanica de los nibelungos y las
52

Gigante forjadores, hijos de Urano y Gea.
Segtin Tiziano de Vecellio. Grabador Cornelis Cort.

que vemos convertidas en cuentos de hadas, se re-
fieren, segin alquimistas y psicoanalistas, a la em-
presa de la constitucion de la personalidad, a la bus-
queda peligrosa del inconsciente, su asimilacién y
a las metamorfosis del alma en su evolucién mien-
tras cumple ese destino. Por otro lado, dada la polivalencia
del simbolo, su complejidad estructural,
es muy factible que muchos de los mitos preolimpi-
cos, como los de los Titanes y los Gigantes, integren
recuerdos cdésmicos de gran profundidad, relativos
a la prehistoria y a la intuicion de un desenvolvi-
miento gradual, de una ascensién realizada por la
humanidad desde los estratos inferiores. Luchas en-
tre la luz y las tinieblas, entre el bien y el mal, se
incluyen siempre en estos mitos como
sobredeterminacién de los mismos, siendo posible que las
concepciones persas influyeran también en este sentido.

53



Ulises y Polifemo.
En Mitologia griega y romana, de J. Humbert.

El mito del ojo heterotépico dio lugar en Grecia
al mito de los ciclopes, gigantes de un solo ojo si-
tuado en la frente, que moraban en las entrafias de
la tierra, ayudaban a Hefestos en sus labores
de forja bajo el Etna, y no desdefiaban el alimento
antropofagico. Los griegos los consideraban como
una raza impia y salvaje desconocedora de la civi-
lizacion y entregada a sus instintos; estas personi-
ficaciones de las fuerzas primigenias se humanizan
algo en la figura de Polifemo, ciclope al que se re-
fieren algunas leyendas y particularmente la Odisea.
Vivia en Sicilia y apacentaba sus rebafios, encerrando
por las noches su ganado en una cueva cuya puerta
cerraba con pesadisima losa. Cerca de alli moraba
la ninfa Calatea, de la que se enamoré inutilmente
el gigante, pues ella prefiri6 al pastor Acis, el cual
pereci6 aplastado por una roca que le arrojé Poli-
femo. Mas tarde, Ulises llegd con sus compafieros
de infortunio, en sus maritimas andanzas, y vio cdmo
el gigante devoraba a seis de sus hombres, después
de hacerlos a todos prisioneros en su cubil. Para li-
brarse de él, cegd su Unico ojo mientras dormia, cla-
vandole una estaca endurecida al fuego y ayudado

54

por cuatro hombres. Para poder salir de la cueva,
Ulises reuni6é los carneros del ciclope en grupos de
tres y el animal de en medio llevaba atado al vientre
a uno de los hombres de Ulises y a este.

La belleza y los contrastes de esta leyenda, tan
admirablemente narrada por Homero, han dado
lugar a una serie de obras de arte basadas en el
mito o en la figura de Polifemo. El Museo de Napo-
les posee dos pinturas relativas al ciclope; una en-
contrada en Herculano, representindolo con una
lira en la mano, sentado en una roca cercana al
mar y recibiendo del Amor, que llega montado en
un delfin, una carta de Calatea; la otra pintura,
procedente de Pompeya, representa al triste gigante
Polifemo contemplando a la ninfa. En el Palacio
Farnesio de Roma, Annibale Carracci pinté a Poli-
femo tocando la flauta para complacer a Galatea,
y también al mismo ciclope lanzando unaroca contra
la ninfa y su pastor.

Estratagema de Ulises.
En Mitologia griega y romana, de J. Humbert.

55



Ulises cegando a Polifemo.
Pellegrino Tibaldi.

Otro cuadro de este autor, fundador del academismo

pictdrico, figuraa Polifemo sentado al pie de una
roca, contemplando a Galatea que sale del mar. Un
cuadro de Poussin, en el Museo del Hermitage,
representa al ciclope sentado en la cumbre de un
monte y tocando la flauta. El precursor del
impresionismo, Turner, pinté también a Polifemo.
Entre las esculturas modernas hay que mencionar
un grupo de Adam que representa a Polifemo y
Ulises -prototipos insuperables de la fuerza
desencadenaday estéril y de la eficaz astucia-; otro
de Pradier, enel que vemos a Polifemo lanzando
un pefiasco, en el Museo de Génova; y otro de
Ottin en el que se plasma al ciclope en el
momento de sorprender a Acis y Galatea. Sin
embargo, acaso ninguna de es- tas versiones
visuales pueda competir en hondura draméatica y
en ambientacién con los versos del gran lirico del
barroco espafiol, de Luis de Géngora, titulados EI
Polifemo (publicados en 1627). Es maravillosa la
identificacion del gigante con el paisaje que le
rodea y es teatro de sus aventuras. En su estilo
construido, dificil, inteligente y sensitivamente
rebuscado, haciendo de la metafora y del hipérbaton
instrumentos de armonia y expresion, dice Gongora:

56

Guarnicion tosca de este escollo duro
troncos arbustos son, a cuya grefia
menos luz debe, menos aire puro

la caverna profunda, que a la pefia;
caliginoso lecho, en seno obscuro

ser de la noche negra nos lo ensefia
infame turba de nocturnas aves,
gimiendo tristes y volando graves.

De este, pues, formidable de la tierra
bostezo, el melancélico vacio

a Polifemo, horror de aquella sierra,
barbara choza es, albergue umbrio,
y redil espacioso donde encierra
cuanto las cumbres asperas, cabrio,
de los montes esconde: copia bella
que un silbo junta y un pefiasco sella.

Un monte era de miembros eminente
este que -de Neptuno hijo fiero-

de un ojo ilustra el orbe de su frente,
émulo casi de mayor lucero;

ciclope a quien el pino mas potente,
baston, lo obedecia tan ligero,

y al grave peso junco tan delgado,
que un dia era bastén y otro cayado.

Segiin Joan Amades, Polifemo esta todavia vivo y
escondido en lugares inaccesibles de los cuales puede
salir para conturbar a los hombres. Es evidente la
relacion del mito de los ciclopes con el de los «hom-
bres salvajes» germdnicos, que tantas veces han ser-
vido de tema ornamental en la escultura y la pintura,
desde la Edad Media al Barroco. Queda Polifemo como
el mas sentimental de los gigantes infrahumanos, tan
fuerte como Heracles, mas lirico que él, pero menos

57



elevado y eficaz. El mito de este dltimo prueba que
los helenos consideraban a la fuerza fisica solo en re-
lacién con la espiritual y que concebian al gigante
como esclavo natural o enemigo nato del dios y del
héroe. El ojo unico es expresiéon de la inferioridad,
como si el concepto fuera que el segundo ojo humano
corresponde a la visién intelectual y el primero a la
meramente espacial. Los arimaspes, gigantes y ciclo-
pes, por su desgracia, carecian del segundo ojo que
les hubiera equiparado a los humanos. Los dioses no
necesitaban, como en Asia, de un tercer ojo para la
omnividencia, pues a Argos no le bastaron los cien
para evitar la muerte.

Terminaremos esta referencia a las leyendas grie-
gas recordando el hermoso mito de Medusa Gorgona,
también para nosotros saturado de melancolia, pues,
pese al aspecto horrible de algunas imagenes que la
presentan con viboras en lugar de cabellos, con ras-
gos de crueldad extrema y con los estigmas de la
degeneraciéon en el rostro, no podemos evitar sen-
tirnos a su lado frente al matador Perseo, que para
degollarla se valio, como es habitual en estos dioses
y héroes que destruyen gigantes, genios y demonios,
de los artilugios del suefio. Las gorgonas eran tres,
dos inmortales, llamadas Stheno y Euryale, y otra
mortal, Medusa, odiada por Palas Atenea. La mejor
version iconografica de esta gorgona es la cabeza
portentosa del Museo de las Termas, con los cabellos
desgrefiados y el perfil moribundo. Los ojos de Me-
dusa convertian en piedra todo lo que miraban, aun
después de la muerte de la gorgona. Si esta profand
un templo al unirse en él a Poseiddn bajo la figura
de pajaro, no creemos que este crimen mereciera la
transformaciéon de su originaria belleza en el espan-
toso aspecto de las ensortijadas viboras y la mirada
en desvario. Menos todavia que Atenea eligiera a
Perseo para ejecutar una suprema venganza, le diera
su égida y las aladas sandalias de Hermes. Cuando
este contemplé el rostro de Medusa dormida, refle-
jado en el metal de su escudo, pues no se atrevia a mirarla

58

Polifemo arroja el peiiasco contra Acis y Galatea.
Anibale Carracci y Ascolari, fresco en el
Palacio Farnesio, Roma.

directamente  para  descargar el golpe, casi
se hallé sin fuerzas para abatir la espada; solo el
designio de la diosa pudo obligarle a cortar la ca-
beza temible. ;Qué eran esos ojos petrificadores?
(Qué simbolo se oculta en esa mirada que no pre-
cisa del ojo heterotépico, sino que se basta con su
propia fuerza? Es facil establecer hipétesis o dicta-
minar intuitivamente. En este dominio especulativo,
cabria suponer que este mito expone la admiracién
helénica ante la mera existencia de las cosas, de los
objetos fisicos. Para wuna filosofia del transcurso,
como la de Her4clito, en la cual todo es un velo multicolor

59



que se despliega, una potencia que se desa-
rrolla en actividad mas no en realidad, sino en apa-
riencia, la objetividad de las realidades tangibles
tenia que aparecer como milagrosa en sentido ne-
gativo, es decir, como blasfematoria. Es lo que dijo
el critico alemdn Franz Roh, refiriéndose a una de
las tendencias de la pintura del presente, el realismo
magico, al afirmar que el artista postexpresionista
levanta los objetos ante la luz y «se asombra de que
no se derritan» (Nach Expressionismus: Magischer
Realismus:  Probleme der neusten europdischen
Malerei, 1925). Medusa Gorgona es la deidad de la
consistencia, de la petrificacion de las fuerzas en
objetos perdurables, esto es, en piedras.

60

VI. Ojos heterotopicos en el cristianismo

Las tres grandes religiones monoteistas han em-
pleado abundancia de simbolos en su misticismo;
arrancando de la Biblia, la genialidad lirica del libro
de los libros tenia que dejar huellas profundas, no
ya en lo que se refiere a la doctrina, sino al idioma
de su expresion. Facil nos seria aducir ejemplos co-
ranicos y hebreos, en especial tomados del Zohar,
compuesto en Espafia durante el siglo XIII. Fue aqui
donde las tres religiones del solo Dios se desenvol-
vieron hasta dar sus mejores frutos en la poesia
mistica; ciertos contactos que entre ellas se aprecian
derivan sin duda de las raices comunes menos que
del ambiente comun. En cuanto a los ojos, constitu-
yen simbolos predilectos de los poemas sacros, apa-
reciendo en el Zohar en distintas ocasiones, siempre
con el sentido alusivo de la luz espiritual, de la luz
infinita, emanada de Dios. En la iconografia cristiana,
los encontramos en su forma desplazada y por au-
mentaciéon en los simbolos de los evangelistas y en
las alas de los querubines y serafines de que hablan
Ezequiel e Isaias.

Dice el Apocalipsis: «Y delante del trono de Dios
habia como un mar de vidrio y en medio del trono
y en torno al trono cuatro animales llenos de ojos,
delante y detras. Y el primer animal era como un
ledn, y el segundo animal igual que un toro, y el ter-
cer animal tenia cara de hombre, y el cuarto animal
era igual que un aguila cuando vuela. Y cada uno de los

61



cuatro animales tenfa seis alas por fuera vy
por dentro llenas de ojos; y no tienen reposo ni de
dia ni de noche, diciendo: Santo, Santo, Santo..».
Los cuatro animales vivientes de que habla san Juan
en esta vision del Apocalipsis presentan, como de-
cimos, estrecha analogia con las imagenes de las
jerarquias celestes dadas por los profetas Ezequiel
e Isafas. Las nociones hebreas de los angeles tienen
su raiz en las concepciones astrondémicas de los ba-
bilonios. Los cuatro animales del Apocalipsis corres-
ponden muy probablemente a las ideas del zodiaco
babilénico, concretamente a las figuras 13, 4a, 7a y
103, que pertenecen a los limites de los cuatro cuar-
tos de los cielos, en el espacio, y de las cuatro esta-
ciones anuales: el Toro, el Ledn, el Escorpién-hom-
bre y el Acuario. Si se tiene en cuenta que en la
vecindad del dltimo se halla la gran constelacién
del Aguila, veremos cémo estas constelaciones se
corresponden con los cuatro animales apocalipticos
y de los profetas del Antiguo Testamento. La pre-
sencia de los ojos que invaden totalmente las alas
de los animales sugiere en el lenguaje simbdlico de
las antiguas astrologias la idea de las estrellas y
constelaciones, es decir, que volvemos a encontrar-
nos con la vieja efigie del toro celeste sumerio cuyo
cuerpo esta tachonado de estrellas, vision que se
torna antropomorfica en Indra y que se enriquece
extraordinariamente en la poesia apocaliptica.

Respecto a la cuestién iconografica, el arte cris-
tiano occidental, el romdnico concretamente, tiene
sus fuentes en el norte de Africa, en Siria y en Ca-
padocia. En todas estas comarcas, la tradicién pro-
cedente de las fuentes mesopotamicas perdur6 du-
rante siglos y siglos. Jurgis Baltrusaitis, en su obra
titulada Art sumérien, art roman (1939), ha demos-
trado hasta la saciedad cémo el arte de los siglos IX
a XII se inspira en férmulas de composicidon, tema
e incluso estilo del Oriente préximo y medio, algu-
nas de las cuales se remontan al antiquisimo impe-
rio de Summer, en el cuarto milenio a. C. La difusién

62

W

i

Angel roménico con ojos en las alas.
Pintura mural del siglo XII. Santa Maria d'Aneu.

del mito de los ojos heterotdpicos, aparte de las fuen-
tes biblicas que acabamos de citar, pudo ser refor-
zada por aportaciones mesopotamicas e hinddes, de
la misma manera como la cultura grecorromana
influy6 en India. El comercio con este pais, la cen-
tralizacion en Bizancio del poder y de la cultura du-
rante los siglos V a X, durante los cuales la Europa
occidental permaneci6 sumida en las tinieblas, permitie-

63



Biblioteca Nacional de Francia, Paris.

ron que dicho influjo iconografico, religioso y
artistico se verificase. En la gestacion del arte cris-
tiano primitivo, también fue importante el papel
desempefiado por Alejandria, la capital del dominio
de los Lagidas, que tanta prosperidad conservé du-
rante el Imperio de Roma, siendo uno de los puntos
de sutura del espiritu de Oriente y de Occidente, como
se indicé al referirnos a Plotino y en general al neo-
platonismo. Esta doctrina, entre filoséfica y religiosa,
se asimil6 la vieja identificaciéon de la luz y la inte-
ligencia, de los ojos y la potestad espiritual. No debe,
pues, extraflar que a distancias diversas y contra-
rias de ese foco se encuentren las imagenes budis-
tas con ojos en las palmas de las manos -la acci6on
clarividente, la visién activa y penetrante- y simila-
res efigies en el arte cristiano, que prefirié las alas
para este fin. Los manuscritos mozarabes sobre co-
mentarios del Apocalipsis, recopilados en el siglo IX
por el monje Beato del monasterio de Liébana (San-
tander), son el nexo de todos esos influjos dispersos

64

y el gran arte romdanico de los siglos XI y XII. Las
miniaturas de esos Comentarios influyeron en la
ilustraciéon de otros textos religiosos como las Bi-
blias, de las cuales tenemos un magnifico ejemplo
en la de Sant Pere de Roda (Biblioteca Nacional de
Francia, ms lat 6), y también las pinturas murales,
ejecutadas al fresco, que constituyen la superior
manifestacion del romanico en la pintura. En dichas
imagenes vemos los angeles con seis alas, dos ex-
tendidas horizontalmente, dos hacia abajo y dos rec-
tas hacia arriba; estas cuatro udltimas estdn sembra-
das de ojos que parecen mirar con tanta intensidad
como los del rostro angélico. También el Cordero
apocaliptico es representado con ojos heterotépicos,
pues presenta siete en la faz, cuatro a un lado y tres
a otro, en disposicién paralela y vertical. Todos estos
ojos indican la necesidad de reforzar el sentimiento
de la presencia de lo sobrenatural, de la autentici-
dad del milagro ofrecido a la contemplacién hu-
mana, pues si el arte griego se impuso como norma
la de humanizar a los dioses, el bizantino y el ro-
manico recobraron la necesidad antigua de esta-
blecer un segundo reino, por encima del natural,
en el que las imagenes sacras reinaran ensimisma-
das, entregadas a su propia misteriosidad y a su
sentido inefable.

Con el advenimiento del gdtico, especialmente a
partir del siglo XIV, el componente irracional se fue
sustituyendo por un lirismo mas humano y narra-
tivo, que oponia a las visiones tremendas del Apo-
calipsis y a las alusiones a los ultramundos fantas-
ticos una serena visién, tanto de este mundo como
del mas alld. Los textos de los Evangelios sirvieron
mas frecuentemente de inspiracién a los artistas;
las vidas de Jests y de Maria dieron lugar a los
desarrollos iconograficos de pinturas y relieves,
y de la hagiografia se extrajo el material comple-
mentario. A fines del periodo gético se encrespa una
ola de demonismo, que se plasma artisticamente en ima-

65



genes de feroz dindmica, de monstruosas vi-
siones. Es particularmente en Alemania, durante los
siglos XV y XVI, que el arte llega a alcanzar su ma-
yor eficacia en la representaciéon de las demoniacas
gestiones. En muchas efigies infernales vemos un
segundo rostro en el vientre, que, como es natural,
tiene sus ojos inflamados y su boca que vomita fuego.
Es este un simbolo de la vida inferior frenéticamente
activa, de las potencias irracionales identificadas
definitivamente con el mal, en superaciéon del dua-
lismo integrador que vimos en India. En cuanto a
los dos periodos del gran arte cristiano medieval, el
estilo romanico corresponde a la época arcaica
griega; el gdtico a la clasica, con represion de lo or-
giaco y voluntad de ocultacién de su simbologia, que,
sin embargo, como acabamos de ver, aflora espan-
table en las postrimerias de la Edad Media y en los
primeros tiempos del Renacimiento.

66

VII. Elmal de ojo

Personajes folkloricos como el llamado «En Fumera»,
del Ampurdan, del que se dice que por Navidad des-
ciende por la chimenea para vigilar la casa, o la
«Cuaresma», a la que se atribuyen siete ojos nece-
sarios para observar si se cumple el ayuno durante
tal periodo, son reminiscencias de un estado mental
mucho maés generalizado, en relacién con la magia
y las arraigadas supersticiones, propias no solo de
los pueblos barbaros y primitivos, sino también
de los cultos de todos los tiempos.

Una de las ideas mas persistentes es la creencia
en que la mirada de un determinado ser, hombre o
animal, puede ocasionar dafio al que contemple,
dafio que tomara segun los casos el aspecto de una
enfermedad corriente o desconocida, el de una do-
lencia del espiritu, o la forma abrupta de un acci-
dente. Para explicar esta supersticiéon, llamada en
Espafia aojamiento o mal de ojo, nos podemos basar
en el simbolismo general del ojo y la mirada, en la
permanencia de formas miticas de pensamiento, de
fe, confianza y asimismo temor, o también en el me-
canismo psicolégico de la regresiéon a estadios pri-
mitivos, todo lo cual puede tener un apoyo comple-
mentario en una tendencia normal de la actividad
psiquica y es la que podemos denominar inversion
de una forma o concepto cualquiera; en el lenguaje,
esta propension a invertir fonemas se denomina
metatesis; en las cuentas, da lugar a los errores mas comu-

53



nes, llamados vulgarmente «frailes»; en la mu-
sica, origina las figuras composicionales de la recu-
rrencia, utilizadas en el canon de espejo. En nuestro
caso, el proceso se verificaria del siguiente modo: a
la nocién de que hay que proteger los ojos, por su
perfeccién, sensibilidad y suma delicadeza, contra
todo accidente, se opondria la idea invertida de que
hay que protegerse de los ojos.

Sea como fuere, la cuestiéon es que abundan en
extremo las noticias sobre ese conturbador poder
de la mirada (en griego, baskania; en latin, fasci-
num; en inglés, evil eye; en catalan, ullprés; en ita-
liano, jettatura), que algunos seres poseerian incluso
contra su voluntad y conocimiento. Es evidente que
esta teorfa se relaciona con la de la acumulacién del
poder impersonal en determinados objetos, propia
de todo el animismo. El romano Plinio cuenta en su
Historia Natural que cerca de las fuentes del Nilo
habitaba un animal llamado catoblepas, cuya mi-
rada mataba instantdneamente. En los pueblos del
Oriente antiguo se oponia al ojo encantador el mag-
netismo benéfico del ojo divino del que ya hemos
hablado al referirnos a Egipto. El precepto de que
lo semejante se cura con lo semejante tiene aqui su
mas exacta aplicacion. Fenicios, sirios, etruscos y
cartagineses utilizaban los ojos apotropeos en di-
versidad de objetos, amuletos, exvotos y talismanes.
En Grecia y Roma se llegaron a elaborar teorias
para explicar, con relativa ciencia, la naturaleza del
fenémeno, que se atribufa a la emanaciéon de ima-
genes activas, independizadas de su fuente virtual
y capaces para obtener efectos a distancia. Segun
Frederick Thomas Elworthy, los adornos de los gue-
rreros en el combate, en yelmos, corazas y escudos,
no tenian otro objeto sino atraer el aojamiento del
enemigo e impedirle asi causar un doble dafio al
que los afrontaba {The Evil Eye: The Classical Ac-
count of an Ancient Superstition, 1895). Vemos en
esta teorfa como un hecho que constituye una pro-
funda verdad psicoldgica sirve de fundamento a la

68

LS
& 'yxvv

2
2/ W
RS

A %

o

i/ Fe
WAL
<5
‘<{[‘v -
- >
seiins

)

(U . .“\\Q

= ﬁr A &(g(‘&,rﬂ: o

AL == 4’“”’75: :

gse @
Ojo heterotdpico.

En Wunder, Wundergeburt und Wundergestalt,
de Eugen Holldnder.

A

T
/ vatals’e
= é.’
2

supersticion, pues, realmente, pudo disminuir bas-
tante la agresividad de algunos combatientes por
efecto de la distraccion generado por las armas,
motes, y divisas del contrario. La elegancia en el
vestir, consecuentemente, seria un medio de los ti-

69



midos o poseidos de sentimiento de inferioridad para
desviar la atenciéon del oponente a su persona, diri-
giéndola hacia el traje y el adorno.

Con el fendmeno denominado «inversiéon del sim-
bolo», de cierta frecuencia, otro medio de desviar la
accién maléfica es, segun distintos pueblos, el de no
ostentar riqueza ni llamar en nada la atencién. Adn
hoy creemos que da mala suerte alabar exagerada-
mente algo, pues ello puede atraer la venganza de
los dioses. Griegos y romanos conjuraban estos peli-
gros por medio de gestos de los dedos y manos, o lle-
vando consigo exvotos en dicha figuracién. El prin-
cipal de estos objetos era invariablemente una version
del ojo fascinador egipcio, pues no hay que olvidar la
conexion profunda entre la civilizacién nilética y las
culturas de la Europa antigua. Un ejemplo de estos
ojos lo tenemos en el relieve de Woburn que se su-
pone estuvo colocado sobre el dintel de una puerta
para alejar el mal de ella. La parte central estd ocu-
pada por el ojo en torno al cual hay, en actitud de
atacarlo, un ledn, una serpiente, una langosta, una
grulla, un cuervo, un gladiador armado de tridente,
siendo la indiferencia del ojo tan peligrosamente cir-
cundado la mejor muestra de su actividad defensiva.

Si esta creencia puede encontrarse facilmente en-
tre los campesinos de la actualidad, en los paises
occidentales, se comprende hasta qué punto ocu-
pard un lugar en la existencia de las razas salvajes
y primitivas o semicivilizadas. En Arabia, el mal de
ojo es asociado a los defectos morales y se consi-
dera, no sin razén, que el envidioso es el portador
especial del virus de esa potestad. El aojador es de-
nominado ma’idn y cuando contempla con envidia
mal contenida alguna cosa que llama su atencidn,
siempre le ocasiona algin perjuicio. Una leyenda
hiperbélica, que explica el parentesco de los anda-
luces con los arabes, dice que se paseaba un dia por
la calle un hombre que poseia la facultad maligna
de aojar; al encontrar en su camino una piedra de
gran tamafio y exclamar «jqué piedra tan grande!»,
esta se partié instantdneamente en tres pedazos. En

70

India, donde el magnetismo y la hipnosis se han es-
tudiado y practicado en abundancia, cuando la ca-
pacidad para hipnotizar y la de aojar se dan junta-
mente en un solo individuo, o el vulgo llega a creerlo
asi, no es sin grave peligro para el mismo. Y este es
el lado contrario de todas las supersticiones, que si
pueden tener fundamentos psicoldgicos e incluso de
higiene espiritual, también pueden propasarse en
las conclusiones y llevar a las hogueras o a la muerte
por lapidacién a seres inocentes perseguidos por la
creencia popular.

Serfa una empresa inacabable hacer el repertorio
mas sumario de las infinitas formas que ha adop-
tado el aojamiento y su prevencion entre los diver-
sos pueblos de la tierra, a través del tiempo. Bastara
decir que muchos ritos, danzas y ceremonias no tie-
nen otro objeto sino alejar a los espiritus del mal y
evitar que su actividad, especialmente condensada
en la mirada, pueda causar dafio a los humanos o
a sus bienes. Por ejemplo, entre los khangas, de In-
dia, la ceremonia del matrimonio se enriquece con
actos adicionales cuya finalidad es la descrita. El
novio se viste con tdnica amarilla y corona su ca-
beza con hojas de palmera. Esgrime un pufial y se
le mancha la frente con hollin para desfigurarle y
desviar la acciéon maléfica que le acecha en esa
fausta ocasiéon de su vida. Segin Plutarco, entre los
espartanos la novia se cortaba el pelo y se vestia
con ropas varoniles con igual fin. El travestismo
tiene, por consiguiente, un probable origen en la
necesidad de contrarrestar la potencia de los ene-
migos invisibles del hombre, engafidndoles y favo-
reciendo de paso profundas sugestiones mentales
con las que quien practica el ritual se reviste de una
proteccién que, hoy por hoy, nos parece mas impor-
tante y verdadera, aunque acaso llegue el dia en
que la explicacion psicolégica de actos como los
mencionados sea descartada por errénea, cual ha-
cemos en la actualidad con la creencia en lo literal.

71



VIII. Otros ojos heterotopicos

Las distintas mitologias y religiones, como hemos
visto, se inclinan ora a una concepcién moral del
universo, en que la idea del bien prevalece, ora a
una posicién ambivalente, reflejo de las condiciones
de la existencia fenoménica en la que todo surge
como contradiccién. Esta contradiccion puede afec-
tar dos formas principales: la que procede por fusiéon
de los contrarios, como acontece en los mitos de In-
dia que en su momento consideramos, y la que ac-
tla separando ambos componentes y empefidndolos
en una eterna lucha cuyo resultado es incierto y des-
conocido para el hombre. Avancemos que todo mito,
creencia, concepto filoséfico y simbolo se halla siem-
pre en dependencia absoluta ante la concepcién del
mundo de la cual procede. Doctrinas pesimistas de-
ben dar lugar a una interpretacién pesimista de los
simbolos: filosofias ambivalentes, a otra asimismo
dualista y contradictoria. En la segunda forma de
contraposiciéon citada encontramos las grandes crea-
ciones misticas de Persia, la idea de los dioses
Ormuz y Arimdn en los que la oposicion de Seth
y Osiris (luz y tinieblas), se transforma mas clara y
eficazmente en combate implacable entre las fuer-
zas del bien y las del mal. Si este universo presenta
casi siempre, en una sintesis temporal, ambas face-
tas de la vida, sus condiciones deben por lo mismo
ser superadas y este mundo debera dar paso a otro
mejor; esta es, en resumen, laidea central de la religién

73



persa, aunque la nocién del mal adquiere en
ella tintes que la elevan a categoria equivalente del
bien, y ello obliga a sentir dudas sobre el resultado
de la gran conflagracién césmica.

El gnosticismo, que prosperé durante los prime-
ros siglos de nuestra era, ensombrece ain mas el
panorama y llega a dictaminar que el mundo actual
no es obra de un dios bondadoso, suprema miseri-
cordia y justicia, sino producto de un mal Demiurgo,
que se interpuso y consiguié, como el demonio tem-
poralmente en el biblico libro de Job, dominar so-
bre la luz y la afirmacién. Se comprende que en
muchos simbolos gndsticos aparezcan signos que
seflalan esta prevalencia de lo inferior sobre lo su-
perior. La insercion del ojo en un triangulo, que a
veces vemos en la iconografia cristiana, se produce
aqui con el tridngulo invertido. La alquimia y la ma-
gia, durante la Edad Media y el Renacimiento, como
también ciertas sectas herméticas, utilizaron con
relativa frecuencia el simbolo del ojo heterotdpico
e incluso en los libros de jeroglificos, alegorias y
emblemas, tan estimados en la época barroca, ve-
mos aparecer estos 0jos misteriosos cuyo sentido
concreto es muy dificil de precisar. Ya nos referimos
a los ojos que surgen en el navio del grabado del
libro Templo de nuestro gran patriarca san Fran-
cisco. A partir de la interpretacion y orientaciéon
cientifica que Leonardo da Vinci diera al arte del
dibujo, los ojos son disefiados con una pulcritud que
hace atin mas irracional su aparicion.

Durante el siglo XIX, ilustradores y artistas roman-
ticos y simbolistas utilizan el poder sugestivo del ojo
heterotépico para infundir un determinado senti-
miento de asombro magico en el contemplador; bas-
tard que tomemos un ejemplo al azar de Crimen y
Expiacion de ]. ]. Grandville. El simbolismo literario
y estético acentud la propensién a incluir temas como
el aludido en el arte. Ulteriormente, ya en los um-
brales del siglo XX, el psicoandlisis revaloriz6é la in-
terpretacion de los suefios, el valor de ciertas mancias

74

Dibujo de Crimen y Expiacion.
J. J. Grandville.

o ciencias adivinatorias, y de la interrogacién al
inconsciente, de donde manan las incesantes trans-
formaciones de la libido, o energia universal en su
aspecto sexuado y vital. El movimiento surrealista,
derivado de todas esas fuentes, romanticismo, sim-
bolismo, psicoandlisis, se dirigi6 desde sus inicios a
revitalizar las fuerzas irracionales del ser, bien por la pro-

75



ducciébn de imdagenes heterogéneas, ricas en
alusiones contradictorias, en dinamismo y pathos
profundo, a la vez que a estudiar las conexiones
de tales imagenes con los mdas constantes anhelos
del hombre en busca de la felicidad. Proclamé que
«desplazar un objeto», es decir, tornarlo heteroto-
pico, es siempre un acto surrealista, y que una de
las finalidades de esta ideologia es la consecucién
de un nuevo mito que arranque a la humanidad de
su marasmo mecanicista y burgués. Una fiebre
de poesia en libertad, de pintura producida sin
tema preconcebido, siguiendo los dictados de la
pasion y de una inspiracién automatica, sin control
de la razoén, de la estética ni de la moral, dio como
resultado una extraordinaria abundancia de ima-
genes liricas y plasticas en que los elementos pa-
téticos y cargados de sentido emergen de continuo,
tales como la sangre, las manos, bocas y, sobre
todo, ojos. Basta contemplar la serie de frottages
de Max Ernst que lleva por titulo Historia Natural
(obtenidas por transformacién simbdlica de ima-
genes logradas por simple frotamiento de materias
distintas bajo un papel) para advertir la importan-
cia del ojo desplazado en esta contemporanea ico-
nografia que constituye la viviente paradoja de una
«religion profana». Los instintos esenciales del ani-
mal humano se ponen de manifiesto con eferves-
cencia, si bien en aspectos sublimados que confir-
man la condicion de arte: la agresividad, los
impulsos sadicos, el erotismo.. también la contem-
placion extatica, el sentimiento de la evolucién or-
ganica y especialmente de la aparicion milagrosa..
es decir, los mismos factores que encontrabamos
en los cultos ambivalentes de India son aqui reco-
gidos y proyectados en la pantalla asombrosa de
esas pinturas, dibujos, collages (imagenes obteni-
das por recorte de otras normales y recomposiciéon
arbitraria de sus elementos) y esculturas u «obje-
tos construidos». En estas visiones prevalece en
muchas ocasiones la mas estricta objetividad; cada
figura es plasmada con académico y neutro rigor,

76

pero su asociacion provoca la reaccion deseada, en
primer lugar el pasmo. Por ejemplo, un ojo puede
aparecer en la varilla mévil de un metrénomo,
dando asi una sintesis de los simbolos de omnivi-
dencia y de tiempo. O, como en los cuadros de René
Magritte, surgir de improviso en una comida pre-
parada en la mesa, cual si una subversién inaudita
se fraguara en el interior del alimento y lo llenara
con el hélito del espiritu.

77



IX. Simbolismo general del ojo

Es muy posible que los procesos de simbolizaciéon se
puedan mostrar, pero no demostrar; por el momento
esto constituye una dificultad, aunque no la prueba
de su falsedad. En ultimo extremo, simbolismo es
conexion, y la evidencia de ciertas asociaciones no
serd negada por nadie, especialmente en los tiempos
presentes que han sido testimonio del quebranta-
miento de la infalibilidad de la ciencia, cual puede
comprobarse leyendo a Poincaré y Heisenberg. La
analogia es la ley suprema por la cual se rige todo
simbolismo; esta relacién no presupone la monova-
lencia, pero menos aun la polivalencia desorgani-
zada; es decir, un simbolo nunca equivale a una sola
realidad profunda, pero tampoco sirve para expresar
y significar toda la realidad. La ordenaciéon que sus-
tenta su funcién es la que podemos denominar, mien-
tras no se encuentre otra mejor, polivalencia serial.

Asi, estableciendo series de contraposiciones como:
cielo, infierno; bien, mal; luz, obscuridad; vista, ce-
guera; vigilia, suefio; blanco, negro; amarillo, azul,
etc, se patentiza que una misma identidad o, mas
bien, analogia liga los miembros de cada serie. Nunca
se concebird la ceguera como relacionada con el co-
lor blanco, la luz y la vigilia; ni se considerara el
color negro como la expresion de la luminosidad.
A esta base analdgica se une el poder asociativo de
los simbolos; la situacién espacial, el namero, el co-
lor, la posicidn tienen valor per se y los simbolos se

79



modifican por este coeficiente de agregaciéon. En
este sentido, los ojos colocados en la proa de una
nave tendrdn un sentido distinto que si aparecen
en su parte posterior; los ojos pintados en negro
ofreceran un matiz distinto de los disefiados en rojo;
los ojos en las palmas de las manos irdn cargados
de una emocién muy distinta a los que se hallen en
la frente; los que se ordenen en forma de rueda se
distinguiran de los que aparezcan en desorden; y
asi podriamos proseguir nuestro analisis indefini-
damente. Suponiendo que los ojos equivalgan, fun-
damentalmente, a visiéon (luz, bien, fuerza fisica y
espiritual emanaciéon de la energia cdésmica) y que
la rueda sea un simbolo del tiempo ciclico y del in-
finito, no cabe duda de que los ojos dispuestos en
circulo o en espiral, como los de la cola del pavo
real, tendran un significado complejo dimanado de
la interaccién de ambos componentes.

Por otro lado, la estructura del simbolo es muy
rica en estratos, y asi cada efigie simboélica expresa,
ademas de la idea basica y general, valores de la
época en que aparecid, de la raza y cultura en que
fue realizada y propagada; Grecia, cuyo papel his-
térico consistid en disminuir lo simbélico e irracio-
nal en beneficio del pensamiento légico, especifico
en sus personajes miticos el desprecio que sentia
por todo heterotopismo y cémo la multiplicidad de
un oOrgano, que para los hinddes era signo infalible
de superpotencia actual (Shiva, Indra), para los he-
lenos casi constituia una tara (Argos) absolutamente
ineficaz. Con un criterio casi mecanico, en todo caso
cuantitativo, redujeron a uno el nimero de ojos de
aquellos seres a los que conceptuaban infrahuma-
nos y solo dotados de fuerza material. Basandonos
en esto, podriamos producir la asimilacion siguiente:
primer ojo, igual a la fuerza fisica; segundo, a la
energia moral e intelectual (en Grecia, ya suficiente
para la divinidad); tercer ojo, equivalente a lo que,
en simbolismo de los numeros, se denomina quinta
esencia, es decir, exceso sobre lo suficiente.

Simbolismos complejos del tipo de la asociaciéon

80

ojo y herida (diosa Lhamo del Tibet), o bien ojo y
sexo (Indra), tienen una profundidad mistica que
llega a las honduras del ser y lo intenta explicar en
sus despliegues mdas insondables. Casi relaciona-
riamos el ojo de la muia Lhamo con la herida del
Amfortas parsifaliano y con el griego y misterioso
Filoctetes cuyo sentido profundo no ha sido atn,
que sepamos, suficientemente analizado. Las «he-
ridas divinas», siempre de matiz sexual, conciernen
a la caverna de donde la luz y la sangre nacen con-
fundidas. Por otra parte, la analogia superior entre
el macrocosmos (universo) y el microcosmos (hom-
bre), no debe ser olvidada; ella explica la conexion
entre el ojo y el sol; entre la multiplicidad de ojos o
de heridas y el mundo estelar, cuyas figuras son
aun, pese a la astrologia, un misterio mas hondo
que el destino humano.

En la ultima instancia, por debajo de todos los
sentidos simbdlicos expuestos, encontramos todavia
otro. El espiritu penetrante, el hombre como men-
sajero del ser, en su actividad y propagaciéon puede
sentir la oposicién del mundo en uno de estos tres
aspectos: como cerrada imposibilidad de avance
(agnosticismo, sentimiento de Caverna, de Frobe-
nius); como abertura y libertad gozosa (activismo,
sentimiento de Lontananza, del mencionado antro-
p6logo) o como reflejo de si mismo, y respuesta (re-
ligion deista)-, podriamos especificar simbdlicamente
estas tres «situaciones esenciales» en los objetos
correlativos: pared, ventana, espejo. El muro de las
lamentaciones, hebreo, nos daria el mejor ejemplo
cultural del sentimiento de impotencia frente al in-
finito; el disco de jade con un agujero central, chino,
nos lleva al sentimiento de actividad posibilitada;
los ojos misticos de todos los simbolos considerados
llevan implicita la idea de espejo con la simboliza-
cibn mencionada de respuesta del infinito a la pre-
gunta humana. Por esta causa creemos que las ima-
genes de dioses alojadas en nichos, de India, como los

81



0jos en sus cuencas, son otros simbolos del espejo
c6smico. Y la capacidad del ojo reside, aparte de este
simbolismo, en su superior potencia emotiva, que
deriva del efecto sadico de su desplazamiento. Pues,
finalmente, en todo heterotopismo, lo que mas llama
la atencién y sacude el sentimiento es la aparicién
inesperada, el irracional efecto milagro, de cosa pro-
hibida, temida y a un mismo tiempo deseada, que
constituye el ojo extraordinario y fascinador, esca-
pado de su 6rbita anatdmica.

No queremos terminar este opusculo sin insistir
en nuestra afirmacioén preliminar, y es que toda bus-
queda de sentidos simbdlicos debe ser considerada,
adn hoy, como hipétesis plausible. La diversidad casi
insondable de fenémenos englobados por la psico-
logia individual, colectiva y mitoldgica, lo reciente de
las investigaciones sobre el inconsciente, que deri-
van de la filosofia de Schopenhauer, Hartmann y
Nietzsche, con un siglo de existencia a lo mas, no
permiten seguridad excesiva, aun cuando autorizan
la esperanzada posibilidad de una sintesis. Las so-
bredeterminaciones de los simbolos, sus sentidos
secundarios, desdoblados, complican hondamente
el problema. Asi, para Jung, «el ojo representa
evidentemente el seno materno.. en cuanto a la
pupila del ojo es un nifio. Asi el gran dios vuelve a
ser nifio, penetra en el seno materno para
renovarse». Sea como fuere, se advierte que este
significado no disiente del dado por nosotros, antes
lo ratifica y enriquece con una nueva dimension.

82



Relacién de iméagenes

P. 11: Hildegard von Bingen, Scivias, primera vision
de la primera parte, facsimil de Eibingen, fol. 2, «El
ser resplandeciente».

P. 21: Ojos heterotdpicos en una imagen de Pan, ex-
traida de Eugen Hollander, Wunder, Wundergeburt
und Wundergestalt, Ferdinand Enke, Stuttgart, 1921,
p. 313, fig. 177.

P. 22: ]. Bisschop, Polifemo, 1671, aguafuerte (dibujo
de Daniele de Volterra segiin una escultura de Miguel
Angel).

P. 25: El ojo del caodaismo. Fotografia de Gaétan
Fouquet.

P. 31: El ojo fascinador.

P. 32: Toro sumerio con cabeza humana. Final del
periodo Agade. Musée du Louvre, Paris.

P. 36: Indra. Musée de I'Homme. Palacio Chaillot, Paris.
P. 39: Indra sentado sobre el elefante Airavata bajo
el arbol que produce mangos. Palacio de Ellora, India,
cuevan® 33.

P. 45: Kuan Yin de las mil manos y los mil ojos. Musée
Guimet, Paris.

P. 47: Indra sembrado de ojos.

P. 48: Bodhisattva Avalokitesvara. Mission Pelliot,
Turkestan. Musée Guimet, Paris.

P. 49:Tara blanca y Tara verde. Metropolitan Museum,
Nueva York.

P. 52: Bernardino di Betto, Pinturicchio, Argos, el
pastor de los cien ojos, siglo XV.

85



P. 53: Cornelis Cort, Gigantes forjadores, hijos de Urano
y Gea. Grabado que reproduce la desaparecida pin-
tura de Tiziano en el Palacio de la Loggia de Brescia.
Ca. 1566.

P. 54: Ulises y Polifemo. Extraido de Mitologia griega
y romana. Jean Humbert. Editorial GG, 1985.

P. 55: La estrategia de Ulises. Extraido de Mitologia
griega y romana. Jean Humbert. Editorial GG, 1985.
P. 56: Pellegrino Tibaldi, Ulises cegando a Polifemo,
siglo XVI.

P. 59: Anibale Carracci, Polifemo arroja el peiiasco
contra Acis y Calatea. Fresco del Palacio Farnesio
en Roma. Ca. 1595,

P. 63: Serafin de Santa Maria d’Aneu. Pintura mural,
siglo XII.

P. 64: Biblia de Roda, Biblioteca Nacional de Francia,
ms lat 6, fol. 129v.

P. 69: Ojo heterotdpico, extraido del libro de Eugen
Hollander, Wunder, Wundergeburt und Wundergestalt,
Ferdinand Enke, Stuttgart, 1921, pag. 317, fig. 181.

P. 75: Crimen y expiaciéon. Dibujo de Jean-Ignace

Isidore Grandville parale Magasin Pittoresque, 1847.

86



Esta edicion de El ojo en la mitologia,
de Juan Eduardo Cirlot, se acabd de imprimir

en el mes de julio de 2019

en Norprint (Artesa de Segre).

Las cubiertas se imprimieron manualmente

en una vieja maquina Minerva

de la imprenta Davi (Vic)
en tipografia mévil de la familia Bodoni
fundida especialmente
por Swamp Press.

Hasta aqui la intercesion humana;
que Fortuna lo acompaiie
de ahora en adelante.

[V S I S

o ~

O

10.

—_

w

Titulos de esta coleccion:

. Victor Hugo. Lo que dicen

las mesas parlantes

. Rubén Dario. Los raros

. Fierre Loti. Diario intimo

. Raymond Roussel. E/ doble
. Julia Kristeva. Sol negro.

Depresion i melancolia
Lizzie Doten. Poemas
de la vida interior

. Camille Mauclair. Pida

amorosa de Charles Baudelaire

. Clare Jerrold. Los bellos

v los dandis

. Augusto Villiers de 1'lsle Adam.

Axel
Eliphas Lévi. El hechicero de
Meudon

. Juan Eduardo Cirlot. El ojo en la

mitologia. Su simbolismo

Coleccion Aurea:

. Pierre Michon. Llega el rey

cuando quiere. Conversaciones
sobre literatura

. Vladimir Nabokov. Suerios de un

insomne. experimentos con el
tiempo

Coleccion Cahiers:

. Novalis. Los discipulos en Sais
. Josephin Péladan. Sobre el

andrégino

.. Anna M Iglesia. La revolucion

de las flaneuses

www.wunderkammer.es



El ojo es un elemento constante en las representa-
ciones iconograficas de todas las épocas y culturas.
Simbolo del firmamento y de la divinidad, ofrece
multiples formas y lecturas que el poeta y critico de
arte Juan Eduardo Cirlot (Barcelona, 1916-1973)
desvela capa tras capa con una erudicién e intuicion
extraordinarias. Desde la figura del dios Indra sembra-
do de ojos, los esbeltos ojos de las pinturas egipcias, los
serafines romanicos con ojos en las alas o las represen-
taciones de los bodhisattvas tibetanos, Cirlot hila una
mitologia del ojo que es a la vez la historia de la rela-
ciéon de la humanidad y del arte con lo sagrado. El ojo
en la mitologia fue escrito originalmente en 1954.
y es sin duda el germen del posterior Diccionario de
los simbolos (1958), obra de referencia del autor a
nivel internacional.

La presente edicion trata de ser lo mas fiel posible
a la original, incluye veintidés imagenes que fueron
seleccionadas en su mayor parte por el autor, asi
como el facsimil de la postal con la fotografia del
ojo caodaista que forma parte de ellas, manuscrita y
conservada hasta ahora en sus archivos personales.

La cubierta de este libro ha sido impresa
manualmente en una vieja vieja Minerva,
con tipografia mévil Bodoni fundida
especialmente por Swamp Press.






