| misTicos ITALIAN®S, IMGLESES, ALEMANES
h Y FLAmEggos DE LA EDAD MODERIA

o

M&i‘lnr- —— gL I A



PAIDOS ORIGENES

. B. McGinn, E! Anticristo

. K. Armstrong, Jerusalén

. E Braudel, E# torno al Mediterrineo

. G. Epiney-Burgard y E. Zum Brunn, Mujeres trovadoras de Dios
. H. Shanks, Los manuscritos del Mar Muerto

. J. B. Russell, Historia de la brujeria

(X SR, B VI S R

7. P. Grimal, La civilizacion romana
8. G. Minois, Historia de los infiernos
9. J. Le Goff, La civilizacién del Occidente medieval
10. M. Friedman y G. W. Friedland, Los diez mayores descubrimientos de la medicina
11. P. Grimal, El amor en la Roma antigua
12. J. W. Rogerson, Una introduccion a la Biblia
13. E. Zolla, Los misticos de Occidente, 1
14. E. Zolla, Los misticos de Occidente, 11
15. E. Zolla, Los misticos de Occidente, IT1
16. E. Zolla, Los misticos de Occidente, IV
17. S. Whitfield, La ruta de la seda

ELEMIRE ZOLLA

L.LOS MISTICOS
DE OCCIDENTE

Volumen 11T

Misticos italianos, ingleses, alemanes
y flamencos de la Edad moderna

K

PAIDOS

Barcelona
Buenos Aires
México



Titulo original: I mistici dell’ Occidente

En el presente volumen se recogen los capitulos correspondientes 2 «Mistici italiani
dell’eta moderna», «Mistici inglesi dell’eta moderna» y «Mistici tedeschi e fiamminghi
dell’eta moderna», en el tomo IT de la edicién original.

Publicado en italiano, en 1997, por Adelphi Edizioni, Mildn

Traduccién de José Pedro Tosaus Abadia

Cubierta de Joan Batallé

Quedan rigurosamente prohibidsas, sin la autorizacién escrita de los titulares del copyright,

bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproduccién total o parcial de esta obra

por cualquier medio o procedimiento, comprendidos la reprografia y el tratamiento informatico,
y la distribucién de ejemplares de ella mediante alquiler o préstamo publicos.

© 1997 by Adelphi Edizioni S.P.A., Mildn
© 2000 de la traduccién, José Pedro Tosaus Abadia
© 2000 de todas las ediciones en castellano,
Ediciones Paidés Ibérica, S.A.,
Mariano Cubi, 92 - 08021 Barcelona
y Editorial Paidgs, SAICF,
Defensa, 599 - Buenos Aires
http://werw.paidos.com

ISBN: 84-493-0928-X
ISBN: 84-493-0930-1 (Obra completa)
Depésito legal: B-42.229/2000

Impreso en A&M Grific, S.L.
08130 Sta. Perpétua de Mogoda (Barcelona)

Impreso en Espafia - Printed in Spain

Sumario

Contemplacién y lecturadel cielo ................... ... .. 13

Primera Parte
MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA

San Bernardinode Siena ............. .. .. ... . .. 27
Del «Tratado del amor de Dioss . . . . . ...+ 27
San Antonino de Florencia .......................... 31
De «Obra para bien vivirs .......................oo 32
Matteo Palmieri . ... 36
De Delavida civils .....................ooo 36
Santa Catalina de Bolonia ....... 37
. De «Las armas necesarias para la batalla espiritualy ... ... o 37
Giovanni Pontano ............... e L - 43
De la «Carta sobre el fuego filosdficos . . ........... ... 43
Marsilio Ficino .......... 45
De «Argumento sobre la “Teologia platénica’s . . . . .. ........ 45
Luca Pacioli 47



8 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, ITI ST 9
Santa Catalina de Génova . .......... ..o it 50 Tommaso Campanella ................................ ... 161
De la «Vida de santa Catalina de Génova» . ............ ... ... 51 ,_ De «La prictica del éxtasis filoséfico» ................. .. ' 161
De los «Didlogos del Alma 'y del Cuerpoy .. ................. 53  Giambattista Marino . . .................o i 162
Ludovico Lazzarelli . ... .ot 62 : De«Arengasmcms».................................:.163
De «Critera de Hermes» .. ..., 62 Giovanni Bona ..............cc. i 178
Girolamo Savonarola . ..o 63 De«Guz’aalcz'elo».......,,,,_,__,,,,”'_“__“__.__::178
De «La sencillez de la vida cristiana» . ......... ... oo 64 De «Curso de vida espirituals .. ............ ... ... .. ... . 181
Beata Camilla Battistada Varano ................ocieeenns 66 Santa Verénica Giuliani . . .. ..............oo o 193
De «Los dolores mentales de Jestis en su pasion» . ............. 67 Del «Diarion ... 194
De las «Instrucciones a Giovanni da Fano» . ................. 68 Giambattista Scaramelli . .. ....................... .. .. .. . 201
Francesco Giorgio VEneto . ...........ooverineeeinaannn, 71 De «Discernimiento de los espiritus» ... ............ ... .. . 201
De «La armonia del mundo» .. ......... ... 71 San Alfonso Marfa de Ligorio .......................... ... 207
De «Cuestiones sobre la sagrada Escrituras .. ................ 80 De «Carta sobre la utilidad
Ledn Hebreo ..ot 81 de los efercicios espirituales hechos en soledad» .......... ... 208
De los «Didlogos de amors ... ... i 81 SanPablodela Cruz . ..o 212
Giovanni Pico dellaMirandola .. ........ .. ... it 92 Del «Epistolario» 212
De «La dignidad del hombres .. .......... ... ... ... . ... 93
De «Heptaplus» .. ..o 96
De «Carta a Gianfrancesco, su sobrino, Segunda Parte
en torno a la verdadera salud» . ...... ... ... .. oo 98 MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA
La teoria del septenario mistico ........... .. i 99
Giulio Camillo Delminio . ... 108 JohnDonne ................. ... ... ... ... ... ... .. 219
De «La idea del Teatroy .........oveneiiiiiiiiinnen . 109 De «Sonetos sacross» ::: 220
Bernardo OchiNO .o vttt et e e 121 LchmzZZO
De las «Predicaciones» . ...........c.coouiiiiiii i, 121 Himno a Cristo en la diltima partida del autor para Alemania . . . 222
Lorenzo Scupoli . ... oo 126 Himno a Dios, mi Dios, en mi enfermedad . ... ... ... ... .. N 223
De «El combate espirituals ... ....... ... . 127 De los «Sermoness ..o 224
Giordano BrUMO ...\ v vttt 130 Robert Fludd . ... 298
De «De los heroicos furores» ........cooviiiiaaeeeinnns 130 De «Medicina catélica» .................. ... ..... .. N 229
Cesare della Riviera ... ... oo ve e 136 Augustine Baker .. .......... .. ... 252
De «El mundo mdgico de los héroes» . ..................... 137 Del «Post scriptum al comentario a “La nube del no-saber’s | . 252
Francesco Panigarola ..............cooiiivieaniiiiiiin, 148 N
De las «Predicaciones» . ........coiiiiiiii 148 Los puritanos ................. ... . ... . 255
Bartolomeo Cambida Saluzzo ........... .. ... i 151 Thomas Hooker ...................... ...~ 256
De «Vida del alma» . ...... ... . . e 151 De los «Sermoness ... ..o 256
Santa Marfa Magdalena de Pazzi .. ....................... ... 153 JohnCotton . ............ ... ... .. 7 260
De «Los cuarenta dias» . ...........iiiiiiiin i 154 De los «Sermoness . ... 260
De «La contemplacion de los misterios» . ............ .. .... 158 Urian Oakes 262

De «Revelaciones e inteligenciass» . ... ....coovieninen.. 159




10 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III
Increase Mather . .. ... it 263
De los «Sermoness .. ... 263
Losfiladelfos . .. oo 265
John Pordage .. ..ot 266
De «Teologia misticas ............ccccueiiiniiiiio. . 266
JaneLead ...t 267
De «Fontana de jardines»s . ........ ..., 267
De «Las leyes del paraiso» . .......................... 269
George Herbert . ... 270
De «El templo» ... i 270
Francis Quarles . ... 273
De los «Emblemas» ... 273
Thomas Browne . ........c.iuirii . 275
De «La religion del médico» .......................... 276
De «El jardin de Ciro» ... 279
Richard Crashaw . ... e 286
De «Los peldasios del templos .. ...................... 286
Henry More . .. .ot e 289
De «Conjectura cabbalistica» ........... ... ... ... .... 289
Henry Vaughan . ..., 292
De «Silex chispeante» .. ......... .. i 292
Thomas Vaughan .. .......... ... ... . ... ... 294
De «Antroposofia teomdgica» .. ............cccoouiii.. 295
Thomas Traherne . ..... ... . 0. 303
Noticias . ... e 303
De «El preparativos ..........cccciiiiiiiiiiii 304
Los suerios . ... .. e e 305
William Law . ... .o 307
De «El camino al conocimiento divino» . ................ 307
Christopher Smart .. ...t 310
De «Cancién para Davidy» . ... .......... ... .. .. ..., 311

Tercera Parte
MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

Nicolas de Cusa .. ..o vt 319
De «Sobre las confeturas» .. ... i e 320

De «De la docta ignovancia» .. ....................... . ... 322

SUMARIO 11

De «ELprofano» .. ........ouu e 324

De las «Predicaciones» .. .........c.cocuueiueiuiainniiis 325
Nicolas de Flie . ...\ voi it 326
De «La vision de la santisima Trinidad» ... ................. 328
Francois-Louis de Blois . ......... ... ... L, 329
De «El manual de simples» . ..., 329
Martin Lutero . ...ov v 330
De «La libertad del cristiano» ... .......... ..o, 331
Enrique Cornelio Agripa von Nettesheim ..................... 333
De «La filosofia ocultas ............. ... v, 333
Valentin Weigel . ....... . 336
De «Studium universale» ............. ... ... ... . ... ... 336
Johannes Kepler . ....... ... i 338
De «Armonias del mundos» .. ........... ... ... .. ... ... 339
Jakob BShme . . . ..o 345
De «El gran misterios ...........ciiiiiiii i 345

De «El camino bacia Cristos .. ... ..., 352

De «Seis puntos teoséficoss ........ e 363
Friedrich Spee von Langenfeld .......................... ... 369
De «El ruiserior que desafia» . ..........c.c..iiiiiiiiii... 370
Hans Engelbrecht . .......... ... i 372
De «ELrapton ... 372
Athanasius Kircher . ........ ... ... ... .. i 373
De «QOedipus aegyptiacus» .. .........ooueiiiiineiiiii.. 374
Mariade Santa Teresa . .........ccoveeineiii .. 386
De «Vida de la madre Maria de Santa Teresa» . .............. 386
Daniel von Czepko . ... .ovvei 388
De «Semita amoris divind» .. ... ... o oo 389

De «El Reino interior de los Cielos» ...................... 389

De «Sexcenta monodisticha sapientum» . ................... 389
Johann Rist ... ... . . .. 390
AlaEternidad . ........ ... . . 390
Angel SHESIO .« vt 392
De «El peregrino querdbicos .. ........ ... .. 392
JustusSieber ....... .. . .. 396
La vana temporalidad, la durable Eternidad .. ............ ... 398
Gerhardt Tersteegen . ...t 398
De «El jardincillo espirituals ... ...... ... ... .. ... ... 398
Johann Georg Gichtel ........ ... ... i 400



LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

De «Teosofia practicas . ..............ccceuiiiiunenaion. 401
De «Teosofia prictica», ediciébn de 1722 . .................. 404
Quirinus Kuhlmann . .......... ... .. .. .. ... ... .. ...... 406
De «Salterio refrigerante» . ......... .. .00..cceiiiiiiiii. 406
Gottfried Arnold . . ... ... .. . . 409
De «El secreto de la santa Sabiduria» .. ................... 409
Friedrich Christoph Oetinger .............................. 413
De «Salmos ... ... . . 413
De «Pensamientos» . .......... i 414
De «Sermon sobre la Qabbalab» ......................... 415

Contemplacion y lectura del cielo



CONTEMPLACION Y LECTURA DEL CIELO 15

FIGURA 1. La puerta magica de Roma estuvo situada en otro tiempo en la villa del
marqués Massimiliano Palombara, amigo de la reina Cristina de Suecia y del per-
seguido alquimista y médico Francesco Borri; en la actualidad se halla expuesta a
una lenta destruccién en el jardin de la plaza Vittorio Emanuele, en Roma. Da tes-
timonio de los conocimientos del circulo de herméticos romanos del siglo XviI, a
los cuales se puede afadir también Athanasius Kircher.



16 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

CONTEMPLACION Y LECTURA DEL CIELO 17

FIGURA 2. Frontén. Se distinguen: el sello de Salomén, formado por dos triangulos
con vértices vueltos respectivamente hacia lo alto y hacia lo bajo, signo del equili-
brio de los movimientos; el circulo, signo de la perfeccién divina; inscrita en el cir-
culo, la cruz. La inscripcién sobre la circunferencia dice: CENTRUM IN TRIGONO
CENTRI. «El centro esta en el triangulo del centro», o sea, en la Trinidad de Dios,
centro de la esfera del mundo. El punto que es Dios es un tridngulo.

TRIA SUNT MIRARBILIA
DEUS ET HOMO
MATER ET VIRGO
TRINUS ET UNUS

Cristo, Maria, la Trinidad son enumerados como mediaciones a través de la
enunciacién de sus términos opuestos, «Dios y Hombre, Madre y Virgen, Trino y
Uno». La presencia de Maria en esta trinidad de mediadores se explica con el dis-
tico de Angel Silesio: «Cuando Dios yacié oculto en el seno de una doncella / fue
cuando el punto encerré en si el circulo»: Maria es la mediadora entre los dos me-
diadores, el hombre divino y lo divino trinitario. Ella es también simbolo de la tie-
rray, en cuanto es negra, como en Czestochowa, Oropa o Chartres (donde se ve-
nera Notre-Dame-sous-Terre, antigua estatuilla de Tsis), de la materia prima. Las
triadas que ayudan a comprender el resto de la puerta son: Dios, hombre, natura-
leza; Providencia, voluntad, destino; Espiritu, alma, cuerpo; rayo, rio, sal (segan
las conexiones establecidas por René Guénon en La Grande Triade, Paris, Galli-
mard, 1957). También en la teologia catélica el hombre perfecto consta de alma,
cuerpo y Espiritu Santo, y este dltimo es la forma santificante que hace hija adop-
tiva al alma, junto con la carne plasmada a imagen de Dios (Juan G. Arintero, La
evolucion mistica, trad. it.: L'evoluzione mistica, Turin, SEIL, 1958, pag. 28).

FiGURA 3. Dintel. En letras hebreas: rzab Elchim, Espiritu de Dios (pero con la
forma plural del nombre divino: «Dios-los-dioses», o bien Dios en cuanto emana

de si el cosmos).

HORTT MAGICI INGRESSUM HESPERIDUM CUSTODIT DRACO ET
SINE ALCIDE COLCHIDAS DELICIAS NON GUSTASSET TASON

«Un dragén custodia la entrada de los mégicos jardines de las Hespérides, y sin
Hércules, Jason no habria gustado las delicias de la Colquide.» Hércules es hijo de
Jupiter, de Dios, y representa la Sabiduria, el Verbo; Jasén es el hombre que busca
la liberacién. El bizantino Suidas informa de que el vellocino de oro de la Célquide
era un texto egipcio de alquimia. Dice Coluccio Salutati: «La tierra que estd en la
parte mas baja, ramificando lleva miel hasta el orbe estrellado, es decir, astros y es-
trellas»; los astros son confiados a las Hespérides (es decir, a los sabios), hijas de la
estrella Héspero (o de Venus, o de Noche y Erebo): «Hércules vence al dragén dur-
miéndolo o matandolo, es decir, comprende la razén de los tiempos» (De laboribus
Herculss, 111, 22). La Célquide es la sabiduria alquimica, que sélo se obtiene si la Sa-
biduria encarnada ha matado al dragén, al Tértaro o al Leén (en cuya casa estd el
Sol), ha cortado el huevo (la ciscara es tierra; la farfara, agua; la clara, aire; la yema,
fuego) o ha usado sobre los metales la magnesia.

Primero es preciso que sea destruida la inclinacién al mundo para que se
Pueda acceder al fuego (a la sabiduria, a la piedra, al espiritu): asi lo manifiesta el
septenario distribuido sobre las dos jambas de la puerta (la Luna no est4 entre los
siete, sino que sc encuentra «detrs» del signo del Sol, como se vera).



18 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

Signo de Saturno

QUANDO IN TUA DOMO
NIGRI CORVI
PARTURIENT ALBAS
COLUMBAS
TUNC VOCABERIS
SAPIENS

FIGURA 4. Jambas (figuras 4 y 5). Dicen los preceptos alquimicos: si los «fermen-
tos», azufre, mercurio y sal, se llevan a putrefaccién en el hornillo o atanor y de-
positan sus escorias, de alli nace su quintaesencia o parte volatil, o lunaria, o «pa-
lomas blancas». El azufre es calor del fuego o del aire, o flogisto; el mercurio es la
humedad del agua y del aire, que tiene poder amalgamador; la sal es la sequedad
de la tierra y del fuego, lo fijo; la sal es el alma, el azufre el entendimiento, el mer-
curio es el cuerpo; de ahi esta inscripcidn saturnina, correspondiente al plomo y a
la negrura: «Cuando en tu casa los negros cuervos paran blancas palomas, seras
llamado sabio». El cuervo es el péjaro del pasado inerte, habitual, la virtud con-
tractiva; es de su naturaleza plimbea de donde hay que hacer brotar con calor y
pasion —tras haber separado de ella la tierra o escoria— las palomas.

CONTEMPLACION Y LECTURA DEL CIELO 19
Signo de Japiter

DIAMETER SPHAERAE
THAU CIRCULI
CRUX ORBIS
NON ORBIS PROSUNT

«La esfera cortada por el diametro, la T inscrita en el circulo, la cruz del globo,
no aprovechan a los ciegos», es decir, a los que no tienen iniciacién. Jupiter, que
es gris estafio, indica las mediaciones entre polos. El circulo puede estar cortado
por el diametro o por la 1, la linea es simplemente el punto que se expande, el paso
del Uno al Dos, mientras que la T corresponde a la letra hebrea tdw, dltima del ale-
fato, que en la escritura antigua era una cruz. Santa Gertrudis oraba diciendo:
«Doce me per Tui Spiritus cooperationem Tau summae perfectionis»: enséfiame
con la ayuda de tu Espiritu la T de la perfeccion suprema. Ezequiel habla de la 1
como signo que se debia poner en la frente de los hombres, para que éstos fueran
defendidos del demonio (asi interpreta san Jerénimo, Fz 9,4); en la época caro-
lingia fue utilizada como simbolo de la cruz y del arbol de la vida (Dorothea Forst-
ner, Die Welt der Symbole, Innsbruck, 1961, pag. 43). En las representaciones al-
quimicas, la serpiente esta clavada sobre una 1.

El circulo cortado por una T sera, pues, un circulo que media entre las dos po-
sibilidades opuestas: el circulo dividido en dos mitades por el didmetro a lo alto y
el asi dividido a lo ancho, simbolos el uno del salitre —movimiento o transforma-
cién— y el otro de la sal —estancamiento o estabilidad,

Verdete = Alma vegetativa
Sal en formacién = Alma mineral

Salitre = Movimiento
Vitriolo = Alma humana

OO © S

Salitre Vitriolo Verdete Sal en formacion Sal

Se obticne asi una cadena de tres mediaciones entre los dos opuestos. Este
Paso ilustra con otros simbolos (sustituyendo la rosa por ¢l citculo, equivalentes
entre si) el dicho de los rosacruces: «Con la cruz obtendré la rosa, con ésta la vida
€terna, en ella y en las dos primeras resurgiré resplandeciente como una gema»
(estos dos elementos para la interpretacion de la inscripcién de Jupiter fueron in-
dicados por Pietro Bornia, La porta magica, extracto, Roma, 1915). Mucho mds



20 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IIT

cabe aplicar eso a la rosa canina, que tiene cinco pétalos y por ello contiene el par
(2) y el impar (3), es hermafrodita.

A los profanos no les aprovecha el espiritu igneo de Jupiter, es decir, el amor
(en vano veran la rosa), y tampoco la afliccién (la cruz).

Signo de Marte

QUI SCIT
COMBURERE AQUA
ET LAVARE IGNE
FACIT DE TERRA
COELUM
ET DE COELO TERRAM
PRETIOSAM

«Quien sabe quemar con el agua y lavar con el fuego hace cielo de la tierra, y del
cielo tierra preciosa.» Se designa asi el momento de la inversién, para la cual se utli-
zan la ira marcial, el hierro y la espada contra los movimientos naturales del hombre,
es decir, se nos purifica con un bafio de fuego; por otra parte se ablanda con el agua
hasta descomponerlos los movimientos naturales de exultacién humana, es decir, se
queman con lagrimas. De este modo, usando de un impulso contra el otro, se hace
del cielo tierra y de la tierra cielo, se restablece en la tierra el orden celeste.

Signo de Venus

SI FECERIS VOLARE
TERRAM SUPER
CAPUT TUUM
EIUS PENNIS
AQUAS TORRENTUM
CONVERTES IN PETRAM

«Si haces volar la tierra sobre la cabeza con sus plumas, convertiras en piedra
las aguas de los torrentes.» Alquimicamente: volatilizando azufre, mercurio y sal,
sus vapores, o plumas, convertirdn en piedra argentada todos los minerales. Las
aguas de los torrentes se convertiran en cristal, es decir, en su fluidez encontraras
un punto de apoyo: la piedra, cuando hayas puesto la tierra sobre tu cabeza, como

CONTEMPLACION Y LECTURA DEL CIELO 21

estaba prescrito en Marte, es decir, cuando hayas vuelto del revés tus movimien-
tos naturales. Las aguas cristalinas son las del cielo més alto (Sal 148,4).

Signo de Mercurio

AZOT ET IGNIS
DEALBANDO
LATONAM VENIET
SINE VESTE DIANA

«Si el dzoe y el fuego blanquean a Latona, Diana vendri sin vestido.» Latona
quedd embarazada de Jupiter y fue expulsada de toda la tierra por la ira de Juno,
que habia puesto en su persecucién a la serpiente Pitén; sélo encontré refugio en
Delos, donde parié a Diana, que inmediatamente le sirvié de comadrona en el su-
cesivo parto de Apolo.

Como dice Boccaccio en la Genealogia deorum gentilium (libro IV): «Los an-
tiguos crefan que Piton, perseguidor de Latona cuyo objetivo era que ésta no pu-
diese parir, eran las oscuras nieblas de los vapores que se levantaban e impedian
verdaderamente que los rayos solares y lunares pudiesen ser vistos por los morta-
les, y no sin razén lo llamaron serpiente, porque hasta que eran facilmente echa-
dos de aqui y de alli por todo espiritu, parecian serpear a modo de sierpes... Di-
cen también que primero aparecié Diana, porque de noche, sutilizados ya los
vapores, aparecen primero los rayos de la Luna». Y asi se aprende primero la ini-
ciacién lunar (de la cual trata Apuleyo en las Metamorfosis) que no la solar, la cual
disipa por completo todo vapor terrestre, es decir, toda imaginacién.

Latona es también el alma de los gnésticos, que, expulsada del cielo, no en-
Cuentra descanso alguno sobre la tietra en tanto no encuentre un lugar sagrado
donde parir los dos luminares: la mente virgen, es decir, Diana primero, y después
el corazén solar, Apolo, que ilumina a Diana. Para los alquimistas, Latona es el
ﬂ'ltf-rcurio producido a partir de sal y azufre; con el calor y con el éter o 4zoe se pu-
tifica el alma hasta que aparece sin escoria (sin vestido) como azufre blanco o
Luna, Diana o agua ardiente, activa y pasiva a la vez.



22 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I1I
Signo del Sol

FILIUS NOSTER
MORTUUS VIVIT
REX AB IGNE REDIT
ET CONIUGIO
GAUDET OCCULTO

«Nuestro hijo muerto vive, vuelve rey del fuego y goza de la union oculta»: si
se celebran las bodas de la Luna intelectual con el Sol, es decir, con el corazén hu-
mano después que éste ha sido consumido, reducido a putrefaccién, desprendido
de la carne y, finalmente, renacido y hecho rey, duefio de lo que antes lo enredaba,
se obtiene el Azufre rojo, Sol u Oro que, acoplado o proyectado sobre cualquier
metal, lo transforma en oro.

CONTEMPLACION Y LECTURA DEL CIELO 23

SI SEDES NON IS

FIGURA 5. Umbral. «Si te sientas no vas, si no te sientas vas.»

SOPHI APERIRE TERRAM
SALUTEM PRO POPULO

EST OPUS OCCULTUM VERI
UT GERMINET

Peldafio (figura 5). El signo es el de la ménada como totalidad, del uno como
todo, porque encierra los signos de Marte, la Luna, el Sol, Saturno y los cuatro ele-
mentos, muestra la Luna gravida del Sol: «Es obra oculta del verdadero sabio abrir
la tierra para que produzca salvacién para el pueblos». Como escribié Robert
Fludd en el tratado rosacruz Summum bowum (Francfort, 1629, pags. 32, 38-39):
«Como dice el Apéstol: “Abrase la tierra y para al Salvador”... Seréis transmuta-
dos, de piedras muertas, en vivas piedras filoséficas, dice Dorneo, y esta transmu-
tacion nos ensefia el Apéstol cuando dice: “Esté en vosotros la misma mente que
estd en Jests”... ¢Eres imperfecto? Anhela la perfeccién. ¢Eres fétido e inmundo?
Limpiate con lagrimas, sublimate con la buena costumbre y las virtudes, adérnate
d.e las gracias sacramentales, vuelve tu alma sublime y sutil mediante contempla-
Clones celestes y conforme a los espiritus angélicos, para que pueda vivificar el



24 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

cuerpo putrido, viles cenizas, y después blanquearlo, y pueda volverlo incorrupti-
ble e impalpable gracias a la resurreccién de Jesucristo nuestro Sefior. Cristo nues-
tro Sefior suele aparecerse a los elegidos en esta vida». La rierra es el homélogo,
en el mundo de los arquetipos, del elemento fructuoso que pisamos. Por pueblo se
entienden los iniciados.

Dice Jakob Bshme resumiendo todo este proceso (Dell’impronta delle cose ov-
vero della Generazione di tutti gli Esseri, Milan, Fidi, 1925, pags. 81 y sigs.): «Un
buen ejemplo de ello lo encontramos entre las hierbas silvestres. El Mercurio de la
tierra es venenoso; el Sol lo impregna y lo conduce, con su deseo marciano o igneo,
hacia su esencia corporal salina. Entonces la libertad, segiin su naturaleza solar,
arrastra el Mercurio. Cuando éste ha gustado lo que es celeste... se transmuta en
una fuente de alegria con su sal y con su azufre, su madre. Asi se realiza el creci-
miento de la rafz. Originariamente la agudeza, o la sal impresa segiin Saturno, era
una angustia mortal, después se convierte en virtud amable, porque el sabor, en las
hierbas, proviene de la Sal... Cuando Jipiter y Venus se han sometido al Sol, Marte
y Mercurio siguen levantando el tallo. La conjuncién del tiempo y la eternidad se
realiza en la virtud de los dos Soles. El Azufre y su Sal se transmutan entonces en
una alegria paradisfaca que, exteriorizandose, produce las flores y las semillas».

Primera parte

MISTICOS ITALIANOS
DE LA EDAD MODERNA



SAN BERNARDINO DE SIENA

Naci6 en Massa Marittima en 1380, de la familia Albizzeschi. En 1404
se hizo franciscano y fue predicador célebre. En 1438 fue elegido vicario
general de la orden. Murié el 20 de mayo de 1444 en L’Aquila. El culto al
Nombre, es decir, a la sigla THS rodeada por un circulo de llamas, fue in-
novacién suya, y suscité ataques vehementes por parte de quienes lo con-
sideraban una vuelta al culto cabalfstico del alfabeto.

Sus obras fueron publicadas en 1571.

DEL «TRATADO DEL AMOR DE DIOS»

Del perfecto amor de Dios.
Y cémo por doce grados
se llega a poseerlo perfectamente

[3] Doce son los lirios, a modo de doce grados, por los cuales se sube
al perfecto y consumado amor de Dios. El primer lirio es el desprecio de



28 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

toda cosa temporal. El segundo es el deseo de las cosas celestiales. El ter-
cero, el entendimiento de los secretos espirituales. El cuarto, el deseo de
ser separado del cuerpo para ser unido a Cristo. Quinto, silencio racional.
Sexto, desprecio de las propias obras como inttiles. Séptimo, insensibili-
dad al mundo. Octavo, victoria sobre las tentaciones. Noveno, seguridad
en las adversidades. Décimo, exultacién de la mente en Dios. Undécimo,
sumisién del espiritu a ese Dios. Duodécimo, paz mental y obediencia y su-
misién triunfal de los enemigos.

De la exultacién espiritual y de donde se genera;
y de sus tres variedades

[10] El décimo lirio es: exultacién de la mente en Dios por transfor-
macién. Cuando el alma de tal justo est ya segura en toda adversidad, en
las delicias del Altisimo se complace, segtin testifica Salomén en el capitulo
15 de Proverbios: «Secura mens quasi iuge convivium». «La mente se-
gura», como ya se ha dicho antes, «estd siempre en los deleites y convites
de Dios» (Pr 15,15). Y en contemplando estas divinas alegrias y delicias, la
mente, llena de gozo, llega a la exultacién exterior del cuerpo.

Tres hojas tiene este lirio, pues tres son las exultaciones de la mente hu-
mana. La primera hoja es exultacién intelectual; la segunda, exultacién
afectiva; la tercera, exultacién corporal. Las cuales tres exultaciones mues-
tra san Juan en el capitulo 14 del Apocalipsis, diciendo: «Audivi vocem de
coelo tamquam vocem aquarum multarum, et tamquam vocem tonitrui
magni. Et vocem quam audivi sicut citharedorum citharizantium in citha-
ris suis». «Of una voz del cielo como voz de multitud de aguas, y como voz
de un trueno grande. Y la voz que of era como de citaristas que tocaran sus
citaras» (Ap 14,2). En ese hablar consideramos estas tres exultaciones,
como en tres hojas.

La primera hoja es exultacién intelectual; y de ésta dice san Juan: «Oi
una voz del cielo, como voz de multitud de aguas». Aun cuando el alma no
tenga voz corporal, de necesidad es que sea tanta su voz, cuanta alegria in-
terior tenga; por eso el Profeta dijo: «Vox exultationis et salutis in taber-
naculis justorum». «La voz de la exultacién y de la salvacién estd en las
tiendas (es decir, en los corazones) de los justos» (Sal 118,15). La cual voz
razonablemente se dice que viene del cielo, pues la mente pura del justo,
en contemplando la infinita dulzura de Dios, llega en el corazén a exul-
tante alegria; y ésta es la exultacidn intelectual. La grandeza de dicha ale-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 29

gria se significa con la voz de muchas aguas; pues por la imperiosa luz de
la razén, que contempla la infinita dulzura de Dios, se multiplica el senti-
miento de alegria espiritual y se suscita afecto cordial. Lo mismo que
cuando llueve, en viniendo el viento suena y hace ruido al mover el agua,
asi en soplando el Espiritu Santo, colmando la mente de afectos, genera en
ellos con cierto impetu espiritual un movimiento de piedad y un sonido de
- jocundidad. De este movimiento y agua dijo el Sefior Jesis a la Samaritana,
en san Juan en el capitulo cuarto: «Qui biberit ex aqua, quam ego dabo ei,
fiet in eo fons aquae salientis in vitam aeternam». «Quien beba del agua de
' la gracia que yo le daré, tendra en él a modo de una fuente de agua viva
que lo hara subir a la vida eterna» (Jn 4,13-14).

La segunda hoja es: exultacién afectiva; la cual, en el exceso y grandeza
 de la exultacién, abunda en afecto. De ésta afiade san Juan que aquella voz
«fue a modo de un gran trueno». El trueno se produce naturalmente del va-
por del agua y del sutil humo de la tierra, cuando éstos son levantados en el
~ aire por el calor del Sol. Por el frio del aire, pues, se condensa y comprime

primen, y al salir afuera se viene a producir el trueno.

Apliquémoslo espiritualmente a nuestro propdsito: la humana mente
espiritual y pura dos cosas tiene en sf, a modo de principios de la admira-
¢cién contemplativa; porque, siendo ella aire puro, por obra del Sol de jus-
ticia, Cristo Dios, en la voluntad ferviente y ardiente afecto dos cosas recibe,
é.saber, el amor de la devocién y el humo del incendio del divino amor. Es-
tando, pues, la mente asi dispuesta, crece el fervor del amor de Dios en la
,pladosa mente, por las magnas cosas que comprende en Dios. Y cuando la
grandeza del gozo se multiplica tanto, que la mente es ya incapaz, el des-
mesurado amor de Dios, como por una naturaleza violenta suya, suave-
mente la rompe y la hiende, generando en la mente el estrépito y trueno de
la divina admiracién. Y éste es el trueno del cual el Profeta dice: «Vox to-
Aitrui tui in rotax». «La voz de tu trueno esta en la rueda» (Sal 77,19): es de-
Cir, en la mente, la cual hecha est4 como la rueda que no tiene fin.

Y esto mismo declara san Juan aqui, «voz de gran trueno»; porque la
- Mente espiritual y pura, al comprender por accién de Dios cosas casi in-
~ Cmprensibles, es decir, al ver en Dios por encima de lo que puede com-
Prender ella y toda la creada naturaleza, maravillindose se pasma de ello; y
dado que, segtin el apéstol Pablo, Dios habita una luz incomprensible, no
y nada tan pequefio de Dios, que la mente humana pueda comprenderlo




30 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

(1 Tm 6,16), por mds pura y grande que sea la mente; sino que de ello s6lo
se puede pasmar. Por eso Job en el capitulo 26 dice: «Cum vix parvam stil-
lam sermonis eius audierimus, quis poterit tonitruum magnitudinis ejus in-
tueri?». O sea: «Cuando una pequefia gotita y palabrilla de su hablar y obrar
comprender no podemos, ¢quién podra conocer la grandeza de su trueno?»
(Jb 26,14). Es decir, la razén de sus estupendos y admirables juicios.

La tercera hoja es: exultacién corporal. En estos justos contempladores
de Dios, esa sobredicha consolacién no sélo colma la mente, sino que tam-
bién desborda y abunda en la carne domada. Por eso san Juan aflade que la
voz que él oyé «era como de citaristas que tocaran sus citaras» (Ap 14,2).
¢Qué son dichos citaristas, sino los espiritus puros de esos justos? ¢Y qué
son sus citaras e instrumentos, sino sus cuerpos, de pecados vacios y lim-
pios? Tales, pues, hacen de sus cuerpos subditos citaras de diversos soni-
dos de exultacién y gozo; a eso se debe que sus cuerpos, como citaras, al
recibir abundante exultacién y dulzura divinas, se desborden. Y de esto
decia el Profeta: «Exultabunt sancti in gloria, laetabuntur in cubilibus suis.
Exultationes Dei in gutture eorum»., «Exultaran los santos en gloria, se ale-
grardn en sus conciencias limpias» (Sal 149,5). —Esto dice en cuanto a la
exultacién del espiritu en Dios. Pero en cuanto al desbordamiento del es-
piritu lleno de dulzura, que se derrama en el cuerpo, afiade: «Sus exulta-
ciones en sus gargantas y sus cuerpos desbordan» (Sal 149,6).

Del verdadero sometimiento del espiritu a Dios;
y de tres obediencias del alma perfecta

[11] El undécimo lirio es: sometimiento del espiritu a Dios. En este
signo clarisimo se manifiesta que la sobredicha exultaci6n, junto con las
demas virtudes y gracias anteriormente mostradas, se dan por saludable
don de Dios si, tras los antedichos lirios graduados, el espiritu se sujeta hu-
mildisimamente a Dios.

Tres hojas tiene este lirio, de acuerdo con las tres obediencias que tales
almas deben observar. La primera hoja es obediencia mandada; la segunda,
obediencia demostrada; la tercera, obediencia inspirada.

La primera hoja es: obediencia mandada primero por Dios en sus man-
damientos, después por la santa Iglesia y sus prelados. En esto se manifiesta
el amor veraz que el alma tiene a Dios, en que est4 pronta a obedecer en lo
que sea segin Dios, no solamente a El y sus preceptos, sino también a sus
prelados, aun cuando no sean tan justos como deben ser, con tal que estén

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 31

sostenidos por la Iglesia. Asi, el amor de Dios le hace al alma como el fuego
a la cera o al metal; pues luego que por el fuego son calentados y licuados,
estan prontos a recibir cualquier forma; asi el alma, licuada por el fuego del
amor de Dios, responde siempre a todo divino precepto y preceptor, como
en su conversién hizo san Pablo diciendo: «Domine, quid vis me facere?»
(Hch 9,6). Y también como el Salmista: «Paratus sum et non sum turba-
tus». «Estoy del todo preparado para obedecer sin turbaciéns (Sal 119,60).

La segunda hoja es: obediencia demostrada. Aun cuando tal justo no esté
obligado de necesidad a obedecer a sus iguales e inferiores, no obstante el
amor de Dios lo adorna con tanta afabilidad y benignidad, que por amor del
Dilecto obedece a toda criatura racional en las cosas razonables; al ajeno sen-
tir, ver y parecet, con gusto le da precedencia sobre el suyo. Entiende lumi-
nosa y claramente lo peligroso que es seguir su propio parecer y querer; por
eso, cuanto mas alto estado de verdadera perfeccién alcance, y revelaciones y
visiones y espiritu de profecias, y gracia de hacer milagros y de expulsar de-
monios, y toda otra suma perfeccién y don, tanto mas pronta obediencia al-
canzard, no s6lo a los superiores, sino también a los inferiores. Por lo cual, del
alma que contra la obediencia sigue su propio querer y parecer, aunque tenga
alto estado de contemplaciones y luces, dice Dios por el profeta Oseas, en el
capitulo diez: «Confundetur Israel in voluntate sua» (Os 10,6). Israel se en-
tiende como «el que ve a Dios», y denota al alma en la alta contemplacién ilu-
minada. Dice que, quien sigue el propio querer, quedara confuso en el pre-
sente con caidas en miserables culpas, y en el futuro por increfbles penas.

La tercera hoja es: obediencia inspirada. De muchas maneras mani-
fiesta Dios su voluntad a sus siervos. La mente, pues, llegada a este estado,
luminosa y discretamente conoce todas las malignas sugestiones, «que la
voluntad de Dios es buena, agradable y perfecta», segtin dice el Apéstol
(Rm 12,2). Por lo cual, como siente y conoce en la inspiracién el divino que-
rer, inmediatamente dispuesta lo pone por obra; siempre en la mente di-
ciendo lo que en el primero de Reyes, capitulo primero, estd escrito: «Lo-
quere Domine, quia audit servus tuus» (1 S 3,10. Y en el de Job, capitulo
14: «Vocabis me, et ego respondebo tibi» (Jb 14,15).

SAN ANTONINO DE FLORENCIA

Naci6 en Florencia en 1389; su padre, Pierozzi, era notario. Fue novi-
cio dominico en Cortona, bajo la direccién del beato Lorenzo da Ripa-
fratta. Fue muy fecundo como confesor y predicador, en Nipoles y en



32 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Roma. Nombrado arzobispo de Florencia en 1446, acepté de mala gana y
ejercié después el cargo con severidad. Muri6 en 1459.

La Obra para bien vivir fue escrita en 1455 para Dianora Soderini, mu-
jer de Lorenzo de Médicis.

DE «OBRA PARA BIEN VIVIR»

Qué es el mal,
y cémo sin la divina gracia
no nos podemos apartar de él para bacer el bien

[I, 2] Por el gran... amor que nos tiene, y por su caridad, nos ha ilumi-
nado Dios para conocer nuestro estado, y nos ha dado fortaleza para saber
tomar el partido de aceptar las buenas inspiraciones. Que esto es verdad bien
lo demostr6 él en figura corporal con Lazaro: por el gran amor que a él y a
sus hermanas les tenia, lo resucité tras llevar muerto cuatro dias; lo cual sig-
nifica al pecador publico y empedernido. Por el gran amor, pues, que Dios
nos tiene, nos inspira y conforta interiormente para que nos arrepintamos
del mal; no procede de nosotros, ni lo hace por mérito nuestro. Por eso dice
el profeta Isaias que nuestro mérito es como un paflo menstruado (Is 64,5),
lo cual es la cosa mas abominable que pueda haber. Por eso, para quitarnos
ese género de opinién, dijo Jesucristo a los apdstoles: «Cuando hayais hecho
lo que se os mandé, decir: Siervos indtiles somos» (Lc 17,10). Ahora bien,
jconsideremos qué merecemos nosotros, que ofendemos cada dia a nuestro
Creador, si los apéstoles eran reputados siervos intitiles aun obsetvando to-
dos los mandamientos! Y san Agustin dice que «en el dia del juicio, cuando
Dios pague a cada uno segin sus obras, El coronara sus gracias, y no nuestras
obras». Eso quiere decir que el bien que hacemos procede de su virtud y gra-
cia; que por nosotros mismos no somos recipientes hdbiles para contener si-
quiera una buena inspiracién. Por eso dice san Pablo: «¢Qué tienes, hombre,
que no hayas recibido de Dios? Y si lo has recibido, ¢por qué te glorias de
ello, como si no lo hubieses recibido?» (1 Co 4,7). De Dios, pues, debemos
reputar todo bien, y toda buena inspiracién que recibimos y que él nos da so-
lamente por su gracia, sin mérito alguno nuestro, por la gran caridad y amor
que Fl nos tiene, dandonos ejemplo de que debemos proceder asf para con
El, para que nos apartemos del mal. Asi es como El, por el amor que nos tie-
ne, nos llama; asf nosotros, por el amor que debemos tenerle, hemos de inge-
nidrnoslas para responder a sus buenas inspiraciones, apartindonos del mal.

MISTICOS ITALIANQS DE LA EDAD MODERNA 33

[3] ...Nos es preciso, pues, que con el fuego del amor consumamos la
herrumbre del pecado. La lefia que alimenta y hace crecer siempre este
santo fuego no es otra que el continuo traer a la memoria los grandes be-
neficios que de El hemos recibido. Conmovido, hija mia, se deleita Dios; y
conmovido, de buen grado se abraza al alma que se deleita pensando en sus
beneficios. Esta es la lefia que mandé Dios a Moisés en el Antiguo Testa-
mento, como se lee en el Levitico: que mandase a los sacerdotes que debian
echar siempre lefia al fuego del sacrificio, para que fuese fuego perpetuo
(Lv 6,5-6). Pues cuando el alma evoca con toda sinceridad los beneficios re-
cibidos de Dios, preciso es que se avergiience de su ingratitud y pereza; y
después, al final, si tiene un corazén de piedra, preciso es que se ablande
para amarlo, viendo que siempre ha huido de Dios, y que Fl no se ha in-
dignado por ello, sino que siempre nos ha esperado pacientemente, y de
continuo nos espera y llama siempre de diversas maneras. Unas veces con
buenas inspiraciones, otras nos hace llamar por sus siervos, unas nos halaga
con beneficios y otras nos amenaza con tribulaciones; como si Fl tuviese ne-
cesidad de nuestros hechos, y no pudiese reinar sin nosotros.

Cémo solicitamente debemos guardarnos
de la vanagloria, y de los males lisonjeros,
por deseo de alcanzar la pax

y pureza de corazdn y de mente

[I, 8] [Tercero de los remedios] es pensar que, como se ha dicho, las
lisonjas son como leche para alimentar a los nifios; de suerte que gran
deshonor nos viene de estar también en esta mama. Ademis que el lison-
jero, como se ha dicho, es pésimo engafiador, y es traidor, que nos levanta
para hacernos caer. Por eso se lee de Sécrates que, habiéndolo alabado
uno, lo eché de su lado diciendo: «Vete de aqui, que no ganaris nada
conmigo, pues te entiendo demasiado bien». El cuarto remedio es que el
hombre, considerando los muchos males, engafios y dafios procedentes
de la adulacién, como antes se ha dicho, debe mostrar mala cara a los
aduladores y no reirles sus palabras; porque quien no lo hace asi y les
cree, se echa a perder a si mismo y los echa a perder a ellos. Por eso dice
Salomén: «El principe que de buen grado oye las palabras mentirosas, to-
dos sus ministros tendra impios» (Pr 29,12). El quinto remedio es pensar
que a Dios le agrada mucho que el hombre huya de esta leche, y se alegra
y hace fiesta cuando asi huye. Esto quedé bien figurado en el hecho de



34 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

que Abraham celebré con gran alegria el destete de su hijo Isaac. Y lo
mismo que las nodrizas para destetar a sus nifios ponen alguna cosa
amarga sobre la mama, as{ Dios, para quitar a sus hijos esta leche de las
alabanzas, permite muchas veces amarguras: otras lenguas que los censu-
ren, o que las mismas que antes los alababan, después los vituperen. Por
eso dice san Bernardo que «quien pone el tesoro de su alma en boca
ajena, sera grande o pequefio, bueno o malo, segtin las lenguas lo quieran
alabar o vituperar, exaltar, condenar o censurar». Por eso cada uno debe
hacer como san Pablo, el cual, segiin se dice, se burlaba de los juicios hu-
manos, pasando virtuosisimamente, segin sus palabras, por infamias y
buena fama (2 Co 6,8).

Baste por ahora con esto poco que hemos dicho contra las lisonjas que
el diablo de continuo nos pone en los ofdos de nuestra mente, como ten-
tacién, y contra los lisonjeros, sus miembros, y contra quienes de buen
grado los oyen. Por lo cual, hija mfa, exhorto a vuestra caridad a que seais
solicita en guardaros bien de esos alabadores, temporales y espirituales: es
decir, de las alabanzas con que el demonio de continuo os alaba invisible-
mente, en vuestras buenas obras, y de las visibles que os hacen los hom-
bres necios, sus miembros, instigados por ¢l para que nos alaben; cosa
que hace con la sola intencién de manchar nuestras buenas obras, para
que no sean sinceras ni limpias. Pues sabe él que, estando dichas obras
tan mezcladas, jaméas podremos llegar al tercer grado de la paz de nues-
tra mente, a la cual el Profeta tanto nos exhorta, diciendo: «Busca la paz»
(Sal 34,15). Por lo cual, cuando hacemos alguna obra buena nuestra, y el
demonio nos tienta de vanagloria, mostrandonos que hacemos grandes
cosas, no le demos fe, ni nos ensalcemos por ello, sino que sea siempre
nuestra intencién hacerlas en honor de Dios; y respondamos a los pensa-
mientos que nos ponen los demonios diciéndoles como una vez san Ber-
nardo: mientras predicaba muy elevadamente al pueblo, el demonio le en-
comiaba mucho en su mente lo bien que hablaba; a esos pensamientos
respondié €l en voz alta diciendo: «Ni por ti comencé a predicar, ni por ti
dejaré de hacerlo». Y cuando las oigamos de los hombres, pongamosles
tan mala cara, que claramente se den cuenta de que tales alabanzas no nos
son gratas en nuestro interior. Y si asi lo hacemos, siempre estara nuestra
mente clara y pacifica; y de ese modo habremos llegado al tercer grado de
la paz. Si nos las ingeniamos perfectamente para llegar a ésta, ingenidn-
donoslas para hacer el bien con pureza y sencillez de corazon, sin doblez
ni malicia alguna, en honor de Dios, por ella llegaremos a la verdadera paz
de la vida eterna.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 35

Del pecado del mucho refr,

y cémo debemos guardarnos de los juglares,
que inducen a los demds a la risa,

y de cualquier otra cosa que a ésta nos indujese

[1I, 5] Digo también, a modo de conclusién del pecado que se suele
cometer con la boca, que es el mucho reir y también que debemos huir de
ciertos juglares que suelen inducir a los demds a risa. A ese hablar jugla-
resco la Santa Escritura lo llama escurrilidad; san Pablo nos lo reprocha y
prohibe, al decir a los efesios: «Entre vosotros no se recuerde escurrilidad
alguna» (Ef 4,29). La gravedad de este pecado se nos muestra maxima-
mente si consideramos a qué cosas y a qué personas son asemejados esos
tales. Debemos, pues, saber que esos juglares son asemejados a la cabra 'y
al mono, pues con esos animales hacen sus diversiones y juegos para ex-
citar a la gente a reir. Asi el demonio, con sus palabras jocosas y burlonas,
incita a las gentes a disipaciones. Y lo mismo que la cabra es un animal fé-
tido, y el mono un animal asqueroso y deforme, asi ellos son ante Dios he-
diondos'y desagradables. Pues, comiinmente, también ante los hombres
prudentes son viles y despreciables; de suerte que, aun suponiendo que
muchos se rian con sus juegos, casi ninguno querria, no obstante, aseme-
jarse a ellos. Podemos decir también que son ladrones, por cuanto roban
y hacen perder el tiempo, el cual es la cosa mas preciosa y més necesaria,
como anteriormente se ha dicho; de suerte que quien pierde el tiempo se
pierde a si mismo. Son también consoladores de atribulados al servicio del
diablo: les incitan a reir y a perder el tiempo, de manera que no sientan
las fatigas ni los remordimientos de la conciencia de su mala vida; y con
sus cantos, a modo de sirenas, hacen que los miseros pecadores se ador-
mezcan en las tempestades del mar de este misero mundo, de suerte que
no se den cuenta cuando caigan al infierno...

¢Sabéis, hija mia, que dice el Sefior que «el reino del cielo se obtiene
por la fuerza, y los violentos lo arrebatan» (Mt 11,12)? Ya que os habéis
Puesto a amar a Dios, no os preocupéis mas de este mundo; pues si os
dais a El con todo el corazén, con sencillez y pureza de corazén, os dara
tal consolacién, que muy bien podréis estar sin el amor del mundo.
Cuando estéis charlando en compafiia de otros y oigais hablar a algunos,
no querdis responder a todo; no querdis ya, hija mia, ser sabia para el
mundo; sino, por amor de Dios, mostraos a los hombres ignorante de las

cosas del mundo ahora, para que podais ser eternamente sabia ante Dios
y sus 4ngeles.



36 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Conversad con las gentes lo menos que podais, y levantadle un buen
muro a vuestra alma; para que las fieras infernales no os echen a perder la
buena sementera que Dios ha sembrado en el huerto de vuestra alma. A la
puerta de vuestra boca poned buena custodia, para que, como dice un
santo, no perdais en poco tiempo riendo lo que en mucho tiempo habéis
adquirido llorando. Creedme, hija mia, creedme, que esas palabras ociosas
y esas chanzas (que el hombre hoy en dia no parece que sepa hacer otra
cosa, y no se tiene conciencia de ello) son las cosas que secan nuestras al-
mas, de manera que no nos dejan sentir ninguna dulzura de Dios.

MATTEO PALMIERI

Nacié en Florencia en 1406, murié en esa misma ciudad en 1475. Fue
boticario y después hombre publico. Escribi6 un tratado moral neoplaté-
nico, De la vida civil, y el poema La ciudad de vida, comentado por Leo-
nardo Dati, que fue considerado herético por haber asumido la teorfa de
la preexistencia de las almas y la metempsicosis origeniana.

DE «DE LA VIDA CIVIL»
Las virtudes terceras y cuartas

[I, 1] Las virtudes terceras son llamadas de almas ya purgadas, puras y
limpias de toda mancha, abstraidas y deificadas en jocundidad perpetua.
La prudencia de éstas no consiste en elegir o preferir las cosas celestes y di-
vinas por comparacién, sino en conocer, gustar y deleitarse sélo en ellas
como si no hubiese ninguna otra. Templanza es, no refrenar las codicias te-
rrenas, sino tenerlas totalmente fuera de si y no acordarse de ellas nunca.
La fortaleza ninguna pasién en si debe tener, ni saber que existen; estar
contenta y sin deseo de ninguna otra cosa.

La justicia consiste en conservar el perpetuo orden de la mente di-
vina y, por continua imitacién, unirse y hacerse lo més semejante que
pueda a aquélla. Las cuartas virtudes sélo en la mente divina son espe-
cie perfecta y bien universal, de cuyo ejemplo procede todo bien, y to-
das las demas virtudes son desde éstas que sin origen son por si mismas
generadas. La prudencia allf es la mente divina que dispone y gobierna
el universo. La templanza a si misma mira, conservando perpetua la in-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 37

tencion propia. La fortaleza siempre es lo mismo, no cambia jamds. La
justicia perpetuamente observa la misma ley, continia en sus obras eter-
nas, nunca desiste de ellas. De este modo, preclaros ingenios han consi-
derado cuatro generaciones de virtudes, de las cuales las primeras mor-
tifican los pecados, las segundas los purgan y quitan de nosotros; las
terceras los olvidan y se vuelven en todo limpias; en las cuartas no es en
modo alguno licito nombrarlos.

SANTA CATALINA DE BOLONIA

Naci6 en Bolonia en 1413, fue doncella de Margarita d’Este en la corte
de Ferrara. A continuacién se hizo clarisa en Ferrara, y mantuvo una larga
lucha contra los engafios diabélicos, resueltos por apariciones divinas y por
éxtasis. Murid el dia previsto por una visién suya, el 9 de marzo de 1463.

Compuso en 1438, en italiano, Las armas necesarias para la batalla
espiritual.

DE «lLAS ARMAS NECESARIAS PARA LA BATALLA ESPIRITUAL»
Las siete armas

Cualquier persona que sea de tan elegante y gentilisimo corazén, que
quiera tomar la cruz por Jesucristo nuestro Salvador, el cual fue muerto
en el campo de batalla para vivificarnos, tome primero las armas nece-
sarias para tal batalla, y sobre todo las que a continuacién siguen orde-
nadamente. La primera es Diligencia; la segunda, Desconfianza de si: la
tercera, Confrarse a Dios; la cuarta, Memoria passionis; la quinta, Memo-
ria mortis propriae; la sexta, Memoria gloriae Dez; 1a séptima y tltima, La
autoridad de la Sagrada Escritura, como de ello dio ejemplo Jesucristo en
el desierto.

La séptima arma
En toda aparicién que os acontezca, empufiad el arma de la Sagrada

Escritura, la cual manifiesta la actitud que mostré la madre de Cristo
cuando se le aparecié el angel Gabriel, diciendo respecto a él: «Qualis est



38 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II1

ista salutatio?» (Lc 1,29). Mostrad también vosotros esta actitud en toda
aparicién y sentimiento que os sobrevenga, procurando asf aseguraros per-
fectamente de si es espiritu bueno o malvado antes de prestarle oido: jdi-
chosos los que lo hagan! No menos necesario es también vigilar bien los
pensamientos de la mente; porque el Diablo pone algunas veces buenos y
santos pensamientos en la mente para engafiarla bajo especie de virtud; y
después, para demostrar que esto es asi, tienta y ataca fuertemente con el
vicio contrario a esa virtud; esto lo hace el enemigo por ver si puede hacer
caer a la persona en la fosa de la desesperacién. Que esto es verdad os lo
demostraré por lo que le pasé a la sobredicha religiosa que se llamaba a si
misma perrilla:' la cual en su edad juvenil, iluminada por la divina gracia
entrd al servicio de Dios en este monasterio, y con sana conciencia y gran
fervor era asidua dia y noche de la santa oracién; y toda virtud que vefa u
oia que estaba en otros, se aplicaba a tomarla para si: y esto hacia, no por
envidia, sino para més agradar a Dios, en quien habia puesto todo su amor.
Después de algtin tiempo, luego que hubo recibido muchas gracias de
Dios, y soportado también grandes y diversas batallas y tentaciones, una
vez, al verse asaltada por una sugestién mental, y sabiendo por ella que en
dicha sugestion estaba presente el Diablo, le habl6 con gran atrevimiento
diciendo: «Sébete, maligno, que no me la podras dar tal, ni tan oculta, que
yo no la conozca». Pero Dios, queriendo humillarla en eso, y demostrar
que el enemigo era mas malicioso y astuto que ella, le permitié un sutil en-
gafio, y fue el siguiente. El Diablo se le aparecid en figura de la Virgen Ma-
ria, y hablandole le dijo: «Si apartas de ti el amor vicioso, yo te daré el vir-
tuoso», y, dicho esto, desaparecié. Por lo cual, creyendo ella que habia sido
la Madre de Cristo, pues en aquel momento estaba en oracién y rogaba in-
sistentemente a la Madre de Cristo que se dignase darle la gracia de poder
amar ardientemente a su Hijo, pensando que habia sido ella, cuando desa-
parecid comenzd a pensar qué queria decir lo que la Virgen Maria le habia
dicho, que si alejaba de sf el amor vicioso, le daria el virtuoso, y se le decia
en la mente, por oculto engafio, que querfa decir que apartase de si el amor
de la propia sensualidad y del propio parecer. Asi, con esto se confirmé en
su afdn de obedecer a su prelada sin ningtin discernimiento, ni cuidado de
si misma, como ya solia hacer. Porque en el principio de su conversion,
mds adn que todas las demds virtudes amaba y deseaba la de la verdadera
y santa obediencia, y habia puesto en ella todo su celo. Sin embargo, todos

1. La misma santa Catalina.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 39

sus enemigos buscaron engafiarla por medio de ella, y comenzaron a po-
nerle en el corazdn diversos y nuevos pensamientos contra la obediencia,
en tanto que casi todas las cosas hechas y dichas por su prelada se le vol-
vian juicios y murmuraciones en su mente: de lo cual tenfa pena y amar-
gura muy grandes...

Pero estaba con gran amargura, estimando por ello que era contumaz
a la Virgen Marfa, y diciendo: «Ella me ha dicho que aparte de mi el pro-
pio parecer, y yo pienso cada dia lo contrario»; y asi habia caido en gran
desesperacion, no pensando que esto se debia a instigacién diabélica, sino
a sf misma. Pero viendo el maligno Diablo que ella no perdia la esperanza
en Dios, pensé en encontrar un engafio més sutil: por lo cual, habiendo en-
trado ella una mafiana en la iglesia para orar, de repente se le aparecié en
forma de Jesucristo crucificado, en cruz con los brazos abiertos, algo sus-
pendido delante de ella, de manera amistosa y benigna; y como si quisiera
reprenderla le hablé diciendo: «Ladrona, me has robado; dame lo que me
has quitado». Ella, creyendo que era Jesucristo, con gran reverencia y te-
mor —que a ella le parecia que de buen grado se habria clavado con el
cuerpo en tierra, tanto le parecia estar sometida en su mente—, respondié
diciendo: «Sefior mio, ¢qué es esto que me decis? Pues no tengo yo cosa
alguna, antes bien pobrisima y aniquilada soy en vuestra presencia, estoy
en este mundo sometida a otros, de suerte que no tengo cosa algunax». Y él
respondié diciendo: «Quiero que sepas que no eres tan pobre como dices,
y que tienes alguna cosa; pues yo te hice a mi imagen y semejanza, dandote
la memoria, el entendimiento y la voluntad, y habiendo t hecho voto de
obediencia me lo devolviste y ahora me lo quitas; de esta suerte te de-
muestro lo ladrona que eres». Ella, comprendiendo que decia esto por los
pensamientos de infidelidad que habia tenido en el corazén contra su aba-
desa, como se ha dicho antes, respondié diciendo: «Sefior mio, ¢cémo
debo hacer para no tener el corazén en mi libertad, ni poder tener los pen-
samientos que no me convienen?». Y €l respondié diciendo: «Haz como te
voy a decir: toma tu voluntad, memoria y entendimiento, y no los utilices
en ninguna cosa fuera del querer de tu superiora», Ella dijo a su vez:
«¢Como he de hacer eso, dado que no puedo tener al entendimiento sin
discernir y a la memoria sin recordar?». Respondié él: «Pon tu voluntad en
la suya, y haz cuenta que la suya es tuya, y no quieras ejercitar la memoria
ni el entendimiento en ninguna cosa distinta». Pero ella decia que no po-
dfa hacerlo, sintiendo que no tenia el corazén en su libertad. Mas él le dijo:
«Haz como voy a decirte: duerme, vela y descansa». Ella respondié: «Se-
fior, no entiendo lo que queréis decir». Y él dijo: «Entiende por dormir



40 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

que no te entrometas en las cosas presentes de este mundo; por velar en-
tiende que, no obstante, debes ser solicita en obedecer; y por reposar en-
tiende que siempre en cada operacién tuya has de mantener tu mente en
continua meditacién de mi pasién». Dicho esto, y muchas otras cosas en
exhortacién a la obediencia, desaparecié. Y ella, creyendo efectivamente
que era Jesucristo, permanecié con la mente suspensa en estas cosas, pen-
sando a menudo en ellas; sin embargo, no sentia su corazén libre de la so-
bredicha batalla; al contrario, con gran importunidad, tan pronto como su
abadesa ordenaba algiin ejercicio, o decia alguna cosa, se le ocurrfan casi
innumerables juicios, pensando que mejor estaria de esta manera o de la
otra, y muchos pensamientos de infidelidad y contradicci6n; de los cuales,
no obstante, declaraba su culpa a la superiora ya mencionada, como se ha
dicho antes...

Las lagrimas, por tanto, abundaban en ella en tan gran copia, que si
Dios por gracia no le hubiese conservado la vista, imposible le parecia a
ella que los ojos no se le hubiesen deshecho en la cabeza; pues ya le suce-
dié que, estando en la amargura del llanto, y pareciendo que ya no que-
daba mas agua, en lugar de ésta le vino sangre: no podia dejar el llanto de-
bido a la indecible tristeza que le habfa llagado el corazén, y sobre todo
porque se veia privada de la llama del divino amor, que solfa visitarla muy
frecuentemente, y con tanta abundancia, que con mucha violencia apenas
lo podia ocultar. Pero dio en tan gran sequedad mental, que no podia orar,
ni decir el Oficio sin mucho pena y violencia; y con esto aumentaba atn
més en ella la penosa tristeza, temiendo que fuese por vicio de sensualidad.
Temor este que procedia del enemigo, pues, como se ha dicho antes, en la
primera aparicién le habfa dicho él que apartase de si la sensualidad, y
ahora la espoleaba metiéndole en el corazén que era sensual; y no sola-
mente a ella, sino también a las personas allegadas a ella; por eso sufri6 y
soporté muchas incomodidades e improperios: y éste era el consuelo y sos-
tenimiento que recibia en tantos males: de suerte que, a medida que iba
creciendo continuamente su pena, casi le faltaba el entendimiento, porque
dentro y fuera segufan las batallas. Y con eso comenz a encontrar algin
descanso, y a no continuar asf la vela nocturna; porque estaba tan habi-
tuada a la oracién, que hasta durmiendo se encontré levantada en forma
de cruz, es decir, con los brazos abiertos; y no dudé que a esto la inducia
el enemigo, para que el excesivo orar la hiciese enloquecer. Ademis de eso,
le parecia, y asf era en verdad, que le ocurrfa como al glorioso Job, es de-
cir, que estaba privada de toda riqueza de gracia mental y corporal; y las
virtudes que antes practicaba con genuino fervor y sin pereza, ahora le pa-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 41

recfa imposible poderlas ejercitar. Pero la virtud de la paciencia se le pro-
ponia en la mente, aun cuando tuviese muy poca; pues una minima pala-
bra que se le hubiese dicho le provocaba gran amargura: y esto le sucedié
tras los mencionados engafios por la mucha pobreza de espiritu que pade-
cfa. Pasado que hubo mucho tiempo con tanta penuria, viendo el enemigo
que no la habfa derribado del todo en tierra, se le aparecié de nuevo con
la apariencia de la Virgen Maria con su Hijo en brazos, y hablandole asi le
dijo recrimindndola: «No has querido apartar de ti el amor vicioso, y yo no
te daré el virtuoso, es decir, el de mi Hijo». Y dicho esto desaparecié como
quien esta turbado...

Pasada la sobredicha penuria infernal, que duré por espacio de unos
cinco afios, quedd nuevamente consolada por la visitacién divina, y con-
firmada en tanto conocimiento de la propia impotencia y nulidad, que,
si todas las almas bienaventuradas le hubiesen jurado lo contrario, no lo
habria creido; ademas de esto, quedé en tan saludable temor, que ante la
divina Majestad no se vefa sino indecible e incomprensiblemente peque-
fifsima. De ese modo llegé a ser, a su costa, algo experta en los engafios
diabdlicos, y también en la verdadera y divina visitacién, de la cual dice
y afirma esto: que cuando Dios por su clemencia se dignaba visitar su
mente, inmediatamente se daba cuenta de ello por esta sefal veraz e in-
falible, a saber, que venia precedido por la santa aurora de la humildad;
la cual, al entrar inmediatamente en ella, le hacia inclinar la cabeza inte-
rior y exterior, de suerte que le parecia ser raiz principal de todas las cul-
pas pretéritas, presentes y futuras; y asi, juzgdndose causa de cualquier
defecto que hubiese en sus vecinas, permanecia en verdadera y cordial
dileccién de éstas; y en ese momento, afiadia, el radiante sol y fuego
abrasador Cristo veraz descansaba en paz con esa alma sin mediar nada
mis; por lo cual bien podia decir: «;Oh alta nulidad, tu acto es tan
fuerte, que abres todas las puertas, y entras en el infinito!». Después, al
declinar la llama del divino amor, quedaba la mente iluminada, el cora-
zén caldeado y encendido por el deseo de graves padecimientos, y el ros-
tro jocundo por todos los sentimientos jubilosos y festivos; algunas ve-
ces, la elocuencia parecia quedar toda expedita, aumentadas las virtudes,
dulces y suaves de retomar, y capaces de soportar los defectos. Algunas
veces, por el contrario, quedaba como insensible a toda palabra por la
gracia del unitivo amor que en ella permanecia; y cuanto mds unida es-
taba con Dios, tanto mayor temor tenfa de ser su enemiga, y verse de &
privada. Con ese medio podia disfrutar la divina presencia sin peligro de
vanagloria aunque estuviese alguien presente, y también estimaba que



42 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

todas las criaturas mortales quedan igualmente anonadadas ante la di-
vina e imperial Majestad; de suerte que de manera indecible le era apor-
tada una luz interior, por la cual comprendia que sélo Dios la podia le-
tificar y glorificat, y por gracia darle bien infinito, y por justicia, pena
infinita: por eso le parecia suma necedad vanagloriarse, y por temor de
aquél aceptar los divinos sentimientos y obrar bien, aun cuando fuese de
forma manifiesta...

Queriendo ahora demostrar, por el contrario, que comprende y co-
noce la visién diabélica por aquella experiencia que tuvo con las sobre-
dichas apariciones diabolicas, dice que aquellas tres veces en las que el
enemigo se le mostrd bajo la especie que se ha dicho, nunca le vino en
el momento a la mente la duda de si seria un espiritu malvado; es mas,
inmediatamente crey6 sin otra certificacién que era espiritu bueno. Pues
en esas apariciones el falso enemigo le predicaba siempre aquella virtud
que ella amaba sumamente, a saber, la obediencia; y después con mucha
importunidad la inducia a lo contrario, poniéndole en el corazén los
pensamientos que la inclinaban a juzgar a su superiora. Tras esto, bajo
especie de contricién le ponia tanto dolor de esas sugestiones, que la ha-
cia permanecer en la fosa de aquella indecible y dafiina tristeza, dandole
a entender que eso procedia de sf misma, y no de él, como sin duda era
en realidad. El enemigo mantuvo esa actitud suya dandole durante mu-
cho tiempo la tentacién de la blasfemia, tentacién a la cual no pudo en-
contrar nunca remedio alguno, ni mediante la confesién, ni de otra ma-
nera, hasta que el Diablo, mientras ella dormia también una noche, se le
acercé al oido y le dijo que blasfemase de Dios; ella, dormida, se resis-
tia diciendo: «No haré tal cosa». Entonces el maligno parecié indignarse
mucho, e hizo tan gran estrépito, que ella se despertd, y lo oy6 alejarse
de su lado, por lo que se dio cuenta claramente de que habia sido el
enemigo quien tanto la habia afligido poniéndole en el corazén esas
blastemias, y dandole después a entender que procedian de si misma,
para hacerla caer en la desesperacién. Tras lo cual sali6 victoriosa de di-
cha tentacién, viendo claramente cémo el enemigo le ponia en el espi-
ritu aquella blasfemia. De suerte que si alguna de vosotras, queridisimas
hermanas, se ve tentada con semejante batalla, no se confunda ni con-
triste, pensando que eso proceda de si, sino s6lo de la diabélica envidia,
la cual no puede soportar que Dios sea adorado y alabado. jAh, sea por
siempre, sin cesar nunca, bendito y alabado y magnificado y exaltado so-
bre todo, a despecho y para escarnio de Lucifer con todos sus compin-
ches y su tenebrosa compafifal Amén Amén.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 43

GIOVANNI PONTANO

La Carta sobre el fuego filosdfico, una de las explicitas declaraciones en
torno a la mistica alquimica, es de Giovanni Pontano; pero éste podria ser
el jesuita Jacques Spaumiiller o Spanmiiller, llamado el Pontano (1541-
1626), y no el poeta latino de ese nombre. Este nacié en Cerreto (Umbria)
quizas en 1426 y murié en 1503, fue miembro del Pértico, o Academia del
Palermitano, y protegido de Alfonso V el Magnanimo en Napoles; su me-
moria se fia a los Carmina y a los poemas: Urania, De hortis Hesperidum.
Fl Pontano es uno de los interlocutores del Crater Hermetis de Lazzarelli,
junto con Fernando I de Aragén, y esto anima a atribuirle la paternidad de

la carta.

DE LA «CARTA SOBRE EL FUEGO FILOSOFICO»

La piedra filosofal... es una y se llama de muchas maneras; antes de
que la conozcas te resultard muy dificil. En efecto, es dcuea, aérea, ig-
nea, térrea, flemitica, sanguinea, melancélica, colérica, es también sul-
firea y es igualmente plata viva. Y tiene muchas propiedades felices,
que por obra del Dios altisimo se convierten en verdadera esencia me-
diante nuestro fuego.

Quien separa algo del sujeto, juzgando tal cosa necesaria, ése cierta-
mente no sabe nada de filosofia, porque lo que es superfluo, impuro, su-
cio y de desecho, la sustancia toda del sujeto, en suma, se perfecciona en
cuerpo espiritual siempre mediante nuestro fuego. Y esto los verdade-
ros sabios no lo ignoran nunca. Por eso muy pocos llegan al arte, por
considerar que se debe eliminar algo superfluo e impuro. Ahora bien, es
preciso decir las propiedades de nuestro fuego, si conviene a la materia
y en qué modo, para que se transmute con la materia. Dicho fuego no
quema la materia, nada separa de ella, ni separa las partes puras de las
impuras, como dicen todos los filésofos, sino que convierte en pureza el
sujeto entero; no sublima, como hace Geber sus sublimaciones, y de
modo parecido Arnoldo y otros hablando de £ x 3 y de sublimacion.”

2. Es el signo de la balanza multiplicado por tres, alusién a la busqueda cabalistica
del equilibrio entre fuerzas (entre dos opuestos nace un equilibrio que es una tercera
fuerza, y la triplicidad produce a su vez una distinta oposicién: el cabalista debe ser
siempre capaz de determinar con precisién el fiel de la balanza).



44 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Hace perfecto en breve tiempo. Es mineral, 4cueo, igual, continuo, no
evapora si no se hace llamear demasiado, participa de lo sulfireo de otro
modo que de la materia, disgrega, disuelve, congela todo y de modo se-
mejante calcina y es artificial, ficil de encontrar y componer, sin costo
alguno, o al menos con poco.

Nuestro fuego es mineral y eterno, no evapora si no es excitado de
forma desmedida; participa del azufre, no proviene de la materia; destruye,
disuelve, congela y calcina todas las cosas. Se precisa mucha habilidad para
descubrirlo y prepararlo; no cuesta nada o casi nada. Ademis es hiimedo,
cargado de vapores, penetrante, sutil, dulce, etéreo. Transforma, no se in-
flama, no se consume, lo circunda todo, lo contiene todo; en definitiva es
el Gnico de su especie. Es ademés la fuente de agua vital en la cual el rey y
la reina de la naturaleza se bafian continuamente...

La préctica en realidad es ésta: témese la materia y lo més cuidadosa-
mente posible tritirese con trituracién filoséfica y péngase al fuego, y la
proporcién del fuego manténgase de tal modo que excite simplemente la
materia, que la toque siempre, y en breve tiempo ese fuego, sin otra impo-
sicién de manos, con celeridad llevard a cabo toda la obra, porque pudriri,
corrompera, generard y perfeccionard y hara aparecer los tres colores prin-
cipales, negro, blanco y rojo, mediante dicho fuego multiple; afiddase des-
pués materia cruda no sélo en la cualidad, sino en la virtud.

Sabe, pues, buscar con todas tus fuerzas este fuego y llegarés a esto, por-
que €l es lo que lleva a cabo la obra y es la llave de todos los fildsofos que és-
tos no han revelado nunca; pero si indagas bien y profundamente las cosas
santas, conocerds la propiedad del fuego, y no de otro modo. En realidad yo
he escrito esto, no movido por la piedad, sino para satisfacer el deseo de mu-
chos. El fuego no se transmuta junto con la materia, porque no es materia,
como he dicho mds arriba. Esto, pues, he querido decir y advertir a los pru-
dentes para que no gasten ingtilmente su dinero, sino que sepan lo que de-
ben investigar: sélo asi, y no de otro modo, podran llegar a la verdad.

Para el ejercicio

Entiende:

Sol = Oro = Azufre = Alma = Corazén.

Primero hazte duefio absoluto de tus pasiones, de tus vicios, de tus vir-
tudes; debes ser el dominador de tu cuerpo y de tus pensamientos, después
enciende, o despierta, por mejor decir, en tu «corazény», mediante la ima-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 45

ginacion, el centro del «fuego»; procura sentir al principio una especie de
calor leve, después mis fuerte.

Fija tal sensacién en tu «corazéns».

Al principio te parecerd dificil; la sensacién se te escapara; pero pro-
cura mantenerla en el «corazén»; evicala de nuevo, agrandala, dismintyela
a placer; sométela a tu poder; fijala y evécala de nuevo a voluntad.

Prueba una y otra vez.

Apodérate de esa fuerza y conoceris el «Fuego Sacro o Filoséficos.

MARSILIO FICINO

Nacid en Figline en Valdarno en 1433. Su padre, médico, fue amigo de
Césimo de Médicis, el cual protegi6 también a Marsilio, designandolo para
presidir la Academia platdnica que, por sugerencia de Gemisto Pletone,
aquél querfa reconstituir en Florencia. La Academia reunié a Poliziano,
Landino, Calcondila, Pico; poetas, juristas, filésofos, sacerdotes, médicos,
musicos. En 1473, Marsilio recibié las érdenes y se hizo canénigo de San
Lorenzo. Muri6 en 1499.

Tradujo a Platén, a Dionisio, el De daemonibus de Psello, el De somniis
de Sinesio, la De Aegyptiorum Assyriorumaque theologia; escribié Theologia
platonica de immortalitate animarum; De voluptate; De furore divino; De
phystognomia;, De christiana religione. Entendid la unidad de pensamiento
que vinculaba a los autores estudiados en la Academia, de Platén a Dante,
unidad que en cierto modo se debia a un origen comiin y no contrapuesto
a la Revelacién. Fue de humor melancélico y festivo, casto y sobrio.

DE «ARGUMENTO SOBRE LA “TEOLOGIA PLATONICA”»

Que tanto como la luz de Dios supera la superficie del entendimiento,
penetra el calor de Dios el centro de la voluntad

Puesto que el calor recibe su origen de la luz, es también un inmenso
ardor, un ardor, digo, que en un bien infinito es infinitamente benéfico. Di-
cho ardor lo experimentamos miés con el ardor de la voluntad que con la
chispa de la mente. Porque Dios, casi tanto como nos supera con la luz de
su entendimiento, se imprime en nosotros con el ardor de su bondad; tanto,
que nada es mis alto ni mas profundo que Dios. Cuanto mayor es su luz,



46 LOS MISTICOS DE OCGIDENTE, I

mas ignorada es naturalmente por el entendimiento. Cuanto més vehe-
mente el ardor, tanto mads cierta es, por decirlo asi, la voluntad. Dios, pues,
en una suma cognicién del entendimiento es de algiin modo para éste una
noche; en un sumo amor de voluntad, cierto es que para ésta es un clarfsimo
dia. Pues Orfeo llamé a Dios noche y dia. No obstante, el divino esplendor
en el 4nimo de los bienaventurados, cuando se llama noche, se ve mucho
mas claro que cualquier dfa temporal. Y por don divino casi tanto mds claro
es Dios, por decirlo asi, que el Sol més brillante, y el 4nimo, més puro y mds
sereno que el aire.

La luz que estd en los elementos, en el cielo,
en el alma, en el dngel y en Dios

La luz presente en los elementos facilmente se ve con los ojos, cuya com-
plexién de elementos es compuesta. La luz del cielo, cuanto mayor sea, mis
dificilmente se contempla, porque la cualidad de los ojos estd més remota del
cielo. La luz presente en el alma no se ve en modo alguno, lo mismo que tam-
poco la luz del Sol la ve un ave nocturna, porque es demasiado grande y el
sentido corporal no tiene con ella proporcién alguna, sino que se imagina y
piensa con algiin discurso racional del alma. La luz del 4ngel ni se ve ni se
piensa, porque estd sobre la proporcién del sentido y sobre la capacidad del
discurso temporal; no obstante, se entiende, porque el alma tiene con el 4n-
gel conveniencia en cierta inteligencia suya, més con discurso estable de pen-
samiento, que con movil. La luz de Dios, dado que traspasa los limites del
entendimiento, no puede ser entendida en modo alguno por la inteligencia
natural de un hombre, sino que mds bien se cree y se ama v, asf amada, pa-
rece que graciosamente se infunde en nosotros. Porque, encendido el 4nimo
por su amor, cuanto mas ardientemente se inflama, tanto més claramente re-
luce, mds verdaderamente discierne y mas suavemente se goza. Por eso dijo
Platén que la luz divina no se podia sefialar con el dedo de la razén, sino que
era comprendida con la clara serenidad de una vida piadosa.

Qué es el cielo, el alma, el dngel, Dios
y la diferencia entre la luz visible y la invisible

Ahora bien, a fin de recoger ya en pocas palabras la extensién de esta
nuestra disputa, digamos que el cielo es cierta luz sin materia y en cierto

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 47

modo corporal; el alma, cierta luz sin cantidad grande; el dngel, una velo-
cisima luz sin movimiento. Expresamos mejor y mas verdadera y vehe-
mentemente el calor de esa luz con la voluntad, que con la inteligencia la
luz. En esto principalmente se diferencia la luz invisible de la visible: Ja vi-
sible, tanto en el fuego como en el cielo, viniendo de fuera, primero ilu-
mina que calienta; pero la invisible, por el contrario, obrando desde den-
tro, antes calienta en cierto modo el alma, que la ilumina. Por eso en
aquélla procedemos de la vista al tacto; en ésta, como de cierto tacto a la
vista. La belleza humana se ve antes que se ama, pero la divina se ama para
poderla ver. En aquélla, el que ve estd miseramente poseido por la espe-
ranza; en ésta, el ver no es otra cosa que poseer felizmente. Pues absoluta-
mente en vano y contra el orden de la naturaleza se afana quien, sin un sin-
gular amor y honor para con Dios, cree poder poseerlo o espera antes
encontrarlo que amarlo

LUCA PACIOLI

Nacié en torno a 1445 en Borgo San Sepolcro, y no se tienen noticias de
&l posteriores a 1509. Estudié matematicas en Venecia e ingres6 en la orden
franciscana. Estuvo con Leonardo da Vinci en la corte de Ludovico el Moro.
En 1503 se publicé De divina proportione, donde exponia las cualidades mfs-
ticas de la seccién durea, simbolo perfecto de la mediacién, que él declaraba
forma esencial y fundamento de toda pintura (hace expresa mencién de la
Cena de Leonardo), estructura oculta gracias a la cual la pintura llegaba a ad-
quirir la misma dignidad mistica que habfa tenido la musica en virtud de las
proporciones pitagéricas. Fue amigo suyo Piero della Francesca, y la pintura
renacentista italiana quedé impregnada por la doctrina de la seccidn 4urea
en la distribucién de las masas y en el ritmo de las lineas, lo mismo que por
las alegorias neoplaténicas en cuanto a las figuraciones.

En la musica todo se rige por la consonancia como relacidén necesaria
entre diversos (por ejemplo: do-mi-sol-do superior, o bien tercia, quinta, oc-
tava; son una setie regida por la siguiente ley: la relacién entre do, iy sol
es distinta de la relacién entre sol y do superior; en efecto, subiendo de do
a mi o de mi a sol se aumenta en un cuarto el nimero de vibraciones; de
sol a do superior se aumenta en dos cuartos, o sea, en la mitad; la relacidén
es, pues de 1/4 entre prima y tercia, y también entre tercia y quinta, pero
de 1/2 entre quinta y octava: se tiene una serie de fracciones diversas liga-
das por necesidad o por consonancia). Igualmente en escultura, arquitec-



48 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

tura y pintura, la misma relacién entre diversos viene dada por la seccion
4urea, por lo cual en un todo consonante la anchura debe ser a la longitud
como su seccién durea. Para los colores rige otro tanto: consuenan si entre
cuatro colores el cuarto difiere de los tres primeros por el doble de inten-
sidad de frecuencia existente en las relaciones de los tres primeros. El al-
bor de esta elevacién de la pintura a calculo mistico fue precisado por Lan-
dino: «Fue, pues, el primer Juan florentino apellidado Cimabue quien
encontré los lineamentos naturales y la verdadera proporcién, que los grie-
gos llaman simetria».’ Pero la perfeccién manifiesta se alcanzé con los ar-
tistas indicados por Pacioli en la Summa de arithmetica (Venecia, 1494),
con aquellos que «proporcionando siempre con libello e circino sus obras,
las conducen a perfeccién admirable», es decir, los maestros de escuadra y
compids: Bellini, Mantegna, Melozzo, Luca da Cortona, Perugino, Bottice-
11i, Filippino Lippi, Domenico Ghirlandaio. Hace un siglo se extinguié la
percepcién de este aflorar renacentista de la pintura mistica, que poco a
poco empezd a decaer a continuacién para acabar extinguiéndose final-
mente con los primeros barruntos neoclésicos; el gusto de los primitivos
(los cuales en realidad atendian s6lo a componer referencias estereotipadas
y exacerbadas a acontecimientos sacros, o bien a trazar mandalas) fue aho-
gando poco a poco lo que estaba todavia vivo en las conciencias pese a la
falta de pintores capaces de remontarse, salvo grotescamente, a las nocio-
nes renacentistas.

DE «DE LA DIVINA PROPORCION»

[5] Paréceme, Excelso Duque, que el titulo conveniente a nuestro tra-
tado ha de ser el de La Divina Proporcion, y ello por numerosas corres-
pondencias de semejanza que encuentro en nuestra proporcién, de la que
tratamos en este nuestro utilisimo discurso, que corresponden a Dios
mismo. Para nuestro propdsito sera suficiente considerar cuatro de ellas,
entre otras. La primera es que ella es una sola y no mids, y no es posible
asignarle otras especies ni diferencias. Y dicha unidad es el supremo epi-
teto de Dios mismo, segiin toda la escuela teolégica y también filoséfica.
La segunda correspondencia es la de la Santa Trinidad, es decir, que, asi

3. Cristoforo Landino, Comento sopra la Comedia, Proemio, en Saggi critici e teorici,
edicién a cargo de R. Cardini, 2 voliimenes, Roma, Bulzoni, 1974, vol. I, pag. 124.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 49

como i divinds hay una misma sustancia entre tres personas —Padre, Hijo
y Espiritu Santo—, de igual modo una misma proporcién se encontraré
slempre entre tres términos, y nunca de més o de menos, como se dird. La
tercera correspondencia es que, asi como Dios no se puede propiamente
definir ni puede darse a entender a nosotros mediante palabras, nuestra
proporcién no puede nunca determinarse con un nimero inteligible ni ex-
presarse mediante cantidad racional alguna, sino que siempre es oculta y
secreta y es llamada irracional por los matematicos. La cuarta correspon-
dencia consiste en que, asi como Dios nunca puede cambiar y esta todo Fl
en todo y todo en todas partes, de igual modo nuestra proporcién es siem-
pre, en toda cantidad continua y discreta, grande o pequefia, la misma y
siempre invariable, y de ninguna manera puede cambiar ni de otro modo
puede aprehenderla el intelecto, como nuestra explicacién demostrara. La
quinta correspondencia puede afiadirse no sin razén a las cuatro anterior-
mente citadas: asi como Dios confiere el Ser a la virtud celeste, por otro
nombre llamada quinta esencia, y mediante ella a los otros cuerpos simples
—es decir, a los cuatro elementos, tierra, agua, aire y fuego—, y a través de
éstos da el ser a cada una de las otras cosas de la naturaleza, de igual modo
nuestra santa proporcion confiere el ser formal, segtin el antiguo Platén en
su Timeo, al cielo mismo, atribuyéndole la figura del cuerpo llamado do-
decaedro o, dicho de otro modo, cuerpo de doce pentigonos, el cual,
como mds abajo se demostrara, no puede formarse sin nuestra proporcion.
Y, del mismo modo, asigna una forma propia, diferenciada, a cada uno de
los elementos, y asi al fuego la figura piramidal llamada tetraedro, a la tie-
rra la figura ciibica llamada hexaedro, al aire la figura llamada octaedro y
al agua la conocida como icosaedro... Y no es posible proporcionar entre
si estos cinco cuerpos regulares ni se entiende que puedan circunscribirse
a la esfera sin nuestra mencionada proporcién...

Del primer efecto de una linea dividida
segin nuestra proporcion

[7] Cuando una linea se divide segiin la proporcién que tiene el medio
y dos extremos —que asi, con otro nombre, es llamada por los sabios nues-
tra exquisita proporcién—, si a su parte mayor se afiade la mitad de toda
la linea asf proporcionalmente dividida, se sigue de modo necesario que el
cuadrado de su conjunto siempre sera el quintuplo (es decir, cinco veces)
del cuadrado de dicha mitad integral... Digo, pues, que es llamada «pro-



50 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II1

portio habens medium et duo extrema», es decir, «proporcién que tiene el
medio y dos extremos», como le sucede a todo ternario, ya que cualquiera
que sea el ternario por nosotros elegido tendra siempre el medio con sus
dos extremos, porque sin éstos no podria entenderse el medio... Verbi gra-
tia: sean tres cantidades del mismo género —ya que de otro modo no se
entiende que haya entre ellas proporcién—, siendo la primera ¢ y 9 de nd-
mero, la segunda by 6 y la tercera ¢ y 4; afirmo que entre ellas existen dos
proporciones: una de a4 y b, es decir, del 9 con el 6, la cual, entre las co-
munes en nuestra obra, llamaremos sesquidltera, que es cuando el término
mayor contiene al menor una vez y media, pues el 9 contiene al 6 y tam-
bién al 3, que es la mitad del 6, y por ello es llamada sesquidltera... existe
también otra proporcion sesquialtera entre la segunda, & y la tercera, ¢, es
decir, entre el 6 y el 4. En el momento presente no nos preocuparemos de
si éstas son similes o disimiles... Pero entre el medio y los dos extremos de
esta nuestra proporcién no es posible que existan variaciones, como se
dird. Asi puedo establecer con razon la cuarta correspondencia con el
Sumo Hacedor, considerandose entre las otras proporciones sin especies u
otra diferencia, observando las condiciones de sus definiciones; en eso la
podemos comparar con nuestro Salvador, que no vino para abolir la ley
sino para cumplirla y que, habiéndose hecho hombre, se someti6 a Maria
y a José y les fue obediente. De igual modo, esta nuestra proporcién en-
viada del cielo acompafia a las otras en definicién y condiciones y no las
degrada sino que las magnifica atin mas ampliamente, manteniendo el
principio de la unidad entre todas las cantidades, indiferentemente, y
nunca cambiando, como del gran Dios dice nuestro san Severino: «Stabi-
lisque manens dat cuncta moveri»... Su mayor extremo sera siempre la
suma del menor y medio, y podremos decir que dicho extremo mayor es
toda la cantidad dividida en aquellas dos partes, es decir, extremo menor
y medio, segin dicha condicién. Hay que sefialar por qué dicha propor-
cién no puede ser racional y por qué el extremo menor no puede nunca
nombrarse por nimero alguno, con respecto al medio, siendo el extremo
mayor racional, porque siempre sern irracionales, como abajo se dird. Y
esto concuerda con Dios en la tercera manera que vimos, ut supra.

SANTA CATALINA DE GENOVA

Catalina Fieschi nacié en Génova en 1447. Desde su infancia sintié con
mucha vehemencia la vocacién, sin embargo tuvo que casarse con el impio

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 51

Giuliano Adorno. Intent6 acomodarse a su estado, pero en 1474 fue arre-
batada por un éxtasis casi mortal, y de alegria tan intensa, que le dio una
fuerza inusitada, como si tuviese el cuerpo de la resurreccién, hasta el
punto de que convirti6 incluso a Adorno y vivié sélo de hostias, prodi-
gandose en obras asistenciales. Murié en 1510.

DE LA «VIDA DE SANTA CATALINA DE GENEVA»

[22] «La fe me parece del todo perdida, la esperanza, muerta, porque
me parece poseer, y tener clerto, lo que otras veces yo crefa y esperaba: no
veo ya unién, porque no sé ni puedo ver ya otra cosa que a él solo sin mi:
no sé dénde me encuentro, ni pretendo ni lo quiero saber, ni poseerme de
nuevo: estoy asi puesta, y sumergida en la fuente de su inmenso amor,
como si estuviese en el mar toda bajo el agua, y por ninguna parte pudiese
tocar, ver o sentir otra cosa que el agua: asi estoy sumergida en este dulce
fuego de amor, de modo que ya no puedo comprender otra cosa que todo
amor, el cual me licua todas las médulas del alma y del cuerpo; y alguna vez
me siento como si el cuerpo fuese todo de pasta y, por el extrafamiento en
que me encuentro de las cosas corporales, no lo pudiera dominars.

[29] Vino después a estar tan sumergida con el entendimiento, y con la
voluntad y memoria inmersa en el pacifico mar de su amor, que no encon-
traba vocablos apropiados para hablar, y la correspondencia de la mente
quedaba tan fija, que ya casi no podia hablar, ni de las cosas de aqui abajo,
ni de las de arriba, sino que su hablar eran suspiros de ardientes llamas con
pérdidas de los sentidos; y si, no obstante, le era preciso hablar, o atender a
otras cosas por necesidad, decia entenderlas con una forma interior muerta,
pero que, en cuanto al interior, no penetraban. Tenfa su mente purgada de
todo impedimento de cosa creada, de tal manera que, habiendo de realizar
algtin servicio en el cual fuese preciso reparar, lo despachaba lo més pronto
que podia; habia purificado el afecto, y hecho desaparecer todos los senti-
mientos del alma y del cuerpo, y de resultas de ello se encontraba en tanta
paz y unién, con tanto fuego de amor, que parecia casi siempre fuera de s,
y maravilldbase alguno de que no pudiera ella pensar en otra cosa que en su
dulce amor, del cual vefa que todo el mundo era capaz; y viendo cuanto im-
portaba, no podia creer que uno pudiese ocuparse de otra cosa en esta vida.
Le parecia cosa facil para todos y cada uno poder quedar impreso con las
médulas del alma y del cuerpo en ese su dulce amor, sin fatiga, y hasta muy



52 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

pronto con gran consolacién, diciendo: «Dios se hizo hombre para hacerme
Dios, pero quiero toda hacerme Dios por participacién». Decia también
que le parecia recibir de Dios en su corazén cierto rayo continuo de amor,
que les unia con un hilo de oro, del cual no temia que se rompiese nunca, y
que le fue dado desde el principio de su conversién, con lo cual fue elimi-
nado de ella todo temor servil y mercenario, de tal manera que ya no estaba
temerosa de perder a Dios, antes bien su dulce Dios le daba tanta confianza,
que cuando ella era atraida a orar por alguna cosa que él queria conceder,
se le decia en su mente: «Manda, porque el amor lo puede hacer». En re-
sumen, ella obtenia todo cuanto quepa imaginar cuando lo pedia con esa
certidumbre.

[31] En cuanto a la memoria, decia que no puede retener cosa alguna
que la ocupe, no puede retener salvo aquel breve instante que en ese mo-
mento se recuerda, y si en un momento dado le dices alguna cosa, en un
abrir y cerrar de ojos se le olvida: y si dice haremos esto y aquello, al mo-
mento sale de su memoria, sobre todo las cosas mundanas: pero Dios
provee a lo que es de necesidad para el divino honor, o para el vivir hu-
mano, no le deja hacer exceso que a su debido tiempo y lugar no reciba
los avisos necesarios, de manera que, llegado el momento, parece que
tenga a uno al oido que le avisa de todo lo que debe hacer en dicho mo-
mento: esto hace Dios para que la mente no tenga impedimento alguno,
al no dejar que cosa alguna, ni buena ni mala, se detenga en la memoria,
como si de ella careciese: pero a cambio de ella le da cierta ocupacién en
lo intimo, y tanto la tiene alli sumergida, que le parece estar en un pro-
fundo mar, y estando ocupada en cosa tan grande, no puede hacer su
operacién natural: pero, al quedar anonadada y abismada en ese mar, re-
cibe tal participacién de la tranquilidad divina, que seria bastante para
dulcificar el infierno. Cuando el alma se encuentra anonadada por ope-
racién divina, queda en Dios toda trasformada, el cual la mueve en todo
y la llena a su modo sin operacién humana: ¢quién puede entonces pen-
sar lo que siente esta criatura? Si ella pudiese hablar de ello con esa ve-
hemencia suya, sus palabras serfan tan fervientes, que los corazones de
piedra se encenderian al oirlas. En este anonadamiento conoce que toda
voluntad es pena, toda inteligencia, fastidio, toda memoria, impedi-
mento, y dice: «Oh amor de pobreza, reino de tranquilidad». Realizado
el anonadamiento del alma, se pierde después el vigor y la operacién de
los sentidos corporales de esta forma. Primero en cuanto al ver, no puede
ya ver nada en la tierra que le dé placer, delectacién ni pena. Aun cuando

By

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 53

vea alguna cosa que por su natural sea de dar pena o placer, no se alegra
ni contrista; y, para que el alma se transforme en Dios, no la deja Dios co-
rresponder a los sentidos corporales, de manera que el alma poco a poco
los deja morir todos sin la menor compasién, de manera que, si mira bien
y ve alguna cosa, no la puede comprender ya como solia, con gusto cor-
poral, ni sabe dar razén de cémo estdn hechas las cosas que agradan a los
hombres, y cuando oye decir «tal cosa es buena», no comprende ya qué
bondad sea ésa.

[39] EI primero la despoja de todos sus vestidos, y asi, tanto dentro
como fuera, elimina todos los impedimentos que le puso con el amor pro-
pio, y con el habito hecho en contrario. El segundo es que el alma de conti-
nuo estéd en Dios y lo goza por medio de las lecciones, meditaciones y con-
templaciones, en las cuales el alma se instruye en muchos secretos de Dios,
con un dulce alimento mediante el cual se va transformando en Dios por un
continuado hébito que tiene siempre ocupado en El; y tanto se embriaga de
Dios, por la abundancia de las gracias particulares que le da (para no en-
contrar en ella impedimento alguno interior ni exterior), que sale de sf mis-
ma a otro estado que es mayor que los demds, pues en el primero el hombre
participa de Dios para obligarlo a la hora de librarse de todos los impedi-
mentos: en el segundo goza con ello de muchas consolaciones espirituales.
El tercero es aquel donde el alma es atraida fuera de sf misma interior o ex-
teriormente. El alma, puesta en este grado, no sabe dénde esta: tiene una
gran paz y contento, pero en si misma queda como confusa, no departiendo
ya con Dios por medio de los sentimientos, como solia. Entonces es Dios el
que obra con el alma de otro modo, modo que supera todas nuestras capa-
cidades, y el alma no hace ya nada més; solamente estd como un instrumento
inmévil, mirando lo que Dios obra.

DE L0OS «DIALOGOS DEL ALMA Y DEL CUERPO»

Didlogo... entre el Alma
Y el Cuerpo junto con el Amor Propio.
Después, del Espiritu con la Humanidad

[I] Luego que el alma hubo visto tantas operaciones de amor para con
ella, con tanta claridad, pureza y solicitud, se detuvo y dijo al Cuerpo y al
Amor Propio:



LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

ALMA: Hermanos mios, he visto cierta verdad de amor que Dios quiere rea-

lizar conmigo, de manera que no me cuido ya de vosotros, ni quiero te-
ner en cuenta vuestras necesidades, ni tampoco vuestras palabras, pues
sé que, atendiéndoos a vosotros, llegaria a la perdicién, y si no lo hu-
biese experimentado, no lo habria creido nunca.

Bajo especie de bien y de necesidad me habéis conducido hasta la
muerte causada por el pecado, y no ha faltado nada por vuestra parte
para que yo me viese conducida a la condenacién eterna. Ahora me
propongo haceros lo que querfais hacerme a mi, y no quiero teneros
ya consideracién alguna, sino la que se debe tener con enemigos capi-
tales: no abriguéis ya ilusién alguna de tener jamds acuerdo conmigo
y perded de ello toda esperanza, como los condenados.

Quiero esforzarme por volver a ese primer camino que habia co-
menzado y del cual me desviasteis con vuestros engafios; espero, no
obstante, que, con la ayuda divina, no me engafiaréis mas: espero
también llevar tan bien las cosas, que cada uno vea cubierta su ne-
cesidad.

Si me hicisteis hacer lo que no debfa para satisfacer vuestros ape-
titos, yo os conduciré a lo que no querdis para satisfacer al espiritu, y
no me cuidaré de vuestro dafio hasta la muerte, lo mismo que vosotros
no os cuidabais de mi, que me habia convertido a vosotros de tal ma-
nera, que hacfais de mf todo lo que queriais: espero sujetaros a mi de
tal modo, que os remueva de vuestro ser natural.

Cuando el Cuerpo y el Amor Propio vieron que el Alma habfa recibido

tanta luz que ya no le podian engaiiar, quedaron descontentos y dijeron:

CUERPO Y AMOR PROPIO: Nosotros, oh Alma, te estamos sometidos, salva la

justicia y después haz lo que te agrada: si no podemos vivir de otro
modo, viviremos de la rapifia, es decir, t( haras lo que puedas contra
nosotros, y nosotros haremos todo el mal que podamos contra ti, y al
final a cada uno se le pagard segin sus méritos.

ALMA: Quiero decir atin esta razén para vuestro consuelo, y es que en el de-

senvolvimiento de este asunto nuestro os parecerd estar descontentos:
cuando os haya privado de vuestras superfluidades, pese a la mucha
pena que eso os producird, quedaréis mas contentos de lo que yo haya
dicho y hecho, y seréis perpetuamente conmigo participes de mi bien.
Disponeos, por tanto, a la paciencia, porque al final todos nos encon-
traremos para gozar de la paz divina.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 55

En el presente quiero daros justamente lo que os es necesario:
luego tendréis todo lo que querdis, y yo os conduciré a un contento
cierto y tan grande que vosotros no sabréis desear otro ni siquiera en
esta vida.

Hasta el momento no habéis hallado modo alguno de contentaros,
obtuvierais lo que obtuvierais, y, como muy bien sabéis, lo habéis pro-
bado todo.

Ahora espero conduciros a un lugar de gran contento, que no ten-
dré fin jamas: comenzard poco a poco y crecera de tal manera, que al
final tendréis una paz en el alma que se derramara en el cuerpo y que
serfa suficiente para dulcificar no uno, sino mil infiernos. Pero antes de
que os pueda conducir a este efecto, habra que hacer muchas cosas: es-
pero, no obstante, con la luz y la ayuda de Dios, que saldremos con sal-
vaci6n de todas partes, y esto os baste para vuestro consuelo. En lo su-
cesivo no hablardn ya mis palabras, sino mis hechos.

CUERPO: Te veo tan terrible y decidida a acometerme, que temo no me ha-

gas algin exceso y los dos acabemos mal. Por eso te quiero recordar y
rogar algunas cosas; luego te dejaré hacer tu gusto. Te recuerdo que,
después del amor a Dios viene el amor al préjimo, y éste comienza en
las cosas corporales de tu propio cuerpo: estis obligada a mantenerle,
no sélo la vida, sino la salud, y de esto no puedes hacer caso omiso, si
quieres llegar a lo que has decidido. En cuanto a la vida, te digo que te
soy necesario, porque cuando yo esté muerto, no tendrds ya medio de
aumentar tu gloria, ni tiempo para poder purificarte de todas tus im-
perfecciones, como deseas: serd preciso entonces que intervenga el
purgatorio, el cual te impondrd una penitencia bien distinta de la de
soportar un cuerpo en este mundo.

Por lo que respecta a la salud, cuando el cuerpo estd sano, las po-
tencias del alma y los sentidos del cuerpo son més aptos para recibir las
divinas luces e inspiraciones, incluso con el sentido del gusto, el cual
pasa por medio del sentimiento del alma, por redundancia: ahora bien,
estando yo enfermo, td carecerias de estas cosas y, a continuacion, de
muchas otras que no te digo para no alargarme demasiado. Te he dicho
lo que me parece a propésito para ti y para mi, a fin de que cada uno
tenga lo que se le debe y podamos arribar a puerto de salvacién sin re-
prension en el cielo ni en la tierra.

ALMA: Soy instruida por una luz divina para todo lo que me hace falta in-

teriormente y, por las razones que ti has expuesto, y por muchas otras
que se pueden pensar, para lo que preciso exteriormente. Pero en lo



56

LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

sucesivo quiero que callen todas las razones y persuasiones externas y
quiero atender a las superiores, las cuales estdn de tal modo ordenadas,
que no hacen injusticia a nadie; al contrario, a cada uno le dan lo que
necesita, de manera que ninguno puede lamentarse de ello, sino por
culpa propia, porque quien se lamente demuestra que no estd todavia
ordenado y que no ha sometido sus apetitos a esa razén superior.

Déjame, pues, hacer a mi, oh Cuerpo, y haré que td mismo cam-
bies de parecer y tengas tal modo de vivir, con tal contento, que no lo
creyeras si no lo hubieras experimentado.

Yo fui una vez sefiora, cuando en el principio querfa atender al es-
piritu; después, por engafio te hice mi hermano, y con el Amor Propio
nos pusimos de acuerdo para estar bien, con tal que ninguno se impu-
siese al otro. Pero poco a poco me condujisteis de tal modo, que me
encontré vuestra esclava, de manera que no podia hacer sino lo que vo-
sotros queriais; pero ahora quiero de nuevo ser sefiora, con esta condi-
cién: que si quieres servirme como criado, me alegraré de ello y no de-
jaré que carezcas de nada en tus necesidades de criado; si no quieres
servirme como criado, te haré a la fuerza servirme como esclavo, y como
un esclavo tan mal tratado, que te vendran ganas de servirme por amor,
y de este modo todas las contrariedades tendrén fin, porque por todos
los medios quiero ser servida como sefiora.

HUMANIDAD: Tt no cumples, Espiritu, lo que me prometiste, por eso me

sera imposible poder perseverar en tanta estrechez, sin consuelo al-
guno, ni corporal, ni espiritual.

ESPIRITU: Veo que te lamentas, y a tu parecer con razén, por eso te quiero

dar satisfaccién. Entendiste mal. Bien es verdad que primero te dije que
te contentarfas con todo lo que me contentara yo, pero tii vas detrds de
los alimentos, y no de los «contentos», y puesto que yo no me contento
con estos sentidos y alimentos —antes bien, los aborrezco—, quiero
que también tii los aborrezcas como yo. Todavia tienes tus inclinaciones
a los gustos y crees que yo te los debo mantener; sibete, pues, que yo
los quiero extinguir y regular, de modo que dichas inclinaciones no pue-
dan desear sino cuanto a mi me agrade: hago cuenta de que estds en-
ferma, y por eso no te quiero dar sino cosas de enferma.

Lo que td deseas es contrario a tu salud, y, puesto que dices que se
trata de gustos espirituales, dados por Dios y que no pueden hacer mal,
sabete que tu entendimiento participa de la sensualidad, y por eso no
tienes buen juicio. Yo quiero atender al amor puro y desnudo, que no se
pueda apegar a nada que dé gusto, ni a sensibilidad corporal ni espiri-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 57

tual, y te hago saber que temo mucho mis el apegarme al gusto y sen-
timentalismo espiritual, que al corporal. Esto se debe a que el senti-
mentalismo espiritual engancha al hombre de nuevo bajo apariencia de
bien, y no le puedes dar a entender, sino con gran dificultad, que es
todo menos bien: asi el hombre se va apacentando de lo que va fuera
de Dios. En verdad te digo que quien quiere a [solo] Dios desnudo
debe necesariamente huir de estas cosas, porque son como un veneno
para el puro amor de Dios, y se debe huir de este gusto espiritual mas
que del demonio. En efecto, donde arraiga genera una enfermedad in-
curable, y el hombre no se apercibe de ello. Creyendo estar bien, no
hace caso, y asi se ve privado de un bien perfecto, que es Dios mismo,
puro, desnudo, sin participacién del hombre. Los gustos corporales,
por ser evidentemente contrarios al Espiritu, no se pueden esconder
bajo especie de bien, y por eso no los temo tanto. El contento y la paz
que te quiero dar son aquellos con los que me contentaré yo; estoy se-
guro de que con ellos te contentaris también t4, pero no los puedes re-
cibir atn, ya que estas demasiado ensuciada. Quiero primero asear la
casa y después colmarla de cosas buenas, que te contentaran a ti y a mi,
pero no te apacentardn ni a ti ni a mi. Y puesto que dices no poder
aguantar, sibete que serd preciso que aguantes, y lo que no se pueda
hacer en un afio se har4 en diez. No me disgusta combatir contigo, que-
riendo vencer a toda costa: quiero quitarme este aguijon tuyo de las es-
paldas, de otro modo no tendria yo nunca sosiego. Tt eres hiel y ve-
neno en todo alimento que quiero comer. Hasta que no te haya
extinguido no tendré nunca sosiego. Y puesto que hablas de obrar lo
peor que puedas y sepas, también yo obraré de modo semejante para
salir m4s pronto de tus obras. No obstante, eso peor que haré contra ti
redundari en bien tuyo a despecho de ti misma. Te advierto que no la
tomes conmigo, porque por ese camino no saldrds con tu intento, sino
mas bien lo contrario. Te exhorto a la paciencia, sin esperanza alguna.
Haz t11 ahora mi voluntad, que al final yo haré la tuya.

De los modos admirables en que Dios despoja al Alma
y destruye las imperfecciones

[II] Después de que esta criatura fue despojada del mundo, de la carne

[de los allegados], de los enseres, de sus asuntos, de los afectos y de toda
otra cosa, fuera de Dios, quiso Dios ademds despojarla de si misma y se-



58 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

parar el Alma del Espiritu de una manera terrible, con un sufrimiento muy
agudo, dificil de decir y de entender, salvo por quien lo haya experimen-
tado por luz divina.

Infundié Dios en su corazén un nuevo amor, tan sutil y vehemente, que
atrajo a si al alma con todas sus potencias, de tal modo que ésta se veia re-
movida de su ser natural. Debido a la continua posesion de ese nuevo
amor, no podia deleitarse en cosa alguna, ni mirar al cielo ni a la tierra.

Esta alma no podia corresponder a las exigencias del Cuerpo, el cual
quedaba con ello casi privado de su ser natural y andaba confuso y atonito,
no sabiendo dénde estaba, ni lo que debia hacer o decir. Por esta nueva
forma [de vivir], que no era entendida ni conocida por criatura alguna,
fueron realizadas [por Dios] nueve operaciones desconocidas.

Era como una cadena tendida [hecha] de este modo. Dios, que es es-
piritu, atrae a sf el Espiritu del hombre, y alli permanece ocupado el Espi-
ritu. El Alma, que no puede estar sin su Espiritu, va en pos de él y alli la
mantienen ocupada, porque sin él no puede vivir, y alli estd tanto tiempo
cuanto Dios tiene al Espiritu en si, no pudiendo hacer otra cosa. El
Cuerpo, que esta sujeto al Alma, al no poder obtener sus alimentos natu-
rales segtin su sentido, porque dichos alimentos no se puede obtener sino
por medio del alma, y ésta no corresponde al Cuerpo, permanece casi per-
dido y fuera de su ser natural. El Espiritu es lo que queda casi en su ser na-
tural en el fin para el cual lo cred Dios, y asi despojado permanece desnudo
en Dios y alli se queda cuanto le place, pero en modo que el cuerpo pueda
Vivir.

El Alma y el Cuerpo retornan después a sus operaciones naturales:
pero cuando se han rehecho, para descanso del Espiritu, Dios atrae de
nuevo al Espiritu a la misma operacién de antes [atrayéndolo a si mismo].

De este modo se destruyen poco a poco todas las imperfecciones ani-
males, y asi esta Alma, purificada, queda Espiritu nitido, y el Cuerpo, lim-
piado de sus habitos y malas inclinaciones, queda limpio y apto para unirse
con su Espiritu, a su tiempo, sin impedimento alguno.

Dios, el cual es tan grande que no deja nunca de actuar continuamente
para progreso y utilidad de esta Alma dilecta suya, realiza esta obra s6lo
por amor.

Pero esta obra particular de la que hablo, Dios la hace sin el alma de
este modo: llena el alma de un secreto amor que le quita todo su ser natu-
ral, y la obra sigue siendo sobrenatural, y el alma permanece en el mar de
ese secreto amor tan grande, que todo el que sea llevado dentro de él debe
necesariamente ser sumergido y morir. Este amor, en efecto, supera el en-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 39

tendimiento, la memoria, la voluntad: toda otra cosa que se presentase a es-
tas potencias del alma, sumergidas en ese mar del divino amor, serfa como
un infierno, por estar ellas removidas de aquel estado para el cual el alma
fue creada.

Esta tal alma, estando todavia en esta vida, participa, de algiin modo de
la vida de los bienaventurados; pero un estado asi le estd oculto a ella
misma, porque una cosa tan grande y alta no se puede comprender, ya que
excede las potencias del alma, las cuales no quieren saber de otra cosa, sino
que se estan contentas y sumergidas en ese penetrante amor. Cuando se les
habla de las cosas creadas quedan como estélidas y locas sin vigor ni virtud,
no saben dénde estdn, pues toda esta obra se encuentra oculta en Dios. Di-
cha obra va creciendo continuamente, y el Espiritu se encuentra cada difa
mds contento y fuerte para soportar todo lo que Dios quiera disponer.

El Alma, sin embargo, no entiende nada més, porque, como si estuviese
muerta, no se entromete, ni tiene noticia de esta obra.

Pero el cuerpo, para el cual es preciso vivir también en la tierra, cémo
vivird en tanto extrafiamiento de su ser natural, al querer Dios atraer por
este medio al alma a esa perfeccién a la cual fue ordenada? No se puede
servir del entendimiento, de la memoria ni de la voluntad en cosas mun-
danas, y no puede deleitarse en cosas espirituales. Vivir, pues, de esa
forma en gran tormento. Pero Dios, que se habia ocupado de esto, no que-
ria que interviniese ningn otro, excepto él, y por eso procedia asi.

El misterio del amor de Dios al hombre

[III] EL SENOR: ...Lo mismo que el ahorcado no toca la tierra con los pies
y estd suspendido en el aire, ligado a la cuerda por la cual queda
muerto, asi queda ese Espiritu ligado al hilo de ese sutil amor: por me-
dio de dicho amor mueren todas las imperfecciones ocultas, sutiles y
desconocidas del hombre, y todo lo que él ama lo ama con el amor de
ese hilo por el cual se siente el corazén ligado.

Asi también todas las demas operaciones hechas por él son realiza-
das con ese amor, y son por gracia que opera graciosamente. Dios, en
efecto, es el que obra con su puro amor, sin que el hombre intervenga
en ello, y habiéndose ocupado Dios de este hombre, y habiéndolo atrai-
do todo a si, obra por aquel medio y lo enriquece con sus bienes, con tal
incremento que, en el momento de la muerte, aquél se encuentra atrai-
do con ese hilo del amor y anegado en el abismo divino sin que lo sepa.



60 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Aun cuando el hombre, en este estado, parezca una cosa muetta,
perdida y abyecta, encuentra no obstante su vida escondida en Dios,
donde estan todos los tesoros, todas las riquezas de la vida eterna, y no
se puede decir ni pensar lo que Dios ha preparado a esta alma dilecta
suya.

Cuando Dios permite que por alguna causa [las] mentes que estan ha-
bitualmente en el divino amor se vean turbadas, a éstas les resulta intole-
rable el tiempo que permanecen fuera del tranquilo paraiso en el cual so-
lian estar, y si Dios no les restituyese a su estado habitual, serfa casi
imposible que pudieran vivir. Viven en gran libertad y cuentan poco con
todas las cosas terrenas: estdn casi siempre fuera de si mismas, especial-
mente cuando se van acercando al final de esta vida. Y de esta vida estan
desnudas [desprendidas], con lo cual quedan inmersas en ese amor en el
que el alma, por larga experiencia, ya ha visto que Dios, con la operacién
de su gracioso amor, se ha ocupado del alma y del cuerpo y no ha permi-
tido que les falte nada.

Dios les ha mostrado ademas cémo todo ese bien, tanto espiritual como
temporal, que las criaturas les hacen viene de Dios, porque Dios mueve a
aquéllas a hacerlo. El alma ve esto con tanta claridad, que no puede mirar
a criatura alguna, sea cual sea el beneficio que le hagan, pues ve clarisima-
mente que la obra es de Dios con su providencia.

Con esa vision, el alma se enciende y se anonada cada vez mis, y final-
mente se abandona a ese amor, dejando fuera todas las criaturas, y Dios le
da tal satisfaccidn, que ella no puede ver otra cosa ni estimar nada mas.

Y aun cuando te parezca que semejantes criaturas tienen algtin afecto a
cosas exteriores, no lo creas, antes bien ten por imposible que en tales mentes
pueda entrar otro amor que el de Dios, a menos que Dios mismo lo permi-
tiese por alguna necesidad del alma o del cuerpo. De suceder tal cosa, el amor
o cuidado proporcionado por ese medio no supondria impedimento alguno,
porque no tocaria lo intimo del corazén: seria dispuesto por Dios sélo para
esa necesidad, pues es preciso que el amor puro esté libre de toda sujecion in-
terior y exterior, porque donde est4 el espiritu de Dios, allf est4 la libertad.

iOh, si viésemos esa dulcisima correspondencia y oyésemos esas ardien-
tes palabras con aquel jocundo vigor en el cual no se distingue ni Dios ni
hombre! El corazén queda absorto en un estado tal, que parece un pequefio
paraiso, mandado por Dios a sus almas dilectas a modo de anticipo del ver-
dadero y grande paraiso, con sefiales grandisimas de amor, desconocidas
salvo por los amantes abismados y anegados en el mar del dulcisimo amor.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 61

Oh amor, ese corazén que ti posees queda tan magnanimo y grande
por la paz de su mente, que preferiria mas bien un gran martirio con esa
paz, que, sin ella, cualquier otro bien del cielo o de la tierra, aun cuando
esa paz no sea estimada sino por quien la prueba y gusta.

Un corazén que se encuentre en Dios ve debajo de si toda cosa creada,
no por soberbia o grandeza, sino por la unién hecha con Dios, unién por
la cual le parece que lo que es de Dios es todo suyo: no ve otra cosa que
Dios, no conoce ni comprende nada més: un corazén enamorado de Dios
no puede ser vencido, pues Dios es su fortaleza. No lo puedes asustar con
el infierno, ni alegrar con el paraiso, por estar de tal manera ordenado, que
todo lo que le acontece lo toma de la mano de Dios, quedando con él en
paz respecto a todas las cosas y casi inmévil con el préjimo, siendo asi or-
denado y fortalecido en si mismo por Dios.

ALMA: Oh amor, ¢c6mo llamas t a estas almas dilectas tuyas?

EL SENOR: Ego dixi «Dii estis et filii excelsi omnes».*

ALMA: Oh amor, td anonadas a tus amantes en si mismos, y después en ti
mismo Jos haces libres con una verdadera y perfecta libertad y quedan
sefiores de si mismos: no quieren sino lo que Dios quiere, y todo lo de-
mis les resulta grave impedimento.

Oh amor, no encuentro vocablos adecuados para expresar tu be-
nigno y jocundo sefiorio, tu fuerte y segura libertad, tu deliciosa y
suave graciosidad. No obstante, con todo lo que dice y puede decir del
amor el verdadero amante, no llega nunca a decir cuanto querria: va
buscando palabras amorosas, adecuadas a ese amor, y no las encuentra
nunca. En efecto, jel amor con sus obras es infinito, y nuestra lengua
no sélo es finita, sino que es muy débil y jamas puede ser satisfecha, y
queda confusa al no poder expresar cuanto querria! Aun cuando todo
eso que dice del amor el verdadero amante sea casi nada, el hombre,
no obstante, hablando de lo que siente acerca de ello el corazén se re-
cobra algo, para no morir de amor. ¢Qué dices ti, Sefior mio, de esta
alma tuya dilecta, de ti tan enamorada?

EL SENOR: Digo que es toda mfa. Y td, Alma, ¢qué dices tii de este amor tuyo?

ALMA: Digo que mi Dios, en el cual vivo alegre y contenta, esta herido de
amor.

4. «Yo dije: “Todos sois dioses e hijos del Altisimo”» (Sal 82,6).



62 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111
LUDOVICO LAZZARELLI

Nacido en Sanseverino en 1450 y muerto en el mismo lugar en 1500, fue
poeta laureado por Federico III. Fue amigo del alquimista y hermético Gio-
vanni Pontano y también de Platina. Con el pseudénimo «Henoc» anuncié
como profeta de la renovatio hermética a Joannes Mercurius de Corigio, en
la Epistola de admiranda ac portendenti apparitione novi atque divini prophe-
tae ad omne humanum genus. Tras hacerse con un circulo de discipulos en
Roma, el 11 de abril de 1484 Joannes Mercurius se habia vestido por la ma-
flana una toga negra, un cinturén dorado y otras ropas argénteas o rojas, be-
llamente armonizadas, y, montado sobre un caballo negro, acompariado por
cuatro adeptos, habia cabalgado hasta una acequia. Alli se habia cefiido una
corona de espinas adornada con los cuernos de la Luna, una leyenda her-
mética y otros signos, cambiando de cabalgadura y montando sobre un asno.
Tras varios discursos herméticos en Campo dei Fiori y en el Laterano, habia
depositado sobre el altar de San Pedro sus insignias y habia vuelto a casa.

Siguen pasajes del De summa hominis foelicitate dialogus, qui inscribi-
tur calix Christi et crater Hermetis o Crdtera de Hermes,

DE «CRATERA DE HERMES»

(3] LAZZARELLL: Escuchad: lo mismo que el amor, la contemplacién y el co-
nocimiento de las cosas divinas son el drbol de la vida, asi el anhelo y
la indagacién de las cosas caducas y materiales se puede llamar arbol
de la ciencia del bien y del mal...

REY: No me cuadra bien. En efecto, no puedo creer ni suponer que Dios
haya prohibido considerar las cosas que él mismo ha creado; pues no
hay artifice que prohiba ver, considerar y desear lo que ha creado. Y
todavia mds dificil me resulta comprender por qué por tal observacién
haya incurrido el hombre en la muerte. _

LAZARELLL: Dios, oh Rey, no prohibié observar sus obras, sino sélo insistir
en ellas y desearlas como bien supremo.

(6] REY: Dime, por favor, qué es el alma del hombre.

LAZARELLI: No responderé ahora, segin el parecer de Aristételes, que es la
forma de un cuerpo organico; ni, segiin el parecer de los diversos fil6-
sofos, que es una esencia o un nimero semoviente, o una armonia, o una
idea, o la funcién de los cinco sentidos entre ellos conspirantes, o un es-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 63

piritu tenue difundido por todo el cuerpo, o un vapor, o una chispa de
esencia estelar, o un espiritu conectado al cuerpo, o un espiritu inserto
en los dtomos, o un fuego, o aire, o agua o sangre, o algo que consta de
quinta esencia, o cosa formada juntamente de tierra y fuego, o de tierra
y agua, o de aire y fuego. Quizas todas estas cosas, adaptadas y enten-
didas de determinadas maneras, establecidas las debidas proporciones,
sean verdaderas. Pero yo, oh reverenciado rey... te responderé segtin los
adeptos de la Mercabd, los cabalistas hebreos: el alma del hombre es
luz de Dios; o, segtin la imagen de Filon en el libro De la agricultura: el
alma del hombre estd hecha a imagen del Verbo, de la Causa de las cau-
sas, del Primer Ejemplar, y configurada segin la sustancia y el sello de
Dios, cuyo caracter es el Verbo eterno. O te responderé con las mismas
palabras con las que Poimandres responde a Hermes: «Lo que en ti ve
y oye es el Verbo del Sefior, la mente es Dios Padre. En efecto, no estan
distantes entre si; y su unién es la vida»’... Piensa dentro de ti. De
cuanto se ha dicho, advierte cémo tales cosas estan conectadas entre si
de manera que, del conocimiento de Dios puedas descender al conoci-
miento de ti. De ese modo, captando la excelencia de tu sustancia, no
te descuidards a ti mismo, no te abajaras, no te prosternarés en el fango,
sino que emergeris del cuerpo, de ti mismo, de todas las cosas sensibles,
y libre, suelto y puro subiris a la supraesencial y luminosisima tiniebla
donde habita Dios, y entrards en el niimero de las potencias superiores,
y, acogido entre ellas, gozards de Dios y, generando luego una estirpe di-
vina, te propagaras por Dios y no por ti. Es necesario, en efecto, que
todo ser engendre hijos semejantes a si mismo.

GIROLAMO SAVONAROLA

Naci6 en Ferrara el 21 de septiembre de 1452, hijo de un cortesano
de los Este, pero educado por su abuelo, médico famoso. En 1475 se hizo
dominico. Comenzé a conmover a los fieles con predicaciones apocalip-
ticas en San Gimignano y después en Brescia, y su erudicién sedujo a Pico
del-la Mirandola. En 1490 comenzé a predicar en Santa Marfa del Fiore
en Florencia, y en 1491 fue elegido prior de San Marcos.

Bajo la sefiorfa de Piero de Médicis, sus predicaciones se volvieron
cada vez més duras, entremetidas de visiones en las que la espada de Dios

5. Corpus hermeticum, 1, 6.



64 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

herfa la tierra, que era después lavada con derramamientos de sangre y ca-
lamidades. En Bolonia, la reprensién que hizo a la mujer de Bentivoglio,
por llegar tarde y ruidosamente al oficio, le valié ser atacado por sicarios,
pero los rechazé con su presencia inmévil. Vuelto osadamente a Florencia,
reformé San Marcos, instituyendo en ese convento catedras para emanci-
patlo econémicamente, y promoviendo el estudio de las lenguas orientales.

A la caida de Carlos VIII, la sublevacién popular contra Piero lo llevé
al poder. Compilé los nuevos ordenamientos, imponiendo un diezmo so-
bre los patrimonios inmobiliarios en sustitucién de los impuestos extraor-
dinarios, y formé un consejo de ciudadanos influyentes siguiendo el mo-
delo de la constitucién veneciana. El carnaval de 1496 celebré el nuevo
régimen, frailes coronados de flores bailaron por las calles, los ricos hicie-
ron donacién de sus bienes, los grupos de jévenes entusiastas y devotos im-
pusieron costumbres austeras a toda la ciudad. En 1497, o antes, fueron
quemadas las vanidades en la plaza de la Signoria.

Fl papa Alejandro VI Borgia lo combati6 con la ayuda de las facciones
florentinas; utilizé diversos medios para silenciarlo, primero ofreciéndole
el cardenalato, después quebrantando su autoridad, finalmente excomul-
gandolo.

Savonarola no sélo denuncié la nulidad de la excomunién, sino que
comenz6 a tejer la trama para la deposicién del papa. Cuando fue descu-
bierto, la Sefiorfa se vio obligada a intimarle el silencio. Un franciscano de
la faccién rival invité a Savonarola a la prueba del fuego, que fue aceptada,
no por él, sino por un discipulo suyo. El dia convenido, la casuistica de los
frailes consiguié complicar de tal manera las modalidades juridicas de la
ordalfa, que ésta resulté imposible. La plebe decepcionada se rebeld, no
contra los franciscanos, sino contra los dominicos. El convento de San
Marcos fue asaltado, y Savonarola metido en la carcel, después juzgado por
un tribunal de enemigos y sometido a tortura, y finalmente quemado en la

hoguera.

DE «LA SENCILLEZ DE LA VIDA CRISTIANA»

[11, 6] Ademas, los cristianos que son de ingenio sagaz y —por decirlo
asi— astutos y prudentes en las cosas factibles, sutiles y agudos en las cien-
cias, no por esto diremos, sin embargo, que no son sencillos. De otro modo
Dios, que conoce todas las cosas y ve al que engafia y al que es engafnado,
no seria sencillo; lo mismo que segiin eso tampoco serfan sencillos los an-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 65

geles, que tienen tanta ciencia, que los hombres comparados con ellos no
saben nada. La ciencia, pues, y la prudencia no quitan la sencillez, sino que
la hacen perfecta, porque esos cristianos son llamados sencillos en tanto en
cuanto por gracia se unen a la suma Trinidad, Dios sencillo, y en cuanto
en sus obras y sus palabras no pretenden doblez ni simulacién alguna. Y
para que —como se dice— entendamos las cosas espirituales mediante las
cosas corporales, podemos comparar diversos grados de cristianos con di-
versos grados de simplicidad de cuerpos y de 4ngeles. Pero, puesto que
cada cristiano tiene en si la luz de la gracia, no compararemos a ninguno
de ellos con la tierra, el agua o el aire, sino que comenzaremos a partir del
fuego.

Hay, pues, algunos cristianos toscos y de ingenio romo, los cuales, por
poseer la luz de la fe y el ardor de la caridad, se comparan con el elemento
del fuego, el cual es caliente y luciente. Y asi como el fuego es mds ferviente
por el calor que por la luz, tales simples a menudo son mas fervientes por
la caridad que por la prudencia y doctrina. Hay también otros, ingeniosos
y prudeptes, doctos y expertos en las cosas pertinentes a la vida activa, y
éstos se asemejan al cielo, el cual es luciente, y con su movimiento e in-
fluencia gobierna estos cuerpos inferiores. Otros mds son elevados de
mente y aptos para recibir las iluminaciones divinas, estdn dedicados a la
vida contemplativa y pueden ensefiar a los demds e iluminar a los que es-
tin sentados en tinieblas y en sombra de muerte. Estos, pues, se asemejan
a los angeles, los cuales son mandados al servicio de aquellos que reciben
la .heredad de la salvacién. Por tanto, aun cuando la sencillez indicada en la
Primera categorfa parezca de algiin modo convenir a esos cristianos, la sen-
cillez que les es propia se mide y custodia, no obstante, segtin ese tercer
modo, es decir, por acercamiento a Dios mediante la luz de la gracia. Por-
que, si la primera categoria de sencillez esta privada de gracia, més es ne-
cedad, que verdadera sencillez. Y el segundo, aun cuando sea dificil en-
'Contrarlo sin gracia, si se diera asf, no obstante, se llamaria sencillez
Imperfecta e informe, por no aproximarse a Dios por la gracia, la cual eleva
al alma a la participacién de la divina naturaleza, que es sumamente sim-
SIE. La tercera categoria, pues, contiene la segunda, porque cada verda-

€ro cristiano arroja de si toda doblez y no deja la primera imperfecta.
Pues la gracia hace perfecta la naturaleza y gufa etzam al ignorante por el

uen camino.,
cuarEZc], CIZ)SZ: :‘;zgtz(;z:boed;[z: netsforzarse [ijor Zlegafr a una perfecz.‘a xeﬂcz'llez.. Por
B o et medidaacrl eccl);l to i;slsus uerzas aproximarse a Dios y
posible—, como dice el Apéstol: «Sed



66 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, HI

imitadores de Dios como hijos carisimos» (Ef 5,1). Dado, pues, que la sen-
cillez cristiana consiste en esto, en que el hombre se haga semejante a Dios
por la gracia, y en que en sus palabras, pensamientos y obras aparezca
siempre uniformidad, es evidente que todos y cada uno deben esforzarse
por llegar a una perfecta sencillez. Estime cada uno haber adquirido dicha
perfecta sencillez cuando se vea totalmente unido a Dios, y en cierto modo
no sepa ni entienda otra cosa que a Dios.

Y para que nosotros por todas las potencias del alma discurramos, co-
menzando desde la esencia, digo: si hay uno tan unido a Dios por la gra-
cia, que es un espiritu con él; si todas las cosas que su entendimiento en-
tiende y contempla son Dios, o a Dios se refieren; si todo lo que su
voluntad ama y desea es Dios, o por Dios lo ama y desea; si, asi mismo, por
respeto a él tiene por odioso lo que es digno de ser odiado; si su memoria
tiene siempre presente a Dios y sus beneficios; si su fantasia tiene siempre
ante sus ojos al crucificado y las cosas que a él atafien; si sus ojos por amor
de Dios huyen de ver cosas vanas; sus oidos, de oir palabras malas; su ol-
fato, de oler olores lascivos; su gusto, de comer o beber de forma super-
flua; su tacto, de tocar cosas venéreas; si, por ultimo, aparta del pecado to-
dos los demds miembros del cuerpo, y hace lo que dice el Apéstol, a saber:
«Lo mismo que vosotros pusisteis vuestros miembros al servicio de la in-
mundicia y la iniquidad, ponedlos ahora al servicio de la justicia en la san-
tificacién, y ya comdis, ya bebdis, ya hagéis cualquier otra cosa, hacedla para
gloria de Dios, a fin de que sea glorificado en todo aquel que obra todo en
todas las cosas y que es bendito por los siglos, amén» (1 Co 10,31); si alguno
—digo— es asf, ése serd llamado con verdad cristiano, verdaderamente sen-
cillo como una paloma y prudente como una serpiente (Mt 10,16).

Toda la vida cristiana se encamina, pues, a esto: a que el hombre se pu-
rifique de toda infeccidn terrena, tanto en la parte del entendimiento y la
voluntad, como en la parte sensitiva y el cuerpo entero, para que asf quede
limpio en todas sus partes, templo santificado de Dios, y resplandezca
como una luz puesta en lugar tenebroso y oscuro. Y a que por esto, viendo
los hombres sus buenas obras, glorifiquen a nuestro Padre, que esta en el
cielo. Baste con esto por lo que respecta a la sencillez interior.

BEATA CAMILLA BATTISTA DA VARANO

Camilla, hija del sefior de Camerino, Giulio Cesare da Varano, naci6
el 9 de abril de 1458. En 1481 ingres6 en el convento de las clarisas: tuvo

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 67

dones misticos y escribid, por orden de su director espiritual, Los dolores
mentales de Jesds, El tratado de la pureza del corazén y La vida espiritual,
entre otras obras. En 1502 César Borgia hizo asesinar al sefior de Came-
rino con tres de sus hijos. Mientras duré el dominio de los Borgia, ella
hubo de buscar asilo en Atri, en los Abruzos. Luego volvié a Camerino,
donde murid el 31 de mayo de 1524.

DE «LOS DOLORES MENTALES DE JESUS EN SU PASION»

Estas cosas que siguen me fueron reveladas al pensar sobre el misterio
de cuando Cristo bendito oré en el huerto, donde sudé sudor sanguineo.

Lo mismo que el Sol cuando estd en Leo tiene mayor fuerza y vigor
que el resto del aflo, guza est in domo propria, asi Cristo bendito en la ora-
cién que hizo en el huerto sintié més intensamente sus dolores mentales
que en el resto del curso de su vida de treinta... afios, «quia tunc erat sol
suorum dolorum in leone, id est in culmine et vigore fortissimo atque po-
tenti, tamquam in domo propriax».

Y fueme mostrado que tanta diferencia hay entre quien se deleita sélo
en la humanidad de Cristo sometido a la Pasién y quien se deleita en las
penas mentales de Jesucristo, cuanta diferencia hay entre el recipiente que
contiene la miel o el balsamo y el recipiente que por fuera est4 un poco mo-
jado por el licor que esta dentro.

Asi, quien quiera gustar de la pasién de Cristo, no debe andar siem-
pre lamiendo las rajas del recipiente, es decir, las llagas de Cristo, con
cuya sangre estd regado el recipiente divino de su humanidad, pues de
ese modo, dice, nunca se saciarfa quien tuviese hambre de tales alimen-
tos. Por el contrario, quien quiera saciarse, entre dentro del recipiente,
es decir, al corazén y mar de Jests bendito, y ser4 saciado por encima de
sus deseos.

Asi me fue declarado. Pero cuando lo escribi no quise poner esta parte
Para no quitar la devocidn a quien se deleita en la humanidad de Jests ben-
dito sometida a la Pasién; porque no todo entendimiento es apto para na-
vegar en ese mar, y maxime nosotras las mujeres que no tenemos mucha
capacidad, y a las que dirigi, escribi y comuniqué estas cosas. Pero Dios
hace capaz a toda persona que de verdad lo busca y anhela.

Oh padre mio, scuanto dolor creéis que me he acarreado transcribiendo

estas cosas? Verdaderamente «est velut mare contritio mea (Lm 2,13), hoc
est dolor meus».



68 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 1II

i Ay de mi, mezquina e infeliz, cémo se me han vuelto luto y llanto los
dias de mi festividad y alegria!

Oh Dios mio, ¢dénde estuve? ¢O dénde estoy? ¢Cémo podré nunca
estar contenta, pues he perdido tanto bien? ¢Quién seré el que pueda con-
solarme? ¢Quién querrd decirme: consolaos? ¢Quién querrd impedirme
llorar y lamentarme siempre?

Oh padre mio, scon qué palabras, con qué razén me podréis aliviar y
consolar? ¢Quién me devolverd ya la cindida vestidura de mi primera ino-
cencia, que perdi, en la cual Dios con tanto deleite habitaba? ¢Quién me
devolvera aquellos pies amables, graciosos y santos?

;Oh Dios mio, me has extraido la médula del corazén y de todos los
huesos espirituales!

iOh pies clementisimos, vos me rompéis el corazén! jDe vos estaba
enamorada como otra Magdalena!

:Oh Dios! Me dijiste que querfas que yo estuviese completamente sola en
el suplicio de la cruz que me querfas dar. ; Ay de mi, mucho me has dejado sola,
pues me has sustraido, arrebatado y quitado el solaz, compafifa y tesoro de tus
pies crucificados, a los cuales en tierra postrada estaba como una perrilla!

No me duelo, Sefior mio, de que me hayas tirado un zapato y me hayas
apartado de ti, pues lo tengo merecido; me duelo y lloro de que no me de-
jes regresar a lamerlos y besarlos de nuevo, como hace la perrilla fiel a su
amo y senot.

Puesto que no quieres, Jests mio, que vuelva yo a tener tus santos pies,
por gracia te pido que me hagas colocar realmente bajo los pies del alma de
Judas el maldito, porque en todo el infierno no encuentro lugar conveniente
a mi malignidad, soberbia e ingratitud, salvo éste.

:Oh trueque lagrimable! ;Oh apetito miserable! Por los pies de Cristo,
bajo los pies de Judas deseo habitar.

Oh Dios, «fiat cor meum immaculatum in iustificationibus tuis ut non
confundar» (Sal 119,80).

DE LAS «INSTRUCCIONES A (GIOVANNI DA FANO»

[3] Alma bendita en el Sefior, quiero que imites a tu madre en esta vir-
tud que Dios le ha concedido: de todo cuanto oigas y veas saca el bien:
«Toma la rosa y deja estar la espinax».

Y si hubiese cien razones y mil autoridades de la sagrada Escritura que
se pudiesen llevar al mal, y una sola cosa que se pudiese llevar al bien, toma

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 69

esta sola y deja estar aquellas cien y aquellas mil; y sabete que asi ha hecho
siempre la que en Dios tan cordialmente amas. De esto digo, por ejemplo,
que en ninguna cosa fue nunca su corazén mas perseverante que en eso:
por ninguna persuasién pudo creer un mal del préjimo, salvo con mucha
dificultad o por muy larga experiencia.

Esta rectitud y estabilidad de corazén da gran atrevimiento «in cos-
pectu Altissimi» (Si 35,8), y sus stplicas no padecen repulsa alguna:
«Lux orta est iusto et rectis corde laetitia» (Sal 97,11): tengo para mi que
sin duda, si no albergas un corazén malicioso, sino que con recta inten-
cién obras erga Deum et proximum, en breve tiempo adquiriras esos dos
suavisimos frutos, a saber, luz divina en el entendimiento y alegria angé-
lica en tu recto corazén, alegria que ni el mundo, ni todas las cosas con-
tenidas en él, pueden dar.

Estos son los hombres pacificos que en su contemplacién poseen la
tierra de la humanidad de Cristo clavada en la cruz. Después sigue: «Be-
ati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt» (Mt 5,8), mediante el en-
tendimiento en esta vida. Del ntimero de ellos quiero que seas tii, alma
bendita; para que después puedas gozar eternamente en el Cielo con tu
dilecta madre espiritual, la cual por gracia del Espiritu Santo camina por
el desierto de esta vida presente, entre muchos e innumerables ladrones,
por este segurisimo camino antes sefialado, a saber: el de sacar siempre el
bien de todas las cosas, hasta del mal patente, porque —créeme a mi, que
te amo con sinceridad de corazén— muchos y muchas, por este pensar y
juzgar, caen luego en la murmuracién, razén por la cual los siervos y sier-
vas de Dios pierden tantas gracias, tantos dones y tantas prerrogativas,
que no hay entendimiento que calcularlos pueda.

Huye, huye de esta peste infernal; huye de este vicio, y, de nuevo te lo
repito, huye a toda velocidad, porque unos son los juicios de Dios y otros
los de los hombres; y porque esa madre tuya ha experimentado en muchas
cosas lo que es ser juzgada al revés —y ello Deo permittente para su infi-
nito bien, y aun a fin de que el tesoro de la gracia por ese camino se con-
serve en ella de forma segurisima— y ha aprendido a su costa lo increibles
que son tales juicios humanos.

T4, pues, alma fiel en la pasion de Cristo Jests, haz del mismo modo,
Para que en ti repose el espiritu de la sabiduria.

Quiero también, alma bendita, que sigas este otro recordatorio mio:
que sirvas a Dios, [no] como siervo, por temor de penas y de suplicios eter-
nos, ni como pecadora, por un premio, sea del tipo que sea, sino como ver-
dadera y legitima hija: devuelve a Dios amor por amor, pena por pena, san-



70 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IIL

gre por sangre y muerte por muerte. Estos son los caminos breves, ocultos
y seguros, no manifiestos a los ojos humanos, pero conocidos y admirables
a los ojos de Dios, ante el cual todo esta patente y desnudo.

Esto consiste en nuestro afecto antes de que esta alma nuestra comience
a caminar y, en llegando, antes que ella llame a la puerta de la misericordia
de Dios se le abre el inmenso tesoro de la eterna sabiduria; antes de que ella
pida, se le concede mis de lo que quiere, y ni siquiera sabe pedir lo que la
incomprensible bondad de Dios le ofrece. Amplio, cortés y liberalisimo es
nuestro piadoso y amorosisimo Jests crucificado, y mucho le agrada, con
aquellos que a él se conforman, hacerles el corazén liberal, magnanimo y
amplisimo, para que en él pueda pascar abundantemente el Rey de la vida
eterna; pero en un corazén estrecho, vil e impuro jamds habité ni habitard
Dios, «quia magnus et excelsus est super omnes Deos» (2 Cr 2,5).

Deja, deja, alma amantisima, este falaz y engafioso mundo, no por te-
mor del infierno, como siervo, ni por esperanza del premio, como peca-
dora; sino como hija y esposa amable, por amor de tu crucificado Jests, al
cual, con los brazos del afecto de tu corazén, con gran dileccién estrechas.

Asi hizo tu devota madre, que se dolié de lo que ella no tenia y de lo
que no era, para poder dejar mds adn por amor de su crucificado Jests, al
cual amaba con ardor y puro corazén, e intencién perfecta.

[9] Muchos hay que procuran la pureza del corazén por un camino muy
largo y fatigoso, ayunando, velando, disciplindndose, durmiendo en el suelo
expuestos al frio y al calor, y afligiendo su cuerpo; y todo eso para obtener
la limpieza interiot, con la cual se posee la consumada perfeccién. Pero esta
madre tuya tiene por segurisima verdad que el pensar a menudo en Dios
hace adquirir este don més pronto, mejor y con menor fatiga. Necio serfa
quien, pudiendo ir a Roma en un dia por camino llano y facilisimo, quisiese
emplear en ello cuatro jornadas e ir por una carretera escabrosa y dificil.
Toma, toma este camino breve, dulce, suave, seguro y oculto, que te guia al
Paraiso, sin que nadie se dé cuenta; abrazate con Cristo y estate seguro de
enriquecerte sin que los demas vean en qué te ocupas.

Concluyo diciendo que quien 2 menudo piensa en Dios, «Deus manet
in eo» (1 Jn 4,15); y a quien lo tiene en si por gracia, no hay cosa que le
falte. Procura en tus pensamientos e intencién, en cuanto puedas tener a
Dios por objeto, no apegarte a la criatura. Como por ejemplo: si haces una
caridad a tu préjimo, es muy bueno tenerlo por objeto como tu préjimo,
pero mejor es tenerlo como miembro de Cristo; y tanto més, cuanto que
uno es mds noble, excelente y meritorio que el otro.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 71

Piensa ahora qué diferencia se encuentra en ello. Por eso muchos reli-
giosos por estos viles objetos pierden mucho precio de sus fatigas. Vuestra
paternidad entiende y sabe més que yo, porque es doctisima en esta mate-
ria de objetos formales y nobles. Si puedes, hijo mio, obtener un ducado,
no te conformes con un céntimo: toma a Dios, piensa en Dios, «et medita-
tio cordis tui sit in conspectu suo sempers (Sal 119).

FRANCESCO GIORGIO VENETO

Francesco Zorzi nacié el 17 de abril de 1460 en Venecia, estudié en
Padua e ingresé después en la orden de los menores, en el convento de
San Francisco della Vigna. Sabfa de msica, arquitectura, jurisprudencia,
Qabbalah y ars combinatoria llullana. Agripa de Nettesheim mantuvo un
coloquio con él, Enrique VIII lo consulté por cuestiones matrimoniales,
Le Févre de la Boderie lo tradujo. Murié en 1540.

(153]25)cr.ibié De harmonia mundi (1525) e In Scripturam sacram problemata

Expone ya las doctrinas que seran propias de la confraternidad de la
Rosacruz y sefialadamente de Robert Fludd.

DE «LLA ARMON{A DEL MUNDO»

Cémo el artifice de todas las cosas produjo
cada cosa con el tercer ternario cuadrado

) [, 3, 13] Alejandro, atestigua Laercio, sefialaba en la ménada el princi-
pio de todas las cosas y afirmaba que la indefinida dualidad fue sometida a
la ménada como la materia al propio autor, y que de la dualidad se genera-
ban los nimeros, de los nimeros los puntos y de los puntos habian salido
las lineas de las que constan las figuras planas; los cuerpos sélidos constan
de planos, y los principales de ellos son los cuatros elementos de los cuales
€manan todas las cosas elementales. Pero ya se ha tratado de la fabrica su-
Praceleste y celeste y de su materia; hay que hablar atin de los elementos y

€ sus compuestos, que estan sujetos a corrupcién. Cuatro son los elemen-
tos y fundamentos primarios de los cuales todas las cosas estin compuestas
¥ cuyas formas superiores fueron referidas por los antiguos a Neptuno por’

lo que respecta a las aguas, a Juno por el aire, a Vulcano por el fuego...



72 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

CANTICI PRIML

monicam medietatem/d.5 7 6,qui arihunecim'm.cﬂicx':.Et ﬁ triplicis in/
terualii,videlicet 138 4+ Cu11$ z.pmf:liaas accipere uoluerm'ms mc.edle/
tates 1§ 7 6harmonicam retinet redietatern £ qui in duploarithmcticam
feruabzt, Er.7 6 8. qui in duplo maior erat’ extremitas arithmeticz me/
dictais locum obrinees Rutfum i dupli,& f{uadl:uph,& eafdem uolueriz
mus capere medictates, erit intermedia quidem |pfon.:m.7 68816364
ipfum.11 2 q-barmonica medietas : €11 §2atithmerica. finosfecuns
duen denfarc,replereqguoluerimus triplam, quog: cermini fuiu:. 1926
34§ 6 iplum1 72 -harmonicam nobis praftabit medietat€ : 8.2 30 4o
arichmericam. Et 1 eriam terminos uolaerimus replfre; . duplu_m, qui in
terminis et § 3 6. ¢.30 7 2ipfum.z 0 4 8 harmonica a;&odle:‘mefhe/,
ratemi8l.z 30 qoarithmeticam.Si uero tertium triplum, fextam }udc'hcec,
@ [eptimam portionem uoluerimus fimilibus coarQare mc%lemnbu_ss
erunt nobis extremas3 4. § 6. @1 0 36 8.media aurem ham?onlcum qui/
dem. 18 4+ Arithmeticum uero6 9 12, Quorum figura hic apponiture
Cuius coordinationis inter/ P Py

ualla adhac tonis,& lemmas
tibus,idc(t femitoniis minos
ribus, & a quibuldam Tis
meeam locrpm imitantibus,
replétur etid apotomis,ideft
femitoniis maiortbus.Et qua
uis Pythagorei quidam non!
admiteeréc emitonium:quia
non poreft proportio fupers
particulari diuidi i duas por
tioncs gquales/po(teriores ca
mea hacmonici, Prolemzuas
potiflime, & fi conlenferunt
nd dari exadtum femitonifi,
diviferunt nihilominus tond
in [emitonia inzqualia, qua
dicuncur maius , € minus,
autlemma,& apotome:Quo
rii lémata Proculus de mens
te etiam Placonis iudicat ne/
ceffario ponéda,omiffis apo
tomis : quz non fpectancad Vs
diatonicum genusiquo uritur Plato, Hec igitur cum omnibusaliis cons  Plara
fonantiis in recta linea fic collocant, uz nobis fequens figura demonttran

Con el trigngulo sobre el cual estan dispuestos los valores de los intervalos de las
dos escalas, mayor y menor, queda configurado el lambdoma que serd redescu-
bierto por Albert von Thimus en el siglo X1xX. Francesco Giorgio Veneto, Harzo-
nia munds, Venecia, 1525, pag. LXXIII, nota 1.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 73

Ezequiel ve la distribucién cuaternaria ante el tribunal de Dios porque
a este tribunal precisamente atafie, segtin ensefia la teologia de los judios,
en la cual hay otro cuaternario donde los cuatro animales corresponden a
uno de los dngulos, al que después se afiaden otros tres: los ofanines, los
serafines y los dngeles de servidumbre, los cuales, junto con los animales
de santidad (dicen, siguiendo el libro de formacién de Abraham), comple-
tan el tribunal de Dios; dicho tribunal, si bien goza del 3, se difunde sin
embargo en el mundo segtin el 4, y distribuy6 con esos diversos elementos,
supremos, inferiores y medios, en niimero consonante, esta maquina del
mundo en cuatro partes: euro, céfiro, austro y béreas, y el cielo en igneo,
aéreo, acueo y térreo por partida triple, y de este cielo provienen las cua-
tro estaciones, primavera, verano, otofio e invierno... También nuestra
alma recibi6é de las regiones supremas su fuerza cuaternaria, la racionali-
dad que Agustin llamé parte superior, y Plotino entendimiento, que somos
nosotros, segtin el mismo Plotino; después la fuerza animal que los judios
llaman #efes, cuarto espiritu que los conecté todos; y finalmente el hombre
tuvo el esplendor de cuatro virtudes, como dicen los estoicos. Cuatro éx-
tasis tuvo la poesia de las musas, a saber, la teologia 6rfica, el misterio de
Dioniso, el vaticinio de Apolo y el amor de Venus, que entran por cuatro
puertas: sentido, imaginacion, fantasia e inteligencia, y todas emanan del
Artifice trino en el cual estd, no obstante, inmanente la idea del cuatro tal
como se manifiesta por su gran nombre de cuatro letras.

No sé cual es la cuadratura con el circulo divino de los cuatro elemen-
tos, conocida para quien dispone estas cosas consonantes, ni el didmetro
de ese circulo (que si no yerro es el hombre) se obtiene a partir de un lado,
porque el hombre, didmetro del mundo, no guarda conveniencia con nin-
guna criatura determinada, sino que es un animal de naturaleza multiforme
¥ que se deshace, segn la opinién de la teologia caldea, y pasa libremente
de una figura a otra. Existe, no obstante, una proporcién que se obtiene
reduciendo la minima cuadratura de los elementos al maximo cuadrado.
Los elementos cuddruples estén entre si en maravillosa proporcién, como
los niimeros cuadrados, que terminan con su niimero y convienen con un
medio proporcionado a ambos: 4 y 9 son nimeros cuadrados; en medio
estd el 6, que tiene proporcién sesquidltera con 4, lo mismo que 9 respecto
2 6. Asi 9y 16 convienen el uno con el otro por otro cuadrado cuyo medio
es 12. Del mismo modo progresan todos los niimeros cuadrados, imitados
por los elementos, los cuales son proporcionados en sus cualidades res-
bectivas. El agua es himeda y fria, pero al tiempo que retiene lo hiimedo



74 LOS MiSTICOS DE OCCIDENTE, III

como cosa propia, participa el frio a la tierra; la tierra es frfa y seca, pero
el frio le es propio, y gracias a eso tiene proporcién con el agua, pero se
iguala al fuego en cuanto a sequedad, lo mismo que el fuego, en cuanto a
calor, con el aire; por eso, la tierra es al agua en la frialdad lo mismo que
es al fuego en la sequedad, y éste en el calor al aire, que a su vez es asi a
lo htimedo del agua. Los académicos descubrieron otra conveniencia en
el 4, hasta la cuadruple proporcién, en la cual proceden las razones musi-
cales, superada la cual se ofende el oido. En efecto, el fuego es dos veces
mis sutil que el aire, tres veces mas mévil que el agua y dos veces mas
agudo; el aire es dos veces més agudo que el agua, tres veces mas sutil,
cuatro veces mds mévil, Ademas, el agua es el doble més aguda que la tie-
rra, tres veces mds sutil y cuatro veces mas mévil. Esto fue cantado por Bo-

ecio a imitacién de los pitagéricos:

T4 lees con los néimeros los elementos de modo que los frios a la llama
los 4ridos al liquido convengan, para que el mds puro fuego
no salga volando y no caigan por su peso las tierras emergidas.

[1, 3, 16] Muchos atestiguan que los elementos se encuentran en todas
las cosas, pero los situados en este mundo inferior son despreciables, one-
rosos, y los del cielo, nitidos, puros y benéficos en todos los aspectos. Co-
menzando desde abajo, la tierra es estable fundamento para los pies, ma-
triz fecundisima de todas las semillas. En el cielo, ella es la densidad que
aparece en el Sol, la Luna y las estrellas, que, como dice Plotino, despiden
los rayos solares. Se encuentra en los dngeles a fin de que formen asientos
firmes para Dios y sean fecundos para proveer como ministros de Dios a
nuestras necesidades y hacer fértil esta tierra despreciable. La tierra esta
en el arquetipo de todas las cosas, firme y fecundisima naturaleza, por lo
cual se dice de ella: 4brase la tierra y germine al Salvador. Nuestra agua es
ligera e igualada, limpia y lava todas las cosas. En los cielos est4 su flujo
que irriga la tierra, y también su virtud mezclable, como demostro Basilio
por extenso. En los angeles es docente y lavante, y de ella se canta en los
Salmos: «aguas que estais sobre los cielos» (Sal 148,4). Estd en el sumo
Artifice aquella con la cual lava El los pecados y regenera los mundos, lim-
pia y apacienta, Pero mira la diversidad entre esas aguas: el humor de aqui
apaga el calor de la vida, mientras que el celeste irrigay el supraceleste en-

tiende, el divino purga y apacienta las mentes.
Este aire que respiramos, vemos, oimos, olemos, es elemental; en los
cielos es naturaleza didfana mis all4 de la cual vislumbramos las estrellas fi-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 75

jas; en el cielo superior es el espacio donde resuenan los conciertos suavi-
simos de los bienaventurados, donde se manifiesta la visién del cuerpo del
principe, de la reina y de todos los soldados. En los 4ngeles es soplo vital
y aura tenue. En el Artifice es vida suma y perfectisima y espiritu que, es-
pirando absolutamente en todos, da de qué vivir y respirar y aquello con
lo cual El habla a Elfas y a otros intimos, semejante a silbos de aire tenue.

El fuego elemental entre nosotros calienta, cuece y perfecciona. En el
cielo es el Sol luciente que calienta las cosas inferiores y Marte, que las sa-
cude dando vigor. En los dngeles es serafico y ferviente amor del que el
Salmista canta: «TG que haces a tus dngeles espiritus y ministros tuyos,
fuego abrasador» (Sal 104,4). En el arquetipo, como afirman Hericlito,
Empédocles y otros sabios, es el fuego ideal y luz espiritual. Pero, como
afirma Zendn, fuego demitirgico que produce todas las cosas. El Libro de
la Sabiduria dice del espiritu y fuego divino: «Es artifice de todas las co-
sas y posee toda virtud» (Sb 7,21). Cleante lo confirma diciendo que tal
fuego es incorpéreo, divino, vital y saludable. Todo lo genera, consetva,
sostiene y alimenta y acrecienta, lo mismo que éste, inferior, todo lo disipa
y disturba. Lo confirman los divinos testigos Moisés y Pablo: «Dios es
fuego» (Dt 4,24; Hb 12,29). Y para que la parte infima del mundo no
quede excluida de este edificio, vemos qué dice de ella Homero en el
canto décimo de la Odisea:

Alli el Piriflegetén y el Cocito, que es un arroyo del agua de la Estigia, llevan
sus aguas al Aqueronte, y hay una roca en el lugar donde confluyen aquellos
sonoros tios...°

Piriflegetén es igneo, Cocito aéreo, Aqueronte térreo, Estigia aguas,
pero laguna més que rio.
La consonancia de miembros entre Dios y el hombre
- [IL, 3, 34] Se dice que en medio del paraiso estaba el 4rbol de la vida,
cual toda vida, angélica y humana, y cualquier otra, emana v fluye, y en

Fl cual todas las cosas viven y vivian antes de que se manifestasen en sus
Ormas, como dice Juan: «Lo que fue creado, y en él era vida» (Jn 1,3-4).

6. Homero, Odisea, X, 513-515.



76 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Se dice también que alli estaba el arbol de la ciencia del bieny del mal, que
si no yerro es Cristo hombre, el tinico que gustaba juntamente el bien de
la bienaventuranza y el mal de nuestras pasiones. Nunca hubo otro que
fuese a la vez bienaventurado y peregrino sobre la tierra, salvo Cristo Je-
stis, y a Addn se le prohibid acercarse a él, a Adan, a quien estdbanle con-
cedidos todos los demis arboles. El 4rbol, pues, es un hombre, es el arbol
Cristo, y el mismo Dios propone con la imagen del 4rbol el sacramento por
el cual todos sus miembros convienen con los del hombre. La copa, que
llaman corona, es la cabeza sobre la cual se pone la corona. En la cabeza
est4 el doble ojo, el derecho, que mira benignamente a los que deben ser
premiados, y el izquierdo, que mira con acritud a los que deben ser casti-
gados; de estos ojos dice la Escritura: «Los ojos de Dios miran a los bue-
nos y a los malos» (Pr 15,3). Pero se debe recordar que ‘ayn en hebreo
quiere decir a la vez fuente y ojo, siendo el ojo y la fuente de la divina pie-
dad todo uno, y asi es también para nosotros, porque al abrirse el ojo para
derramar lagrimas por amor de Dios y por dolor de Cristo sufriente y del
préjimo afligido, inmediatamente se abre la fuente de la divina piedad a
compadecer al que llora; por eso el Salvador dijo no sin razén: «Bienaven-
turados los que lloran, porque seran consolados» (Mt 5 4), por la exube-
rancia de la divina piedad sacada de aquella fuente de la que se dice: «Pues
en ti estd la fuente de la vida» (Sal 36,10). Allf se encuentran también los
oidos de los que en los Salmos se dice: «Los ofdos [del Sefior] escuchan
sus plegarias» (Sal 34,16), los ofdos divinos, en efecto, atienden a nuestras
plegarias cuando nosotros abrimos los nuestros a escuchar lo que en noso-
tros dice el Sefior Dios y cuando escuchamos las plegarias que grita nues-
tro préjimo necesitado de nuestro auxilio.

Si movemos nuestra testa, la parte més alta de la fortaleza, hacia el ob-
jeto deificante, o hacia un bien cualquiera, se mueve también esa cabeza
principal de todas las cosas y dispensador de todo bien, Dios que atrae y
acompafia, segiin las palabras del Salvador: «Nadie viene a mi si no lo ha
atraido mi Padre» (Jn 6,44). En efecto, Dios previene, como dice el Pro-
feta: «Su misericordia me previene», Pero a veces es Dios mismo el que
exige que nosotros nos movamos primero, como esta esctito: «Convertios
a mi y yo me convertiré a vosotros» (Za 1,3). Entonces se mueve también
Aquel que es cabeza del cuerpo de toda la Iglesia, como El mismo pro-
clama a todos: «Venid a mi, ovejas cansadas y agobiadas, y yo 0s restauraré
benignamente viniendo a vosotras y habitando con vosotras» (Mt 11,28).

Bajo los ojos y la testa estan los dos brazos, la mano derecha y la iz-
quierda: aquélla imparte misericordia con todo bien; ésta, en cambio, cas-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 77

tiga a quien merece el mal con severisima ley que de ella emana. De ella de-
pende nuestra ley y dura justicia, mientras que de la derecha proviene la
le.y de misericordia y gracia a través del Hijo de Dios, que no sin razén se
dice que estd a la derecha del Padre. Por eso con gran misterio se dice que
!os reos d'estinados a la dura sentencia de Cristo est4n a la izquierda de los
jueces, mientras que los destinados a disfrutar de la misericordia estan a la
derecha. El brazo izquierdo nos lo revelaron las duras Leyes, pero el dere-
chp nos lo reserva el Hijo de Dios, del cual vaticinaba Isafas gritando: «Oh
Dlos,. ¢quién prestard fe a nuestra noticia, a quién fue desvelado el brazo
de Dlos?>> (Is 53,1). Segtn afirma la verdad judia, el que crece como retofio
en tierra drida, es decir, en los judfos desecados por sus crimenes. Viene

pues, sin el fasto y la apariencia del aparato regio, y lleno, sin embargo de;
los tesoros de la Sabiduria y la Misericordia, que se ponen a la derech;l y
por eso difunde sabidurfa, clemencia, misericordia, en los discipulos y ’en
el pueblo, distribuyendo entre ellos todo su cuerpo, sangre y alma, repu-
tando cosa mis dichosa dar que recibir, y proclamando a todos: <<D;1d y se
os dard» (Lc 6,38), moved la mano derecha hacia el préjimo y sentiréis
abierta totalmente para vosotros la diestra de Dios.

En el medio: en el corazén y en todo el vientre est la verdadera belleza
socratica, de donde dimanan todas las cosas bellas, de las cuales dice el Sal-
mista: «Virtud e inteligencia en su santuario» (Sal 96,6), que nosotros tra-
ducimos: «Confesién y belleza en su santificacion». Ese Tiferet que es in-
terpretado como magnificencia significa mas bien esa verdadera belleza
por la cual se embellecen todas las cosas con vida y belleza divina. A eso
responde el corazén, miembro bellisimo y excelentisimo entre tocios su-
mamente deseado por Dios; con su movimiento somos movidos al amc;r de
iloﬁsr,llo r?smo que el corsilzén 'divino es movit%o al amor de' quien lo ama,

gun se dice en el Cantar: «Mi amado para m{ y yo para mi amado, entre
mis senos descansara» (Ct 1,13), los senos son los brazos y Salomén que-
ta chupar de ellos, diciendo: «Bésame con un beso de tu boca, porque tus
senos son mejores que el vino» (Ct 1,2), pues dan una leche suavisima, que
f9rtalec16 a los profetas, a los amigos de Dios y a los sabios en las cosa;s di-
Vinas. Y puesto que esto se suministré en la tierra de la divina promesa

! (que vulgarmente se denomina Tierra Santa, pero que Daniel llama tierra

gebz": principal y jocunda), y en ella estan todos los carismas y todos los
ogmas legales y proféticos —por lo cual se dijo que manaba leche y miel,

b o e i Vi
. es decir, la sabidurfa y el gusto de las cosas divinas—, no es extrafio que

quien come la mantequilla de esa leche sepa reprobar el mal, como dice

. )
ﬁ Isafas, y escoger el bien (Is 7,15), porque el hombre espiritual juzga de to-



78 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IiI

das las cosas. Esos senos amamantaron a todos los profetas que son llama-
dos, con otro nombre, tercer cielo, y al subir Pablo a él vio los arcanos de
Dios, de los cuales al hombre no le es licito hablar.

Bajo el corazén estan los intestinos y los instrumentos de la generacién
o fundamentos de toda la vida, por lo cual en el arquetipo este intestino es
llamado fundamento, 4rbol y tronco de toda vida, de donde descienden
abundantes influjos de vida celeste a nosotros, con tal de que procuremos
vivir para Dios y atender a la vida, como dice el Autor de la vida: «Mis ove-
jas oyen mi voz y yo las conozco y ellas me siguen y yo les doy la vida
eterna» (Jn 10,27-28).

Finalmente en el arquetipo estan los pies, por lo cual se dice que la tie-
rra es escabel de sus pies, y en hebreo se dice Shekhinzh, «morada en no-
sotros». Se llama también tierra de los vivos y reino, cuando El reina in-
mediatamente en vosotros, y el sumo Doctor lo denomina Reino de los
Cielos: «E] Reino de los Cielos esté entre vosotros, pero quien lo quiera hé-
gase violencia, porque sélo los violentos lo arrebatan» (Mt 11,12), espe-
cialmente desde los dfas de Juan Bautista, que marcé el término de la ley
mosaica y anuncié la ley evangélica de Cristo, el cual no pide sacrificios de
animales, sino la mortificacién completa de nosotros mismos y la perfecta
violencia para sojuzgar al hombre animal.

Como y cudndo existe consonancia
y disonancia entre cuerpo’y alma

[1I1, 1, 4] No hay guerra entre cuerpo y alma, sino més bien entre hom-
bre animal y espiritual, los cuales difieren mucho de cuerpo y alma, aun
cuando a menudo se confunda el espiritu con el alma, y el cuerpo o carne
sea confundido con el hombre animal. La Escritura habla de su paz, con-
cordia y unién: «Dios soplé en el rostro del hombre un aliento de vida y el
hombre fue hecho algo tinico, a saber, un alma viviente» (Gn 2,7). Pablo
habla de la lucha de estos dos [entes]: «La carne anhela contra el espiritu,
y el espiritu anhela contra la carne, y son opuestos entre sb» (Ga5,17). Veo
una ley en mis miembros que se opone a la ley de mi mente y me leva pri-
sionero a la ley del pecado; por eso no hago el bien que quiero, sino el mal
que no quiero. No se tiene aqui disensién entre cuerpo y alma, que son co-
sas naturales, deseosas no ya de lucha, sino de paz, y unidas por el sumo
Artifice en firme alianza. Muchos yerran en este punto, siguiendo a Pablo,
al creer reducir el cuerpo, es decir, los apetitos animales, a esclavitud res-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 79

pecto al espiritu (Rm 8,9), destruyendo asf la naturaleza, o sea, los dones
naturales que se deben ejercitar con pleno vigor, no debilitar, para ala-
banza de Dios, provecho propio y utilidad del préjimo. No se debe atizar
la discordia entre las cosas naturales, ni se deben destruir, sino que mas
bien se han de conservar. El Apéstol ensefia a Timoteo a usar el vino para
confortar el estomago (1 Tm 5,23)... Se deben adoptar aquellos ayunos,
abstinencias y mortificaciones que, no destruyendo, sino reduciendo a ser-
vidumbre el cuerpo, refuercen el espiritu para un servicio mas 4gil de Dios.
Debe haber lucha continua entre el hombre celestial y el sensual, hasta que
éste sea sometido, y con consenso y paz podamos extasiarnos en el reino
mismo de la paz. Se debe conservar la concordia del alma y de la carne, a
las que el Artifice unié6 entre si.

[III, 1, 17] En el espejo de la divina claridad siente también la mente
un calor fgneo que nace de aquella luz reverberante, y por eso se liciia, se
disuelve y finalmente es unida a Dios mismo que la ilumina. No pueden
oponerse a esta verdad los que querrian vincular a las leyes de la matema-
tica inferior a Aquel que estd libre de todas las leyes, diciendo neciamente
que no hay proporcién de finito a infinito, y por tanto tampoco union, y
ademds que, al ser Dios simplicisimo, no admite unién ni conmixtién. El
es, en efecto, uno y simplicisimo como el Sol, Ginico sobre todos los luga-
res iluminados de la tierra. Y puesto que el Sol al iluminar y calentar todas
las cosas no admite conmixtién de ninguna clase, tanto menos la admite
Aquel que es simplicisimo e impregna todas las cosas y todo lo transmuta
en sf mismo a voluntad. No causa maravilla que, si el fuego infimo con-
vierte el lefio en si mismo al quemarlo, lo mismo haga Aquel del cual el
Deuteronomio dice: «Dios es un fuego abrasador» (Dt 4,24), porque con
fuerza fgnea y vital convierte el alimento en la naturaleza de quien lo
come... La Causa primera, aun cuando posee virtud infinita y excede la
proporcién de todas las cosas inferiores, se extiende, sin embargo, a pro-
ducir también una cosa minima para después unirla a si misma a voluntad,
aun cuando la exceda infinitamente...

[18] No contentos con llevar al hombre a la unién con Dios, procura-
remos guiarlo al dltimo paso, que es la transmutacién del cuerpo en espi-
ritu y del espiritu en Dios. De ello dice el Apéstol: «Esperamos a nuestro
Salvador Jesucristo, el cual transfigurard nuestro cuerpo humilde a ima-
gen de su cuerpo glorioso» (Flp 3,20-21). Y esta transformacién acontece
por exceso mental y por éxtasis, que los judios llaman «muerte por besos.
En el carmen davidico se dice «preciosa ante Dios la muerte de sus san-



80 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

tos» (Sal 116,15). Se muere en el exceso mental a causa de aquel beso del
cual el Sabio dice en el Cantar: «Bésame con un beso de tu boca» (Ct 1,2).
En el exceso mental, el hombre muere a su cuerpo, de suerte que no vive
en absoluto su vida ni hace uso de su setvicio, aunque no quita al cuerpo
el socorro de la virtud del alma vivificada. En tal exceso, el alma alcanza
a Dios, se une a El con un beso y se siente satisfecha con tanta suavidad,
que olvida todo lo exterior al cuerpo mismo, que vive, si, pero privado de
los sentidos y casi muerto.

DE «CUESTIONES SOBRE LA SAGRADA ESCRITURA»

[318] ¢Por qué puso Dios el bien contra el mal y el mal contra el bien,
como afirma el Eclesiastico (Si 33,14), para producir esta armonia? ¢No es,
acaso porque la armonfa no puede sino provenir de términos distantes en-
tre si, y porque los términos medios no pueden distar sin la distancia delos
extremos? Y para que disten los extremos es necesario que sean contrarios,
como inferior y superior, delantero y trasero, derecho e izquierdo. Pero,
aun no habiendo distancia espacial en los grados de la entidad o la sustan-
cia, existe, no obstante, la distancia de la perfeccién, por la cual tanto se
estd lejos del bien, cuanto se est tefiido de mal. Queriendo el sumo Arti-
fice producir el mundo mediante la armonia fundada sobre la distancia de
los grados de perfeccién e imperfeccidn, debid, El perfectisimo, construir
otro extremo, imperfectisimo, a fin de que entre tales dos extremos pu-
diese distribuir los grados de todos los demds seres en razén de su perfec-
cién, que consiste en una gran o escasa lejania de la imperfeccion y relativa
proximidad a la perfeccion.

[321] ¢Por qué Mercurio afirma que las almas son generadas por el 10?
¢Quizas porque Dios se preocupé de crear el alma segin el 10, ndmero
completo, después del cual no se da otro, siendo el alma la perfecta y dl-
tima obra de Dios, después de la cual leemos que no fue creada ninguna
otra cosa? ¢Quizas porque el alma emané de aquel 10 divino al que en va-
rios pasajes se alude? Por eso en la creacién del hombre fueron citadas esas
diez fuentes o diez niimenes a los cuales, segtin el Zobar, fue dirigida la
frase: «Creemos al hombre a nuestra imagen y semejanza» (Gn 1,26). En
efecto, el alma fue insuflada por todos [los diez], lo mismo que por todos
los miembros del cuerpo es producido el semen para formar un cuerpo, de
suerte que, en el caso de que un miembro no produjese semen, naceria un

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 81

hombre privado de ese miembro. Por eso, lo mismo que el hijo lleva la ima-
gen corporea del padre, asi el alma la imagen de Dios, porque le fueron in-
sufladas todas las cosas que estan en Dios.

LEON HEBREO

Jehudah Abrabanel naci6 en Lisboa entre 1460 y 1465. Isaac, su padre,
era uno de los poderosos del reino, pero tuvo que huir, acusado de com-
plot en 1483, y asumié el cargo de intendente de los impuestos de Fer-
nando II el Catdlico. Juda, que llevaba también el nombre de Ledn, crecié
a la sombra de su padre, llegando a ser médico y como tal fue protegido
por el rey espafiol, que quiso retenerlo cuando proscribi6 a los judios en
1492. En Nipoles, su nueva tierra de exilio, pudo reunirse felizmente con
su padre, librandose del bautismo forzado; pero en su huida perdi6 a su
hijo, que fue convertido a la fuerza. En Napoles, Isaac llegé a ser consejero
(y Judd Ledn, médico) de Fernando I de Aragén. Con la invasién de Car-
los VIII, la paz se vio nuevamente turbada, y Jud4 Leén fue vagando de
Génova a Népoles, y de alli a Venecia, Ferrara y de nuevo a Napoles. Mu-

16 entre 1521 y 1535,

Los Didglogos de amor fueron redactados en Génova en torno a 1502,
en italiano y en hebreo. Esta dltima versién se perdié. De la otra, la pri-
mera edicidén conocida es la de Roma de 1535. Fueron, junto con las
obras de Pico della Mirandola, el medio de acceso al conocimiento de la
Qabbalah en el Renacimiento.

DE LOS «DIALOGOS DE AMOR»
De la universalidad de amor

(1L, B, a] FILON: El semen que la tierra recibe del cielo es el rocfo y el

- agua de lluvia que, con los rayos solares, lunares y de otros planetas y es-

Eirellas fijas, engendra en la tierra y en el mar todas las especies e individuos
¢ los cuerpos compuestos en los cuatro grados de composicidn, como te

he dicho..’

7. Véase vol. I, pag. 259, nota 16. Aldv es rocio celeste y esperma viril y duracién fuera

" del tiempo.



82 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Todo el cielo lo produce con su continuo movimiento, del mismo
modo que el cuerpo del hombre en general produce el esperma. Y del
mismo modo que el cuerpo humano esta compuesto de miembros homo-
géneos, o sea, no organizados, tales como huesos, nervios, venas, panicu-
los y cartilagos, ademis de la carne, que es un relleno entre unos y otros,
ast también el gran cuerpo del octavo cielo estd compuesto de estrellas fi-
jas de distinta naturaleza que se dividen en cinco magnitudes y una sexta
especie de estrellas, aparte de la substancia del cuerpo didfano del cielo
que es continuo y ocupa el espacio entre unas y otras...

Los siete planetas son siete miembros heterogéneos, es decir orgénicos,
fundamentales para la generacién de este semen, como los que en el hom-
bre producen el esperma...

La produccién del esperma en el hombre depende, primero, del cora-
26n, que proporciona los espiritus con el calor natural que da la forma al
esperma. Segundo, el cerebro proporciona la humedad, que es la materia
del esperma. Tercero, el higado, que templa con suave decoccion el semen,
lo reelabora y lo aumenta con lo mas purificado de la sangre. Cuarto, el
bazo, que, después de haberlo purificado con la eliminacién de las heces
melancélicas, lo espesa y lo hace viscoso y ventoso. Quinto, los rifiones,
que con la propia depuracién lo hacen punzante, calido e incitativo, sobre
todo por la porcién de célera que reciben siempre de la bilis. Sexto, los tes-
ticulos, en los que el semen recibe constitucién perfecta y naturaleza semi-
nal generativa. Y el séptimo y tltimo es el pene que pone el semen en la
hembra receptora...

El Sol es el corazén del cielo, del que procede el calor natural espiri-
tual, que hace exhalar los vapores de la tierra y del mar y genera el agua y
el rocio que es el semen. Sus rayos y aspectos la dirigen, sobre todo con la
mutacién de las cuatro estaciones del afio que origina con su movimiento
anual. La Luna es el cerebro del cielo, que causa la humedad que es el se-
men comin; y con sus fases se cambian los vientos y descienden las aguas,
y origina la humedad de la noche y el rocio, que es alimento seminal. Ja-
piter es el higado del cielo, que con su calor y suave humedad interviene
en la produccién de las aguas, en la templanza del aire y en la suavidad del
clima. Saturno es el bazo del cielo, que con su frialdad y sequedad densi-
fica los vapores y congela el agua, mueve los vientos que los transportan y
templa el exceso de calor. Marte es la bilis y los rifiones del cielo, que con
su excesivo calor produce la ascensién de los vapores, lictia el agua y hace
que fluya, la hace mas sutil y penetrante, y le da calor seminal incitativo

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 83

para que la frialdad de Saturno y de la Luna no estropeen el semen para la
procreacién por falta de calor actual. Venus es los testiculos del cielo; tiene
gran importancia en la produccién del agua buena y perfecta para la inse-
minacién, pues su frialdad y humedad es benigna, muy asimilable e idénea
para causar la generacion terrestre. Y, por la proporcién y aproximacion
entre los rifiones y los testiculos en la produccién de semen, los poetas han
imaginado a Marte enamorado de Venus porque el uno proporciona la in-
citacién y el otro la humedad necesaria para el semen. Mercurio es el pene
del cielo, unas veces erecto y otras retraido; algunas veces causa la lluvia y
otras la impide. Se mueve principalmente por la aproximacién del Sol y
por las fases de la Luna, de igual modo que se mueve el pene por el deseo
e incitacién del corazén y de la imaginacién y memoria del cerebro. Asi
pues, Soffa, ves cémo el cielo es marido perfectisimo de la tierra, que con
todos sus miembros orginicos y homogéneos se mueve y se esfuerza por
poner en ella el semen y crear muchos descendientes hermosos y de gran
diversidad. ¢No ves que no se continuaria tan suma diligencia, tan sutil
disposicién, si no fuese por un fervientisimo y finisimo amor que el cielo,
como verdadero hombre procreado, tiene a la tierra, a los demas elemen-
tos y a esa primera materia comin, como a mujer de la que esté enamorado
o bien con la que estd casado? Siente amor hacia las cosas engendradas y
cuida admirablemente de su alimentacién y conservacién, como con los
propios hijos. La tierra y la materia aman al cielo como a marido dilecti-
simo, o amante, y benefactor. Y las cosas engendradas aman al cielo como
a un padre piadoso y 6ptimo protector. Con este amor reciproco se une el
universo corpdreo y se adorna y sustenta el mundo...

Es muy cierto que los siete planetas mantienen una correspondencia
con respecto a los siete orificios que hay en la cabeza, al servicio de los
sentidos y el conocimiento, es decir, el Sol con el ojo derecho, la Luna con

el izquierdo (porque ambos son los ojos del cielo); Saturno con la oreja

derecha y Jupiter con la izquierda (segtin otros, al contrario); Marte con
el orificio derecho de la nariz y Venus con el izquierdo (segiin otros, al
contrario); Mercurio con la lengua y la boca, porque rige el lenguaje y la
doctrina...

El corazon y el cerebro son en el cuerpo como los ojos en la cabeza; el
higado y el bazo, como las dos orejas; los rifiones y los testiculos como los
dps orificios de la nariz. Fl pene se corresponde a la lengua, tanto en posi-
ci6n y forma como en cuanto a extension y retraccion; y estd situada en me-
dio de los demds, de manera que, al igual que el pene, al moverse, produce
generacion corporal, la lengua la produce espiritual, con las conversacio-



84 LOS$ MISTICOS DE OCCIDENTE, IIT

nes acerca de diversas disciplinas, y crea hijos espirituales, como el pene
corporales. El beso es comiin a ambos, el uno incitador del otro. Y asi
como los demés sirven a la lengua para conocimiento, y es ella el fin de la
aprehension del resultado de ese conocimiento, asf también los otros
miembros sirven al pene en la procreacién y es éste el fin y el resultado de
los mismos. Y del mismo modo que la lengua esta situada entre las dos ma-
nos, que son instrumento de ejecucién de lo que se conoce y se habla, el
pene se halla entre los dos pies, instrumentos del movimiento para aproxi-
marse a la hembra receptora...

El cielo, por su sencillez y espiritualidad, genera las cosas inferiores
con los mismos miembros e instrumentos del conocimiento. De modo que
el corazén y el cerebro, productores del semen generativo del cielo, son los
ojos con que ve, es decir el Sol y la Luna; el higado y el bazo, atemperado-
res del semen, son las orejas con que oye, o sea Saturno y Jupiter; los rifio-
nes y los testiculos, que perfeccionan el semen, son los orificios de la nariz
con que huele, es decir, Marte y Venus; el pene por el que sale el semen, es
la lengua mercurial que gufa el conocimiento. Pero en el hombre y en los
animales perfectos, si bien son imagen y representacion del cielo, fue pre-
ciso separar los miembros cognoscitivos de los reproductores, y poner
aquéllos en la parte superior de la cabeza, y éstos en la parte inferior del
cuerpo, aunque, sin embargo, se corresponden entre si...

[B] Es verdad: el hombre es imagen de todo el universo. Y por esto los
griegos lo llaman zicrocosmos, que significa pequefio mundo. El hombre y
cualquier otro animal perfecto contiene en si macho y hembra, pues su es-
pecie se perpetiia en ambos y no en uno solo de ellos. Por esto no sélo en
la lengua latina homo significa macho y hembra, sino también en la lengua
hebrea, madre antiquisima y origen de todas las lenguas. Adam, que quiere
decir hombre, significa macho y hembra, y en su significado propio con-
tiene a ambos a la vez. Los filésofos afirman que el cielo solamente es un
animal perfecto. Pitagoras defendia que en él habia derecha e izquierda,
como en cualquier animal petfecto, y decia que la mitad del cielo, desde la
linea equinoccial hasta el Polo Artico, que nosotros llamamos Tramontana,
era la derecha del cielo, porque, desde dicha linea equinoccial hacia Tra-
montana, vefa mayor nimero de estrellas fijas y mas claras que las que veia
desde el equinoccio hacia el otro polo, y le parecia ademds que se produ-
jese, en los seres inferiores, una progenie mejor y mas excelente en esta
parte de la tierra que en la otra. Y a la otra mitad del cielo, la que se ex-
tiende desde la linea equinoccial hasta el Polo Antértico, que no vemos no-
sotros, la denomina izquierda del cielo. Fl filésofo Aristoteles, que acepta

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 85

que el cielo es un animal perfecto, dice que no sélo tiene estas dos partes de
un animal, es decir, derecha e izquierda, sino que ademds posee las otras
partes del animal perfecto, o sea, la delantera y la trasera, que corresponden
ala cara y la espalda, y la alta y la baja, que corresponden a cabeza y pies...

El cuerpo humano se divide en tres partes —como el mundo—, si-
tuada cada una de ellas encima de la otra. La parte inferior estd separada
de la inmediatamente superior por una tela o paniculo que divide al
cuerpo por la mitad en la cintura, que se llama diafragma, y llega hasta
abajo de las piernas. La segunda, mds alta, va desde encima de esta tela
hasta la cabeza. La tercera, mas alta ain, es la cabeza. La primera con-
tiene los miembros de la nutricién y de la reproduccién: estémago, hi-
gado, vesicula biliar, bazo, mesenterio, intestinos, rifiones, testiculos y
pene. Esta parte del cuerpo humano es proporcional al mundo inferior
de la generacién en el universo. Y asi como en éste se crean a partir de la
materia prima los cuatro elementos, fuego, aire, agua y tierra, asi en esta
parte se producen con el alimento, que es materia prima de los cuatro
humores: célera caliente, seca y sutil, de la calidad del fuego; sangre ca-
liente y hiimeda, suavemente templada, de la calidad del aire; la flema
fria y hiimeda, de la calidad del agua; y el humor melancélico, frio y seco,
de la calidad de la tierra. Del mismo modo que de los cuatro elementos
se generan animales que, ademds de la nutricién y el crecimiento, tienen
sentidos y movimiento, plantas, que no poseen sentidos ni movimiento,
sino solamente nutricién y crecimiento, y otros mixtos, privados de alma,
sin sentidos ni movimiento, ni nutricién ni crecimiento, sino que son
como las heces de los elementos, es decir, piedras, hongos, sales y meta-
les, asi también de esos cuatro humores, generados en la primera parte
inferior de éstos, se generan tejidos que se nutren, crecen y tienen sensa-
ciones y movimiento, como los nervios y tegumentos, tendones y midscu-
los, y otros que no tienen sensaciones ni movimiento, como son los hue-
s0s, los cartflagos y las venas. Ademas, del alimento y de los humores se
generan otras cosas que no tienen sensaciones ni movimiento ni nutricién
ni crecimiento, sino que son heces y residuos del alimento y de los hu-
mores, como son las heces duras, la orina, el sudor y las secreciones de la
nariz y de los oidos. Y asi como en el mundo inferior se generan algunos
animales a partir de la putrefaccién, muchos de los cuales son venenosos,
asi también por la putrefaccién de los humores se generan animales de
muchas clases, algunos de los cuales son venenosos. Por tltimo, asi como
en el mundo inferior, con la participacién celeste, se genera el hombre,
que es animal espiritual, asi, del mejor de los humores mas volatil y sutil,



86 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

se generan espiritus sutiles y purificados, que se forman con la participa-
cién y contribucién de los espiritus vitales, que permanecen siempre en
el corazén, los cuales pertenecen a la segunda parte del cuerpo humano,
correspondiente al mundo celeste, como ya diremos...

La segunda parte del cuerpo humano contiene los miembros espiri-
tuales que estan encima de la membrana del diafragma, hasta el conducto
de la garganta; es decir, el corazén y los dos pulmones, derecho e iz-
quierdo. El pulmén derecho esté dividido en tres partes, y el izquierdo en
dos. Esta parte corresponde al mundo celeste. El corazén es la octava es-
fera estrellada, con todo lo celeste por encima de ella, que es el primer mé-
vil, que mueve todas las cosas. Y se mueve de forma igual, uniforme y ci-
cular, y sostiene con su continuo movimiento todas las cosas corpdreas del
universo; y de él procede cualquier otro movimiento continuo que se en-
cuentre en los planetas y en los elementos. Asf es el corazén en el hombre:
siempre se mueve con movimiento circular y uniforme, nunca descansa, y
con su movimiento mantiene con vida todo el cuerpo humano, y es causa
del movimiento continuo de los pulmones y de todas las arterias que laten
en el cuerpo. En el corazén se hallan todos los espiritus y virtudes huma-
nas, de igual modo que en aquel cielo existen numerosas estrellas claras y
grandes, medianas y pequefias, y que muchas figuras celestes se comunican
con este primer cielo mévil, como los siete planetas errantes, que se deno-
minan asi porque yerran en su movimiento, pues a veces van rectos, otras
veces retroceden, en ocasiones van deprisa y otras veces van despacio, pero
todos siguen al primer mévil. Asi son los pulmones, que siguen al corazén
y le sirven en su movimiento continuo. Ademas, puesto que son esponjo-
sos, se distienden y se contraen, unas veces deprisa y otras despacio, como
los planetas errantes. Y del mismo modo que los principales para el go-
bierno del universo son los dos luminares del Sol y la Luna, acompafiando
al Sol por encima de tres planetas superiores —Marte, Japiter y Saturno—,
y sobre la Luna de otros dos —Venus y Mercurio—, asi también el pulmén
derecho, el mis importante, es mas semejante al Sol, y est4 dividido en tres
partes que proceden del mismo. El pulmén izquierdo, que representa la
Luna, esta formado por dos partes, y todas juntas suman el niimero siete.
Y si el mundo celeste sustenta con sus rayos y movimiento continuo este
mundo inferior, mediante los que le infunde el calor vital, la espiritualidad
y el movimiento, de igual modo también el corazén con los pulmones sus-
tenta todo el cuerpo con las arterias, a través de las cuales difunde por
todo él su calor, sus espiritus vitales y su movimiento continuo. Asi que la
semejanza es perfecta en todo...

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 87

La cabeza del hombre, que es la parte superior de su cuerpo, es repre-
sentacién del mundo espiritual, el cual, segtin el divino Platén —no muy
alejado de Aristételes—, tiene tres grados: alma, entendimiento y divini-
dad. El alma es la parte de la que proviene el movimiento celeste y provee
y gobierna la naturaleza del mundo inferior, al igual que la naturaleza go-
bierna en éste la materia prima. Fsta en el hombre corresponde al cerebro,
con sus dos potencias del sentido y del movimiento voluntario, las cuales
se hallan contenidas en el alma sensitiva, proporcional al alma del mundo,
que provee y mueve los cuerpos. Ademds existe en el hombre el entendi-
miento posible, que es la tltima forma humana, correspondiente al enten-
dimiento del universo, en el que estdn todas las criaturas angélicas. Por tl-
timo, existe en el hombre el entendimiento agente, que, cuando se le une
el posible, se hace actual y pleno de perfeccién y de gracia de Dios, unido
estrechamente con su sagrada divinidad. Esto es lo que en el hombre co-
rresponde al principio divino, en el que todas las cosas tienen principio,
hacia el que todas se dirigen y en el que reposan como tltimo fin.

[C, v] Las esferas celestes que los astrélogos han podido conocer son
nueve: las siete méds cercanas a nosotros son las esferas de los siete pla-
netas errantes; en las otras dos més superiores estd la octava, que es la es-
fera en donde se hallan fijas la gran multitud de estrellas que se ven, y la
novena y tltima es la diurna, que en un dfa y una noche, es decir, en vein-
ticuatro horas, efectia todo su circuito, espacio de tiempo durante el que
mueve consigo a los demds cuerpos celestes. El circuito de estas esferas
superiores se divide en una medida de trescientos sesenta grados, repar-
tidos en doce signos de treinta grados cada uno. Dicho circuito se llama
zodiaco, que significa «circulo de los animales», porque esos doce signos
estdn representados por animales, y son: Aries, Tauro, Géminis, Cancer,
Leo, Virgo, Libra, Escorpidn, Sagitario, Capricornio, Acuario y Piscis.
De ellos, tres tienen naturaleza de fuego, cilidos y secos (Aries, Leo y Sa-
gitario); tres, naturaleza de tierra, frios y secos (Tauro, Virgo y Capricor-
nio); tres, naturaleza de aire, clidos y hiimedos (Géminis, Libra y Acua-
rio), y los otros tres, naturaleza de agua, frios y htimedos (Céncer,
Escorpién y Piscis).® Estos signos tienen entre si amistad y odio, porque
cada tres de una misma naturaleza dividen el cielo en tercios y estdn ale-
jados sélo ciento veinte grados, por lo que son amigos perfectos (como

8. La rueda del destino individual es un aspecto del circulo celeste o del orbe césmico,
®0nAog Lwdrands (Empédocles, B 38, 4 Diels). El mundo ideal est4 fuera de tal rueda, y
el iniciado trocaba esa rueda por una corona,



88 LOS MIiSTICOS DE OCCIDENTE, III

Aries con Leo y Sagitario, Tauro con Virgo y Capricornio, Géminis con
Libra y Acuario, y Céncer con Escorpién y Piscis), ya que la coinciden-
cia del aspecto trino y la igualdad de naturaleza hace que concuerden con
perfecta amistad. Los signos que dividen el zodiaco en sextiles, separa-
dos entre si sesenta grados, tienen amistad media, es decir, imperfecta
(como Aries con Géminis, Géminis con Leo, Leo con Libra, Libra con
Sagitario, Sagitario con Acuario y Acuario con Aries); estos signos, ade-
mas del aspecto sextil, coinciden en que todos son masculinos y de una
misma cualidad activa, es decir, que son calidos o con sequedad de natu-
raleza ignea, o bien con humedad de naturaleza aérea; y, en efecto, el
fuego y el aire se avienen entre sf con mediocre acuerdo y amistad, aun-
que sean elementos. Idéntica atraccién presentan entre si los otros signos
con naturaleza de tierra y de agua, pues también ellos coinciden a medias
(o sea, Tauro con Céncer, Cancer con Virgo, Virgo con Escorpién, Es-
corpién con Capricornio, Capricornio con Piscis y Piscis con Tauro) por-
que todos tienen aspecto sextil de sesenta grados de distancia y son fe-
meninos, con la misma cualidad activa, es decir, frios, aunque difieren en
la cualidad pasiva de seco y hiimedo, como es la disparidad entre la tie-
rra y el agua; por consiguiente, su amistad es mediana e imperfecta. No
obstante, si los signos estdn opuestos en el zodfaco con la mayor distan-
cia posible, que es de ciento ochenta grados, entonces tienen entre si
amistad total, porque el sitio que ocupa uno es opuesto y contrario por
entero al otro; y cuando uno asciende, el otro desciende; cuando el uno
estd por encima de la tierra, el otro estd por debajo; y aunque sean de una
misma cualidad activa, o sea, ambos calidos o ambos frios, sin embargo
en la pasiva son siempre contrarios porque si el uno es hiimedo, el otro
es seco, y esto, junto a la distancia opuesta y al aspecto, los convierte en
enemigos capitales (como Aries con Libra, Tauro con Escorpién, Gémi-
nis con Sagitario, Cancer con Capricornio, Leo con Acuario y Virgo con
Piscis). Cuando estdn distanciados un cuarto del zodfaco, que es de no-
venta grados, son medio enemigos, tanto porque la distancia es la mitad
de la oposicion como porque sus naturalezas siempre son contrarias en
las cualidades activa y pasiva, pues si el uno es igneo, cdlido y seco, el
otro es dcueo, frio y hiimedo; y si es signo aéreo, cilido y hiimedo, el otro
es térreo, frio y seco (asi es Aries con Cancer, Leo con Escorpién y Sagi-
tario con Piscis, en los que el uno es igneo y el otro dcueo; o Géminis con
Virgo, Libra con Capricornio y Acuario con Tauro, en el que el uno es
aéreo y el otro térreo); o bien son contrarios al menos en la cualidad ac-
tiva, en que, si el uno es célido, el otro es frio (como Tauro con Leo,

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 89

Virgo con Sagitario, Capricornio con Aries y también Cancer con Libra,
Escorpién con Acuario y Piscis con Géminis), porque todos ellos pre-
sentan entre si cualidad activa contraria con aspecto cuadrado de me-
diana enemistad...

La causa y el orden de la posicién de los planetas, en opinién de los
antiguos, es que el més alto, Saturno, por su extremada frigidez, se apro-
pidé como casas suyas de Capricornio y Acuario, los dos signos en que,
cuando el Sol esta en ellos, desde mediados de diciembre hasta media-
dos de febrero, el tiempo es el mis frio y tempestuoso del afio, cosas que
son propias de la naturaleza de Saturno. Como Jupiter es el segundo
planeta a continuacién de Saturno, sus dos casas en el zodfaco se hallan

“contiguas a las dos de Saturno: Sagitario antes de Capricornio y Piscis

después de Acuario. Marte, el tercer planeta, cercano a Juapiter, tiene sus
casas proximas a él, es decir, Escorpién antes de Sagitario y Aries des-
pués de Piscis. Venus, que segin los antiguos es el cuarto planeta, pré-
ximo a Marte, tiene sus dos casas cerca de las de éste, o sea, Libra antes
de Escorpién y Tauro después de Aries. Mercurio, el quinto planeta, si-
tuado cerca de Venus, como creen los antiguos, tiene sus casas adyacen-
tes a las de este planeta: Virgo antes de Libra y Géminis después de
Tauro. El Sol, al que los antiguos consideran sexto planeta, préximo a
Mercurio, tiene una sola casa que estd antes de Virgo y que es la casa
principal de Mercurio; la Luna, séptimo y wltimo planeta, presenta su
casa después de Géminis, que es la otra casa de Mercurio. Asf pues, los
planetas no han elegido al azar sus casas en el zodfaco, sino con un or-
den establecido...

En la sagrada creacién la noche se antepone al dia, y, como ya te dije,
Diana fue Lucina en el nacimiento del dia, segiin los poetas. Asi que, jus-
tamente, Cancer, casa de la Luna, estd antes que Leo, casa del Sol. Junto
a estos dos se encuentran las dos casas de Mercurio, el mas préximo a la
Luna, que es el primer planeta y el ms inferior: Mercurio es el segundo,
cuyas casas son: Géminis, antes de Cancer, y Virgo después de Leo. Ve-
nus, que es el tercero, estd por encima de Mercurio, y tiene sus casas
junto a las de éste: Tauro, antes de Géminis, y Libra, después de Virgo.
Marte, el quinto planeta, estd encima de Venus y del Sol, y tiene sus ca-
sas junto a las de Venus: Aries, que precede a Tauro, y Escorpién, que si-
gue a Libra. Jupiter, el sexto, estd mas arriba de Marte; tiene sus casas
contiguas a las de éste: Piscis, antes de Aries, y Sagitario, después de Es-
corpién. Saturno, el séptimo y el mds alto, se halla sobre Jupiter; presenta
sus casas adyacentes a las de Jupiter: Acuario, anterior a Piscis, y Capri-



20 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 1II

cornio, posterior a Sagitario; y estdn una junto a otra porque son los dl-
timos signos opuestos y los més alejados de los del Sol y de la Luna, es
decir, Cancer y Leo...

Porque, de la misma manera que los luminares son causa de la vida en
este mundo inferior, de las plantas, los animales y los hombres, proporcio-
nando el Sol el calor natural y la Luna la humedad radicular, pues con el
calor se vive y con la humedad se atiende a la nutricién, asi también Sa-
turno es causa de la muerte y de la corrupcién de los seres inferiores, en
virtud de sus cualidades contrarias de frio y de sequedad.” Y las dos casas
de Mercurio, Géminis y Virgo, son opuestas a las de Jupiter, Sagitario y
Piscis, a causa de sus influencias encontradas...

En primer lugar, por la exaltacién de los planetas, pues cada uno cuenta
con un signo en el que goza de potencia de exaltacion, el Sol en Aries, la
Luna en Tauro, Saturno en Libra, Japiter en Cancer, Marte en Capricornio,
Venus en Piscis y Mercurio en Virgo, aunque sea una de sus casas. Tres pla-
netas en cada signo poseen autoridad triplicada; a saber: Sol, Japiter y Sa-
turno en los tres signos de fuego, que son Aries, Leo y Sagitario entre los
seis masculinos; Venus, la Luna y Marte tienen autoridad en los signos fe-
meninos, es decir, en los tres signos de tierra: Tauro, Virgo y Capricornio,
y en los tres de agua: Cancer, Escorpién y Piscis; Saturno, Mercurio y Ji-
piter tienen triplicidad en los otros tres signos masculinos: Géminis, Libra
y Acuario. No te hablaré con exceso de las causas de esta distribucién para
evitar ser extenso. Sélo te diré que en los signos masculinos tienen triplici-
dad los tres planetas masculinos, y en los signos femeninos, los tres feme-
ninos. Los planetas también sienten amor hacia sus decanos: cada diez gra-
dos del zodiaco es decano de un planeta. Los diez primeros grados de Aries
son de Marte; los diez segundos, del Sol; los diez terceros, de Venus, y asi
sucesivamente, siguiendo el orden de los planetas y de los signos, hasta los
diez dltimos grados de Piscis, que son a su vez decano de Marte. Sienten
los planetas, excepto el Sol y la Luna, amor hacia sus términos, porque cada
uno de los cinco planetas restantes presenta ciertos grados de términos en

9. La medicina antigua se fundaba sobre estos dos conceptos, como afirma Ottavio
Durante Romano (Il prexcipe virtuoso, Viterbo, 1614, pags. 406-407): «Nuestra vida es
como una limpara; asi como la llama no se puede agarrar ni conservar en ella con el pa-
bilo solo, si no hay en &l alguna humedad grasa y glutinosa, que tiene de la naturaleza del
aire, la cual es buena y éptima, y se difunde por todo el cuerpo, recibiendo su propaga-
cién de su semen, y mantiene unidas todas las partes de aquél. Este humor es llamado co-
miinmente radicular, por ser como la raiz de la vida».

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 91

cada signo. Asimismo, todos los planetas experimentan amor por los gra-
dos luminosos y favorables, y odio por los oscuros y abyectos; sienten amor
hacia las estrellas fijas, cuando estan en conjuncién con ellas, sobre todo si
son grandes y brillantes, es decir, de primera o segunda magnitud, mientras
que sienten odio hacia las estrellas fijas que son de naturaleza contraria a
ellos. Creo que ahora ya te he dicho respecto a los amores y los odios ce-
lestes lo suficiente para nuestra conversacién.

Del origen de amor

[III] Los espiritus no se retraen menos en el éxtasis que en el suefio y
dejan a los sentidos sin sensaciones y a los miembros sin movimiento, por-
que la mente se afsla en si misma a contemplar un objeto tan intimo y de-
seado que la ocupa y enajena del todo...

La mente gobierna los sentidos y ordena los movimientos voluntarios
de los hombres. Para efectuar tal cometido, es preciso que aflore del inte-
rior del cuerpo hasta las partes externas, con el fin de que encuentre los é1-
ganos que realizan tales operaciones y se aproxime a los objetos de los sen-
tidos que se hallan en el exterior; por esto, mientras se piensa, se puede
ver, ofr y hablar sin impedimento alguno. Pero, cuando la mente se retrae
en si misma para contemplar con suma eficacia y unién una cosa amada,
huye de las zonas exteriores y, abandonando los sentidos y los movi-
mientos, se abstrae con la mayoria de sus facultades y espiritus en dicha
meditacién, sin dejar en el cuerpo ninguna otra facultad que aquella sin
la cual no podria sustentarse la vida, es decir, la facultad vital del conti-
nuo movimiento del corazén y el hilito de los espiritus por las arterias,
para atraer desde fuera el aire fresco y expulsar el viciado del interior.
Sélo se mantiene esto con una minima parte de la funcién nutritiva, pues
en la meditacién profunda se impide gran parte de ella; por esta causa los
contemplativos se sustentan durante mucho tiempo con poco alimento.
Al igual que en el suefio, al fortalecerse éste con la facultad nutritiva, se
arroba, imposibilita y ocupa la recta reflexién de la mente, perturbando
la fantasfa por la ascensién al cerebro de los vapores del alimento que se
digiere, los cuales originan dispares y desordenados suefios, asi también
la intima y eficaz meditacién arroba y ocupa el suefio, la nutricién y la di-
gestién del alimento...

[III, 1] El lugar de la facultad vital se localiza en el corazén, situado en
el pecho, punto medio entre la parte inferior del hombre, que es el vientre,



92 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

y la parte superior, que es la cabeza; y asi, es intermedia entre la parte in-
ferior nutritiva, que estd en el vientre, y la superior cognoscitiva, que se en-
cuentra en la cabeza. Por mediacién de ella, ambas partes y facultades se
comunican en el ser humano; de suerte que, si no existiese el vinculo de
esta facultad, nuestra mente y alma se desligarfa de nuestro cuerpo en las
afectuosisimas contemplaciones, y la mente volarfa completamente fuera
de nosotros, con lo que el cuerpo quedaria privado del alma...

El deseo podria ser tan penetrante y tan intima la contemplacién que
el alma llegara a separarse y a liberarse por completo del cuerpo, disol-
viéndose los espiritus por la fuerte y estrecha unién; de modo que, apri-
siondndose el alma afectuosamente en el deseado y contemplado objeto,
muy pronto podria abandonar el cuerpo completamente exdnime...

Asi ha sido la muerte de nuestros bienaventurados, que abandonaron
el cuerpo al contemplar con sumo deseo la belleza divina y al haberse
transformado toda su alma en ella. Por esto la Sagrada Escritura, cuando
habla de la muerte de los dos santos pastores Moisés y Aarén, dice que mu-
rieron por boca de Dios, y los sabios expresan metaféricamente que murie-
ron besando la divinidad, es decir, raptados por la amorosa contemplacién
y unién divina, tal como has oido...

El Sol es simulacro del entendimiento divino, de que depende cual-
quier otro entendimiento; y la Luna es simulacro del alma del mundo, de
la que proceden todas las almas.™

GIOVANNI PICO DELLA MIRANDOLA

Giovanni Pico, conde de Mirandola y Concordia, nacié en 1463 en la
Mirandola; estudié derecho y después frecuenté muchas universidades,
instruyéndose de forma variada. Fue amigo de Savonarola, Poliziano, Be-
nivieni y Marsilio Ficino; consiguié llegar a ser experto en la Qabbalah
bajo la guia del extravagante Flavio Mitridate. En 1487, la autoridad ecle-
sidstica conden6 algunas de sus proposiciones, y él respondi6 con una Apo-
logia dedicada a Lorenzo el Magnifico. El papa Inocencio VIII ordené su
detencion, que fue ejecutada por Filippo de Saboya, por cuyos territorios
transitaba Pico. Liberado por la intervencién de sus poderosos amigos, en-

10. Levanab o mundo lunar, segiin la Qabbalah, corresponde a la novena emanacién
o fundamento.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 93

contré acogida en Florencia. Alli muri6 en 1494; dijo Ficino que los astros
unieron su sepultura con «la ruina de este siglo nuestro», la invasién de

3 Carlos VIII.

DE «LA DIGNIDAD DEL HOMBRE»

¢Quién no querra ser arrebatado por los transportes aquellos de S6-

crates que describe Platon en el Fedro, y, remando con pies y alas, en ve-

locisima carrera, huir de aqui, de este mundo, todo dominado por el ma-

- ligno, y ser llevado a la Jerusalén celestial? Seremos transportados, Padres,
- seremos arrebatados por los entusiasmos socréticos, que nos sacaran de tal
" manera fuera de nosotros mismos, que pondran a nuestra mente y a noso-

tros mismos en Dios. Seremos asi llevados, si antes hubiéremos hecho lo
que estd en nuestro poder. Si, efectivamente, por la moral, las fuerzas de
los apetitos van dirigidas por sus cauces regulares segin las debidas fun-
ciones, de modo que resulte de ello un concierto acordado, sin disonancias

- perturbadoras, v, si, por la dialéctica, se mueve la razén avanzando hacia
su propio orden y medida, tocados por el arrebato de las Musas, henchi-

remos nuestros oidos con la armonia celeste. Entonces el corifeo de las
Musas, Baco, reveldindonos a nosotros filosofantes, en sus misterios, es de-
cit, en los signos de la naturaleza visible, lo invisible de Dios, nos embria-
gara con la abundancia de la casa de Dios, en toda la cual si somos, como

~ Moisés fieles, haciendo su entrada la Teologia, nos enardecera con un do-
- ble impetu: por un lado encumbrados a aquel elevadisimo mirador, mi-

diendo desde alli con la eternidad indivisible lo que es, lo que serd y lo que
fue, y contemplando la Primera Hermosura, seremos amadores alados de
ella como apolineos vates, y por otro, pulsados como por un plectro por el
amor inefable, convertidos en encendidos Serafines, fuera de nosotros,
henchidos de Divinidad, no seremos ya nosotros mismos, seremos Aquel
mismo que nos hizo.

Si alguien se pone a escudrinar los sagrados nombres de Apolo, sus ocul-
tos y misteriosos sentidos, verd que aquel dios, tanto representa a un fildsofo
como a un poeta. Y, pues, ya Ammonio lo traté y concluy6 suficientemente,
1o hay por qué lo lleve yo ahora por otros caminos. Pero evocad, Padres, los
tres preceptos délficos imprescindibles para aquellos que han de penetrar en
el sacrosanto y augustisimo Templo, no ya del figurado, sino del verdadero
Apolo, de Aquel que ilumina a toda alma que viene a éste mundo; veréis que
No otra cosa nos inculcan sino que tomemos a pechos, con todas nuestras
fuerzas, esta filosoffa tripartita, en torno a la cual gira nuestra presente disputa.



94 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II1

Porque aquello de, undév dyov, es decir, «nada en demasia», viene a dar
norma y regla a todas las virtudes con el criterio del justo medio, del que se
ocupa la moral. Y aquel yv@th oeautdv, es decir, «condeete a ti mismo», nos
incita y estimula al conocimiento de toda la naturaleza, cuyo broche y como
resumen es la naturaleza del hombre; pues quien se conoce, conoce todo en
si, como escribieron ya, primero Zoroastro, y luego Platén en el Alcibiades.
Finalmente, iluminados por este conocimiento mediante la filosoffa natural,
muy cerca ya de Dios, pronunciando el €, es decir, «eres», con invocacion te-
olégica, nombraremos, tan familiar como felizmente, al verdadero Apolo.

Preguntemos también al sapientisimo Pitdgoras,' sabio, ante todo,
porque nunca se considerd digno del nombre de sabio. Nos ordenara pri-
mero que no nos sentemos sobre el celemin, es decir, que no perdamos por
desidia, ni aflojando por vagancia, la parte racional con la que el alma todo
lo mide, lo juzga y lo escudrifia, sino que con el ejercicio y regla dialéctica,
asiduamente la dirijamos y excitemos. Y luego nos pondri en guardia con-
tra dos cosas; una, mear contra el Sol, y otra, cortarnos las ufias durante el
sacrificio. Sélo cuando, por la moral, hayamos expulsado fuera las apeten-
cias ltibricas de los desbordados deleites y hayamos cercenado los rebor-
des, como afilados salientes, de la ira y las ptias del alma, entonces, y sdlo
entonces, entremos a tomar parte en los ritos sagrados, a saber, en los mis-
terios antes mencionados de Baco, cuyo padre y guia con razén se dice ser
el Sol; entonces sera nuestro vacar a la contemplacién. Lo dltimo, nos man-
dar4 que echemos comida al gallo, con lo que quiere decir que alimente-
mos la parte divina de nuestra alma con el conocimiento de las cosas divi-
nas como con manjar sélido y ambrosia celeste. Este es el gallo a cuya vista
el leén, es decir, toda potestad terrena, tiembla y reverencia; éste es aquel
gallo al que leemos en Job haberle sido dada inteligencia (Jb 38,36); al
canto de este gallo el hombre descarriado vuelve en si. Este gallo, al albo-
rear el creptsculo matutino, cuando cantamos a Dios con los luceros de la
mafiana, viene cada dia a sumarse al concierto. Este gallo Sécrates, ya a
punto de muerte y en la espera de unirse la divinidad de su alma a la divi-
nidad del gran mundo, dice deberlo a Esculapio, como a médico de las al-
mas, aun fuera ya de toda contingencia de enfermedad.

Resefiamos también los testimonios de los caldeos; veremos (si les da-
mos fe) que esté abierta a los mortales, por las mismas artes, la via a la feli-
cidad. Escriben los exégetas caldeos haber afirmado Zoroastro que el alma

11. Véase vol. I, pags. 129-130.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 95

era alada, y que, desprendiéndose las alas, cayé precipitada en el cuerpo;
pero, volviendo aquéllas a crecerle, remonté el vuelo hacia los dioses; pre-
guntindole los discipulos por qué via conseguirian ellos unos animos vo-
ladores con alas bien plumadas: «regad, dijo, las alas con las aguas de la
vida». De nuevo, insistiendo ellos, de dénde obtendrian tales aguas, por
via de pardbola (como era su estilo) les respondié: «Con cuatro rios es ba-
fiado y regado el paraiso de Dios; de allf sacaréis para vosotros aguas salu-
dables, el que viene del Septentrién se llama Pischén, que quiere decir lo
recto; el que viene del Poniente, Dichén, que significa expiacién; el que
viene del Oriente Chiddekel, que suena a luz, y el que viene del Sur, Pe-
rath, que puede traducirse por piedad». Fijaos, Padres, mirad atentamente
lo que significan estas ensefianzas de Zoroastro; con seguridad no otra cosa
sino que, por la ciencia moral, como con bafios recios del Septentrién, ex-
piemos las impurezas de nuestros ojos; por la dialéctica, como con una re-
gla boreal, untemos su pupila para lo recto. Entonces por la consideracién
de la filosoffa natural, vayamos acostumbrandonos a aguantar la luz, atn
tenue, de la verdad, como los primeros destellos del sol en su nacimiento,
hasta que, por fin, por la devocién teoldgica y culto santo de Dios, sosten-
gamos esforzadamente, cual dguilas de altura, el fortisimo resplandor del
Sol en su cenit meridial. Estos pueden ser aquellos saberes matinales, me-
ridianos y vespertinos, cantados, primero, por David (Sal 55,18) y explica-

* dos mas ampliamente por Agustin. Esta es aquella luz de fuego de medio-

dia que hiere en la cara e inflama a los Serafines y que igualmente ilumina
a los Querubines. Esta es la regién hacia la cual dirigia siempre sus pasos
el viejo patriarca Abraham, Este aquel lugar donde, segtin la opinién de los

. cabalistas y de los moros, no hay lugar para los espiritus inmundos. Y si de

los muy secretos misterios es licito sacar algo a la luz ptblica siquiera sea
‘b.ajo velo de enigma, puesto que la repentina caida del cielo hirié de vér-
tigo la cabeza de nuestro hombre y, segiin Jeremias, colandose la muerte
por las ventanas (Jr 9,10), dafié el higado y el corazén, invoquemos a Ra-
fael, el médico celestial, que nos curara con los saludables farmacos de la
moral y de la dialéctica. Ya de nuevo restablecidos a buena salud, vendra
a morar con nosotros Gabriel, la fuerza de Dios, quien, llevandonos a tra-

- V& de los milagros del orden natural, mostrandonos por doquier la virtud

¥ el poder de Dios, finalmente nos entregara al sumo sacerdote, Miguel, el

- Cual, alos que dimos buena cuenta de nosotros, sirviendo bajo las bande-

.

tas de la filosoffa, nos marcard, como con corona de piedras preciosas, con
el sacerdocio de la teologia.



96 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, TII

DE «HEPTAPLUS»

[Segundo proemio] Las cosas que estan en el mundo inferior estan en
los superiores, pero con caricter mejorado; las que se encuentran en los su-
periores se ven también en el dltimo, pero degeneradas y adulteradas, por
decirlo asi. El calor es entre nosotros una cualidad elemental; en el cielo es
virtud calorifica; en las mentes angélicas es idea de calor. Lo diré mas abier-
tamente: entre nosotros existe el fuego, que es un elemento; en el cielo, el
fuego es Sol; en la regién ultramundana el fuego es entendimiento serafico.
Pero considera la diferencia: el elemental quema, el celeste vivifica, el hi-
peruranio ama. Aqui abajo existe el agua; existe el agua de los cielos, que
mueve y domina esta otra, y es la Luna, vestibulo de los cielos; y existen las
aguas hiperuranias, las mentes querabicas. Pero mira la disparidad de con-
dicién en la misma naturaleza: el humor elemental sofoca el calor vital, el
celeste lo nutre, el supraceleste entiende. En el primer mundo, Dios, Uni-
dad primera, preside nueve 6rdenes de dngeles, asi como otras tantas esfe-
ras, e inmovil las mueve todas a si. En el mundo intermedio, o celeste, el em-
pireo manda, como un general a un ejército, a nueve esferas celestes, que
rotan con movimiento incesante, mientras él esta inmévil representando a
Dios. En el mundo elemental, tras la materia prima que es su fundamento,
hay nueve esferas de formas corruptibles. Tres son de cuerpos privados de
vida, elementales y mixtos e intermedios entre ellos, que son mixtos pero
imperfectos, como las impresiones que se tienen en la sublimidad; tres son
de naturaleza vegetal, que se dividen en tres géneros, hierbas, arbustos y ar-
boles; tres son de alma sensible, que es, o imperfecta como en los zodfitos,
o perfecta, pero en los confines de la fantasia irracional, o bien, lo que es la
suma perfeccién en los brutos, capaz también de humano amaestramiento,
lo cual esté casi a medio camino entre el hombre y el bruto, lo mismo que el
zodfito estd a medio camino entre el bruto y la planta. Pero ya hemos dicho
mds de lo preciso; ahadiremos esto: que la mutua implicacién de los mun-
dos estd indicada también por los libros sagrados. En efecto, estd escrito
en los Salmos: «Aquel que crea los cielos con entendimiento» (Sal 136,5),
y alli los 4ngeles de Dios son llamados espiritus, y sus ministros, llama de
fuego abrasador (Sal 104,4); por eso se atribuyen a menudo a las cosas di-
vinas denominaciones celestes, o también terrestres, cuando se representan
como estrellas, como ruedas, como animales (Ez 10,9 y sigs.), o mediante
los elementos; por eso también a las cosas terrenas se les atribuyen nom-
bres celestes, sin duda porque, estrechados por los vinculos de la concor-
dia, estos tres mundos con liberalidad se intercambian, tanto las naturale-

—

ool

g
"

=

e %

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 97

zas, como los nombres. De tal principio se deriva, aunque alguno todavia
no lo advierta, la disciplina de la alegoria. Los padres antiguos no pudie-
ron representar con propiedad las cosas singulares con las diversas seme-
janzas de otra manera que enterdndose de las ocultas amistades y parente-
las de toda la naturaleza; de otro modo no habria habido razén alguna para
representar una cosa con una imagen, en vez de con otra. Conociendo, en
cambio, el todo, y animados por aquel Espiritu que, no sélo conoce, sino
que ha creado el Todo, representaban perfectamente las naturalezas de un
mundo a través de las que sabian correspondientes en los demas mundos.
Por eso, quienes quieren entender sus figuras y sentidos alegéricos tienen
necesidad de la misma sabiduria, a menos que sean asistidos también ellos
por aquel mismo Espiritu. Ademds de los tres mundos de los que se ha ha-
blado, hay también un cuarto, en el cual se encuentran todas las cosas que
estan en los otros, y es el hombre, que precisamente por eso, como dicen
los doctores catélicos, es designado en el Evangelio con la expresién «toda
criatura» (Mc 16,15); a los hombres, no a los brutos ni a los angeles, sino
a toda criatura es preciso predicar el Evangelio, como Cristo mandé hacer.
Y es una afirmacién comun en las escuelas que el hombre es un mundo mi-
nimo en el cual se ve el cuerpo, constituido por los diversos elementos, el
espiritu celeste, el alma vegetal de las plantas, el sentido de los brutos, la ra-

- z6n, la mente angélica y la semejanza de Dios. Si admitimos, pues, estos cua-

tro mundos, es de creer que Moisés, al hablar del mundo haya disertado su-
ficientemente sobre todos ellos... Moisés, émulo de la naturaleza, debié
hacer de manera que en ningtn lugar tratara de uno de ellos sin tratar si-
multdnea e igualmente de todos con las mismas palabras y en el mismo con-
texto.” De ahi nace una cuddruple interpretacién de todo el texto mosaico.

12. Un ejemplo de la riqueza hermenéutica del método cabalistico utilizado por Pico
lo brinda su examen de la primera palabra del Génesis: bere’shith. Con el método llamado
#notarigon, el cual supone que cada letra de una palabra es la inicial de otra palabra, se ob-
tiene de bere’shith: bere’shith rabi Elohim sheyegebelo Isti’e] Torah: «Al principio Dios-
los-dioses vio que Israel aceptarfa la Torah»; ademas, de las primeras tres letras se pueden
extraer: ben (Hijo), ruah (Espiritu), b (Padre), y se puede afiadir la consideracién de que
el texto sagrado comienza con una »th (inicial de berakhah, «<bendicién») y no con un glef
(inicial de arar, «imprecacién»). Ademés, con estas mismas letras se pueden formar varios
anagramas, de manera que Pico llega a leer en la palabra bere’shith: «Pater in filio (aut per
filium) principium et finem (sive quietum) creavit caput, ignem, et fundamentum magnis
%lorninis foedere bonox; «A través del Hijo creé el Padre la Cabeza que es principio y fin,
Ignea vida y fundamento del hombre supremo, con justo pacto», frase que constituye un
compendio de toda la Qabbalah. Por esta via se adentré aiin més profundamente Salomon



98 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

DE «CARTA A GIANFRANCESCO, SU SOBRINO,
EN TORNO A LA VERDADERA SALUD»

[folios 341-343] Ciertamente, si la felicidad terrena se nos ofreciese es-
tando nosotros ociosos, alguno que despreciase el esfuerzo podria preferir
servir al mundo més bien que a Dios. Pero si en el camino del pecado no
se padecen menos fatigas que en el de Dios, sino, al contrario, bastantes
mas —de ahi también el grito de los condenados: «Estamos cansados de
andar por el camino de la iniquidad» (Sb 5,7)— no puede ser sino signo
de extrema demencia preferir, al trabajo que lleva a la merced, el que lleva
al suplicio. Y dejo a un lado la paz, la felicidad del alma al no tener re-
mordimientos, al no empalidecer por culpa alguna, lo cual es, de todos los
placeres que se pueden poseer o escoger en la vida, el mayor con mucho.
¢Qué hay, en efecto, de deseable en las voluptuosidades del mundo, cuya
busqueda fatiga, cuya posesion infatua, que atormentan cuando se pier-
den? ¢Dudas, acaso, hijo mio, de que las almas de los malvados sean pe-
rennemente afligidas? Es palabra de Dios, que no puede engafiar ni ser en-
gafiado: «El corazén del impfo es como un mar agitado que no puede tener
paz» (Is 57,20), nada hay de seguro, de calmo, para ellos; todo infunde
miedo, desazén, muerte. ¢Y nosotros los envidiamos y habrfamos de emu-
larlos? Olvidando nuestra dignidad, olvidando la patria y al Padre celeste,
¢nos haremos espontineamente sus esclavos, nosotros que nacimos libres,
viviendo miseramente con ellos, muriendo atin mas miseramente, y sere-
mos misérrimos finalmente, afligidos por los fuegos eternos? Oh ciegas
mentes de los hombres, ciegos pechos, ¢quién no ve, mis claro que la luz,
que estas cosas son més verdaderas que la verdad misma? Sin embargo, no
hacemos lo que sabemos que se debe hacer y, en vano deseosos de arran-
car la planta, seguimos no obstante pegados al fango. Se te pondran de-
lante, créeme, hijo mio, sobre todo en los lugares que frecuentas, continuos
e innumerables obstaculos para apartarte de tu propdsito de vivir bien y
felizmente, y si no te guardas te arrastrarn al baratro. Mas, entre todas las

Meir Ben Moses, un cabalista convertido al cristianismo en 1665, el cual obtuvo de be-
re'shith: «Hijo, Espiritu, Padre, su Trinidad es perfecta Unidad», «Adoraréis a mi primo-
génito, mi primero, cuyo nombre es Jestis», «Cuando venga el Maestro cuyo nombre es Je-
stis adoraréis», «Escogeré a una Virgen digna de procrear a Jests, y la llamaréis
Bienaventuradax, «Me esconderé en un pan (cocido sobre) carbones, para que comadis a Je-
stis, mi Cuerpox (véase S. L. Macgregor Mathers, The Kabbalab Unveiled, Londres, 1962,

pégs. 8-13).

e

k!
M‘

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 99

cosas, peste letal es permanecer dia y noche con aquellos cuya vida no sélo
es en todos los aspectos lisonja de pecado, sino que, toda ocupada en aba-
tir la virtud bajo el diablo emperador, bajo estandartes de muerte, milita a
sueldo de la gehena contra el cielo, contra el Sefior y contra su Cri;to. Pero
ta grita con el Profeta: «jRompamos sus coyundas, sacuddmonos su
y}Jgo! » (Sal 2,3). Estos son, en efecto, aquellos que Dios abandoné a las pa-
siones ignominiosas, al sentir réprobo, para que hagan lo que no conviene

l!ens)s' de toda iniquidad, llenos de envidia, homicidios, disputas, dolo, ma-]
h/gr'ndad,. calumnia, enemigos de Dios, injuriosos, soberbios, hinchados de
si, ingeniosos para el mal, insipientes, descompuestos, sin afectos, sin fe

sin misericordia. Aun viendo cada dia la justicia de Dios, tales hombres sin>
embargo, no la comprenden. Y puesto que no sélo son dignos de mu’erte
los que hacen ciertas cosas, sino también cuantos consienten con quien las
hf:lce, td, pues, hijo mfo, no complazcas a aquellos a quienes desagrada la
virtud, sino ten siempre ante los ojos la ensefianza del Apéstol: «Es preciso
agradar a Dios antes que a los hombres» (1 Ts 2,4), y aquella otra: «Si com-
plazco“a los hombres no soy ya siervo de Dios» (Ga 1,10). Célmete una
santa ambicion; desdefia tener por maestros de vida a quienes ms bien
tendrian necesidad de que fueras td su preceptor.

LA TEORIA DEL SEPTENARIO MISTICO

La teoria del septenario mistico fue desarrollada en el Renacimiento
tardio por el discipulo de Giulio Camillo Delminio, Alessandro Farra, en
:S’ettenarz'o dell'bumana riduttione (1571) y en Hebdomades (1589), p,ero
lc'onogréficamente alcanza su mejor expresién con estas miniaturas del c6-
dice estense De sphaera (reproducidas en color por vez primera por Sergio
Samek Ludovici, en Milan, Martello, 1958).

' El hecho de que las figuras de los planetas vayan acompafiadas por los
signos zodiacales correspondientes indica (como se desprende de las obras
a!quimicas de Mylius) que son tomados en su aspecto vivo y eficaz, es de-
cir, alimentados por el Sol, que es su corazén. Para la Qabbalah, el Sol es
Tif’eret, pues los siete planetas corresponden a las emanaciones divinas, de
la tercera a la novena. ,

.\En cuanto a las relaciones entre los planetas, el tratado La nouvelle lu-
miere chimique (citado por Fulcanelli en Le mystére des cathédrales, Paris
1?57, pag. 98) las expone asi: «Mira el cielo y las esferas de los planetas’
mira que Saturno es el mis alto, y que le sigue Jupiter, y después Marte, ei



100 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Sol, Venus, Mercurio y finalmente la Luna. Considera ahora que las virtu-
des de los planetas no suben, sino que descienden; la experiencia misma
nos advierte que Marte se convierte ficilmente en Venus, y no Venus en
Marte, estando aquélla una esfera mas abajo. Asf Jupiter se transmuta fa-
cilmente en Mercurio; aquél es el segundo después del firmamento, éste es
segundo bajo la tierra; Saturno es el més alto y la Luna la més baja; el Sol
se mezcla con todos, pero no es nunca mejorado por los inferiores. Ahora
bien, notarés que existe una gran correspondencia entre Saturno y la Luna,
en medio de los cuales estd el Sol, lo mismo que entre Mercurio y Japiter,
Marte y Venus, todos los cuales tienen el Sol en el medio».

Saturno es el principio de lo que enfria y seca un poco; Japiter, de lo
que acalora y humedece; Marte, de lo que seca y quema; el Sol, de lo que
calienta y humedece un poco; Venus, de lo que humedece y calienta un
poco; Mercurio, de lo que alternativamente humedece o acalora; la Luna
humedece y calienta un poco. Siguen, por este orden: Saturno con bastén
en Ty hoz, preside prisiones, rifias y azares junto con Acuario y Capricor-
nio; Japiter, con dardos y cetro, preside los intercambios, junto con Piscis
y Sagitario; Matte, con el estandarte y la espada, preside la guerra junto
con Escorpio y Aries; el Sol, con libro y cetro, preside los juegos de des-
treza junto con Leo; Venus, con una flor y un espejo, preside musicas y ga-
lanteos junto con Libra y Tauro; Mercurio, con bolsa y caduceo, preside
los viajes y las siegas junto con Géminis y Virgo; la Luna, con cuerno y an-
torcha, apoyada sobre dos ruedas como la Fortuna, preside la navegacion
junto con Cancer.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA

Saturno



E, I oS
LOS MIS 0OS DE OCCIDEN P

Marte



OS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA

MISTIC

LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

104

Venus

]

So




106

LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, TIT

Mercurio

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA

Luna




108 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111
GIULIO CAMILLO DELMINIO

Nacié quizds en Portogruaro en torno a 1485. Fue considerado un
«gran milagro nuevow, y fue protegido por el marqués del Vasto en Milén
y por Francisco I rey de Francia. Muri6 en Milan el 15 de mayo de 1544.
Sus obras fueron impresas en Venecia en 1552. No realizé nunca el pro-
yecto de una obra global sobre el Teatro del Mundo, un anfiteatro donde
en cada casilla hubiese una idea, de manera que alli se agotaran todas las
combinaciones posibles de relaciones. En 1550 se publicé en Florencia
La idea del Teatro dictada a Muzio, en la cual se conservan las grandes li-
neas de la obra concebida. Se puede ver una tentativa de hacer realidad ese
teatro suyo en el Bosque de Estatuas del feudo de los Orsini en Bomarzo.

Convendr4 aludir a la estructura del sistema de Delminio, a fin de acla-
rar las paginas que siguen.

El Teatro del Mundo esta dividido en siete gradas, y cada una de ellas
se abre en siete puertas. En la segunda grada, las puertas tienen pinturas
que representan el banquete que celebré Océano invitando a todos los dio-
ses, simbolo homérico de la materia prima o Proteo, de la cual extrajo Dios
el mundo. Serd el lugar donde se meditara sobre la distribucién pitagérica
de los seis conceptos fundamentales:

Sol Luz Lumbrera
Dios Padre Dios Hijo Mente angélica
Mundo inteligible
Esplendor Calor Generacién
Alma del mundo Espiritu del mundo
Caos Aliento del alma

Que son reducibles a tres:

Sol Luz Lumbrera Esplendor  Calor  Generacion
Artifice Ejemplar VAN
Dios Verbo Materia prima

Océano se debe interpretar como agua de sabiduria anterior a la mate-
ria prima, y que congrega precisamente a ésta en sus ideas.

Tercera grada es la gruta de fraca, o aguas supracelestes divididas por
las cosas mixtas, compuestas de varios elementos. Las grutas correspon-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 109

dientes a los siete planetas tienen una serie de figuras alegéricas pertinen-
tes. A la gruta lunar pertenecen: Dafne, emblema de las cosas boscosas;
Diana, que como luna preside la vegetacién; Mercurio, incapaz de hacerle
a Diana una vestidura que se le acomode, que es signo de la mutacion per-
petua de la Luna, los Establos de Augias, porque ninguna sordidez pro-
viene de otro lugar que de la humedad corrompida. A la gruta marciana
pertenecen: Vulcano, es decir, el fuego que conviene como caliente y seco
a Marte, siendo el Sol caliente y himedo; una muchacha con los cabellos
levantados al cielo, simbolo del arbor inversa, cuyos cabellos, segtin un uso
metaférico testimoniado en Origenes y san Jerénimo, representan el alma:
dos serpientes en lucha, puesto que en la Gevurah (a la cual corresponde
Marte) preside Zamel, o veneno de Dios, el cual tiene, segtin los cabalistas,
figura de dragdn; Marte estd a caballo de un dragén.

La cuarta grada se llama de las gorgonas, representantes del hombre,
el cual tiene tres almas; pero, lo mismo que ellas tenian entre las tres un ojo
solo, asi el hombre tiene el rayo divino fuera, y no dentro de si. Las gor-
gonas de la Luna tienen entre los emblemas la taza de Baco, situada entre
Céncer y Leo, es decir, entre el olvido y la ignorancia; las gorgonas de Ve-
nus tienen a Euridice punzada en el talén, que es simbolo de la voluntad o
nefes, existiendo correspondencia fisiol6gica oculta entre talén y lomos, de
ahi el mandato de Jests: «Tened cefildos vuestros lomos», y el significado
oculto del lavatorio de los pies a los apdstoles; a las gorgonas marcianas co-
rresponde una muchacha con pie descalzo y vestidura descefiida, o bien la
deliberacién nacida de repente a diferencia de la madurada con el consejo,
imagen justa de Dido, que, resuelta al suicidio, se presenta asi segin Vir-
gilio; las gorgonas saturnales estdn adornadas con Hércules que levanta a
Anteo, el espiritu «volando al cielo con el terreno somax.

La quinta grada es Pasifae, o alma 4vida del cuerpo, o toro; la sexta, los
talares que Mercurio se pone para ejecutar las voluntades de los dioses,
como simbolo de toda operacién material; la séptima grada es llamada
Prometeo, emblema de las artes nobles y de las viles.

DE «LLA IDEA DEL TEATRO»

Primera grada

Salomoén en el capitulo nono de Proverbios dice que la sabiduria se ha
edificado una casa, que la ha fundado sobre siete columnas. Estas colum-



110 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

nas que significan estabilisima eternidad hemos de entender que son las
siete sephiroth del mundo supraceleste, que son las siete medidas de la f4-
brica del celeste y el inferior, en las cuales estan comprendidas las Ideas
de todas las cosas pertenecientes al celeste y el inferior. Por lo cual fuera de
este nimero no podemos imaginar cosa alguna. Este septenario es niimero
perfecto, pues contiene uno y otro sexo, por estar hecho de par e impar; por
eso, queriendo decir Virgilio perfectamente dichosos, dijo «terque quater-
que». Y Mercurio Trismegisto en el Pozmandres, hablando de la creacién
del mundo, se induce a sf mismo a preguntar: «Elementa naturae unde ma-
narunt?». Y Poimandres responde: «Ex voluntate Dei, quae verbum com-
plexa pulchrumque intuita mundum, ad eius exemplar reliqua sui ipsius
elementis, vitalibusque seminibus exornavit. Mens autem Deus utriusque
sexus foecunditate plenissimus vita, et lux cum verbo suo mentem alteram
opificem peperit, qui quidem Deus ignis, atque spiritus septem deinceps
fabricavit gubernatores, qui circulis mundum sensibilem complectunturs.
Y, en verdad, el hecho de que la divinidad haya desplegado estas siete me-
didas signo es de que en el [a]bismo de su divinidad estan también impli-
citamente contenidas, porque nemo dat quod non habet.

Estas columnas Isaias las llama féminas, cuando dice: «Septem mulie-
res apprehenderunt sibi virum unum» (Is 4,1). Y las llama féminas, que
quiere decir pasivas, es decir, producidas. Pero si, como dice Pablo: «Por-
tat omnia verbo virtutis suae» (Hb 1,3); y en otro lugar: «Unum in omni-
bus, et omnia in uno»; y a los colosenses: «Est imago Dei invisibilis, primo-
genitus omnis creaturae, quoniam in ipso condita sunt universa in coelis et
in terra, visibilia et invisibilia, sive throni, sive dominationes, sive principa-
tus, sive potestates, omnia per ipsum et in ipso creata sunt» (Col 1,15-16),
se sigue que no podemos encontrar mansién mas capaz que la de Dios.
Ahora bien, si los antiguos oradores, queriendo colocar cada dia las partes
de los discursos que tenian que pronunciar, las confiaban a lugares cadu-
cos, como cosas caducas, razén es que, queriendo nosotros encomendar
eternamente los eternos de todas las cosas, puedan ser revestidos de dis-
curso, que encontramos en sus lugares eternos. Nuestro alto afan, pues, ha
sido encontrar orden en estas siete medidas, capaz, suficiente, distinto, y
que tenga siempre el sentido despierto y la memoria herida. Pero conside-
rando que, si quisiéramos poner a otros ante estas medidas altisimas, y tan
lejanas de nuestra cognicién, que solamente por los profetas han sido atn
ocultamente tocadas, esto seria poner la mano en cosa demasiado dificul-
tosa. Por tanto, en lugar de ésas tomaremos los siete planetas, cuyas natu-
ralezas ademads de vulgares son bastante bien conocidas; pero los usaremos

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 111

de tal manera, que no nos los propongamos como limites fuera de los cua-
les no debamos salir, sino como aquellos que en la mente de los sabios re-
presentan siempre las siete medidas supracelestes. Es muy razonable que,
asi como hablando de las cosas inferiores, su naturaleza nos representa los
siete planetas, seglin que ésta se encuentra sometida a aquél y ésa a aquél
otro, asf también al hablar de los planetas nos vuelven a la mente aquellos
principios de los que ellos recibieron su virtud.

Esta alta e incomparable colocacién no sélo nos sirve para conservar
las cosas, palabras y artes que se nos han confiado, de manera que, ante
cada necesidad nuestra, informados, antes las podremos encontrar libre-
mente, sino que nos da ademds la verdadera sapiencia en las fuentes de
aquélla, al llegar nosotros a la cognicién de las cosas desde las causas, y no
desde los efectos. Lo cual mds claramente lo expresaremos con un ejem-
plo. Si estuviésemos en un gran bosque y tuviésemos deseo de verlo todo
bien, no podriamos satisfacer nuestro deseo permaneciendo en él, porque
al volver la vista en torno, desde donde nos encontraramos no podriamos
ver de.él sino una minima parte, ya que las plantas circunvecinas nos im-
pedirian ver las lejanas; pero si junto a él hubiese una subida que circun-
dando un cerro alto condujese hasta su cima, en saliendo del bosque por
la subida comenzariamos a ver en gran parte la forma de éste, y después,
una vez que hubiéramos ascendido el cerro, podriamos conocerlo todo en-
tero. El bosque es este nuestro mundo inferior, la subida son los Cielos, y
el cerro, el mundo supraceleste. Si se quieren entender bien estas cosas in-
feriores, es necesario ascender a las superiores; mirando de lo alto hacia
abajo podremos tener mis cierta cognicién de aquéllas. Al parecer, los an-
tiguos escritores gentiles no estuvieron del todo ayunos de este modo de
entender las cosas; Massimo Tirio aduce como ejemplo a Homero, quien
hace que Ulises, subido a un alto, considere las costumbres de los habi-
tantes. Aristoteles dejé escrito que, si estuviésemos sobre los cielos, podria-
mos conocer los eclipses del Sol y de la Luna por sus causas, sin tener que
ascender a ellos desde los efectos. Y Cicerén, en el suefio del joven Esci-
pién, hace que el abuelo de éste muestre a su nieto desde el cielo las cosas
terrenas. Pero Cicerdn y Aristételes, como quienes no miraban mds alld, en
los cielos se detuvieron. Pero nosotros, a los que Dios ha dado la luz de su
gracia, no debemos contentarnos con detenernos en los cielos, antes bien
debemos elevarnos con el pensamiento a esa altura de la cual descendieron
Nuestras almas, y adonde han de regresar, pues éste es el verdadero camino
del conocer y el entender. Al cual, por tanto, no debemos pensar, presun-
tuosos, que hemos de poder llegar por nuestra virtud, pues de este modo



112 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

nos dirfa Dios lo que le respondi6 a Moisés en su presunci6n: «Posteriora
mea videbis, faciem autem meam no videbis» (Ex 33,23). Esto es: veras los
efectos de las cosas, pero no sus causas. Mas bien debemos rogar a su di-
vina Majestad que nos haga dignos de esa gracia, gracia que, cuando le
plugo, dio después al mismo Moisés, mostrandole sus muchas maravillas;
eso serd cuando nosotros lleguemos a ser tales que, anonadados, y no pre-
sumiendo nada de nosotros mismos, podamos decir con el Apédstol: «lam
non vivo ego, sed vivit in me Christus» (Ga 2,20).

Ahora bien, siendo nuestro proceder tan razonable, como hemos de-
mostrado —conocer desde lo alto las cosas bajas, y tomar en nuestra fa-
brica el nimero septenario a imitacién de la celeste, para llegar al primer
orden—, digo que no lo encuentro ni mis perfecto, ni mas divino, que
para otro septenario aplicado a cada una de las mencionadas columnas, o
a cada uno de los mencionados planetas, como queramos decitlo. Dicen,
pues, los secretisimos te6logos, que son los cabalistas, que Moisés paso
siete veces por las siete sephiroth sin poder jamds pasar la Bind. Y dicen
que ése es el limite al cual puede ser levantado el entendimiento humano.
Y aun cuando Moisés, llegado a dicha Bin4, tuviese enfrente la cara de la
corona superior y la de la Hokma —por eso esté escrito «loquebatur facie
ad faciem» (Ex 33,11)—, en realidad Dios no le hablé sino por el dngel
(como se lee en los Hechos de los Apéstoles), y esto sucedié porque:
«Nemo novit filium, nisi pater, neque patrem quis novit nisi filius, et cui
voluerit filius revelare» (Mt 11,27). Y habiendo Moisés llegado a la Bina,
en la cual hay un oficio de angel llamado Mitrathon, es decir princeps fa-
cierum, con éste mantuvo sus razonamientos. Pues habiendo él subido
siete veces siete, que son cuarenta y nueve, nimero de la remisién, también
Jesucristo quiso que ascendiésemos a ese nimero haciendo oracién al Pa-
dre, ya que la oracién que llamamos dominical consta, segin el texto he-
breo escrito por Mateo, de cuarenta y nueve palabras.

Imitando nosotros la sombra de estas subidas, hemos dado a cada pla-
neta siete puertas, o gradas, o distinciones, como queramos llamarlas.

Pero para dar orden al orden (por decirlo asi) con tal facilidad, que con-
virtamos a los estudiosos en espectadores, pongamosles delante las siete me-
didas mencionadas, sostenidas por las medidas de los siete planetas, a modo
de especticulo, o si queremos decirlo asi, 2 modo de teatro dividido por
siete subidas. Y porque los antiguos teatros estaban de tal modo ordenados,
que sobre las gradas mis cercanas al especticulo se sentaban los més hono-
rables, después se sentaban ordenadamente en las gradas ascendentes los
que eran de menor dignidad, de tal manera que en las gradas mis altas se

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 113

sentaban los artesanos; de ese modo, las gradas més cercanas eran asigna-
das a los mas nobles, tanto por la cercania del especticulo, como también
para que no fueran ofendidos por el aliento de los artesanos. Nosotros, si-
guiendo el orden de la creacién del mundo, haremos sentar en las primeras
gradas las cosas mis simples, o mds dignas, o que podemos imaginar que
fueron, por disposicion divina, antes que las demds cosas creadas. Después
colocaremos de grada en grada las que siguen luego, de tal manera que en
la séptima, es decir, en la dltima grada superior, se sentaran todas las artes
y facultades que caen bajo preceptos, no por razén de su vileza, sino en ra-
z6n del tiempo, ya que éstas han sido encontradas, como ltimas, por los
hombres. En la primera grada, pues, se veran siete puertas desemejantes,
porque cada planeta estard pintado en figura humana sobre la puerta de la
columna a él destinada, salvo en el caso de la columna del Sol, ya que,
siendo ése el lugar més noble de todo el teatro, queremos que Apolo, que
por su razdn deberia ser pintado en la misma grada que los demis, ceda su
puesto al banquete de la latitud de los entes, que es imagen de la divinidad.
Por tanto, bajo la puerta de cada planeta seran conservadas todas las cosas
pertenecientes, tanto a la medida de su correspondiente supraceleste, como
a aquellas que pertenecen a ese planeta, y a las invenciones de los poetas en
torno a él, como diremos ahora particularmente de cada uno.

Bajo la puerta de la Luna se tratara de su mundo supraceleste Marcut
y Gabriel.

Del celeste, la Luna, su opacidad, grandeza y distancia. En las fibulas,
Diana, sus insignias y el nimero de las Dianas.

Bajo la puerta de Mercurio, en su mundo supraceleste, Iesod y Miguel.

En el celeste, su planeta.

En las fibulas, Mercurio mensajero de los dioses, y sus utensilios.

Bajo la puerta de Venus, en el supraceleste Hod, Nizak, Honiel.

En el celeste, Venus planeta.

En las fibulas, Venus diosa, Cupido, sus utensilios, el niimero de las
Venus y de los Cupidos.

Bajo la cuarta puerta de la primera grada, la del Sol, sobre la cual en-
contraremos (como se ha dicho) no a Apolo, ni el Sol, sino un banquete
del cual hablaremos al tratar de la segunda grada. Bajo la cuarta puerta,
pues, encontraremos primeramente la latitud, o, si queremos decirlo asi, la
abundancia de los entes, hecha a guisa de pirdmide, sobre cuya ctspide
imaginaremos un punto indivisible, que nos habra de significar la divini-
dad, tanto sin relacién, como con relacién. El Padre, el Verbo antes y des-
pués de la encarnacién, y el Espiritu Santo.



114 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, TIT

Alli al lado se verd una imagen de Pan, porque éste con la cabeza signi-
fica lo supraceleste con los cuernos de oro, que miran hacia arriba, con la
barba los influjos celestes, con la piel estrellada el mundo celeste, y con
las patas caprinas el inferior. Bajo esta figura nos seran significados los tres
mundos.

En tercer lugar, bajo la misma puerta se nos presentarin las Parcas sig-
nificadoras del hado, de la causa, del principio de la cosa, del efecto y del
fin. Y esta misma imagen bajo Pasifae significard que el hombre es causa
de alguna cosa.

Y bajo los talares significara causar.

Una cuarta imagen estard también bajo esta puerta. Serd un 4rbol con
una rama de oro, que es aquel del cual escribe Virgilio que sin €l no se
puede ir a ver el reino del infierno. Dicha imagen en este lugar nos signifi-
caré las cosas inteligibles, que no pueden caer bajo el sentido, sino que so-
lamente podemos imaginarlas y entenderlas iluminados por el entendi-
miento agente. Esta misma imagen bajo las Gorgonas significard el
entendimiento agente, del cual hablaremos en su lugar correspondiente.

Bajo la puerta de Marte se tratard en el mundo supraceleste Gabiarah
y Camael.

En el celeste, Marte planeta, y en las fibulas, Marte dios, y sus utensilios.

Bajo la puerta de Jupiter, en el mundo supraceleste, Kafed y Zafkiel.

En el celeste, Saturno planeta.

En las fabulas, Japiter dios y sus ensefias.

Bajo Saturno tendremos, en el supraceleste, Bind y Zatkiel.

En el celeste, Saturno planeta.

En las fabulas, Saturno dios y sus ensefias.

Y con estos temas queda concluida la primera grada del Teatro.

La gruta

El arca de la alianza, no obstante, en su alto misterio significa los tres
mundos que hemos asignado a Pan, porque estaba hecha de tal manera
que un codo y medio era lo que media, tanto de longitud, como de an-
chura. Y dado que cada codo constaba de seis palmos, se sigue que tenia
nueve palmos de larga, por nueve de través, nimero que debfa significar los
nueve cielos, y el décimo estaba representado por la cubierta de oro, que no
se extendia sino sobre la primera y la segunda divisién, mientras que la ter-
cera permanecia descubierta.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 115

Ahora bien ésta descubierta, como la encontramos en los misterios re-
velados, significaba este mundo inferior expuesto a lluvias, vientos, calo-
res, frios y a todas las mutaciones.

La segunda significaba el mundo celeste, y por tal razén contenia un
candelabro dureo con siete lamparillas que significaban los siete planetas;
ademds tenfa una lamparilla aparte con tres brazos a cada lado, que signi-
ficaba al Sol en su superioridad.

Al lado habfa algunos recipientes que significaban la recepcién que ha-
cian los planetas de los influjos supracelestes. Y habia figuras esféricas que
significaban los globos. Hab{a alli ademis flores, en cuya significacién sub-
yace el secreto de todos los secretos que no es licito revelar sino a su de-
bido tiempo, y con la voluntad de Dios. La tercera divisién era llamada
propiciatorio, y estaba asistida por dos querubines. Uno de ellos signifi-
caba la naturaleza divina, y el otro la humana en un mismo Cristo; me-
diante dicho propiciatorio se hacia la remisién de los pecados, con lo que
se significaba que mediante el Cristo venidero se habia de llevar asi a cabo
dicha remisién. Esta tercera divisién significaba lo supraceleste. Y dado
que la parte de en medio se llamaba sancts, esta tercera se llamaba sancti
- sanctorum, asi como también Caelum caeli, o por mejor decir, cael caelo-
rum. Porque los judios no tienen nimero singular para los cielos. De estos
tres mundos hizo mencién Juan cuando dijo: «In mundo erat, et mundus
- per ipsum factus est et mundus eum non cognovits (Jn 1,10); al decir: «In
‘mundo erat», lo entendid del supraceleste, y cuando dijo: «Et mundus eum
. non cognovit», hablé del mundo inferior. Pues, aun cuando por el arca nos
sean significados (como hemos dicho) los tres mundos, no obstante, por
- haber nosotros confiado ya a la guardia de Pan las significaciones de aqué-
llos, queremos que ella cubra el volumen perteneciente al lugar, y a todas
' sus diferencias. Y esto nos parece haberlo ordenado razonablemente, por-
 que, conteniendo el arca los tres mundos, da por consiguiente lugar a to-
 das las cosas, y como el arca para contener todas las cosas merece la con-
servacion del lugar con todas sus diferencias, asi, teniendo que ser asignada
a uno de los siete planetas, a ningtn otro puede convenir mejor que a Sa-
turno, el cual por la amplitud de su circulo comprende todos los demis.
- Esta bajo los talares significara los movimientos que puede hacer el hom-
bre en torno al lugar, como colocar cosas aqui y alld.

Colocamos aqui, por lo que a continuacién se dird, a Proteo atado, a
diferencia del Proteo suelto presente en el banquete lunar. Y aun cuando
esta atadura pueda ser magica y natural pura, aqui, no obstante, nos refe-
timos a la pura natural. He dicho magica, porque la atadura que hace de




116 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Proteo Aristeo por consejo de Cirene, su madre, en Homero y Virgilio es
atadura mégica. «Et qui habet aures audiendi audiat» (Mc 4,9y 23; Lc 8,8
y 14,35), porque pertenece al secreto del cual hemos hablado antes. Pero
la atadura natural, que entendemos bajo esta figura, es tal como diremos.
Fl Espfritu de Cristo es (como hemos dicho ya en el Banguete) aquel que,
descendiendo de supracelestes canales, renueva con su virtud todos los cie-
los, y hace bajar todas las impresiones y todas las virtudes de éstos, y con
ellas se detiene aqui abajo entre animales, hierbas y flores; y si asi no reno-
vase las cosas, todas perecerian. Fista es casualmente aquella ciudad que en
el Apocalipsis vio Juan, santa y descendiendo llena de alegrias. Por eso
canta David el cantico nuevo, al ver tantas cosas renovadas. E Isafas dice:
«Creabo caelum novum, et terram novam» (Is 63,17; 66,22). Y en el Apo-
calipsis est4 también escrito: «Ecce nova facio omnia» (Ap 21,5). Y ésta es
la escala de Jacob, por la cual descienden y ascienden los espiritus, que el
descender es el venir a hacer esta renovacién, y el ascender es el volver del
espiritu para restaurarse con lo superior universal. Pero, queriendo men-
cionar esta renovacién Petrarca, como aquel que no sobrepasaba el mundo
celeste, hizo aquel soneto que comienza:

Cuando el planeta que distingue las horas
a habitar con Tauro se retorna,

donde, diciendo:

cae virtud de los celestes cuernos
que viste al mundo de novel color,”

llega a atribuir a los cielos esta operacién de volver a hacer bello el mundo,
no entendiendo que el alma del mundo llena de vivificante espiritu que es
Cristo, llevada por el Sol debajo de lo céncavo de la Luna con mayor abun-
dancia y fecundidad cuando el Sol comienza a girar sobre nosotros, que
cuando esté mds lejano, llega de improviso a la mixtién que quiere hacer la
naturaleza al querer hacer la produccién de las hierbas, de las flores y de
las demds cosas compuestas. Si él no interviniese como mediador para con-
ciliar las cualidades contrarias, que constituyen el mixto, sus contrarieda-
des no podrian nunca estar juntas bajo la forma de esta o aquella hierba,

13, Francesco Petrarca, Rimas, IX, 1-4.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 117

de esta o aquella flor. Tal es, pues, la templanza del divino espiritu de
Cristo, que acuerda incluso a los discordantes. Y es lo que dice el Profeta:
«Ego caelum et terram impleo» (Jr 23,24), y en otro lugar dice la Escritura:
«Pleni sunt caeli et terra gloria tua» (Is 6,3). Es, pues, este espiritu de
Cristo, y no del alma del mundo (como dicen los platénicos), no solamente
mediador, conciliador, vivificador y sostenedor de estos cuatro discordes
elementos, sino que, movido por su misericordia, es también mediador y
conciliador entre la justicia divina y la fragilidad humana. Que éste es ver-

- daderamente el espiritu que vivifica todas las cosas lo encontramos en el

salmo: «Avertente te faciem tuam turbabuntur, et omnia in pulverem re-
vertentur» (Sal 104,29). Y: «Emitte spiritum tuum et renovabis faciem te-

- rrae» (Sal 104,30). Al llamarlo, pues, «spiritum tuums», demuestra que éste

es espiritu de Dios, y no del alma del mundo. Y Pablo lo llama espiritu vi-
vificante (1 Co 15,45). Al sobrevenir, pues, la materia prima, es decir, Pro-
teo lleno de este espiritu vivificante, a la mixtién de las hierbas, flores y de-
més mixtos, queda naturalmente ligada dentro de los limites de esta flor, o
de aquella hierba, hasta que se vengan a disolver. Aqui es de notar un di-
cho de Mercurio Trismegisto en el Asclepio: «Quicquid de alto descendit
generans est, quod sursum versus emanat nutriens, idest praestans vitam,
hoc est vivificans». Al descender, pues, este espiritu que sobreviene a la
mixtién, que querria hacer la naturaleza mezclandose con los que habrian
sido discordes, los concilia y genera. Y mientras la planta o el animal crece,

" lo nutre y vivifica. Est4, pues, ligado a todo individuado hasta que llegue

el tiempo de la disolucién llamada indignamente muerte.

- Las gorgonas

Pero, siguiendo nuestro propdsito, es de saber que en nosotros hay tres

- almas, todas las cuales, por mis que gozan de este nombre comin de
~«animo», tienen, no obstante, cada una su nombre propio ademds. Pues la

mis baja y cercana, compafiera de nuestro cuerpo, es llamada Nefes, y ésta
es llamada de otro modo por Moisés «anima vivens». Y, dado que en ella
prenden todas nuestras pasiones, la tenemos en comtn con los animales.
De ésta habla Cristo cuando dice: «Tristis est anima mea usque ad mor-
tem» (Mt 26,38; Mc 14,34). Y en otro lugar: «Qui non habuerit odio ani-
mam suam perdet eam». Al no aspirar a dicho vocablo la lengua griega ni
la latina, no se puede poner de manifiesto en las traducciones su significa-
€ién, como (a modo de ejemplo) en aquel Salmo, «Lauda anima mea do-



118 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I11

minums (Sal 146,1): aun cuando el escritor del Espiritu Santo haﬁa puestci
el vocablo «Nefes», nos hacen usar el comun. Y fue muy acerta 1o que e
Profeta usase el vocablo «Nefes» queriendo alabar a Dios con la ingua y
con otros miembros que forman la voz y son gqbernados por lg Neles, Cﬁle
estd mas cercana a la carne. El alma intermed{a, que es la racional, es ;—
mada con el nombre del espiritu, es decir, Ruaj. La tercera es df:nomme.l/ a
Nesamah. Moisés la llama soplo; David y Pitégoras, luz; Agulstm,. porc1cl)lr;
superior; Platén mente; Aristdteles, er'ltend1mlento agente. Ydo mls{rio E] ,
la Nefes tiene al diablo, que le suministra un demonio tentador, asf la )
samah tiene a Dios, que le suministra el angel. La'p'(?bregl'la de en r?e io
se ve tironeada por ambas partes. Y si por permision divina se inclina a
unirse con la Nefes, ésta se une con la carne, y la carne con el d.e'm(():m.o, y
todo ello sufre un cambio y se transmuta en diablo, por lo cual d1]200) r11)sto(;
«Ego elegi vos duodecim, et unus ex vobis d1abol}ls est» (Mt ﬁ4, fi.io)erel
si por la gracia de Cristo (de otro no p.uede venir tan gran e(;lz f iy
alma intermedia se aparta poco convencida de la Nefes en Vn;:u’ el co :
de la espada de la palabra de Cristo, y se une con la Nesa}ma' , ésta quene; -
toda divina sobrepasa la naturaleza del dngel, y por consiguiente se. tg
muta en Dios. Por esto Cristo, aduciendo aquel texto de Malaqula's. (21 CSZ
ego mitto angelum meum» (Ml 3,1; Mt 11,10), quiere que s en21§n ;0 »
Juan el Bautista transmutado en angel en la providencia d1v1na. a mzl :
ante secula. He hecho mencién de la espada de_l verbo de Cristo, ed.a;a
s6lo con su tajo separa el alma baja del alm:a racional, 12 cual hemos 1]; ;)
que tiene el nombre del espiritu. Por eso di)p P?blo: .«Vlvus est serm(;) d.eij
et efficax, et penetrantior omni gladio ancipiti pertingens usque a 1 13'
sionem animae, et spiritus» (Hb 4,12). Y a fin de que reconozcamos las di-
chas tres almas, cada una con nombre distinto, en las p.a.llabras c'le Mm}sles
antes tocadas en el Génesis, se ha de notar que cuando d1jo.:' <<Fac1am}ls o-
minem» (Gn 1,26), se referia al alma racional. Y cuando. dijo: «P‘Os.ult eum
in animam viventem», se referfa a la Nefes; pero al decir: «Flavit in 'narcflts
eius spiraculum vitae» (Gn 2.7) significaba_ la} ,Nesamah. No [iuzec}f deé zr ¢ E
indicar, a propésito de estos pasajes, la opinién del autor del Zobar. fde
él, la Nefes es cierta imagen o sombra nuestra que no se sgarts nzir;c Or
los sepulcros, y se deja ver, no sélo de n(?che, sino también eh bi;épen
aquellos a los cuales Dios ha abierto lqs ojos. Pue~s dicho autor ;;1“ <
el desierto durante cuarenta afios con siete compafieros y con un ijo p
iluminar la Escritura santa, y dice que un dia vio a uno de sus sant’osdy C(;l(;
ros compaiieros con la Nefes despegada de tal manera, que le hacia des 1
atras sombra a la cabeza. Y que por ello se apercibié de que eso era ¢

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 119

anuncio de la cercana muerte de aquél, pero con muchos ayunos y oracio-
nes obtuvo de Dios que dicha Nefes despegada se uniera de nuevo a su
cuerpo, y asf unida permanecié hasta el final de la empresa. Ese texto que
yo he leido me hace pensar si Virgilio, al tocar la cercana muerte de Mar-
celo, se habré servido de aquél, y si habra aprendido un secreto asf de ca-
balistas judios o caldeos.

A continuacién dice el mencionado autor del Zobar que esa Nefes esta
presente desde el principio en la formacién del embrién. Pero que la Ruaj
no entra en €l sino el séptimo dia después del nacimiento. Y que por eso
manda Dios que el nifio le sea presentado, y sea circuncidado al octavo
dia, es decir un dia después de que haya hecho su entrada el alma racio-
nal. Y aun cuando la Nesamah no entra hasta el trigésimo dia, no se tiene
que esperar tanto para hacer la circuncisién, ya que en ella no deben in-
tervenir sino el alma, que puede pecar, y la que hace pecar, pues la Nesa-
mah al ser divina no puede pecar. Con este pasaje coincide también Plo-
tino, refiriéndose a la tercera alma, la alta, cuando dice: «In anima non
cadit peccatum, neque poena». Bien quiso el magnifico ingenio de Aris-
tételes afanarse en torno a otra triplicidad que estd en el hombre interior,
pero en ella no pone sino esta tercera alta. Por eso, disputando doctisi-
mamente acerca de nuestros tres entendimientos, llama al uno posible, o
pasible, como lo llamaban nuestros latinos, e ingenio vulgar, denominado
de otro modo por Cicerén «intelligentiae vis». Al segundo, entendimiento
en posesion, que es el entendimiento practico, que significa haber apre-
hendido ya y poseer. Al tercero, entendimiento agente, y es aquel en vir-
tud del cual entendemos. En este pasaje, recuerdo que santo Tomads, que-
riendo probar que el entendimiento agente estd en nosotros, recurre, no
obstante, al ejemplo de nuestra potencia visiva y de ese rayo de fuego que
dentro de nosotros responde al ojo, el cual muy a menudo, al frotarnos al-
guno de los ojos con el dedo vemos internamente a semejanza de llama en
rueda, rueda flameante por la cual sucede muy a menudo que, al desper-
tarnos y abrir los ojos en la noche oscura, por un brevisimo instante ve-
mos y distinguimos cosas en la habitacién; después, la rueda, debilitan-
dose poco a poco, pierde su vigor. Pues, del mismo modo que en el tnico
ojo tenemos el poder ver, el ver, y la rueda que nos hace ver, asi estd en
hosotros, no solamente el entendimiento que puede entender, es decir, el

. ingenio o la capacidad intelectiva, como la queramos llamar, y ese enten-

der que es el entendimiento practico, sino también el entendimiento
agente, es decir, el que hace que entendamos. Se dice que la rueda de

' fuego de la que hemos hablado era tan grande, y tan virtuosa, en los ojos



120 LOS MISTICOS DE OCCGIDENTE, IIT

de Tiberio, que éste durante mucho rato distinguia en su habitacién por
la noche todas las cosas. De donde se sigue que unos tienen mds y otros
menos. Y Aristételes, cuando se hace fisiognomo, dice que, cuando fija-
mos los ojos con dificultad en los ojos de otro, esa luz da significacién de
futuro principe, por lo cual algunos antiguos dejaron escrito que los ojos
de Jesucristo estaban hechos asi. Pero Simplicio, queriendo demostrar y
probar de todas las maneras que este entendimiento agente es de fuera,
dice que él no esta fuera de nosotros sino de aquel modo en el que tam-
bién el Sol est4 fuera de la potencia visiva, aun cuando ésta vea por dicho
Sol. Pues, lo mismo que en nuestro ojo sano estd el poder ver, y también
a veces el ver, pero el hacer ver, perteneciente al Sol o a otro vicario suyo,
esta fuera del ojo, asf aun cuando en nuestro hombre interior esté el po-
der entender, es decir, el entendimiento posible, o pasible, y también el
entender practico, no obstante el entendimiento agente, que es el rayo di-
vino, dngel o Dios mismo, estd fuera de nosotros. Esta opinién de Simpli-
cio parece que cuenta con mayor apoyo de la Escritura, y sobre todo de
aquel texto de David: «Intellectum tibi dabo, et instruam te in via hac,
qua gradieris» (Sal 32,8). Si, pues, Dios es su dador, es también el que lo
sustrae, temporalmente o para siempre. Temiendo eso dijo David: «FEt
spiritum sanctum tuum ne auferas a me» (Sal 51,13). Y en otro lugar se
dice de la sustraccién perpetua: «Relinquentur domus vestrae desertae»
(Mt 23,38). Se sigue, pues, que ese entendimiento agente, o rayo divino,
estd fuera de nosotros, y en poder de Dios. Los filésofos ignorantes de
Dios llamaron a dicho entendimiento razén, por la cual dicen que el hom-
bre se distingue de los animales. Pero en realidad el hombre es llamado ra-
cional, o por mejor decir intelectual, por ser el Ginico entre los animales ca-
paz de este entendimiento agente; mas, cuando a Dios no le place darlo,
aquel que se queda sin él no es intrinsecamente diferente de las bestias, pues
estd escrito en el Salmo: «Homo cum in honore esset non intellexit compa-
ratus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis» (Sal 49,13 y 21).
Con este lugar concuerda aquel oscurisimo pasaje del Apocalipsis: «Nu-
merus hominis numerus bestiae, numerus autem bestiae sexcenti sexa-
ginta sex» (Ap 13,18), porque el nimero que llega a mil por la adicién del
entendimiento agente es el nimero del hombre iluminado. Y por eso en
el Cantar, queriendo desear bien a quien se habla, se dice en el texto he-
breo: «Mille tibi Solomon» (Ct 8,12). Lo cual significa: «Te deseo, no so-
lamente la figura humana, sino también el rayo divino». Por lo cual,
cuando yo salude a mi excelentisimo Principe, en lugar de darle los bue-
nos dias, le diré: «Mille tibi». Pero reservo para otro momento la declara-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 121

cién de estos niimeros. Con esta opinién parece que concuerda también
Virgilio al describir su rama de oro, la cual, siendo de materia diversa de
la del 4rbol, y no bastando la humana voluntad para obtenerla, muestra
que es cosa de fuera, y que el favor de Dios nos es necesario para conse-
guir el don de este entendimiento.

BERNARDO OCHINO

Nacié en torno a 1487 en Siena, de familia plebeya. Fue franciscano, es-
tudié medicina en Perugia, se pasé a la orden mas reciente entre las muchas
nacidas del franciscanismo, la de los capuchinos. Comenz6 a predicar en
Siena en 1534 y hubo de llegarse a Roma para evitar que su orden se viese
afectada por el desfavor pontificio. Merecié la admiracién de Vittoria Co-
lonna y del Bembo, Carlos V lo escuché conmovido en Ndpoles en 1536.
En 1538 fue elegido general de los capuchinos, y entre 1539 y 1542 publicé
los Didlogos y las Predicaciones. Temiendo que una convocatoria a Roma
ocultase insidias, huyé a Ginebra en 1542, donde fundé una Iglesia protes-
tante italiana y escribié cien apdlogos. Excomulgado y expulsado por Cal-
vino, se refugié en Basilea y después en Augsburgo y en Inglaterra. Desde
alli tuvo que volver a Suiza, a Locarno, pero su oposicién a las doctrinas de
Zwinglio le obligé a huir nuevamente. Muri6 en 1564 en Moravia.

DE 1.AS «PREDICACIONES»

Cémo la justificacion por Cristo
es injustamente perseguida y falsamente calumniada

[III] ¢Sabes quién ensancha el camino del cielo? Quien predica obras
sin fe; porque todo gran malvado puede hacerlas, persistiendo en su mala
vida. Estos han engafiado y engafian a los pueblos miseros que sin fe, sin
espiritu, sin Cristo y sin caridad creen salvarse con sus ayunos, limosnas,
oraciones, misas y otras obras suyas, como se ve por la experiencia de in-
numerables impios y falsos cristianos, los cuales, aun cuando sean contra-
rios a Cristo, de todos modos creen salvarse por esas obras extrinsecas que
hacen, movidos, no por el espiritu de Dios, pues carecen de fe viva, sino
por el temor, la esperanza de premio, la vergiienza, el honor, algin interés
propio y su prudencia carnal.



122 LOS MISTICOS DE QOCCIDENTE, Il

Aquel, pues, que predica la fe viva de la justificacién por Cristo, pre-
dica todas las virtudes y las buenas obras, predica cosa dificilisima, y aun
imposible para nuestras fuerzas, porque, como escribié Pablo: «La fe es
don de Dios» (Ef 2,8). Bien es verdad que se deberia predicar que la fe
muerta no basta, y que esta muerta cada vez que no obra para gloria de
Dios y salvacién del préjimo. Pero también se deberfan predicar las obras
buenas, no porque justifiquen, sino porque son frutos espirituales, y nece-
satiamente se encuentran en quien tiene fe viva; por eso quien estd privado
de buenas obras puede saber que no tiene fe viva. Cristo no murié en la
cruz por nosotros, satisfaciendo por nuestros pecados y justificindonos,
para que seamos holgazanes, ociosos y malvados, sino para presentar a
Dios un pueblo aceptable, adepto de las buenas obras, como escribié Pa-
blo: «Y para que camindsemos en obras buenas» (Ef 5,2). No ensancha el
camino del cielo quien predica la fe viva, ni hace a los hombres licenciosos
para el mal, por cuanto aquel que tiene viva fe tiene espiritu, por el cual es
inducido a obedecer la voluntad de Dios.

Pero yo tengo compasién de quien condena y persigue la fe de la justi-
ficacién por Cristo. Porque no la han sentido ni gustado nunca, no creen
que se encuentre otra fe que la muerta opinién que tienen de Cristo; y,
visto que con esa fe cometen todo pecado, se esfuerzan en decir que la fe
no basta y en afiadir las obras a la fe. Pero, si una sola vez probasen a creer
vivamente en Cristo, no predicarian después sino la fe.

Quizas digas: «Predicar que la fe justifica suscita discordias y disensio-
nes. Por eso no se debiera predicar». Respondo: «El demonio, que ve cémo
le arrebatan mediante la predicacion del Evangelio y de la justificacién gra-
tuita por Cristo a aquellos que posee por sus pecados, no tiene paciencia,
sino que incita a sus miembros a perseguir a quien predica la palabra de
Dios: pues, ¢no se debe predicar el Evangelio, ni ayudar a esas pobres al-
mas? Esto equivaldria a decir: “Deja reinar en el mundo al gran demonio y
no turbes su paz”. Cristo dijo que no vino a traer paz, sino la espada».

Pues, ademis, la fe en la gratuita justificacién por Cristo es en si tan di-
vina, que no da ocasién de pecar, antes bien nos afirma y establece en
Cristo; no nos hace ociosos, sino fervientes, y nos hace obrar con estimu-
los ricos, nobles, poderosos y felices para gloria de Dios, sin mirarnos a no-
sotros; deje, pues, ya cada cual de perseguirla y calumniarla erréneamente,
pues decir mal de ella es sepultar el Evangelio, la gracia, ese gran beneficio
que recibimos de Cristo cuando murié por nosotros en la cruz, y es escon-
der al mundo la gran bondad de Dios. Al cual sea siempre honor y gloria,
por Jesucristo Sefior nuestro. Amén.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 123

Si el creer que somos justificados por Cristo
es invencion humana o cosa divina

[IV] Son muchos los que, para ir sobre seguro, se esfuerzan por justi-
ficarse a si mismos, y no se dan cuenta de que, al intentar justificarse a si
mismos, se precipitan de la verdadera justificaciéon por Cristo, se vuelven
cada dia mas impios. Pues, si estos tales supiesen que la justificacién por
Cristo es cosa divina, humillindose a Dios, de corazén le pedirian esta luz
y gracia; mas, temiendo que sea invencién humana, no sélo no la desean,
ni la piden a Dios, sino que la huyen e impugnan como cosa contraria a su
salvacion; por eso me ha parecido conveniente hacer ver que no es cosa hu-
mana, sino divinisima.

En primer lugar hablaré con los pios, y después con los impios. A los
pios no les es dificil creer que es cosa divina, porque sienten en el cora-
z6n el testimonio del Espiritu santo, que les certifica que es cosa divina, y
que Ciristo es Jests salvador nuestro y justicia nuestra, como escribié Pe-
dro (2 P 1,1). Después sienten en si los efectos de la verdadera justifica-
cidn, sieiiten la perfecta paz de la conciencia, la mortificacién de si mismos,
la espiritual regeneracion, y que, de hombres carnales que eran, se han
convertido en espirituales, por cuanto buscan de corazén la gloria de Dios
y la salvacién del préjimo; no reina en ellos ya el amor propio, como antes,
y asi experimentan en si los dema4s efectos de la verdadera justificacién, los
cuales son tales, que certifican que ésta no es una falsa imaginacion, sino
verdad divinisima. A continuacién ven que las Escrituras sagradas con-
cuerdan con lo que sienten en el corazén: por eso vienen a confirmarse atn
mis en lo verdadero. Los profetas, Moisés, los apéstoles y Cristo, fin de la
Ley, ordenan todas sus palabras a este fin: por eso los pios y verdaderos
cristianos estdn seguros de que es de Dios.

Pero, hablando con los impios, digo que es imposible esclarecerles esta
verdad. Y esto porque el verdadero modo de saber que la justificacién por
Cristo es cosa divina es la experiencia: por eso los impios, al no haber te-
nido la experiencia de creer vivamente que Cristo, al morir en la cruz, sa-
tistizo por nuestros pecados, ni haber sentido los divinos efectos que pro-
duce esta viva fe en aquel que cree, no pueden estar por fe ciertos de la
verdad. Serfa preciso que se humillasen ante Dios y que de corazdn le pi-
diesen esta gracia de sentir con fe viva el gran beneficio que hemos reci-
bido por medio de Cristo, con animo de honrar a Dios y hacer su volun-
tad. Y entonces Dios les haria sentir con luz sobrenatural que la doctrina
de la justificacién por Cristo es divina. Cosa que expresé Cristo cuando



124 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

dijo: «Aquel que haga la voluntad del Padre mio, sabré que mi doctrina es
de Dios» (Jn 7,17). Pero, mientras son carnales, no pueden sentir viva-
mente esta espiritual y divina verdad: mas si se les puede persuadir, y con
razones tan vivas, que la prudencia humana queda convencida.

En primer lugar, porque la fe de quienes creen plenamente que son jus-
tificados por Cristo no tiene otro fundamento que la divina bondad, cari-
dad y misericordia de Dios; por eso es fuerza decir que, naciendo esta luz
y fe de la bondad de Dios, es cosa divina. Pues de Dios no pueden nacer
inmediatamente sino cosas divinas.

Después, esta fe de la justificacién por Cristo, arrojando por tierra al
hombre carnal entero, da toda gloria a Dios; por tanto, no es invencién hu-
mana. Pues los hombres (hablando de los carnales) no buscan sino las cosas
propias, como escribié Pablo: «El espiritu de Cristo es el que busca la gloria
de Dios». Por lo cual dijo Cristo: «No busco mi gloria, sino la de mi Padre
que me envid» (Jn 8,50). Por eso Cristo probé que su doctrina era entera-
mente divina, porque estd toda ella ordenada a la gloria de Dios, como lo
esta la doctrina de la justificacién por Cristo. Es fuerza, pues, decir que la
doctrina de la justificacién por Cristo es toda divina, pues, lo mismo que des-
ciende toda ella de Dios, asf toda se vuelve y retorna a su honor y gloria. Lo
mismo que el agua, cuando corre por canales en los que no puede penetrar
el aire, asciende tanto como habia descendido, algo parecido hace la doc-
trina de Dios. Cosa que expresé Cristo, hablando con la samaritana sobre su
doctrina, cuando dijo: «El agua que yo le daré se convertird en él en fuente
de agua viva, que subird hasta la vida eterna» (Jn 4,14). Dado, pues, que esta
te de la justificacién por Cristo nace toda de Dios, y toda retorna a su honor,
es preciso por fuerza decir que es toda divina.

Cémo nos justificamos por Cristo y no por las obras

[VI] Dirés: «La caridad es mayor que la fe: por tanto, ella, y no la fe,
justifica». Respondo: «Es como si dijeses que el diamante es mds precioso
que muchas medicinas: luego él, y no las medicinas sanan. La fe no justi-
fica por su dignidad; Dios es el que, por su misericordia, por medio de
Cristo crucificado, comprendido por la fe, nos justifica: la fe es medio para
hacernos gustar y gozar el gran beneficio de Cristo».

Quizés dirds: «Dijo empero Cristo a aquel joven: “Si quieres entrar en
la vida, guarda los mandamientos” (Mt 19,17): por tanto las obras son ne-
cesarias para salvarnos». Respondo que son necesarias como frutos del es-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 125

piritu y de la fe viva, de la cual nacen necesariamente, pero no como causa
de justificacién. Ademas, Cristo ve que aquel joven buscaba justificarse por
las obras y por la Ley; lo cual es imposible. Por eso, para dejarlo en eviden-
cia y demostrarle que no habia observado ni el menor precepto de la Ley,
aunque le parecfa haberlos observados todos, le dijo: «Ve y vende todo lo
que tienes, y dalo a los pobres, y sigueme» (Mt 19,21; Mc 10,21; Lc 18,22).
Y porque no quiso hacerlo, pudo ver que amaba las cosas desordenada-
mente: por eso no amaba a Dios con todo el corazén, ni al préjimo como a
si mismo. Si Cristo hubiese visto que en él ya la Ley habia hecho su trabajo,
es decir, que le habia descubierto ya sus miserias, ignorancia, malicia e im-
potencia para observar la Ley, y que lo habia ya humillado y conducido a
desesperar de si mismo y de sus fuerzas, en tal caso le habria puesto delante
el Evangelio y la gracia; pero vio que crefa poder hacer por si solo, y que no
era el momento de meter vino nuevo en un odre viejo: por eso le dijo: «Si
lo puedes observar, te puedes salvar; pero descubrirds que es imposible, y
entonces serd el momento de que te sea predicado el Evangelio y la gracia».

De los efectos que produce la justificacién por Cristo

[VIIL] En primer lugar, el justificado por la fe viva, que tiene en Cristo,
siente la paz de la conciencia, pues siente que Cristo satisfizo por sus pecados
perfectisimamente, de manera tal, que no duda de que le son perdonados si
tiene perfecta fe. Y esta paz no se puede obtener por otra via: que, si el hom-
bre siempre examinase su conciencia, llorase y se confesase, de todas mane-
ras dudarfa de haber faltado, y de ser merecedor de mayor castigo (como es
la verdad), al querer justificarse por si mismo. De modo semejante obtiene la
paz de la mente; que, si estuviese en todos los peligros, necesidades, angus-
tias y males del mundo, estarfa tranquilo, seguro y en paz. Y esto porque con
fe viva siente el gran amor de Dios en Cristo, siente que Dios es para él pa-
dre y que, como éptimo padre, tiene de él singularisimo cuidado: por eso cree
que no permitira sino cuanto sea honor de Dios y salvacion de su alma. Sabe
que Dios ha prometido no fallar a sus hijos: por eso, sintiéndose mediante
Cristo adoptado como hijo de Dios, y sabiendo que Dios no puede dejar de
cumplir sus promesas, esté cierto de la ayuda divina. Tiene paz también con
los hombres, pues, reconociendo todo el bien que recibe de Dios, a nadie se
antepone, antes bien, a ejemplo de Cristo, se humilla y se pospone a todos;
por eso tiene paz de todas las maneras. Por lo cual dice Pablo: «Justificados,
pues, por la fe, tenemos paz en Dios por Jesucristo» (Rm 5,1)...



126 1.OS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Saben que por Cristo el paraiso es ya suyo: por eso obran por sobrea-
bundancia de amor, sin mirar al premio y sin temor de tener que perder la
heredad. Pues por fe saben que son de los elegidos, los cuales, como dijo
Cristo, «no pereceran para siempre» (Jn 10,28), y nadie los puede arreba-
tar de la mano de Dios: sin embargo, se abstienen de pecar y de injuriar a
Dios, por el gran amor que le tienen, y porque, viéndose hijos de Dios, se
avergonzarian de hacer obras que no condigan con el decoro de los hijos
de Dios, y también porque saben que Dios castiga mas duramente cuando
pecan a los hijos, que no a los demds. Pero es el amor lo que les hace obrar:
por eso obran sin dificultad.

Abrazan como suyas las ricas promesas de Dios y se mortifican para to-
das las criaturas, por el gran amor que tienen a Dios, y también porque,
viéndose hijos de Dios, falta en ellos toda ambicién y apetito de las digni-
dades del mundo, antes bien las desprecian como cosas vilisimas.

Falta asi mismo en ellos la avaricia, porque, viéndose herederos de
Dios y sefiores de todo, no estiman estas cosas vanas y bajas, y asi sienten
con fe viva tanta bondad de Dios, que no gustan ya los sucios placeres del
mundo, antes bien los tienen por motivo de nausea y hastio.

Estos tales renacen, y de tal modo, que mudan pricticas, amistades, cos-
tumbres, ejercicios, palabras, actos, gestos, pensamientos, afectos, deseos y
vida, como se mudaria un campesinillo si el emperador lo adoptase como
hijo; no tienen ya el 4nimo vil de antes, ya no estn ociosos, sino que son so-
licitos, humildes, modestos, benignos, pacientes y, finalmente, estdn adorna-
dos de todas las virtudes cristianas y en todo se conforman al querer divino.
Estén alegres en Cristo y, felices, estdn siempre jubilosos en su corazén.

Ahora bien, estos y otros efectos semejantes del espiritu se dan en el
nimero de los justificados y regenerados en Cristo, y esto més o menos, se-
gln tengan poca fe o mucha; mientras, los no justificados por Cristo estdn
en continuas angustias, ansiedades, tormentos, temores, sospechas, mise-
rias e infiernos, de los cuales Dios ha librado a los pios por Jesucristo Se-
fior nuestro. Al cual sea siempre honor y gloria. Amén,

LORENZO SCUPOLI

Nacié en Otranto en torno al 1530; fue seducido por la fascinacion de
san Andrés Avelino, ingresé en el convento de San Paolo Maggiore en Na-
poles en 1569 y después fue ordenado sacerdote. Fue a Piacenza, Milan y
Génova. En 1585, por motivos desconocidos, fue reducido al estado laical,

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 127

y obtuvo el perdén sélo después de muchas humillaciones. Tal vez se en-
contrara en Padua con san Francisco de Sales, quien, de cualquier modo,
conocié y estimé el tratado El combate espiritual, publicado como obra
anénima en 1589 en Venecia. Esta escrito en forma de apercibimientos a
una penitente.

DE «EL COMBATE ESPIRITUAL»

[13] Cada vez que tu voluntad racional sea combatida por la del sen-
tido por un lado y la divina por otro, mientras cada una busca llevarse la
palma, ociipate en quehaceres en los que td te ejercites de méas maneras,
para que en ti prevalezca en todo la voluntad divina.

En primer lugar, cuando te veas asaltada y combatida por las mociones
del sentido, tienes que ofrecer tenaz resistencia, para que no consienta en
ellas la voluntad superior.

En segundo lugar, luego que hayan cesado, excitalas de nuevo en ti
para reprimirlas con mayor impetu y fuerza.

Después convdcalas de nuevo a la tercera batalla, en la cual te avezaras
a echarlas de ti con desdén y aborrecimiento. Ambas incitaciones a la ba-
talla se han de hacer con cada uno de nuestros apetitos desordenados, ex-
cepto en los estimulos carnales, de los cuales trataremos en su momento.

Por tltimo has de hacer actos contrarios a toda tu viciosa pasién. Con
el siguiente ejemplo se te hard todo mds claro. Estds, pongamos por caso,
combatida por mociones de la impaciencia; si permaneciendo dentro de ti
misma estas bien atenta, sentirds que embisten continuamente contra la vo-
luntad superior, para que ceda ante ellos y consienta. Y td, para el primer
ejercicio con repetidos deseos, oponiéndote a cada mocién, haz cuanto
puedas para que tu voluntad no dé su consentimiento. No cejes nunca en
esta pugna hasta apercibirte de que el enemigo, casi agotado y como muer-
to, se dé por vencido.

Pero mira, hija, Ia malicia del demonio. Cuando se da cuenta de que
nos oponemos aguerridamente a las mociones de alguna pasién, no por
ello se abstiene de excitarlas en nosotros, sino que una vez excitadas in-
tenta luego neutralizarlas, para que con el ejercicio no adquiramos el ha-
bito de la virtud contraria a esa pasién, y para hacernos ademds caer en los
lazos de la vanagloria y la soberbia, con darnos después diestramente a en-
tender que, como esforzados soldados, hemos aplastado pronto a nuestros
enemigos.



128 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Por eso pasaris a la segunda batalla, reduciéndpte a la memoria y exci-
tando en ti pensamientos que te causaban la impaciencia, de manera qufi te
sientas conmovida por ellos en la parte sensitiva, y entonces, con reiterados
deseos y esfuerzo mayor que antes, reprimas sus moclones. Aun c.:uando re-
chacemos a nuestros enemigos, porque sabemos que obramps bien y agra-
damos a Dios, no obstante, por no tenerlos del todo por odiosos, corremos
el peligro de vernos superados por ellos en otra ocasién; por eso tienes que
salir a su encuentro con el tercer asalto y echarlos lejos .de ti con de§eos,lno
s6lo de repulsa, sino de desdén, hasta que se vuelvan odlosos,y ?bomlnab es.

Finalmente, para honrar y perfeccionar tu alma con los hab1tf)s de las \(rllr-
tudes, tienes que producir actos que sean directarne.nFe contrarios a tus1 h?-
sordenadas pasiones; lo mismo que al querer td adqu1r.1r/ perfe.ctame.nte el hd-
bito de la paciencia, si uno con despreciarte te da ocasion d'e impaciencia, C?o
basta que te ejercites en las tres maneras de. lucha que he dicho, sino quljel e
bes ademds querer amar el desprecio recibido, deseando ser de nuevo tra-
jada del mismo modo y por la misma persona, esperando y proponiéndote s0-
portar también cosas mas graves. La razén por la que tales actos contrar(llos
son necesarios para perfeccionarnos en la virtud es que, de otro' modo, los/ e-
mis actos, por muchos e intensos que sean, no bastan para extirpar lai raices
que producen el vicio. Por lo cual (por continuar con el mismo cjemp o)dauln
cuando nosotros, al ser despreciados, no consintamos en las mociones de la
impaciencia, y hasta combatamos contra ellas de las tres maneras antes mos-
tradas, no obstante, si no nos avezamos con muchos y frecuentes actos a te-
ner en mucho el desprecio y a alegrarnos de él, no nos poc#emos hbere}r
nunca del vicio de la impaciencia, el cual, por nuestra inclinacién a la propia

reputacién, se funda en el aborrecimiento del desprecio.

[19] Cuando comiences un poco a darte cuenta, no de tales pensaml;P-
tos, sino de su vanguardia, retirate inmediatamente con la mente al Cruci 1
cado, diciendo: «Jestis mio, mi dulce Jests, ayidame pronto, para que 20 sia
yo presa de este enemigo». Y en ocasiones, abrazando la cruz dcel' 'onde
pende tu Sefior, besa muchas veces las llagas de sus sagrados pies, diciendo
afectuosamente: «Llagas bellas, llagas castas, llagas santas, llagad en adelante
este misero e impuro corazén, librandome de ofenderos». . e

No quisiera yo que, en el tiempo en que abundan las tentaciones de de-
Jeites carnales, la meditacién girase en torno a ciertos puntos que prppon(eln
muchos libros para remediar esta tentacion, como considerar }a vﬂgza e
este vicio, la insaciabilidad, los disgustos, las amarguras que de él se S}guter;,
los peligros y ruinas de la hacienda, la vida y el honor y cosas semejantes.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 129

Porque esto no es siempre medio seguro para vencer la tentacién, y hasta
puede causar dafio; que si el entendimiento por una via echa estos pensa-
mientos, por otra nos brinda ocasion y peligro de deleitarnos con ellos y con-
sentir en el deleite: por lo cual el verdadero remedio es huir totalmente, no
sélo de ellos, sino también de todo aquello, aun cuando sea contrario, que
nos lo represente. Por eso, tu meditacién encaminada a esto sea en torno a
la vida y pasion de nuestro Redentor crucificado. Y si mientras meditas se te
ponen delante contra tu voluntad esos mismos pensamientos, y te molestan
mas de lo habitual (como facilmente te ocurrir), no por eso te turbes, ni de-
jes la meditacion; ni para resistirteles te vuelvas a ellos, sino sigue lo mds
atentamente que te sea posible tu meditacion, sin preocuparte de tales pen-
samientos, como si no fuesen tuyos; que no existe modo mejor de oponérse-
les que éste, cuando te hagan guerra continua.

Concluirds después la meditacién con esta stplica u otra semejante:
«Librame, Creador y Redentor mio, de mis enemigos para honra de vues-
tra pasién y bondad inefable»; sin volver la mente al vicio, porque la sola
memoria de éste no carece de peligro. No te pongas nunca a disputar con
semejante tentacion si has consentido o no, porque esto, bajo especie de
bien, es engafio del demonio para inquietarte y hacerte desconfiada o pu-
silinime, o también porque, teniéndote ocupada con tales cuestiones, es-
pera hacerte caer en algin deleite.

Dos reglas para vivir en pax

Aun cuando quien vive segiin cuanto se ha dicho hasta aqui siempre est4
en paz, quiero, no obstante, en este Gltimo capitulo darte dos reglas conte-
nidas también en lo sobredicho; observandolas viviras, en la medida de lo
posible, tranquila en este mundo inicuo.

Una es que atiendas con toda diligencia a cerrar cada vez mis la puerta
de tu corazén a los deseos; pues es el deseo el madero largo de la cruz y de la
inquietud, el cual serd pesado en la medida de la grandeza del deseo. Y cuan-
tos més sean los deseos, mds seran los maderos preparados para més cruces.

Por lo cual, al llegar después las dificultades y los impedimentos para
que el deseo se cumpla, aparece el otro madero que es el travesaiio de la
cruz, sobre la cual permanece clavado el deseoso.

Quien, pues, no quiera la cruz, no desee; y en encontrandose en una

cruz, deje el deseo; que en cuanto lo deje habri bajado de la cruz. No hay
otro remedio.



130 LOS$ MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

La otra regla es que, cuando seas molestada u ofendjda} por los demas, no.
te des a la consideracién de ellos, considerando a ese [‘)roposlto'cosas diversas:
que no debfan hacer eso contigo, que quiénes s0n 0 _qu1énes se piensan que f;i)n,
y cosas semejantes; todas ellas son lefia y encendimiento de ira, desdén 1y odio.

En vez de eso recurre inmediatamente en tales casos a la virtud y a los pre-
ceptos de Dios, para que sepas lo que debes hacer y no cometas un yetrro peor

0s.
* Ie)ledez: 1rlnodo encontraras de nuevo el camino de las v_irtudes y de la paz.

Pues si contigo no haces lo que debes, ¢qué maravilla es que otro con-

i aga?
Ugoﬁr{losil ('Zehagrada vengarte de quien te ofend'e, primero debes tomar ven-
ganza de ti misma, pues no tienes mayor enemigo ni ofensor.

GIORDANO BRUNO

Naci6 en Nola en torno a 1548. Ingresé en la orden dominicana a los
quince afios, pero tuvo que abandonar la vida convenEual y fu/e vagando por
Roma, Ginebra, Toulouse (donde ensefio astronomia), Paris (1.581-1583.,
donde ensefié filosofia) y Londres (1583). En Inglaterra fue amigo de S/lr
Philip Sidney y Fulke Greville. En 1586, tras una bre\fe estancia en gans,
fue a las ciudades luteranas alemanas y a Praga. Ac.epto 1a.1nv1tac10n e un
veneciano deseoso de que le ensefiaran la mneménica llulliana, pero en Ve-
necia fue entregado a la Inquisicién, que lo llevé a Roma en .15.93 y lo en-
carcels. E1 17 de febrero de 1600 fue quemado en Campo dei Flo'rl. N

Las obras que contienen rasgos misticos son: De la causa przziczpzodetz
uno; Del infinito universo y mundos; De los heroicos furc.)re.x;. Ca‘ba'la e
caballo pegaseo; Despedida de la bestia triunfante; De.trzplzcz mzw{;ﬂo et
mensura, De monade, numero et figura; De immenso et innumerabilibus.

DE «DE LOS HEROICOS FURORES»
(1, 3] TANSILLO:

... Al Dios que sacude el fulgor sonoro
Asteria ve cual furtivo Aquilén,
Mnemésine pastor, Danae oto,

Alcmena pece, Antiopa cabrén,

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 131

Las hijas de Cadmo blanco toro,
Leda ve cisne, Délida dragén.
Yo por la alteza del objeto mio,

del sujeto mis vil me vuelvo dios.

Fue caballo Saturno,
delfin Neptuno, y becerro se ofrece

Ibis, y en pastor Mercurio se convierte:

Una uva fue Baco, Apolo un cuervo.
Y yo (gracias a amor)

de ser cosa inferior me vuelvo dios.

En la naturaleza hay una revolucién y un ciclo en virtud del cual,
para perfeccion y socorro de lo otro, las cosas superiores se inclinan a
las inferiores, y las cosas inferiores, para su propia excelencia y felici-
dad, se elevan a las superiores. Por esto los pitagdricos y platénicos
pretenden que las almas —no s6lo a causa de la voluntad espontanea
que les lleva a comprender la naturaleza, sino incluso por la necesidad
de una ley interna, escrita y registrada por decreto del Hado— en-
cuentran, en ciertos tiempos, su propia suerte justamente determinada.
Y dicen incluso que si las almas se alejan de la divinidad no es tanto,
como rebeldes, por decision de su propia voluntad, cuando por un
cierto orden, en virtud del cual sienten afecto o se inclinan a la mate-
ria: de suerte que su caida no viene a ser el resultado de una libre in-
tencién, sino de una oculta consecuencia. Esta es la razén por la que se
sienten inclinadas, como a un bien menor, a la generacién. (Digo bien
menor en cuanto atafie a esta naturaleza particular, no en cuanto atafie
a la naturaleza universal, en la que nada acaece sin un fin inmejorable
que dispone la totalidad de las cosas segtn la justicia.) Una vez entra-
das en la generacién, las almas (por la conversién que vicisitudinal-
mente sucede) retornan de nuevo a los habitos superiores.

CICADA: ¢Asf que pretenden éstos que las almas son impelidas por la necesi-
dad del Hado y que no se gufan en modo alguno por su propio consejo?
TANSILLO: Necesidad, hado, naturaleza, consejo, voluntad, todo esto viene
a ser una misma cosa en las cosas ordenadas sin error y segun la justicia.
Ademis que, como refiere Plotino, algunos sostienen que ciertas almas
pueden esquivar este mal que les es propio: antes de haberse revestido
del todo con el habito corporal estas almas, conociendo el peligro, se re-



132 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11

fugian en la mente. Pues asi como la mente .las el.eva a 1a§ cosas subllla-1
mes, asf la imaginacion las rebaja a las cosas 1n‘fer1or.es; r_r/nentras que
mente las mantiene en lo estable e idéntico, la imaginacion las p(l)n'e en
¢l movimiento y diversidad; la mente siempre tiende a la unidad, 1a 1r:11a-
ginacién, por el contrario, siempre forja imagenes nuevas. .I?ntre as 1os
esti la facultad racional que todo lo retine en su ‘Co/mI.)OSICIOn, como u—1
gar en el que concurren lo uno'y lo miltiple, lo 1d.ent1co y lo diverso, e
movimiento y la estabilidad, lo inferior y lo superior. ‘

Ahora bien, a esta conversién y vicisitud se la re'p,resenta mediante
la rueda de las metamorfosis; en la parte mds alta as1ent'ase el hgmire,
en la més baja yace la bestia, y un ser mitad'hon?bre mitad bestlg (zls-
ciende por la izquierda y un ser mitad best'u} mitad hor_nbre asc1ende
por la derecha. Esta conversién (o revolucién) se manifiesta cuan 0
Jove, segiin la diversidad de afectos y m(?dos de afectos qL;.e expe(?—
menta respecto a las cosas inferiores, se reviste de otras tantas 1gu§as 1 i
versas, adoptando formas de bestias, y lo mismo ocurre cuando los
otros dioses transmigran a formas bajas y ajenas a la suya propia y
cuando, contrariamente, por el sentimiento de su propia noble;a, re-
tornan a su propia y divina forma. De este mod'o,' el furlosg heroico, eln
concibiendo la especie de la belleza y bondad dlv%na, despliega su vuelo
con las alas del intelecto y de la voluntad intelectlvg y, abandon'amdo su
forma mis baja, elévase a la divinidad. Por lo que d1'ce: «Del sujeto més
vil me vuelvo dios. De ser cosa inferior me vuelvo dios».

(L, 5, 7] TANSILLO:

Sal que en el Toro tus rayos atemperas,
y en el Leén todo maduras y calientas,
y cuando luces por Escorpion pungente,

del ardiente vigor no poco dejas;

luego, en el fiero Deucalién consumes
todo con el frio endureciendo los cuerpos himedos:
primavera, est{o, otofio, invierno

eternamente me caldea, enciende, quema, inflama.

Tan fogoso es mi deseo
que facilmente con mirar me enciendo

el alto objeto, por que tanto ardiendo,

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 133

hago centellear a los astros con mis llamas.
No hay momento, a lo largo de los afios,

que vea variar mi sordo afdn.

Sefiala aqui que los cuatro tiempos del afio son significados no por
cuatro signos méviles, como lo son Aries, Cancer, Libra y Capricornio,
sino por los cuatro que llamamos fijos, es decir, el Toro, el Ledn, Escor-
pidn y Acuario, a fin de significar de este modo la perfeccién, la estabi-
lidad y el fervor de estas cuatro estaciones. Sefiala en seguida que en vir-
tud de los apdstrofos que se encuentran en el octavo verso podéis leer
«me caldeo, enciendo, quemo, inflamo», o bien «caldee, encienda,
queme, inflame», o bien «caldea, enciende, quema, inflama». Hay que
considerar ademas que estos cuatro vocablos no son sinénimos, sino cua-
tro términos diversos que designan otros tantos grados de los efectos del
fuego, el cual primero caldea, en segundo lugar enciende, en tercer lugar
quema, y en cuarto lugar inflama o abrasa lo que ha caldeado, encendido
y quemado. Y de esta suerte son denotados, en el furioso, el desco, la
atencion, el celo, el afecto, los cuales, en ningGn momento siente variar.

CICADA: ¢Por qué los pone bajo el titulo de afanes?
TANSILLO: Porque su objeto, que es la luz divina, en esta vida se da mis
como trabajoso anhelo que como sosegada fruicidn; porque nuestra

mente es respecto a aquella luz como los ojos de las aves nocturnas con
respecto al Sol.

[II, 1, 4] MARICONDO: ...Asf, pues, la mente que aspira a las alturas, aban-
dona enseguida el cuidado de la multitud, considerando que aquella luz
superior desprecia nuestras fatigas y no se encuentra sino donde est la
inteligencia, y no donde est4 toda inteligencia, sino en aquella que, en-
tre las raras, principales y primeras, es la primera, principal y Gnica,

CESARINO: ¢C6mo entiendes t que la mente aspira a las alturas? ¢Serd, por
ejemplo, mirando a las estrellas, al cielo empireo, a lo ms alla del cielo
cristalino?

MARICONDO: No por cierto, sino sumergiéndose en lo profundo de la
mente, para lo cual no es en absoluto menester abrir los ojos al cielo,
alzar las manos, llevar los pasos al templo, fatigar las orejas de las esta-
tuas a fin de ser mejor oido; lo que es menester es descender a lo mis
intimo de uno mismo, considerando que Dios est4 préximo, que cada
uno lo tiene consigo, que estd dentro de uno mismo més atn que uno
mismo puede estarlo, porque Dios es el alma de las almas, la vida de



134

LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

. . . ”
las vidas, la esencia de las esencias; ya que aquello que ves arriba, abajo,

o en torno (como te place decir) de los astros, son cuerpos, son haie—
duras semejantes a este globo en el que estamos nosotros, en los cuales
la divinidad no esta ni mds ni menos presente que en este nuestro,do
que en Nosotros Mismos. He aqui, pues, como es preciso apartlarse e
la multitud y replegarse en uno mismo. Luego debe llegar a ta pl}ntlo
que no estime sino desprecie toda fatiga, de suerte que cufmto mis le
combaten desde dentro las pasiones y vicios, y cuanto mas le atacan
desde fuera los enemigos viciosos, tanto mas debe alentar y resurgir y
superar con un solo aliento (si fuere posible) este escarpzdo nzlonte;
Aqui no se necesitan otras armas y escudps que la grandeza de 1; ,
4nimo invencible y la perseverancia de espiritu que mantiene en su v1da
la igualdad y el tenor que proceden.de la.c1.enc1a y que regTﬂa el arte ne_
especular sobre las cosas altas y bajas, d1V1.r}as y hu,manas. en eso co
siste el sumo bien. Atendiendo a lo cual dijo el fllosofo. mgral que es-
cribi6 a Lucilio: no es preciso pasar a nado Escilay Caribdis, penetrar
los desiertos de Candavia y los Apeninos o dejar a la espal'da las Sirtes;
pues este camino es tan seguro y festivo cuanto la propia naturaleza

haya podido ordenarlo.

[1I, 1, 6] MARICONDO: Es tal la virtud de la contemplacién (como sefiala

Jamblico), que a veces acaece no s6lo que el alma se desvie de los aci
tos inferiores, sino que incluso llegue a abandonar c'ompletamente a

cuerpo. Lo que yo no quiero entender sino en las diferentes maneras
que se explican en el libro De los treinta sello;,} obra en la que se pre-
sentan las diferentes maneras de la «contraccién», las cuales, algunas
ignominiosamente y heroicamente las otras, hacen que no se tenga te-
mor a la muerte, que no se sufra dolor en el cuerpo, que no se sientan
los estorbos de los placeres: de suerte que la esperanza, el gozo y los
deleites del espiritu superior adquieran tarpaﬁo vigor, que son capacTs
de suprimir cuantas pasiones tengan su origen en la duda, el dolor y la

tristeza...

MARICONDO: ...Pues ver la divinidad es ser visto por ella, asf como ver el Sol

es ser visto por el Sol. Andlogamente, ser escuchado de la divmldaéd ?s
escucharla, y recibir sus favores es lo mismo que entregarse a ella; ¢ la
cual, una, idéntica, inmévil, proceden los pensamientos ciertos ¢ 1ncler:
tos, los deseos ardientes y saciados, las razones escuchadas ylx_zanals, iz
gin que digna o indignamente el hombre se le pfesentg con el inte ecd i
el afecto y las acciones. Asf un mismo piloto sera considerado causa de

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 135

hundimiento o de la salvacién de la nave segiin que se encuentre pre-
sente o ausente de tales eventualidades; salvo que el piloto arruina o
salva la nave segin que falte 2 su tarea o que la lleve a cumplimiento, en
tanto que la divina potencia, que est4 toda entera en todo, no se ofrece
ni se sustrae sino por la conversién o la aversién del otro.

[IL, 2] MARICONDO: Por aqui, finalmente, algunos teblogos, alimentados con

las doctrinas de diversas sectas, buscan la verdad de la naturaleza en to-
das las formas naturales especificas, en las cuales consideran la esencia
eterna, el elemento que, sustantifica y especificamente, perpetia la sem-
piterna generacion y vicisitud de las cosas, llamadas a la existencia por
los fundidores y fabricadores, por cima de los cuales se asienta la forma
de las formas, la fuente de la luz, la verdad de las verdades, dios de dio-
ses, por el que todo esté lleno de divinidad, verdad, entidad, bondad.
Esta verdad es buscada como cosa inaccesible, como objeto situado mas
alld de toda objetivacién y de toda comprensién. Por eso a nadie le pa-
rece posible ver al Sol, al universal Apolo, luz absoluta, especie suprema
y excelentisima, sino a su sombra, a su Diana, el mundo, el universo, la
naturaleza que es en las cosas, la luz que es en la opacidad de la mate-
ria, es decir, la que resplandece en las tinieblas. De los muchos que,
pues, marchan por las susodichas sendas y por bastantes otras, poquisi-
mos son los que llegan a la fuente de Diana. Muchos se contentan con
la caza de bestias selvéticas y menos ilustres, y de éstos la mayor parte
nada hallan que coger: habiendo tendido sus redes al viento, quédanse

- con las manos llenas de moscas. Rarfsimos, digo, son los Acteones a los

que el destino conceda poder contemplar a Diana desnuda y llegar asi
a tal extremo que, enamorados de la bella disposicién del cuerpo de la
naturaleza y tocados por el doble esplendor de aquellos dos ojos de
bondad y belleza, se transformen en el ciervo, de suerte que ya no sean
cazadores, sino caza. Porque el fin dltimo y postrero de esta venacién
consiste en lograr aquella esquiva y salvaje presa, mediante la cual el de-
predador conviértese en presa, el cazador en caza; pues en todas las
otras especies de venatoria que se realiza con las cosas particulares, el
cazador captura para s a las otras cosas, absorbiéndolas con la boca de
su inteligencia, pero en la venatoria divina y universal hace hasta tal
punto presa que €l mismo queda incluso necesariamente comprendido,
absorbido, unido. De ahi que de ser un hombre vulgar, ordinario, civil
y popular, conviértese en salvaje cual ciervo, vive en las estancias no ar-
tificiosas de los cavernosos montes, donde admira las fuentes de los



136 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

grandes rios, donde, como una planta, crece vigoroso, intacto y limpio
de las cupididades ordinarias, y donde tanto mas libremente conversa
con la divinidad, a la que han aspirado tantos hombres que, en su deseq
de gustar en la tierra la vida celeste, dijeron al unisono: «Ecce elongavi
fugiens, et mansi in solitudine» (Sal 55,8). Asi, pues, los perros, pensa-
mientos de las cosas divinas, devoran a este Actedn, dejandolo muerto
al vulgo, al gentio, suelto de los nudos de los perturbados sentidos, li-
bre de la carcel carnal de la materia, de suerte que ya no verd como por
agujeros y ventanas a su Diana, sino que, habiendo echado por tierra la
muralla, es todo ojo frente a todo el horizonte. Y, de este modo, miralo
todo como unidad, no ve ya por distinciones y niimeros, que segun los
diversos sentidos dejan ver y captar, como si fuesen fisuras, de una ma-
nera confusa. Y ve a Anfitrite, fuente de todos los nimeros, de todas las
especies, de todas las razones, la cual es la Ménada, verdadera esencia
del ser de todas las cosas; y si no llega a verla en su esencia, en luz ab-
soluta, la ve en su hechura que le es similar, que esta formada a su ima-
gen, ya que de la ménada que es la divinidad, procede esta ménada que
es la naturaleza, el universo, el mundo; en la cual contémplase y espé-
jase, como el Sol en la Luna, por medio de la cual no ilumina, en tanto
que él permanece en el hemisferio de las sustancias intelectuales. Tal es
Diana, uno que es el propio ser, ente que es la propia verdad, verdad
que es la naturaleza comprensible, en la cual influye el Sol y esplendor
de la naturaleza superior segin que la unidad se distingue en engen-
drada y engendrante, en produciente y producida. Asi podéis vosotros
concluir por vosotros mismos acerca del modo, la dignidad y el resul-
tado feliz del cazador y de la caza: el Furioso se jacta de ser presa de
Diana, a la que se rindid, de la que se estima bienamado esposo, cautivo
tan dichoso bajo el yugo, que no tiene razén para envidiar a ningln
hombre, no pudiéndole hacer sombra ningan otro hombre, ningiin
dios, porque aquel que se ha entregado a una divinidad no puede ser
obtenido de la naturaleza inferior, y por consiguiente no puede ser de-
seado, ni convertirse en objeto de nuestros apetitos.

CESARE DELLA RIVIERA

El Mundo Maégico de los Héroes en el cual con inusitada claridad se trata
de cudl es la verdadera Magia Natural y cémo se puede fabricar la auténtica
Piedra de los Filosofos dinico instrumento de tal ciencia... fue publicado en

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 137

Milan en 1603, dedicado a don Vincenzo Gonzaga, y en 1605, con anadi-
dos, dedicado a Carlo Emanuele de Saboya. Del autor, Cesare della Ri-
viera, no da detalle alguno Julius Evola, el encargado de la edicion que lo
publicé de nuevo en 1932 en Bari.

DE «EL MUNDO MAGICO DE LOS HEROES»
La conquista del drbol de la vida

[I, 4] Para que, pues, no yetres, te conviene antes saber que la tierra
que pisamos no es el verdadero elemento terrestre, sino sélo el elemento
compuesto, impureza de los demds. Por consiguiente, por medio de ella no
puedes llegar al don celeste; es en oriente donde encontrards una puerta,
la m4s amplia y la mayor entre todas las que dan acceso [a la verdadera Tie-
rra]. Pero también aqui es necesario advertir lo que el abad Tritemio en el
primer libro de la Steganografia recuerda acerca de dicho oriente: «Orien-
tem», dice él, «hic velim intelligas, non ubi sol quolibet die oritur, sed eum
locum, in quo a principio creatus est».' Otra entrada, segin otros, se en-
cuentra en los grandes montes de la Libia. Hermes indica asi mismo uno
en cierta parte del mar Rojo. Finalmente, para facilitarte la empresa, sibete
que encontraras la entrada de la Gruta de Mercurio y del Orbe heroico, no
s6lo en los lugares mencionados, sino igualmente en todos aquellos luga-
res minerales en los cuales a veces se suelen ver ciertos monstruos, llama-
dos unos pigmeos, y otros gnomos, volcanes, salamandras. Habiendo dado
la divina Providencia —como afirman algunos— a cada cosa natural su cus-
todio, esos [monstruos] estan encargados de la guardia de los inexhaustos
tesoros de la Tierra, es decir, de los metales, lo mismo que esos otros mons-
truos, llamados silvestres o silvanos, tienen a su cuidado las gemas y las pie-
dras preciosas. Asimismo las ninfas, llamadas también ondinas, estin en-
cargadas de los tesoros que se esconden en el seno del vasto y profundo
mar. Cada vez que en un lugar cualquiera aparezcan, pues, los susodichos
seres, ello sera indicio manifiesto de que alli hay tesoros grandisimos, como
expertos mineralistas lo han observado por larga experiencia. En efecto, si
al entrar éstos en las entrafias de un monte mineral descubren alguno de

14. «Esto quisiera yo que entendieses: oriente no es donde el Sol nace un dia cual-
quiera, sino el lugar donde al principio fue creado.»



138 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

los susodichos monstruos que, seglin su propia costumbre, mostrandose
todo risuefio y festivo, da sefial con sus gestos como si fuese a su encuen-
tro, tienen en tal caso por cosa cierta que la mina les serd Gtil y de grandi-
simo provecho. Pero si, por el contrario, el monstruo se muestra turbado
y, lleno de desdén y de ira, se da a la fuga, ellos pierden toda esperanza de
poder obtener alli ganancia alguna. Abre en este lugar los ojos de la mente;
considera todo con prudencia, entiende rectamente, y llegards a ser un hé-
roe «feliz».

Hemos dicho que la magia es la ciencia que nos ensefia a llamar a la luz,
fuera de las tinieblas, todas las virtudes dispersas y sembradas por Dios en
todas las partes del mundo. Ademas has entendido a qué se llama tinieblas.
Quedan por decir y por revelar las virtudes que estdn escondidas dentro
de ellas. Tales virtudes no son, pues, otra cosa que el espiritu del alma del
mundo, el cual, esparciéndose y difundiéndose por todas las cosas, da a
cada una la forma, la vida, el ser y la permanencia. Pero sabete que, aun
cuando él se comunique a todas las cosas y esté disperso por todas las par-
tes del mundo, no obstante él no se puede sacar en modo alguno, ni de
esos lugares, ni tampoco de todas las cosas, que de €l reciben vida y en las
cuales se difunde y se esparce.

Mercurio-Sol y el matrimonio celeste

[1, 6] El gran padre Hermes Trismegisto, tratando, en su maravillosa
Tabla esmeraldina —la cual no es sino una breve suma y un pequefio pero
altisimo compendio de la magia natural—, del fruto que tal magia suele
producir por sus heroicos hijos haciéndolos aptos para obrar en la na-
turaleza maravillas infinitas, dijo que su padre es el Sol y su madre Ia
Luna, y que después la Tierra fue su nodriza: sentencia verdaderamente
llena de misterios inefables, capaz de hacer «feliz» a cualquiera que, con
la elevacién de su espiritu, se haya hecho digno de llegar a su sentido
profundo.

Entre tanto, he aqui que los egipcios sabios, queriendo expresar en el
jeroglifico de Mercurio el mencionado misterio, unieron y juntaron sim-
bélicamente al Sol la Luna, con lo cual se expresa esa unién y matrimonio
celeste, por el cual la Luna se hace un solo cuerpo y una misma cosa con
el Sol. Dicho matrimonio o unién acontece del siguiente modo. Del Sol su-
praceleste de la Bondad divina que se comunica a si misma a todo el uni-
verso, que fue llamada por Platén en el libro sexto de la Repzblica y en las

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 139

Cartas Idea de todo bien, procede, segtin piensan los platénicos, como luz
de luz, la Mente primera, es decir, la naturaleza angélica, la cual contiene
en si todas las mentes y todos los esplendores ideales; de ésta, a guisa de
resplandor de luz, deriva luego el alma del mundo que, comprendiendo
toda naturaleza animal y los conceptos e imdgenes de las Ideas primeras,
es lamada mundo de la razén [racional]; finalmente, como calor de res-
plandor, nace la naturaleza, llamada mundo seminal, porque comprende
las semillas de todas las cosas. El Sol celeste, alma del mundo, emana pues
—como dice Plotino—, una especie de aliento y verbo, su espiritu, es de-
cir, el Mercurio celeste y vivificador, naturaleza y semilla universal; el cual,
antes que dé la forma, la vida y la permanencia a la universalidad de las co-
sas de aqui abajo, es recibido —como afirma Ptolomeo en el Almagesto—
por la Luna, llamada por esto receptora de los influjos celestes. Y siendo
propio del macho, como miés digno, el obrar y el influir, y de la hembra el
padecer y el recibit, por esa razén el acto de tal recepcién se dijo que era
unién y cépula de ellos, o sea, de Sol y Luna. La Luna pare después la se-
milla concebida en el mundo de la generacién, ejerciendo influencia e im-
primiehdo esa semilla en la materia, es decir, en la tierra del parto celeste,
hecha —como dice Hermes— nodriza diligente. No otra cosa entendieron
los antiguos cabalistas con los abstrusos secretos concernientes a este or-
den de cosas; por lo cual, en el mundo sefirético ellos refirieron y subot-
dinaron la Luna a Malkud, tltima numeracién que ejercia sus influencias
en el orden de los Issim, es decir, de los héroes y de los hombres ilustres.
La numeracién Malkud es denominada la Virgen y el pozo del septenario,
ya que, lo mismo que la Luna recibe los influjos de los demas cielos me-
diante el Sol, asf este atributo [Malkud] recibe por medio de su esposo Ti-
feret todas las emanaciones superiores de los demds, y las difunde en todas
las cosas creadas.

Este amoroso vinculo del Sol con la Luna fue bellamente insinuado por
Virgilio en las Gedrgicas diciendo:

Asi, si creerlo cabe, oh Luna, el Dios
de Arcadia te ligd con mindsculo don
de blanca lana, y te llamé a las altas

selvas, y no fuiste a su llamada sorda.

El Dios de Arcadia, es decir, el Dios Pan, que significa el Todo, es sim-
bolo de la Naturaleza; por eso Orfeo en los Himnos canta que él



140 L.0OS MISTICOS DE OCCIDENTE, TII

toda cosa produce, padre

del universo y principe del mundo,

lucifero fructifero, y Pedn,

por el cual fondo tiene la tierra eterno; y cede
a su valor inmenso el undoso mar.

El alma media [de la] naturaleza, influyendo sobre la Luna, la llama,
pues, la invita, la atrae a las altas selvas (las cuales —como afirma Jam-
blico— representan la materia prima llamada por los platénicos y por los
peripatéticos Hyle, nombre que también quiere decir «selva»), a la gene-
racién del mundo material. Este mismo concepto fue significado por los
egipcios pintando a dicho Pan golpeando y flagelando la Luna con la mano
derecha y sosteniéndose el miembro viril erecto con la izquierda. Ademas
de eso —como refiere Suidas—, pintaban al fabuloso Priapo (que equivale
en si mismo —siempre segiin Jamblico— a un jeroglifico del gran semillero
y la naturaleza universal) en forma humana, en acto de tener en la diestra
el cetro real, para mostrarnos el imperio que dicha naturaleza tiene en el
universo, mientras que con la izquierda parece que se aprieta los genitales,
para hacernos entender cémo en la naturaleza estan las semillas de todas
las cosas, y de alli parte la influencia de las formas que después se impri-
men en la materia. Ademas, la lana es simbolo de impureza; impureza que
es propia de la materia. En cambio, el color blanco denota pureza y lim-
pieza: por eso Pan, el Sol celeste, llama a la Luna a las selvas con el don de
la lana blanca, es decir, la llama a la generacién de las cosas. Esta no se
puede hacer antes de la purificacién de la materia: pero, en virtud del in-
flujo de las formas, la lana, es decir, la materia, deviene blanca y pura.

El «cielo» bermético

[I, 8] En la teologfa 6rfica, las tres personas divinas de la santisima Tri-
nidad son veladamente representadas e insinuadas, la primera con el nom-
bre de Noche, que otros llamaron Niebla y los judios En Sof y Alef tene-
broso, considerando en ella la esencia absolutisima e incomprensible de
Dios recogida en s misma. Al Verbo increado, segunda persona de la divi-
nidad, Orfeo aludié con el nombre de Cielo; y los antiguos cabalistas en-
tendieron por este Cielo la conversién del Alef tenebroso en luciente; con-
versién que segtin dicen acontece cuando Dios, saliendo de la infinidad del
En Sof, se difunde a si mismo en la produccién de la universalidad de las

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 141

cosas. El Espiritu santo, finalmente, fue llamado Eter en la susodicha teo-
logfa. El Cielo es, pues, la misma sabiduria increada, alma primera del uni-
verso, divina y gran naturaleza, que Zoroastro llamé Mente paterna; Ho-
mero, Olimpo casi enteramente luciente, y Platén, Verbo y Autor de toda
resurreccién, Rey de todos los siglos, en torno al cual giran todas las cosas
que son. Finalmente san Dionisio, junto con el mismo Platén, denominaron
al Cielo On, es decir, Ente que da entidad a todas las esencias, causa supe-
reminente y fundadora, principio del todo. A este mismo Cielo se refirid
Platén también diciendo que el Dios Cielo ensefia el uno y el dos, como an-
tes se dijo. Asi mismo, el gran Jamblico, en el [Libro sobre los] Misterios de
los egipcios, escribe que el Cielo, o es Dios, o bien es el imitador de los dio-
ses. Que él sea Dios, lo hemos dicho ahora, segiin cuanto pensaron los an-
tedichos autores; en cuanto al aspecto de imitador de Dios, se refiere al
alma media, [a la] naturaleza que en la generacién y conservacién del uni-
verso imita a dicho divino Cielo, del cual es ella imagen visible. Ella es tam-
bién —como lo afirma Orfeo en los Himnos— el Cielo nacido de la Tierra,
al que este mismo autor llama Omnipotente y Padre universal. Los judios
contemplativos decfan que por Cielo se debia entender la linea verde que
circunda el universo. En conclusién, los magicos Sol, Luna y Mercurio no
son otra cosa que el mismo Cielo visible. Con razén el agua, de la cual se ha
hecho mencién antes, es denominada Cielo por los sabios héroes.

Este mismo Cielo es denominado en la lengua santa Samzaim, voz que
nosotros podemos interpretar como fuego y agua. Tales de Mileto, Hi-
parco de Metaponto, Heraclito de Efeso e Hipén de Regia sostuvieron que
tales elementos fueron los primeros principios de las cosas, y eso no sin luz
de altisima noticia. Entre los tedlogos simbolistas, por fuego se entiende el
Espiritu del Sefior, Espiritu propio de la deidad, Espiritu de amor, Fuego
suave y vivificador y [principio de] conexién del universo, al que Orfeo en
los Himnos —como se ha dicho poco antes— llamé

Eter del Mundo, excelso, 6ptimo germen,
alta casa de Japiter omnipotente.

El agua, por su parte, en la teologia mistica denota al Verbo eterno. Se
lee que no sélo Hermes Trismegisto, Orfeo de Tracia y Platén, sino mus-
chos otros gentiles, aprendieron también de los judios contemplativos
muchos secretos, y tuvieron conocimiento de buena parte de sus divinos
misterios. Asi, la noticia de tales misterios acaso pudo llegar sucesivamente
al antedicho Tales y a los demis, y no es descabellado pensar que éstos, ilu-



142 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

minados algo en sus tinieblas por tal luz, refiriendo pues a Dios semejante
conocimiento, por fuego y agua [como] principios primeros de las cosas
entendiesen e insinuasen, al menos implicitamente, el altisimo misterio de
la santisima Trinidad en la creacién del mundo. Lo cual en cierto modo nos
es confirmado por la proporcién y la conveniencia que dicha opinidn de-
muestra tener con la historia verdadera y sacrosanta de Moisés, donde él
cuenta que el Espiritu del Sefior era llevado sobre las aguas: alli los sagra-
dos doctores entienden por el Sefior a Dios Padre, por las aguas, al Verbo
eterno, y por el Espiritu que se cernia sobre ellas, al Espiritu santo. Dicho
sea esto sdlo para descubrir el misterioso concepto que el nombre de
«Cielo», escrito en hebreo, contiene. Pero, si los antedichos sabios refieren
su opinién a los principios naturales, no hay ninguna duda de que ellos
quisieron referirse a un fuego y un agua diversos de los de nuestro Cielo
maégico; el cual, siendo por su naturaleza todo luciente, suave y vivificador,
conserva en si de manera excelente lo caliente y lo himedo —m4s atn: él
es verdaderamente en acto agua fluyente y, a la vez, fuego ardiente.

Los poderes del drbol de la vida

[1I, 8] En el lefio mégico de la vida y mundo nuestro estriba, pues, la
verdadera curacién de todas las enfermedades, pues él —como hemos de-
mostrado— es la naturaleza universal. Por eso puede socorrer a la misma
naturaleza: es la vida universal y natural de todas las cosas, y por tanto
puede restablecer esa misma vida; es Cielo incorruptible, por lo cual puede
preservar cualquier cosa de la corrupcién y de la muerte; finalmente, es el
fundamento y la fuente de todos los entes y de todas las esencias, y por
tanto es medicina universal en la cual estan, en consecuencia, todas las de-
mds medicinas vulgares, tanto animales, como vegetales y minerales. Alli se
encuentra la melisa, el ruibarbo, el 4spid, el oro y todas las demds especies,
pero ain no encarceladas, debilitadas y oprimidas por su impuro cuerpo
terrestre, sino s6lo como puro espiritu y pura alma, es decir [como] la ma-
teria prima, el ente primero y su simple y viva esencia; por lo cual su vir-
tud prevalece y supera en proporcién mas de mil veces la virtud de todas
las que son producidas por la naturaleza. Tomemos por ejemplo el men-
cionado oro, comtinmente llamado oro potable, por ser un licor fluido, to-
davia no coagulado —como se ha dicho— por la naturaleza. Si lo compa-
ramos con el oro metélico vulgar, aunque sea reducido a solucién, y
consideramos sus respectivas virtudes, aquél no se nos presenta de otro

v
L)
y
)

MISTICOS ITALTANOS DE LA EDAD MODERNA 143

modo que como un cuerpo sélido y real en comparacién con su vana som-
bra. De tal diferencia da fe indudablemente la magia practica, ya que, ex-
traida mégicamente el alma, tanto de uno como del otro, el cuerpo y las
heces de nuestro oro siguen siendo, no obstante, puro y verdadero oro me-
talico, mientras que las heces y el cuerpo del vulgar no se resuelven en otra
cosa que en vacua e inane tierra: prueba manifiesta de la excelencia de di-
cho oro magico. A ello se afiade la proporcidn del peso, del nimero y de
la medida, conocida sélo por la naturaleza, e imposible de encontrar por
medio del arte, siendo esos tres [principios] los instrumentos ocultisimos
y las ideas con las cuales el sumo Artifice cred el universo —por lo cual le-
emos en el [capitulo] undécimo de la Sabidurfa: «Omnia disposuit Deus in
numero, pondere et mensura» (Sb 11,20)— y de las cuales traen su origen
los tres primeros principios naturales de las cosas. El universo consta de
tres Gnicos principios; y como todas las criaturas estdn formadas por los
mismos, no hay ninguna de ellas que pueda dividirse magicamente en un
numero mayor o menor de partes (ni en mas ni en menos). El primero de
tales principios es la sustancia ignea, en la cual estd contenida el alma, el
moviriento y la vida de los elementos: ella es la rafz de la vida, calor natu-
ral, mercurio y agua —y la humedad aérea, inclinada al frio de la tierra, es
su Gnica cualidad—. Le sigue la sustancia aérea, en la cual estdn el fermento
de la vida y el espiritu de los elementos: es himedo radical, fermento de la
vida, azufre y Cielo, que tiene por cualidad propia e innata el color igneo,
inclinado a la sequedad de la tierra. El tercer principio estd constituido por
la sustancia dcuea y [por la] térrea juntas, que incluyen en si, bajo el nom-
bre de «tierra», el cuerpo de los elementos. Esta sustancia preserva a las
otras dos de la corrupcion, es el balsamo de la naturaleza, es sal y tierra, y
posee las dos cualidades de las otras; pero con diversos respectos y consi-
deraciones. El ternario divino inescrutable, pues, al crear en el principio el
ternario natural, quiso también que en todas las cosas se encontrase este
mismo ternario. De él constan sin diferencia alguna el macrocosmos, nues-
tro mundo migico y el microcosmos, que no es otro que el hombre. En
cada uno de ellos estés los mismos tres principios, es decir, el mercurio, el
azufre y la sal; pero, aun cuando sean tres sustancias, son no obstante una
sola sustancia indivisa, no pueden estar desunidas ni separadas una de
otra. Unidas, constituyen la misteriosa unidad, fundamento natural y origen
primero del mundo, que es su indivisibilidad —como escribe Psello—, es
simbolo de amistad, de paz y de concordia, y en la cual estdn puesta per-
fectamente la vida de todas las cosas. Por lo cual, el fin de la medicina,
aquello a lo cual tiende, en definitiva, de forma exclusiva, es conducir de



144 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I11

nuevo al enfermo a tal unidad, la cual, por ser incapaz de pluralidad y con-
trariedad, no admite mal alguno.

El origen primero de todas las enfermedades no tiene otra causa que
el alejamiento de tal unidad: del mismo modo que en ésta consiste la sa-
lud, asi todos los males estin comprendidos en el binario, nimero que
—como escribe san Jerénimo contra Joviniano— pertenece a la materia,
es infausto, infeliz, fuente y origen de toda imperfeccién. Si, pues, una de
las tres sustancias cualificadas antedichas se aparta de la unidad, se debe
retornar de ella a la unidad misma. Por ejemplo, si en el hombre el mer-
curio se aleja de su proporcién unitaria nativa y de su simplicidad, es pre-
ciso reducirlo a su unién, proporcién y homogeneidad primera mediante
el mismo mercurio extrinseco. De manera semejante, por medio del azu-
fre y de la sal exteriores se curan y se examinan detenidamenttle las inte-
riores —asi que, con su vuelta a la unidad, fortalecidos en su primer tem-
peramento, expulsan repentinamente y con facilidad admirable a la
confusa e impura Dualidad, es decir, cualquier indisposicion, aunque sea
grave y mortal.

[1I, 14] Los antiguos magos no entendian por hierba moli” otra cosa
que el plomo mégico, del mismo modo que el plomo metalico vulgar, que
recibe de aquél su ser, fue llamado por los griegos molibdos. Este, por es-
tar subordinado al planeta Saturno, es llamado Saturno —por eso el plomo
mdgico viene a ser precisa y realmente el mismo Saturno—. Segun 10§ ted-
logos de los gentiles, Saturno es —como dice Lactancio— hijo del Clelp y
de la Tierra. Fulgencio afirma igualmente que es llamado Saturno debido
a la saturacién, es decir, la saciedad que él suele aportar a las gentes con los
frutos de la tierra. Ademds, se afirma que Ops, su mujer y hermana, se
llama asf por la ayuda y el socorro que proporciona a los hambrientos. Am-
bos son, pues, una misma cosa, y no son simbolo de otra cosa, en suma,
sino de la tierra mégica (por cuanto tres son las tierras magicas, unidas en
una sola esencia) de la cual toma vida la tierra vulgar y deriva después La-
tona: tal es el propio mercurio vulgar de los héroes. Por eso dijeron que
Mercurio fue engendrado por el Cielo y por la Tierra, pues dicha Tierra es
verdaderamente la hija del Cielo superior concebida por aquella vulgar. En
definitiva, Saturno, Ops, el plomo miégico y la hierba moli son propia-
mente el mercurio celeste, del cual el héroe saca espagiricamente otro mer-

15. Hierba de las lilidceas con bulbo marrén negruzco y flores blancas, considerada re-
medio contra encantamientos y hechizos. Su nombre botdnico es Allium nigrum. [N. del. t.]

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 145

curio que es el Cielo mégico y la parte dcuea que compone el mundo mé-
gico, propiamente lamada mercurio oculto de los héroes. Con tal vehiculo
celeste se saca el otro mercurio, es decir, el firmamento magico, segunda
parte de dicho mundo heroico: y asf se lama vulgarmente al mercurio ex-
traido del plomo.

Esta triada misteriosa se hace en la magia mecdnica; devolverla a la
unidad, en la cual tuvo su origen, es el objetivo ltimo del héroe. A tal mis-
terio aludié Homero, cuando dijo que la [hierba] moli fue cogida por Mer-
curio y dada a Ulises, es decir, al héroe. Adems, [dijo] que se saca de la
tierra y que es dificil de coger, es decir, de encontrar. En efecto, como di-
jimos en la primera parte, no se revela a los 4nimos impuros e indignos.
[Homero] afirma ademis que es un éptimo medicamento —cosa de la cual
hemos hablado largamente— y también que

candida tiene la flor, y la rafz negra.

La rafz es la misma moli, es decir, la primera tierra magica, Saturno
todo negro y tenebroso, denominado por Orfeo tierra negra y llamado co-
munmente por los héroes Nigrum nigrius nigro, plomo negro, carbén y co-
sas semejantes; es aquella antigua y desordenada mole que Anaxdgoras de-
nomind Caos confuso, y Moisés Abismo, que significa sin luz ni candor. En
cuanto a la flor blanca, no es el mundo magico reducido al perfecto estado
lunar, como algunos han interpretado erréneamente tomando el fruto por
la flor, sino que es la leche virgen y también el firmamento, provenientes
ambos inmediatamente de aquélla, y de una blancura igual al candor de la
nieve. Y puesto que dicha blancura parece igualmente y al mismo tiempo
de color rojo [rubicundo] y 4ureo, otros de entre los antiguos dijeron que
la flor de la hierba moli es de color amarillo —y en ese sentido hemos des-
crito la flor de la lunaria, que es lo mismo que la moli.

Todo esto quiso indicar Virgilio, sabio y prudente imitador de Ho-
mero, con la fatidica rama de oro, al afirmar que una rama asi, no sélo es
dificil de obtener por la fuerza o la astucia, sino incluso imposible, salvo
bara aquel que es llamado por los hados al conocimiento de ellos mis-
mos. En efecto, no se puede en modo alguno tener noticia de dicha rama,
si antes no se ha conocido lo que es esencialmente el hado; ahora bien,
nosotros ya en otro lugar hemos definido [el hado] como el orden de las
Causas superiores y como la relacién de los semilleros particulares con los
principales de sus esferas, y de tales [semilleros principales] con aquel
universal, por el cual son movidos y regulados. También hemos expli-



146 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

cado lo que es este gran semillero; y para aip.ortar mayor luj a este pzsa(;
tan importante, afiadimos que las causas, mdgicamente, son f:]{llom'mati o
asi por Caos, [que es la] causa material de todo/el universo, € prlflclg)
de todas las cosas, como lo afirma también Hespdo en la Teo,}gomag' "ot
eso, quien llegue a la inteligencia de tales misterios, const}atdalra. tamd.leil,
claramente, que una vez que se ha arrancado una rama asf, de inmediato
nace otra, pues los cuerpos celestes, para la conservacion de la natura-
leza, estdn en un ejercicio y un movimiento continuos, y 10 cesan nznca{
de infundir en la materia sus influencias y sus virtudes estelares. A ta
movimiento se referia Aristételes cuando dijo que <.<Ignor.atu motu, igno-
ratur natura». Asi, es verdad que «Motus coel.estls est 1ntelhgentla ;o-
rrespondens in inferioribus, in quibus per suas influentias omnia produ
». )
- IX}T(S;Z bien, tal Plomo y Saturno es denominado ,Padre de los demas
Dioses, es decir de los demds metales még/icos, pues éstos, dlesde ej prin-
cipio, estén todos ellos ocultos dentro de €L E/n la fabrica de mundo nf;ls
gico, no obstante, salen a la luz, porque el héroe con arte espalglrlca :
hace manifiestos y patentes. Asi, Marte se muestra en forr'na de icor ;010
[rubicundo] y espiritual; Japiter aparece en forma fie tierra fandl ay
transparente. Después se ve la bella Venus bajo apariencia d'e icor es;il-
ritual lucentisimo, que vence en candor a los blanqu1s1m9§ hgusgms. La
Luna se descubre también a semejanza de licor, no ya espiritual, sino f1c]10
e inmévil, ornada de la misma blancura de Venus. El Sol esa modo e
un precioso licor color parpura, fijo y firme. En el herqlco magisterio, no
sélo son considerados de ese modo los siete planetas,'smo también Qtzoz,
segtin los diversos accidentes, la disposicion, la c/uahda'd y la Izlr?pfl‘e a’ :
del sujeto heroico. Lo mismo pasa con los de/n.las lumlnargs de irma
mento, es decir, con los demés numerosos esplrltu_s, denominados (rimrlle-
rales magicos, que son igualmente progenie del mismo Saturno,' y de los
cuales vamos ahora a hablar ampliamente, sobre todo porque ni unos ni
otros —excepto el Sol— son absolutamente perfecFos. Por eso es nece-
sario reducirlos espagiricamente, con arte pironomica, a lzjl 'perfect}sgna
aureidad solar, que es el principio inmediato del oro meta}1co, ob]etlyo
de la ciencia 4urea, del mismo modo que la igneidad extraida de la pie-
incipio del fuego vulgar.
e Se(spplfgs]topque el [elergnento] petfecto de'todas las cosas no es otrai COS]Z
que oro, cuando los metales magicos, los minerales y los semlmme.rs e:st,es
moli y todos los demis vegetales y animales se despojan de sus acciden S;
de su impureza y heterogeneidad, todos se reducen por consiguiente a €

MISTICOS ITALTANOS DE LA EDAD MODERNA 147

homogénea aureidad y a esa 4urea homogeneidad, como se ha dicho de los
metales vulgares. Por lo cual cualquier cosa, dispuesta y preparada magi-
camente, cac necesariamente bajo dicha aureidad, que es el alma y la vida
de las cosas mismas. Por eso dijeron los antiguos magos que en el oro se
esconde una grandisima sabiduria, sabidurfa que —como afirma Platén—
queda oculta bajo los velos de las fabulas y los misterios de las antiguas re-
ligiones. Lo mismo concluyé Marsilio Ficino en el Libro de la triple vida,
diciendo cémo en los metales y en las piedras —es decir, en la moli— est4
oculto y oprimido por la mole desordenada de la materialidad un espiritu,
el cual, dividido y separado correctamente, es decir, espagiricamente, y
aplicado a materia de su género, a modo de virtud seminal hari posible la
generacion de otro semejante a si. Todo esto es el mercurio celeste, la pie-
dra heroica, el mundo mégico, el segundo lefio de la vida, medicina uni-
versal y acto [forma] de todas las cosas naturales.

[1I, 16] Plotino —en el Libro de las virtudes— afirma que el alma
purgada deviene uno de los Dioses que siguen al primer Dios. Final-
mente, €l mismo Tritemio —en las Cuestiones— escribe a tal propdsito
las siguientes palabras: «Sunt qui dicant, mentem, sive spiritum ipsius
hominis posse naturaliter miranda facere, modo sciat se ab omni adven-
titio in se ipsum supra sensum, in unitatem revocares. Procuremos, pues,
seguir al verdadero, maximo y éptimo Japiter y unirnos a él, en el cual
Platén, Pitdgoras, Parménides, Socrates, Juan Tritemio, y otros, enten-
dieron la Unidad, la Unidad divina de la cual, en la cual y por la cual —
como escribe el mismo Platén en el Parménides— son todas las cosas,
pues ella es principio, medio y fin de todo. San Dionisio el Areopagita
decia también que en ella se encuentra todo niimero bajo forma de uni-
dad [tnicamente], y que todos los niimeros en la unidad se encuentran
reunidos [juntos]. El Hijo tinico y consustancial de ella nos estd velado
misticamente por el ya descrito jeroglifico de Mercurio, Sol celeste: pues
el Verbo eterno es el divino Mercurio, alma primera del universo, Sol su-
praceleste y eterno, unido hipostdticamente a la Luna de nuestra huma-
nidad y clavado sobre la cruz durisima y saludable, a la cual lo impulsé
el fuego ardentisimo de su amor divino. Y de ese modo obtendremos no-
sotros sin duda alguna el anhelado conocimiento de la naturaleza uni-
versal creada, pues él es la gran naturaleza divina y creante; conseguire-
mos la iluminacién [lumbre] que nos permitira poner de manifiesto la luz
de dicha naturaleza, pues él es la luz de las luces y de nuestros corazones.
Y finalmente... llegados al don celeste, no sin la firme resolucién de ha-



148 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

cer de él participes —por amor suyo— a los pobrecillos afh‘gldos, Ell\flecli
curio] nos har4 benignamente disfrutar de.los'fruto's gra(;lslinos ybres
simos de aquel [don], pues ¢l es Padre m1ser/1cordloso e los pc;larél e)i
otorgador liberalisimo de los dones: y, ademads, por gracia, nos

don de la gloria eterna.

FRANCESCO PANIGAROLA

Nacié en Milan el 6 de enero de 1548, estudid juris’prudenaa. Ingr;so
en la orden franciscana en 1567 y fue un pred'icador cel§bre. En c115 ;37 due
nombrado obispo de Asti. Vivi6 en Parfs, enviado por Sixto V a4 e enhe;
la Liga contra Enrique IV. Nllurié en As'ti el 31 dT EZﬁoi;m , tras

i combatir el protestantismo en € :
bers%;ice:iiﬁaé(:i?—limelz'ae pro DI())mz'm'cz'x (1600); Cien mzonamz’e”n'to;v s'obre la
pasién de nuestro Seror (1585) y una autobiografia que quedé inédita.

DE LAS «PREDICACIONES»

[1] Candidisima Paloma, Nube toda de oro, Alientg suave,h Fuego ar1
diente. Paloma de plumas argénteas, Nube que destilas leche y rnéee S,
Aliento que despiertas flores en cada prado, Fuego que dulclemente ar e
sin consumir. Este fuego elemental (mirad, oyentes). en tres ung’s po'b
mos considerarlo: en su esfera, aqui en la tierra y Pa}o @a tierra. Allf arriba,
junto a la Luna, aqui en medio de nosotros, y alla abajo dondelatormenti
a los que purgan o a los condenados. Resulta que, de estos tres ugares,dee—
dos no luce, pero por causas distintas. En su esfera no luce porqu<? es e
masiado sutil, y en el infierno no luce porque es demasmdo grosercé, pf(;rg 0
cual dice el Salmo: «Supercecidit ignis et non v1</ierunt /Solern»‘ (Sa v,i—
LXX); tienen el ardor del fuego, pero no su luz. Sélo aqui en !ai }t)llerra esi -
sible el fuego; y sélo después de Cristo se nos ha mostrado visible aqu

i el Espiritu Santo... '

g tl%zggo enplos astros del cielo, fuego en su esfera sobfe el aire, f;:g;:
meteoroldgicos en la suprema region de! aire, fueg?s en la mesaréa(l),s) <
lsmpagos y de rayos; y aqui abajo, en la tierra (en mas dE Tlen mé)uce 1; e
gos artificiales y naturales. Aqui nace fue;go del fuego; alli lo If)]r(') e @ rai
el movimiento lo enciende; la resistencia lo despierta; el re .e]of. elmeme
yos lo produce; un espejo, un cristal, una garrafa, un vidrio, fina

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 149

agua helada nos hace fuego. Y una vez que esta hecho, Dios bueno, jcuan-
tas cosas facilmente lo reciben, tenazmente lo conservan, copiosamente lo
alimentan y amplisimamente lo difunden! Aceite, cera, pez, azufre, por
nombrar unas pocas; fuego se encuentra que, tomando por alimento lo que
para otros es veneno, vive tanto en el agua, como en el aceite; y sumergido
en las ondas, hasta el fondo del mar, como si estuviese entre pajillas, de tal
manera lo ves llamear y flamear. Y si tratamos de la difusién del fuego,
Dios bueno, ¢qué se encuentra que no se mude en fuego? ¢Y qué hay que
no devore y engulla €l vorazmente con sus amplias fauces? Acciones (muy
propias de Pentecostés) que precisamente, queridos oyentes, vino a hacer
en ese dia el Espiritu Santo. A saber, difundir, por boca de los apéstoles, el
fuego del amor de Dios por todo el mundo; «Ignem veni mittere in te-
rram» (Le 12,49)... '
Carisimos efectos, més alla de los cuales, si de la proporcién del
fuego quisiese yo obtener otras cosas, todas tocantes al Espiritu Santo,
Dios bueno, ¢a qué término llegarfa mi razonamiento? Arrebataron, oh
Roma, a Elfas al cielo carro y caballos no de otra cosa que de fuego; para
que entiendas ti que a la gloria celeste te alzaran pensamientos no de
carne, sino de Espiritu. Cuando agradaban los sacrificios a Dios, signo
de ello daba el fuego, que venia del cielo a consumirlos. Entonces agrada-
ran tus obras a Dios, cuando te dispongas a recibir el Espiritu, que te in-
flame. El fuego endurece y destruye; endurece el barro y destruye el hielo.
Si eres barro, quedaras cada vez mas obstinado; pero si te haces hielo qui-
zas el Espiritu te destruird en llanto. En el fuego se quema a sf misma la
mariposa, y en los misterios altisimos del Espiritu Santo se quemar4 a si
mismo el curioso. Huyen la lechuza y el murciélago del fuego, y el pe-
cador huye también de toda inspiracién y todo bien. El fuego ilumina el
cristal, y no el marmol, y en tu mano est4, ante el Santo Espiritu, el que-
rer ser, o cristal, o marmol. Otra cosa voy a decir, y termino: ésta es una
gran diferencia entre la tierra y el fuego, que el fuego tiene grandisima
accién y poca resistencia, en cambio la tierra obra poco, pero resiste mu-
cho: todo lo consume el fuego, y sin embargo algo de agua, bien poca,
lo extingue; nada obra la tierra, pero resiste incluso al fuego mismo. Tie-
Ira somos nosotros; fuego es el Espiritu Santo: jay, el fuego, cuinto
obra, pero qué poco resiste!, pues nuestro querer basta para echarlo. Y
nosotros, jay!, demasiada tierra, que nada obramos, e incluso al Santo
Espiritu resistimos. Dios bueno, ¢quién podra encontrar nunca simbolo
tan propio del Espiritu como es el fuego? «Tanquam ignis». Nadie cier-
tamente que no encuentre el viento: «Tanquam spiritus vehementiss...



150 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

[2] Ya hemos visto las conveniencias del fuego: veamos ahora las del
viento. De entre las acciones de éste, tres son las principales: la primera,
agita el aire y lo mantiene limpio; la segunda, trae nubes y lluvias; y la ter-
cera, en el mar conduce las naves al puerto. Dios bueno, fijaos como com-
plementa el viento al fuego; pues luego que el Espiritu, como fuego, nos ha
hecho conocer lo verdadero, nos ha dado la gracia y nos ha hecho espiri-
tuales, ¢qué nos falta ya, sino que ¢l hombre espiritual tenga ejercicios,
gustos y gloria? Y precisamente por los ejercicios el viento agita el aire; por
los gustos, el viento da las luvias de las lagrimas; y por la gloria, el viento
nos conduce a nuestro puerto...

Dicho viento impetuoso tiene, como dijimos, la propiedad de agitar el
aire y mantenerlo limpio moviéndolo: Dios bueno, en esa proporcion, tan
pronto como un alma iluminada y santificada por obra del fuego se hace
fuego, es decir, se aviene a vivir espiritualmente, ¢qué tipo de mociones y
de agitaciones no provoca dentro el viento? Una vez encendida, el alma se
enternece; enternecida, se hace extatica; en éxtasis, especula; especulando,
siente gusto; en el gusto se aquieta; y en la quietud se glorifica. Fuego,
aceite, éxtasis, especulacion, gusto, quietud y gloria entran en ella. Se co-
rrige, se ilumina, se fortalece, se reforma, se embellece, se casa, goza; apre-
cia, desprecia; arde, se congela; sale de s, vuelve en sf; pasa al cielo, per-
manece en la tierra; quiere, no quiere; busca, y no ha perdido; encuentra
y no ha buscado; se destruye, se deshace, se consume, languidece, se de-
bilita, chochea, se embriaga y sabiamente enloquece. Tenemos a un peca-
dor consuetudinario. Tenemos a una pecadora habitual que, tras haber,
no diré pasado, sino disipado todos los afios de su juventud en juegos des-
honestos y mil culpas, cuando finalmente abre la puerta al viento, ¢qué no
hace?, ¢qué no dice?, se despabila, casi, s despierta, levanta los ojos pe-
sados y mira la luz; aqui ve el pecado, alli el infierno; ora la culpa, ora la
muerte, ora la obstinacién, ora la misericordia, ora a si misma, ora a Dios.
Horror le produce el pecado, miedo el infierno, nausea la culpa, espanto
la muerte, temor la obstinacién, esperanza la misericordia; y lo que es mas
importante: comienza a odiarse a si misma y a amar a Dios. Y esto con
tanto afecto y tanta conmocién, producida por el viento, que muy a me-
nudo en un mismo momento, y por una misma cosa, ama y odia; llora y
goza; espera y desespera; osa y teme; rehiye, desea y se afra. Lo contrario
de poco viento, o escaso aliento: «Spiritus vehementis, Spiritus vehemen-
tis» (Hch 2,2). Un torbellino precisamente que, desprendido fuera de la
nube por mera violencia, lo mismo que sale girando, girando arrebata ra-
mas y polvo, y los agita y revuelve de modo que con perpetua rueda tie-

I &

i

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 151

nen siempre presente y siempre ausente el centro; ademés de que, al ins-
pirar este Santo Espiritu al alma perpetuos ejercicios espirituales, justa-
mente se puede decir que con la agitacién limpia el aire. 7
' I?e. ahi'nace otro sagrado efecto de espiritualidad, a saber, que tras el
ejercicio viene el gusto; y muy a menudo un gusto que no tiene par en el
munc.io, y es el de las lagrimas y el llanto: segundo efecto precisamente
del viento también, que al agitar el aire donde Dios manda, lleva las nu-
bes y, como si fuera el jardinero del mundo, ora aqui, ora alld, con esas
bellas f:lepsidras va regando y humedeciendo las tierra,ts... ,
Orientales perlas son las lagrimas, pero, jay, qué idéneas entre todas
lgs demds cosas para recamar un lecho!: «Lachrymis meis stratum meum
rigabo» (Sal 6,7). Y bien se ve que nacen del viento, pues contra natura se
le' asemejan; que si la ldgrima se ve y no se oye, porque el viento tiene so-
nido: «Sonus Spiritus vehementis» (Hch 2,2), también la lagrima produce

sonido, y también ella se hace objeto del oido: «Aurib :
mas meas» (Sal 39,13). + «Auribus percipe lachry-

BARTOLOMEO CAMBI DA SALUZZO

Naci6 en Saluzzo en 1557, ingresé en la orden de los menores obser-
vantes. Escribid varias obras misticas, entre ellas Luz del alma (Roma
1618), donde expuso la doctrina de la contemplacién por medio del amor,
g0z0s0, y Vida del alma, en la cual narré en octavas la pasién, afiadiendo

comentarios en prosa destinados a ser fomento de meditacién, llanto y ale-
gria. Murié en Roma en 1617.

DE «VIDA DEL ALMA»

[II, 15-20]

Pues te falta el habla, la voz y el aliento
s6lo al pensar las llagas, ornadas y bellas,
de los pies, las manos y el costado,
diremos que son lucientes estrellas.
Estos son los rubes que los adornaron,
éstos los carbunclos, y aquéllos

los bellos soles, flameantes y amables,

donde tu corazén tanto parece satisfacerse.



152 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

El corazén al remirarlas se satisface y muere,

y languidece, muriendo, cada hora y momento;
y aun cuando sienta el fuego, y el gran ardor
abrasador, de modo que le parece haber llegado
al destinado fin, a la Gltima hora,

y le parece ya, muriendo, ser difunto,

no obstante muriendo vive, y habla.

¢Qué dulce vida, y qué morir feliz?

Feliz t1, que tan alegre vives

en tan bellas llagas, noche y dia,

y mientras lees, 0 que contemplas o escribes,
difundes luego tus luces a tu alrededor,

y mientras de tu corazdn a ti mismo te privas:
para que vaya al Sefior de vuelta,

vuela él al costado de su Sefior,

y duerme junto a su inflamado corazén.

Feliz soy, y de dulzuras tengo lleno

este mi corazén: mientras contemplo en la cruz
a mi Jests crucificado, que en su seno

me acoge a menudo v, con piadosa voz
razonando, me hace luego desfallecer,

para compadecer su muerte atroz.

Pero seguid aves, seguid mientras tanto,

que mucho me alegro con vuestro canto.

También nosotros nos gozamos de todo tu bien,

pues comprender no puede nuestro pecho

licor tan dulce, que a nosotros no viene

tan dulce bebida, y sélo vuestra es

esa Sangre preciosa, a vosotros corresponde:

porque por vosotros puso en fuga al horrendo monstruo,
por vosotros lo maté y por vosotros lo encerr

y recluyé en el abismo encadenado.

Por nosotros murié mi Sefior amable,
por mi padecié tan 4spera, acerba muerte,

€Oomo nunca se oyera, ni hunca se conociera,

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 153

y muriendo del Cielo abri6 las puertas.

Y puesto que aun a vosotros se hace patente,
proclamad con voz sonora y fuerte

al riguroso martir y su gran dolor,

cantad por amor de mi Sefior.

Meditaciones del canto segundo

[T, 2] Puede el alma pensar que razonablemente se invita a los pajaros
a cantar la pasién del dulce Jests, pues con los péjaros se significan los con-
templativos; porque, lo mismo que los pajaros vuelan hacia lo alto, asi los
contemplativos se elevan continuamente con sus mentes hacia el cielo. Y
lo mismo que los pajaros no se abajan a la tierra, sino para comer y por ne-
cesidad, asi los contemplativos no se abajan a las cosas de la tierra, sino por
necesidad, para obtener el sustento y vestido necesario. O para aprovechar
a otros. O por la obediencia segin el ver divino. Y lo mismo que los pdja-
ros vuelan por encima de los 4rboles, y en ellos hacen sus nidos y descan-
san, asi los contemplativos descansan sobre el drbol de la santisima cruz, y
allf descansan dulcisimamente en las profundas meditaciones. Alli produ-
cen dulcisimos sonidos de altisimas contemplaciones.

[3] Podri el alma devota ir meditando a medida que cante el cantico,
deteniéndose sobre las octavas amorosas, dulcemente cantadas a dos co-
ros, ora por el poeta, ora por los pajaros, que, respondiéndose mutua-
mente, van pintando las bellezas, dulzuras y suavidades del bendito Jests.

[4] El alma devota podra internarse en la profunda meditacién de la
afliccién que padeci6 el dulce Jests en el huerto, y del sudor de sangre que
salia de su divino rostro, y de todo su cuerpo, y se derramaba en tierra. Po-
dr4 internarse en la consideracién del grandisimo afdn que padecié su
dulce Jests en esa afanosa oracién.

SANTA MARTA MAGDALENA DE PAZZI

Nacié el 2 de abril de 1566 en Florencia, se llamé Caterina di Geri de’
Pazzi. A los doce afios cayd en éxtasis, en 1582 entr6 a formar parte de las
carmelitas de Santa Maria de los Angeles, en San Frediano. De 1585 a 1590
sufri6 en el «foso de los leones», abandonada por Dios, y recurri6 al dolor
mas atroz para vencer la desdicha, revolcandose sobre las espinas. Tras ha-



154 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, TII

ber sido liberada, gozé de éxtasis alegres y promovié la renovacion de la
Iglesia. Muri6 el 25 de mayo de 1604.

La primera edicién de los dichos recogidos durante los éxtasis se hizo
en 1611.

DE «LOS CUARENTA DIAS»

[II] El lunes por la mafana, tras haber comulgado, y mientras consi-
deraba yo aquellas palabras de Jests, «nemo venit ad Patrem, nisi per me»
(Jn 14,6), me parecia ver a Jests, a modo de un puente (no sabiendo yo
aplicarle otra comparacidn), y que ninguno se podia salvar si no pasaba
por dicho puente, es decir, por medio de sus mandamientos y de su vida y
pasion. Después me parecia ver a la santisima Trinidad toda amorosa para
con las criaturas; pero vefa yo que las criaturas no conocian este amor, y no
ponfan todo su afdn en amar puramente a Dios, y veia que Dios creé6 el
alma de un infiel con el mismo amor con que creé el alma de su Madre san-
tfsima, s6lo que la Virgen cooperé con esa gracia, y la iba siempre aumen-
tando y acrecentando en si, y los infieles se hacen indignos de ella; y veia
yo ese amor tan grande y desmesurado, que nunca jamas lo podria com-
prender criatura alguna —es mds, me parece que no lo puede entender un
poco sino quien lo gusta—, y viendo yo tan gran amor, me esforzaba en gri-
tar «Amor, amor» con tanto impetu y vehemencia, que hasta con la boca
exteriormente lo decia; y si hubiese podido, habria ido corriendo por todo
el mundo gritando «Amor, amort»; pero al mirar yo, y ver que las criaturas
atendfan tan poco a este amor, no podia evitar sentir una pena grandisima,
de modo que hasta corporalmente lloraba, y me dolia mucho de ello.

[VI] El viernes dia primero de junio de 1584, tras la santisima comu-
nidn, considerando yo aquellas palabras de Jests: «Omnia traham ad me
ipsum» (Jn 12,32), veia que Jests no habia hablado de atraer a sf lo que
contenia todo, porque habria hablado de si mismo, siendo él lo que con-
tiene en si todo; sino que dijo todo sola y absolutamente. Y me parecia
ver que en ese todo el Sefior también habia atraido a si nuestra culpa, no
pudiendo estar en él la pena, digo en cuanto a la divinidad. Sino que atra-
yendo a si la culpa habia cancelado la pena, padeciendo en si y sopor-
tando mucho por nosotros. Y mi alma entonces toda se derretia de amor;
nunca sabria expresaros lo que aqui gusté del amor de Dios. Después me
parecia ver a Jests en la cruz todo maltrecho, precisamente como cuando

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 155

estaba sobre el monte Calvario y sangraba por todas partes. Y veia yo que
las gotitas de sangre eran a modo de lenguas que llamaban a las criaturas
a recibir esa sangre, pero vefa que eran poquisimos los que la recibian, y
esto interiormente me daba una pena grandisima; y decia a Jests: Sefior
mio, ¢cémo es posible que la criatura sea tan ignorante y también tan in-
grata? Después veia las almas que recibian esta sangre. Me parecia que
dicha sangre producia en ellas estos tres efectos, a saber, aspiracién, es-
piracién y respiraciéon. Digo que en primer lugar hacia que el alma aspi-
rara, es decir, deseara unirse con Dios, dejando los pecados y despojan-
dose totalmente de sus vicios y defectos. Después hacia que espirase, es
decir, abriese e iluminase los ojos interiores, con lo que daba a esa alma
la cognicién de Dios, y de si misma. En tercer lugar, que respirase, es de-
cir, que dicha alma fuese hecha descanso de Dios, y que Dios descansase
en ella con grandisimo deleite y amenidad; yo en cambio vefa que el alma
tenia que descansar en Dios con suave deleite, antes de que Dios des-
cansara en ella.

[XII] Mientras el Amor Jests conversaba con nosotros en este mundo
respecto a él en sf mismo, quiero decir en su humanidad, conociendo por
si y en si la fragilidad, mayormente en nuestra asunta humanidad, y aman-
donos él con aquel mismo amor de antes, quiso remediar, no sélo al alma,
sino también al cuerpo, dandose a nosotros como comida incluso corpo-
ral, para alimentar y fortalecer en si mismo, tanto a la una, como al otro.
;Oh, qué amor! Me parecia ver en eso que Jests se unifa al alma su esposa
con estrechisima unién, poniendo su cabeza sobre la de la esposa, y sus
ojos sobre los de ella, su boca sobre la de la esposa, y lo mismo las manos
y los pies, y finalmente todos sus demds miembros, hasta que la esposa se
hacia una misma cosa con él, querifa todo lo que queria el esposo, veia todo
lo que habia en el esposo, gustaba todo lo que gustaba el esposo, hacfa las
obras del esposo y deseaba todo cuanto deseaba el esposo, y nada fuera de
él. Quiere Dios que de este modo el alma se una a €, y él unirse con ella.
Si el alma tiene su cabeza sobre la de Jests, no puede querer otra cosa sino
unirse con Dios, y que Dios se una con ella. Y viene de este modo a que-
rer siempre lo que Dios quiere. Dios se ve todo él en si mismo, y sélo él es
capaz de sf mismo. Y se ve a si mismo en todas las criaturas, también en las
que no sienten, porque se ve en ellas por la virtud que las hace obrar y fruc-
tificar. Asi el alma, teniendo los ojos sobre los de Jests, se ve a si misma en
Dios, y ve a Dios en todas las cosas. Ve ademds su incapacidad, y por ésta
conoce y ve que sélo él es capaz de si mismo, y de este modo el alma viene



156 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

a ver lo que ve Dios. Gusta a Dios y saborea todas las cosas para bien, y de
los mismos defectos saca bienes. Asi, teniendo el alma su boca sobre la boca
de Jests, también ella gusta y saborea todas las cosas para bien, e igual-
mente de los mismos defectos saca bienes, por lo cual, viendo obrar algo de-
fectuoso en una criatura no lo sabe tomar sino a bien, y de este modo gusta
ella lo que gusta Dios. Dios todo lo hace con sabiduria y poder; es mds, €l
da la sabiduria y el poder a todas las criaturas; y el alma que estd unida a
Dios y tiene sus manos sobre las de Jestis también hace sus obras con sabi-
duria y poder: con sabiduria, digo, se guarda de todas las cosas que le son
nocivas y desagradan a Dios. Con poder, ademas, porque al alma enamo-
rada de Dios le parece que todo lo puede, por imposible que sea, y si fuera
necesario se meteria entre las espadas y en las llamas, hasta ese punto le pa-
rece que lo puede todo, y de ese modo viene ella a obrar como Dios.

[XIV] Sdbado dia 9 de junio. Después de comulgar, vefa yo a Jesus to-
do lleno de amor, que me decia: «Veni Columba mea, in foraminibus pe-
trae, in caverna maceriae» (Ct 2,14). Y le respondia yo: «Jesis, amor mio,
por mi misma no sé entrar alli». Y Jests me dijo: «Animo, yo espiraré y res-
piraré, quiero decir que espiraré mandandote mi hélito y después respi-
rando lo atraeré a mi, y junto con él te atraeré a mi»; asi, él espiré en mi su
suave halito, todo amoroso, y después respir6 atrayendo el halito a s, y con
él me atrajo también a mi a si mismo, encerraindome dentro de sf con la
puerta de su costado.

[XXXIV] El viernes dia 29 de junio, después de comulgar, ofa que Je-
sts me decia aquellas palabras que dijo a san Pedro: «Beatus es Simon Bar
Jona, quia caro et sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus qui in coelis
est» (Mt 16,17). Y me decia: a san Pedro no le podia ser revelado quién
era yo, ni por la carne, ni por la sangre, sino sélo por mi Padre, que estd
en el cielo. Asi al alma no le puede ser revelada, ni por la carne, ni por la
sangre, la grandeza y pureza de mi amor, sino que solamente mi Padre,
que esté en el cielo, se lo puede revelar. Entendia yo bien que esta revela-
cién la hacia el Espiritu Santo, pero por ser el Espiritu Santo una misma
cosa junto con el Padre y con el Hijo, producian también juntos este
efecto. Vefa que en esto se hallaba el Espiritu Santo en continuo movi-
miento, por decirlo a nuestro modo, pero no es que se moviese de donde
estaba, sino que yo vefa que continuamente mandaba él proyectiles, fle-
chas y saetas de amor puro a los corazones de las criaturas. Y entendia yo
que hasta lo mas minimo que el alma no hacia con esas miras y pura in-

ol

MISTICOS ITALTANOS DE LA EDAD MODERNA 157

tencién de honrar a Dios y de agradatle sélo a €, incluso un minimo alzar
los ojos y una minima palabra, era obsticulo e impedimento para conocer
la pureza y grandeza de tal amor. Y, por el contrario, al alma que tenia esa
pura intencién, todo, por minimo que fuese, vefa yo que le ayudaba en la
cognicién de la grandeza y pureza de tal amor, de manera que las palabras,
pensamientos, deseos y todo lo que ella hacia sélo para honrar a Dios y
agradarle, le causaban tal conocimiento. En particular me hacfa ver en-
tonces Jests los descos del Padre y de todas estas monjas, a modo de ani-
llos, de oro y de plata, con los cuales veia que €l hacia una bellisima ca-
dena poniendo dichos anillos uno en otro como estan las cadenas, y
después poniéndosela al cuello, lo cual le causaba un deleite grande. Pero
dichos anillos no eran todos iguales, pues los habia mas y menos sutiles, y
no me era dado conocer en particular de qué hermana eran; pero veia yo
claramente que Jesiis se los quitaba todos. Después de esto vi que el amor
unitivo toda me juntd y unié con Jests, dindome a conocer la grandeza y
pureza de ese amor, del modo que yo era capaz, aun cuando entonces me
hacfa ver una cosa tan grande, que ni siquiera la comprendia un poco. Y
me decia el amor que queria darseme a conocer de modo que siempre lo
pudiese amar, y que, amandolo, nunca me saciase de amar al amor, y que
querfa que se me imprimiese tanto este amor en el corazén, que acordan-
dome de él siempre lo amase. Y me daba este alejamiento del alma res-
pecto al cuerpo para que mejor se pudiese unir toda ella con Dios, por lo
cual, siendo mas noble y poderosa, hace que el cuerpo permanezca de ese
modo inmévil, y dandole el alma la vida, le hace gustar juntamente con-
sigo un poco al menos de lo que ella gusta en esta unién que establece con
Dios. Y me dijo el amor que me hacia esto para que, gustando y saborean-
do mi cuerpo un poquito de las dulzuras del alma, viniera luego a serle
més obediente y sumiso de lo que seria no habiéndolas gustado; eso
mismo hice también, me dijo, hoy hace quince dias, cuando sentiste dolor
en el cuerpo junto con el alma, y compadeciste la pasion de Jesds, para
que durante el resto de tu vida, cuando pienses en dicha pasidn, y sientas
su dolor, el cuerpo también te haga compafiia. Y este alejamiento en
modo corporal te lo daré hasta que se cumplan cuarenta dias después de
que hayas hecho tu santa profesién, y te mostraré mds cosas de mi amor,
que de otra cosa, para hacerte mas capaz de él y mejor imprimirtelo en el
corazén, como te he dicho. Y tras estos dias, no lo tendrés ya asi de con-
tinuo exteriormente, sino alguna vez. Y asi encomendando el Padre y vo-
sotros hasta tres veces a Jesis junto con todas las demads criaturas, por
aquella vez acabé.



158 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IT1

[XLI] Viernes dia 6 de julio de 1584. Luego que hube comulgado veia
a Jests todo lleno de amor; parecia como si quisiera bromear conmigo, y
me hablaba dulcemente, de modo que mantuvimos los dos juntos un amo-
roso soliloquio: «Vocavi te, et non respondisti mihi». Y yo le respondia:
«Quesivi te, et non inveni». Y él me decia: «Vocavi te Columba mea, et non
respondisti mihi». Y yo replicaba: «Quesivi te dilecte mi. Desideravi te di-
lecte mi. Amavi te amor meus. Quesivi te, quesivi te dilecte mi, et non in-
veni». Y el Amor Jests, al cual siempre llamo amor, decia: «;Oh esposa
mia, te estuve llamando y no me respondiste!». Y yo le respondia: «;Te es-
tuve buscando y no te dejaste encontrar, amor mio!». Decia Jestis amor:
«¢Sabes por qué no me encontraste? Porque no me buscaste bien». Y yo
respondia: «¢Sabes, amor, por qué no te respondi? Porque no llamaste lo
bastante fuerte para que yo te oyera». El amor Jests decia: «Biscame bien,
esposa mia, y me encontrards». Yo decia: «Grita fuerte, y te oiré». Decia el
amor Jesus: «A ti, a ti te corresponde, esposa mia, buscarme». Y yo por la
impaciencia del amor dije: «Amor, bien sabes aquello que dijiste: quien
mas tiene, mas tiene que dar. Puesto que td tienes mds que yo, t( tienes que
dar. Sabes bien que eres mas poderoso, mas rico y més fuerte que yo, y
también sabes que amas més que yo; tii dices que eres Verdad; por tanto,
si has dicho eso, oh amor, has dicho la verdad, y, si es asi, es la verdad, te
corresponde a ti, Amor, te corresponde a ti porque eres mas poderoso y
tienes mas fuerzas que yo; lldamame tan fuerte, que oiga yo tu voz». A esto
comenzd €l de inmediato a decir: «Veni, veni Colomba mea, Speciosa mea
veni» (Ct 2,13). Y toda me unié a sf mismo, y asi unida a él manteniamos
juntos un coloquio dulcisimo, como hace un amigo con otro, del cual, sin
embargo, no sabria yo decir lo mas minimo. Cuando me encontré con que
estaba asi unida a él dije: «Ahora te he encontrado, amor mio, ahora estoy
contenta, que estoy unida a ti, amor»,

DE «LA CONTEMPLACION DE LOS MISTERIOS»
Vision de Dios

[18] El mismo Espiritu, a modo de 4guila elevante y voladora, toma y
asume las almas que lo han recibido y las lleva ante el Verbo, y coloca a al-
gunas de ellas en la sacratisima cabeza de éste, otras en su sagrada boca y
otras, por ser tan limpidas y bellas, se complace en colocarlas en sus res-
plandecientes ojos, es mas, ellas se convierten en los ojos mismos, y mayor-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 159

mente en pupilas de aquellos ojos, donde van mirando lo que respecta al
Verbo, con esa participacién que corresponde a una criatura; y de estas al-
mas dijo él particularmente: «Qui tangit vos, tangit pupillam oculi mei». Y
cuando allf estan, Jquién puede tocarlas? El Verbo se mira a si mismo, ellas
lo miran a él, el mismo Verbo mira al Padre, ellas al Padre: el Verbo también
a todas las criaturas, las cuales quedan luego embriagadas en la bodega del
amor. Mira el alma a Dios cada vez que lo ve en cada objeto; mira a las cria-
turas, pero en Dios, no puede verlas sino en Dios, del mismo modo que a
nuestro ojo, tras haber mirado fijamente el Sol, le parece ver por doquier y
en todo ese mismo astro. Pero ¢cémo mira a las criaturas? Las mira cada vez
que por efecto de amor aspira a su salvacion, anhelando ardientemente ver
esculpida por la gracia en cada una de ellas la viva imagen de Dios, con tan
encendido deseo, que por cada una de ellas y por la salvacién de la persona
més vil y abyecta del mundo querrfa dar mil veces la vida, pariéndolas, si
fuese necesario, en su corazén ante Dios con afanoso anhelo y ardentisimos
suspiros, como decia aquella alma toda ardiente de caridad del préjimo, y
que anhelaba «anathema esse pro fratribus suis, Filioli, quos iterum parturio
donec formetur Christus in vobis». ¢Y cuéles eran esos dolores de parto, do-
lores tan intensos y tan mortales? «Quis infirmatur, et ego non infirmor?
Quis scandalizatur, et ego non uror?». No dura poco tiempo este dolor de
parto, y no se llega nunca a acabar de parir; porque, tan pronto como se pare
una de ellas, se conciben por el deseo, no digo millares, sino millones de
ellas. Pues es tan grande esta aspiracion, que no se contenta con una, dos o
tres ciudades, sino que mira a todo el mundo; no sélo a las criaturas presen-
tes, sino también a las criaturas que han de venir; tan capaz se hace por la ca-
ridad este seno del corazén con el cual ella las pare. ¢Y qué més? Ve en un
instante todas las cosas que ve Dios, porque le estd presente el mismo Dios.

DE «REVELACIONES E INTELIGENCIAS»

En el éxtasis

[II1, 1] vERBO: Carisima esposa mfa, varios son los impedimentos, grandes
son los impedimentos, porque varios son los estados de las criaturas, y
muchas son las criaturas. Sdbete que un impedimento para aquellos
que estdn lejos de mi es la malicia, de la cual tienen tan lleno el cora-
z6n, que mi Espiritu no puede descansar en ellos. Otros ponen el im-
pedimento del propio querer; otros mds, no sélo el del propio querer,



160 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

sino también el del propio ver y saber, de manera que me quieren ser-
vir a su modo. Quieren mi Espiritu, si, pero lo quieren en el modo que
a ellos les agrada y cuando a ellos les parece, y de este modo se vuelven
inhébiles para recibirlo. Algunos otros, que estan mds cercanos a mi,
ponen otro impedimento que no me desagrada menos que los otros, y
éste es la maldita tibieza, porque les parece que me sirven a mi, y no se
dan cuenta de que se sirven a si mismos. Y cuando les parece que han
comenzado a servirme a mi es cuando estdn en un peligrosisimo estado,
porque me sirven a mi con el conocimiento de ellos mismos. Y a estos
tales les parece servirme como mérito para ser servidos. Pero no es asi,
porque quiero ser servido sin uno mismo, con sinceridad y humildad;
y es preciso que esta humildad sea tal que hunda al alma hasta el cen-
tro de la tierra, porque mi Espiritu hace como la saeta que, descen-
diendo de lo alto, no se detiene nunca hasta que se posa abajo, en el
centro de la tierra. Asi mi Espiritu no se posa sino en aquella alma a la
que encuentra en el centro de su propia nada, de manera que en los al-
tos y mediocres no se detiene, sino que les pasa de largo.

ALMA: Pero, oh amoroso Verbo, ahora quisiera saber lo que debo hacer
contra estos impedimentos, porque ¢qué me aprovecharia haberlos en-
tendido, si no conociese el remedio?

VERBO: Amantisima esposa mia, sdbete que contra el primer impedimento,
que es la malicia, debes adoptar una intencién sencilla. Y ya que no
puedes imprimir dicha intencién en los corazones malignos, la acoge-
ras toda en ti, y debido a ella sentirds una pena intolerable; pero sera
pena aumentativa y no aflictiva, por ser sin pasién, pues si fuese por pa-
sién serfa aflictiva. Y ofreciéndome después dicha pena a mi, unida a
la mia, hard como el viento que hace menguar las nubes. Con este tu
deseo y pena menguari la malicia del corazén de mis criaturas.

Contra el propio querer adoptards una voluntad muerta, hasta el
punto de que no me quiera ni a mi mismo siquiera, sino en tanto en
cuanto es mi voluntad. Y esta tu voluntad muerta la ofreceras en unién
con la resignacién que yo mostré orando al Padre en el huerto, y con
esta resignacion vendras a hacer como el hortelano que arranca las ma-
las hierbas de su huerto para que no impidan a las buenas. Asi tqd, al
ofrecer esa resignacién tuya en unién con la mia, vendras a arrancar
algo las malas hierbas de los corazones de las criaturas plantadas en el
jardin de la santa Iglesia.

Para el propio saber, destruccién de la virtud y quererme servir a su
modo, tomaras un no querer nada, un no entender nada y un no saber

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 161

nada a tu modo. Y en unién de ese deseo que yo tenia de que el Padre
fuese honrado, me lo ofreceris; y de este modo vendras a ablandar los
corazones de mis criaturas, que, asi ablandados y removidos, vendrin a
volverse aptos para recibir mi Espiritu. Contra la tibieza, que con tan
falso juicio hace que al alma que se sirve a s{ misma le parezca que me
sirve a mi, yo te digo, hija, que como se conozca que se me sirve, en ese
instante se deja de servirme. Por eso contra esta maldita tibieza tomards
el ardor de la caridad, la cual me ofrecerds igualmente en unién con
aquella amorosa caridad con la cual os dejé a mi mismo. Y esta caridad
ofrecida de nuevo hard a modo de fuego que, descendiendo a sus cora-
zones, abrasara la tibieza.

TOMMASO CAMPANELLA

Nacié en Stilo (Calabria) en 1568. Ya docto, ingresé en la orden do-
minicana a los quince afios. Estudié filosofia en Cosenza, defendié a Te-
lesio contra los aristotélicos. De vuelta a Stilo, tras haber viajado por Ita-
lia, fue detenido en 1599 por sospechas politicas. Permaneci6 encarcelado
en diversos lugares hasta 1628, después consigui6 alcanzar el favor del
papa, pero en 1634 temid por su vida y, ayudado por el embajador fran-
cés en Roma, se refugié en Francia, donde fue acogido por Richelieu. Mu-
rié en 1639.

Las obras que contienen rasgos misticos son: Magia y gracia; De sanc-
ta monotriade; Cristologia; De gratia gratum faciente, editadas por Ro-
mano Amerio; extractos de los Libros teolégicos; La préctica del éxtasis

filoséfico.

DE «LLA PRACTICA DEL EXTASIS FILOSOFICO»

[Cod. Magliabech., VIII, 6] Es preciso elegir un lugar en el cual no se
oiga estrépito en modo alguno, en la oscuridad o a la débil luz de una pe-
queiia lampara situada tan detrds que no hiera los ojos, o con los ojos ce-
rrados. En un tiempo tranquilo y cuando el hombre se sienta despojado
de toda pasién, tanto del cuerpo, como del 4nimo. En cuanto al cuerpo,
que no sienta ni frio ni calor, no sienta en parte alguna dolor, la cabeza
despejada de catarro, de vapores de alimentos y de cualquier otro humor;
que el cuerpo no esté pesado por la comida y no tenga apetito ni de co-



162 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

mer, ni de beber, ni de limpiarse, ni de ninguna otra cosa; esté colocado
de la manera més cémoda... el animo esté despojado hasta de la mas mi-
nima pasion o pensamiento, no esté ocupado por la tristeza, el dolor, la
alegria, el temor ni la esperanza, ni por pensamientos amorosos, de cui-
dados familiares ni de cosas propias ni ajenas; ni por la memoria de cosas
pasadas o de objetos presentes; sino que, una vez acomodado el cuerpo
como antes, debe ponerse alli y echar de la mente sucesivamente todos los
pensamientos que le comienzan a pasar por la cabeza, y cuando viene uno,
echarlo inmediatamente, y cuando viene otro, echarlo también inmedia-
tamente, hasta que, no viniendo mas, no se piense en nada en absoluto;
entonces se vuelve del todo insensible interior y exteriormente, y se queda
inmévil como si fuese una planta o una piedra natural.

GIAMBATTISTA MARINO

En su introduccién a las Arengas sacras, Giovanni Pozzi escribe:
«Apenas se traspasa el umbral de la desmesurada galerfa de emblemas, ca-
prichos conceptistas, miquinas metaféricas, volutas sintdcticas e indica-
ciones de empresa que son las Arengas sacras, icOmo no repetira el lector
actual, prisionero de un bautismo cultural que impuso el abrenuntio a las
pompas de este mundo, un gesto casi ritual de repulsa?, ¢o qué condes-
cendencia le aconsejard no desistir al incauto que quiera intentar la en-
trada en un Edén tan insoportable? Tal me parece que es el clima psico-
16gico en el cual empieza la exploracién de este lugar, no diré ignoto, pero
si de mala fama, de nuestra literatura».’® Otras prevenciones suscitard la
idea de Marino como escritor de cuestiones misticas, en las cuales se ma-
nifiesta discipulo de Giorgio Veneto y de Panigarola. Nacido el 18 de oc-
tubre de 1569 en Niépoles, fue protegido del cardenal Aldobrandini, al
que acompafi6 a Ravena y después a Turin, donde obtuvo el favor de
Carlo Emanuele I. Consiguié librarse de persecuciones de envidiosos
junto a Marfa de Médicis, en Parfs, en 1616. Murid en Napoles el 25 de
marzo de 1625.

16. Véase G. Marino, Dicerie Sacre e La strage degli innocenti, edicién a cargo de G.
Pozzi, Turin, Einaudi, 1960, pag. 13.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 163
DE «ARENGAS SACRAS»

La misica. Arenga segunda
sobre las siete palabras pronunciadas por Cristo en la cruz

(II, 1] Consonancia verdaderamente maravillosa es ésta que en los ele-
mentos se encuentra; no hay sonido ni canto mas poderoso que sus nime-
ros, medidas y proporciones para mover los humanos afectos.

El ndmero cuaternario (como ensefia Hierocles) es la raiz y el principio
de todos los nimeros, pues el incremento de uno a otro lleva a cabo el diez,
namero mas alld del cual ninguna regién (segin el Filésofo), ningtin idioma
ha pasado jamds, sino que todos, en llegando en su cuenta hasta el diez,
vuelven a empezar con el uno. Tal armonfa muy bien se puede comprender
desde la mutua conveniencia y correspondencia existente entre estos ele-
mentos y los mismos cuatro modos musicales, pues el agua con el dorio, el
fuego con el frigio, el aire con el lidio y la tierra con el mixolidio consuenan.
Se comprende también desde sus bases y sus angulos: pues, al existir entre
el fuego y el aire proporcién doble en las bases y sesquialtera’’ en los angu-
los sélidos, y, ademds de eso, doble en los planos, de ahi nace la doble ar-
monia del diapason y del diapente. Entre el aire y el agua se da en las bases
la proporcién doble sesquizltera, con lo cual se forma el diapasén, el dia-
pente y el diatesardn; la doble en los dngulos, de manera que otra vez apa-
rece el diapasén. Entre el agua y la tierra se da en las bases la proporcién
triple sesquitercia,” de donde surge el diapasén, el diapente y el diatesarén;
en los dngulos la doble, y asi se constituye el diapasén. No obstante, entre
el fuego y el agua y entre el agua y la tierra parece que falta en cierto modo
la consonancia, pues entre estos elementos se da repugnancia de cualidades
en todo contrarias y enemigas. Mds. Otra conveniencia ademas de ésta en-
contraron en el nimero cuaternario los académicos, procediendo hasta la
cuadruple proporcién, hasta la cual las musicales razones se extienden, por-
que pasar mds alld parece que ofende nuestros oidos. El fuego es el doble
mas sutil que el aire, el triple mds maévil que el agua y el doble mas agudo.
El agua es el doble mds aguda que la tierra, el triple mds sutil, el cuadruple
mas mévil. Y aunque el fuego sea agudo, sutil y mévil, el aire sutil, mévil y
obtuso, el agua mévil, obtusa y corpérea, la tierra obtusa, corpérea e inmé-

17. La proporcién sesquidltera corresponde a la relacién 3 a 2.
18. La proporcién triple corresponde a la de 3 a 1; la sesquitercia, a la de 4 a 3.



164 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II1

vil, entre ellos, no obstante, existe la misma e igu'al proporcién. Pues entre
el fuego y la tierra con tal ley el aire y el agua se interponen, que de la ma—1
nera que se porta el fuego con el aire, asf el aire se porta con el aguaye
agua con la tierra. Y como la tierra se porta con el agua, asi se porta el agua
con el aire y el aire con el fuego, en contrariedad conveniente y consonan-
te. Pero, para esclarecer con alguna facilidad las t1n1ebla/s de mi razona-
miento, digo que cada uno de los elementos retien§ para sf una cualidad, y
con la otra, que es su medio, al siguiente y al préximo, como con un buffn
nudo, se anuda. El agua es himeda y fria: lo himedo retiene como propio
y en la frialdad participa con la tierra. La tierra es friay seca: la frialdad es
propiamente suya, con la cual al agua se pega, en lo seco se iguala al fuego.
Por lo cual, lo mismo que la tierra se comunica en la f/rlaldad con el agua,
asi igualmente con el fuego en la sequedad se une: y éste su calidez comn-
parte con el aire, el cual en la humedad con el agua se ent'remezcla. Y ahi
tenemos los alternos y reciprocos anillos de esa dlama.ntma caden}a, que
desde el primer Ente independiente con larga y recta serie ha?ta aqui 'aba],o
pendiendo, el universo entero estrecha y abraza. Y ésta (segl'm los pitags-
ricos) es la armonia de los elementos, con tanta consonancia adm1r.able—
mente compuestos, que no es maravilla si tanto en losllugares mixtos,
como en los propios de ellos, con tanta paz y tan suave quietud descansan.
Por lo cual Boecio, de los pitagéricos imitador, dice:

Tu numeris elementa ligas ut frigora flammis,
arida conveniant liquidis ne purior ignis
evolet, aut mersas deducant pondere terras.

No se puede (a mi parecer) aducir otra razon rr'lejor a esa duda, de por
qué el agua la tierra no anega, siéndole superior, sino que no quiere apar-
tarse de su consonancia ni abandonar la regla de su orden, ni romper la ley
de esa armonia con la cual el sumo Artifice perfectamente la ligé y con la
cual ella pacificamente se contenta... ' '

El hombre, por ser obra absolutisima e imagen bellisuna} de Dios, s
puede denominar mundo menor. He dicho mal: mejor habria hablado si
hubiese dicho mundo mayor en cuanto a la excelencia y nobleza, pues con
mucho mas perfecto componimiento, con mds grata armonia y con mas su-
blime dignidad, los niimeros todos, las medidas, los pesos, los movimien-
tos, las cualidades y cuantas otras cosas componen ¢l mundo mayor, con-
tiene y sostiene en si. Todas ellas, mas alld de la coman consonancia que en
los demés compuestos tienen, en él como en supremo artificio una clase

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 165

suprema alcanzan, y, a guisa del gran mapa universal de un docto gedgrafo
reducido a estrecha tabla, o como la mintscula y artificiosa bola por el Ar-
quimedes mas sutil elaborada a ejemplo de las inmensas esferas, en él se ve
epilogado un breve compendio del universo. Asi dijo Filén: «Produxit
Deus hominem de limo terrae, et dedit ei virtutem continendi omnia». Y el
Trismegisto: «Homo est quodam omne et quodam totum in omni»."” Y
Cristo mismo: «Ite et praedicate Evangelium omni creaturae» (Mc 16,15).
Y a decir verdad, ¢qué tiene el hombre que no se encuentre en el mundo?,
¢o qué tiene el mundo que en el hombre no se recoja? ¢Queréis los ele-
mentos? Ahf estdn los sentidos exteriores. El ojo responde al fuego, el oido
conviene con el aire, el tacto se adecua a la tierra, y con el agua el gusto y
el olfato se encuentran. ¢Queréis las piedras? Ahi estin los huesos, que
precisamente huesos del cuerpo mundano fueron llamadas las piedras por
Empédocles. ¢Queréis los metales? Ahi estan los humores, que habitan en
el cuerpo humano, lo mismo que los minerales en las entrafias de la tierra.
¢Queréis las plantas? Ahi estan la sangre y la carne que, merced a la vir-
tud vegetativa de los espiritus vitales, reciben sustento y acrecimiento.
¢Queréis las hierbas y las flores? Ahi estdn los pelos y los cabellos. ¢Las
fuentes? Ahi estan las venas. ¢Las estrellas? Ahi estan las pupilas. ¢La
Luna? Ahf esta el vientre. ¢El Sol? Ah{ est4 el corazén, cuyo movimiento,
correspondiente al movimiento del Sol, por las arterias difundido a todo
el cuerpo, sefiala al hombre con certisima regla los afios, los meses, los
dfas y los momentos. Los movimientos de los demas miembros humanos
también se acuerdan con los movimientos de los otros ciclos. Y ellos es-
pecialmente, pues se ha llegado a saber que el hombre tiene cierto nervio
en la [nulca que, al tirar de €l, tira de todos los demas miembros, de ma-
nera que cada uno se mueve segiin su propio movimiento, como a imita-
cién del modo en que el soberano Motor mueve los miembros del mundo
mayor. Y resulta que, si el Arquetipo responde al angélico, el angélico al
celeste, el celeste al elemental, el elemental responde también al micro-
cosmos; y si el Padre responde a la primera Jerarquia, el Hijo a la tercera,
el Espiritu Santo a la intermedia; y si los serafines responden al primer
mévil, los querubines a las estrellas, los tronos a Saturno, las dominacio-
nes a Japiter, los principados a Marte, las potestades al Sol, las virtudes a
Venus, los arcingeles a Mercurio, los dngeles a la Luna; y si la Luna res-
ponde a la Tierra, Mercurio con Saturno al agua, Venus con Japiter al

19. Corpus bermeticum, X111, 2.



166 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I11

aire, el Sol con Marte al fuego, también el homb/re‘ con sus c,ualidades fco1
rresponde a los mentados elementos no sin armonica simetria. No me z -
tarfa modo, ademés de eso, de demostrar c6mo todas las ~cond1c1‘0fles e
ese mundo grande se dan citan una por una en este pequefio. Y dirfa qule,
si aquél fue creado sin materia de Dios, también éste rec1be el ser de la
nada. Si en aquél las tinieblas estaban sobre la faz del abismo, también
éste en su nacimiento tiene los ojos cerrados. Si en aquél fueron Elechos
los dos luminares mayores, también éste comienza entre los pafiales a
abrir los ojos. Si en aquél la tierra concibi6 las semillas que la hacen ger-
minar, también éste toma la leche de la nodriza y cobra poco a poco f/uer-
zas. Si en aquél Adan aprendié de Dios a nominar a los ammal.es segtn el
ser de éstos, también éste aprende de la ama de cria a balbucir los nom-
bres de las cosas. Si en aquél le fue dada al hombre la virtud/ de crecer y
multiplicarse, y la potestad de sustentarse de la fruta del paraiso, también
éste se aveza poco a poco a dar sus pasos y a gustar los diversos ‘sa'bores
de los alimentos. Si en aquél nuestros primeros padrgs se precipitaron
pronto en el pecado, también éste mientras es -niﬁo tropieza al menor errll—
pujén. Y afiadirfa ademds que la primera sencillez de aquél resppnde ala
nifiez de éste, la multiplicacién a la adolescencia, €l progreso a la ]uv§ntud,
el vigor a la virilidad, la decadencia a la vejez, la miseria 2 la decrepltl_ld y,
por dltimo, el juicio final a la muerte. Y agregaria aden?gs que, lo mismo
que aquél verdea en primavera, arde en verano, fructifica en otono, se
hiela en invierno, asf éste bromea de nifio, hierve de mozo, engendra d/e
adulto, encanece entrado en afios. Y podria ademas conclu{r que, si aquél
alguna vez vacila, éste tiembla; si aquél lueve, ést/e llora; si ,aquel ventea,
éste suspira; si aquél relampaguea, éste rie; si aque/l truena, éste amenaza;
si aquél lanza rayos, éste hiere; si aquél se serena, éste se aplaca; y cientos
y miles de otras antitesis. . ,

Pero otro concepto me aparta de estos pensamientos llamand?@e a
especulaciones mas delicadas. De alma y de cuerpo (esto es clar'lslmo)
esta compuesto el individuo humano. Una y otro son como dos instru-
mentos musicales construidos para gloria del Creador; y al parecer con
esta idea coincidia el Profeta cuando decfa: «Exurge psalterium et cit-
hara» (Sal 108,3), queriendo acaso significar con la citara el cuerpo hu-
mano y con el salterio el alma.®

20. La primera fuente de esta idea, afiade Pozzi, es san Basilio, Homsilia in Psalmum
XXXII, 2 (véase Marino, Dicerie Sacre, op. cit., sobre ese texto).

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 167

Al alma (si queremos comenzar por ella), segin advierten Platén y
los platénicos, se ajusta y adecua naturalmente la misica, por ser ésta
(segun ellos), entre las cosas, centro y principio del movimiento orbicu-
larmente voluble. Pues la armonia, a través de la naturaleza aérea puesta
en el movimiento, mueve el cuerpo: por el aire purificado estimula el es-
piritu aéreo y el ligamiento del cuerpo y del alma; por el afecto atrae el
sentido y el 4nimo a la vez; por el significado opera en la mente; v, final-
mente, por el movimiento del aire sutil penetra de forma eficaz, por la
contemplacién roza suavemente, por la conforme cualidad con maravi-
lloso deleite seduce, y por la naturaleza, tanto espiritual como material,
todo entero arrebata y sefiorea al hombre. {Oh, qué admirable salterio!
Por eso el mismo Platén dice que el alma humana, nacida de la armonia
del eterno Musico, toca también ella con musical razén la citara celeste,
como la que por musicales nimeros estd constituida: nimeros, sin em-
bargo, que no son accidentes matemdticos (como afirman algunos necios
calumniadores), sino ideales y metafisicas razones. Y, lo mismo que la
consonancia del cuerpo consiste en la debida medida y proporcién de los
miembfos y de los humores, asi la consonancia del alma consiste en el de-
bido y bien dispuesto temperamento de sus virtudes y operaciones, que
son Ja concupiscible, la irascible y la racional. Pues de la razén a la con-
cupiscencia existe la proporcién del diapasén; a la ira, la del diatesarén;
y de la ira a la concupiscencia existe la del diapente. ;Oh, qué admirable
salterio! Pero para bien investigar esta poco conocida armonia del alma,
y por los sabios en cierto modo oscuramente representada, nos conviene
procurirnosla de los cuerpos celestes, como de medios poderosisimos.
Porque, si es verdad la sentencia peripatética: «Oportet haec inferiora
superioribus relationibus esse contigua», sabiendo qué facultad del alma
responde a cudl de los planetas, las armonias que entre ésta y aquéllos es-
tablecié el Hacedor facilmente conoceremos. A la Luna responde la vir-
tud vegetativa, la fantdstica a Mercurio, la concupiscible a Venus, la vital
al Sol, la impulsiva a Marte, a Japiter la natural, a Saturno la receptiva, y
finalmente (lo que es sumo) la voluntad, gobernadora a su antojo de las
otras fuerzas y potencias, al primer mévil. Esta, unida con el soberano
entendimiento divino, siempre al bien se endereza y mueve; el divino en-
tendimiento, como hace la luz al ojo, le descubre el buen camino; no es
que la fuerce en absoluto, sino que la deja libre, de su arbitrio y de sus
operaciones sefiora. Mas la verdad es que, aun cuando se vuelve siempre
al bien, como a objeto a ella adecuado y proporcionado, a veces sucede,
no obstante, que, ciega por el error e impelida por la fuerza animal, elige



168 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, TII

el mal, enmascarado bajo imagen de bien. La gracia, pues, 0, si queremos
decir con los tedlogos, la caridad infusa, esta en la Volunta.d en lugar del
primer Motor, sin el cual toda la armonia de ella se torna d1sonanc1.a. CQ—
rresponde también el alma a la tierra en el sent1do,/al agua en la imagi-
nacién, al fuego por el movimiento, al aire por la razoén, al cielo por el en-
tendimiento. Y ahi tenemos que ella por su parte se acuerda perfe.ctamente
con la armonta de los elementos y de las esferas. jOh, qué admirable sal-
terio! Pero, ¢qué digo? Los habitos mismos de las potencias d.e esta alma},
y especialmente los de la intelectiva —me refiero a toda§ lgs d15c19hnas li-
berales—, ni sin el estudio de la musica se adquieren, ni sin la am}sFad de
la miisica se conservan. Arquitas y Aristoxeno dijeron que a la masica es-
taba sujeta la gramatica; luego Eupoles fue maestro, tanto de musica,
como de letras, todo a la vez; y Aristéfanes escribié sobre el{o un hbrp
particular, donde demostré que de este modo se debian ensefiar los pri-
meros preceptos a los nifios... .
De la misma manera, los elementos, las cualidades, las complexiones y
los humores estan también con bella trabazon proporcionados. Pues al
hombre sano y bien formado se le asignan ocho pesos de sangre, cuatro de
flema, dos de célera, uno de melancolia, por lo cual entre todos por orden
viene a ser la doble proporcién del primero al tercero, y del‘s,eglfnd'o al
cuarto la cuadruple. Y todos estos humores convienen también 6ptima-
mente con la musica, porque el dorio es atribuido a la flema, €l fr1g1,o ala
célera, el lidio a la sangre, el mixolidio a la melancolia. Me’faltarlan.el
tiempo, el entendimiento y la entereza, no sin reproche.:, quizés, de sacie-
dad, si todas las proporciones del cuerpo humano quisiese pasar a contar
minuciosamente, ya que algunas de ellas, més alld de las patentes, se tienen
sumamente ocultas en lo profundo de las venas, de los nervios y de 'las vis-
ceras intimas, proporciones que ningin ingenio cor}ter.rlplando, ninguna
lengua narrando, ninguna mano investigando —ni siquiera la de los ana-
tomistas, cuya cruel diligencia espia sutilmente hasta el minimo secreto de
los caddveres—, ha sabido encontrar atn. jOh, que citara admlrak.)le!, ioh,
qué admirable salterio!, joh, qué siringa sonora y que canta a Dios! Ver-
dad es que, aun cuando en la composicion y disposicién del hombre nada
hay de discorde o de disonante —antes bien todas sus partes /(como se ha
dicho) a guisa de cuerdas de una citara con reciproca melgdla convienen
entre si—, no obstante, entre todas las que hemos distin'guldo, ~ffllguna hay
que, més apta que las demds para la armonia, esté particularmente desti-
nada a la masica sensible, y ésta es la boca, de la que en la segunda parte
trataremos ampliamente.

25,

x:qv‘r‘;
A
Eil
¥

5
Eaa

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 169

Restaria ahora (Serenisimo Sefior), que yo de la sublimidad de estos
mundos superiores a la profundidad del infimo mundo cayera a plomo y,
segun el consejo del Profeta que dice: «Descendant in infernum viventes»
(Sal 55,16), abajando hasta alli mi razonamiento, demostrase cémo ni aun
entre los aullidos de los lamentos y las sacudidas de las cadenas carece de
armonia el desconcierto, y cémo de la misica se complace también el in-
tierno mismo. ¢Y quién no sabe que quizis a esto se referia la antigua fa-
bula de aquellos que imaginaron que, por el plectro de Tracia enternecido
Plutdn, apiadadas las Furias y dulcificadas todas las infernales sombras, los
habituales oficios dejados suspensos e interrumpidos, entre las graves pe-
nas de sus sempiternos flagelos respiraron? Lo cual, por mas que parezca
extrafio a quien ha leido las palabras de Cristo: «Ibi erit fletus et stridor
dentium» (Mt 8,12; 13,42; 22,13; 24,51; 25,30; Lc 13,28), y aquellas otras
de Job: «Nullus ordo sed sempiternus horror inhabitat» (Jb 10,22), no obs-
tante, a quien considera estas otras de Salomén: «Gyrum Coeli circuivi
sola et in profundum abyssi penetravi» (Si 24,8) le ser4 facil persuadirse de
que también el infierno es en sus desdrdenes ordenado, y que el tormento
de las almas malvadas, al cumplir las leyes de la divina justicia, es también
instrumento necesario para la concordia universal del universo.

[II, 2] Se dice corrientemente que Orfeo con el canto y con su musica
animé a los argonautas a continuar el viaje emprendido, después de que se
separd de la orilla el lefio, en el cual también él navegaba. Y cantando y to-
cando nos exhorta Cristo a todos, que en la nave de su Iglesia somos agita-
dos por las aguas de este mundo, a atender al timén, pero a la vez también a
manejar el remo y a no dejar la boga. Y ésta precisamente es la costumbre
habitual del maestro de capilla, el cual suele atraer a los principiantes el oido
cuando cantan, para que no desafinen, y darles ademias de eso las reglas de
la musica en la mano, en las que todas las claves se contienen. Poco aprove-
cha al cristiano escuchar los divinos mandamientos con el oido de la fe, «fi-
des ex auditu» (Rm 10,17), si no cumple también con las obras de la caridad,
poniendo en prictica lo que cree, «fides sine operibus mortua est» (St 2,26),
porque en este Gnico punto consisten todos los preceptos de nuestra musica:
«In his duobus mandatis universa lex pendet» (Mt 22,40). Ensefianza per-
fectamente practicada por Cristo, el cual comenzé antes a hacer que a ense-
flar y, habiendo predicado a los demis la paciencia, la asume en si mismo y
padece tanto, que no perdona su propia vida: «Factus oboediens usque ad
mortem» (Flp 2,8). Esta paciencia es aquel manso delfin que lleva sobre su
espalda a nuestro divino Arién, y por el cual él, tocando y cantando, es con-



170 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11

ducido a la orilla de este proceloso piélago de dolores, donde la crueldad de
los hombres lo ha arrojado: «Veni in altitudinem maris et tempestas deme1j-
sit me» (Sal 69,3). Entre las demas leyes que se proponfan a quiencs antl-
guamente solian cantar y tocar en los teatros, estaban éstas: «Ne fesszllls resi-
deret, ne sudorem nisi ea, quam indutui gerebat, veste a}bstergeret». Pero,
¢cuanto mds sufriente es la constancia del musico del cielo, el cual tras sus
sangrientos sudores es secado, si, pero para mayor tormento con una vesti-
dura de parpura?, ¢que tras su larga laxitud se sienta, si, pero para mayor fa-
tiga sobre un tosco tronco? Cuentan las fabulas que la primera cuerda de la
citara de Apolo una vez se querellé con €él, doliéndose de que, con ser ella
entre todas las demés la mas sutil y mas débil, era no obstante la més pulsada
y més a menudo apesadumbrada. A lo que él le respondié que asi era con-
veniente para la perfeccién de la armonia. Pero, aun cuando el cuerpo de
nuestro Sefior, delicado y gentil sobre cuantos formé nunca Naturaleza, sea
mas atormentado y afligido que cuantos fueron nunca atormentados por ti-
ranos, no obstante no se queja ni se lamenta en absoluto, para no estropear
su musica. Es despojado de sus propias vestiduras y no se duek?; es entrete-
jido por agudisimas espinas y no se mueve; es golpeado con durlSIH.laS varas,
y no se tuerce; es traspasado por punzantisimos clavos y no se queja: «Tam-
quam ovis coram tondente non aperuit os suum>» (Is 53,7).% Celebre la fa
bulosa lengua de Marén al gran Museo, diciendo que éste, por las amenisi-
mas sombras de los jardines Eliseos paseando, con la dulzura de sus cuerdas
enternecia los ofdos y colmaba de alegria a las almas bienavc?nturadgs. 3{0 a
ningtin otro debo ni quiero magnificar con verdad s'ino a ti, .o’h mi Sefior,
cuya musica (aun cuando triste y dolorosa) lleva consigo la felicidad cterna,
y de la cual rara y nueva armonia aprenden, no sélo las musas de los cielos,
sino las sirenas del parafso... '

Esta escrito que Mercurio, por la vanidad de las gentes creid.o Dios de
los hurtos y de las mentiras, adormeciendo a Argos con el sqmdo de su
gaita, lo mat6. Pero mucho mds sagaz es el fraude de nuestro infernal ad-
versario, que para matar al alma y arrebatarle la gracia, llega a encapri-
charla con deleites insidiosos y falaces, por lo cual, si ella cautamente no
vigila, apagadas todas las luces de la razén, cae de su enga.ﬁador misera
presa. Oh, no puedan en nosotros tanto las lisonjas de estas falsas y seduc-
toras sirenas, que solo tienen el rostro de mujer, pero en el extremo acaban
en pez, muestran s6lo una placentera apariencia de dulzura, pero son nues-

21. Tdcito, Annales, XV, 4. .
22. La cita, hecha de memoria, es ligeramente inexacta.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 171

tras homicidas y enemigas: sirenas infames y perversas, no cantarinas, sino
encantadoras, ya tan temidas y abominadas por Isafas: «Respondebunt
ululae in aedibus ejus, et Syrenes in delubris voluptatis» (Is 13,22). Que
tres fueron las sirenas del mar, Parténope, Ligia y Leucosia, es fibula de
sobra conocida. Y que tres son las sirenas del infierno: mundo, carne y de-
monio, es verdad mds clara ain. Que aquellas sirenas fueron superadas y
desplumadas por las musas, sigue siendo ficcion poética. Pero que estas si-
renas son por los hombres sabios peladas y vencidas es cosa que, en efecto,
a menudo y ficilmente sucede. Las musas, de las cuales la musica saca el
nombre, fueron estimadas hijas de Jupiter y de la Memoria, y por eso son
simbolo de los hombres justos y sabios, s6lo de Dios amantes y de los di-
vinos beneficios recordadores. Imitemos, pues, la agudeza de Ulises, que,
para no oir a las sirenas, encerandose las orejas se hizo atar al mastil de la
nave. Enséfienos la cristiana prudencia a cerrar el paso a sus halagos, vy,
mientras se surca este infido Egeo de las sensualidades mundanas, abrace-
mos y estrechemos ese bendito tronco de la cruz. Allf, joh, qué melodia
mas sonora reconfortard nuestros 4nimos!
¢Qué son esas santas llagas, sino otras tantas canoras bocas que a todas
horas nos invitan y llaman a penitencia? Pero especialmente de los labios
de ese costado abierto, ¢qué palabras se oyen salir que hacen a los demis
desbordar de ternura? «Vox cantantis in fenestra» (So 2,14). Fsta es la ven-
tana a la que el buen padre Noé se asomé para ver si habia cesado el dilu-
vio; ésta es la ventana donde David admiraba a la bella Betsabé; ésta es la
ventana donde la celeste esposa festejaba a su carfsimo esposo: «Respiciens
per fenestras, prospiciens per cancellos» (Ct 2,9). Y ésta es también la ven-
tana donde nuestro divino Amante nos canta sus sacras y amorosas can-
ciones. Pero, ay, oid lo que aflade el Profeta: «Corvus in superliminari»
(So 2,14). En este mismo balcén donde estd nuestra pura paloma can-
tando y gimiendo, ronda también el negro y feo cuervo del pecado, el
cual, crascitando y graznando, ensordece con sus importunas voces a
nuestra alma y la del buen concierto: impedimento de grandisima impor-
tancia. No se puede negar, ciertamente, que en este trastorno la sugestion
del enemigo puede mucho. Pero conviene por otro lado confesar (y ésta es
la segunda causa) que nuestro consentimiento depravado por el uso y habi-
tuado al mal tiene también en ello alguna parte. sCudntas veces, arrebatado
por la dulzura de una musica que se hace de noche bajo las ventanas, se le-
vanta quien dormita del lecho donde yace y corre a escucharla, pero luego,
acabado el canto, vuelve de nuevo a acomodarse sobre las plumas? Y jay!,
cudntas veces el perezoso pecador, atraido por la oculta fuerza de la divina



172 LOS MISTICOS DE QCCIDENTE, TI1

palabra, se sacude el suefio de los vicios, y mientras dura la viva voz del ora-

dor, se enternece, contempla, suspira, llora la pasién del Rey del cielo; pero,

pasado ese breve tiempo, va a recaer en el primer letargo y regresa de nuevo

al viejo habito: «Et eris quasi carmen musicum quod suavi dulc1qge sono

canitur: et audient verba tua et non facient ea» (Ez 33,32). Ahora bien, ¢no

resulta lo mejor, méds bien, como un eco consonante responder de manera

concordable a esta bella armonia? Si, atengdmonos al consejo del proféta
Isaias, el cual nos indica el modo en que debemos ejercitarnos en esta sin-

fonfa: «Sume cytharam, circue civitatem meretrix oblivioni tradita, cane,
bene cane, frequenta canticum» (Is 23,16). Alma pecadora, pecadora' desa-
gradecida, que de tantas gracias de tu benefactor recibidas te ha§ olvidado,
mulier oblivioni tradita, deja ya de tocar esos instrumentos diabdlicos que te
hacen desagradable al cielo. No més musicas vanas, no mas deleites tempo-
rales. Cant6 la fabulosa Grecia que Minerva, reflejandose un dia en una lim-
pida fontana mientras tocaba la fistula y viéndose en ese acto desmesu.rada—
mente hinchada la mejilla, sintié tanta confusién de si misma, que hizo la
fistula pedazos. Mira, oh alma, dentro de la viva fuente de esa sangre pura,
o en el espejo de la propia cognicion, y verds cuan fea y deforme te haf:e la
gaita que te da a tocar el Diablo. Si eres prudente, avergiiénzate; si quieres
agradar a tu verdadero Amante, rémpela, porque por Dios son abominados
semejantes sonidos: «Cantica lyrae tuae non audiam» (Am 5 ,23). «Sqnus
cythararum tuarum non audietur» (Ez 26,13). Vuélvete mas bien a la siringa
de Cristo, y toma en la mano su citara, «sume tibi cytharam», porque «Cyt-
hara et lyra dulcem faciunt melodiam» (Si 40,21 y 47,9). Citara sea la cruz
de Cristo, lira sea tu voluntad: joh, qué dulce sonido hardn en los oidos di-
vinos estos dos instrumentos concordes! No se pueden acordar bien entre
of el instrumento de Dios y el de Satanas. La cuerda del Cordero y la del
Lobo en un mismo laad unidas se ha visto y comprobado que no hacen
buena consonancia, porque tienen disonantes entre sf los primeros funda-
mentos, «non potest Deo servire et Mammona» (Mt 6,24). Por tanto,
«sume cytharam, circue civitatem» (Is 23,16).

[11, 3] Es también proporcionada con la ley evangélica [la musica .di-
vina de la vida de Cristo], puesto que todas las demds acciones de su vida
estuvieron encaminadas a este acto extremo de morir en la cruz; y como
otras tantas lineas tiradas de la periferia al centro, no tocaron otro punto,
ni tendieron a otra mira, que a esta obra final. Por lo cual se ve que la con-

clusién final a cada una de las premisas de forma concordable responde:’

responde a la encarnacién, porque allf un dngel desciende para anunciar

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 173

ala Virgen, y aqui un dngel desciende para confortar a Cristo; responde a
la natividad, porque alli aparece un Sol geminado en Oriente, y aqui el Sol
se pone a mediodia; responde a la circuncisién, porque alli comienza a de-
rramar la sangre, y aqui acaba de derramarla toda; responde a la adora-
cidon, porque alli una nueva estrella mueve a los magos orientales, y aqui
un prodigioso eclipse convierte a Dionisio el Areopagita; responde a la
disputa, porque alli confunde a los doctores, y aqui es saludado como ra-
bino; responde a la transfiguracion, porque alli escoge a Pedro, Santiago
y Juan, y aqui lleva aparte a los mismos apdstoles; responde a la predica-
cién, porque alli atrae a los pecadores a penitencia, y aqui convierte al la-
drén y al centurién; responde finalmente a los milagros, porque si alli
muda el agua en vino, aqui muda el vino en sangre; si alli multiplica el
pan, aqui transustancia el pan; si alli se esconde de las turbas que lo quie-
ren lapidar, aquf les hace con una sola palabra caer hacia atris; si alli de-
vuelve la salud a los enfermos, aqui cura la oreja a Malco; si alli ilumina a
los ciegos, aquf restituye la luz a Longinos; si alli resucita a los muertos,
aqui hace que se abran los sepulcros y resurjan muchos Padres. ;Oh pro-
porciones estupendas! Y ahf tenemos cémo en la divina musica de Cristo
la muasica mundana no falta.

Pero, por divina sea, la musica humana se encierra igualmente en ella,
porque no contiene sino controversias, contrariedades y contradicciones.
«Hic positus est in sighum cui contradicetur» (Lc 2,34), dijo Simedn. «Re-
cogitate eum qui talem a peccatoribus adversum semetipsum sustinuit con-
tradictionem» (Hb 12,3), dijo Pablo. ¢Y cuédntas contradicciones, Dios
bueno? Que quien liga el mundo con las ligaduras de los elementos sea li-
gado con cuerdas; que quien corona el Sol de rayos, sea coronado de espi-
nas; que quien viste los campos de flores, sea despojado de sus propias ro-
pas; que quien cuelga la médquina del mundo sobre tres dedos, sea
suspendido sobre tres clavos; que quien apacienta a los animales con tan-
tos alimentos sea alimentado con hiel; que quien es fuente de agua viva,
pida de beber; que quien derrama las lluvias desde el cielo, llueva sangre
desde sus heridas.

¢Qué més? Que la altura se abaje, que la grandeza se humille, que la
gloria se turbe, que la luz se ofusque, que la palabra enmudezca, que la eter-
nidad se abrevie, que la infinidad se mida, que la bondad sea acusada, que
la sabiduria sea traicionada, que la omnipotencia sea ofendida, que la ma-
jestad sea escarnecida, que la inocencia padezca, que la vida muera.

¢Qué miés? Que el prisionero absuelva, que el injuriado glorifique, que
el desnudo vista, que el pobre enriquezca, que el llagado sane, que el cru-



174 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

cificado exalte, que el abatido venza, que el derrotado triunfe, que el ma-
tado inmortalice. y
¢Qué mas? Que esta muerte sea justa en cuanto al d.e/creto estab/lelcll o
por la Trinidad en el cielo; injusta en cuanto a la ejecucion que de él lleva
a cabo la Sinagoga en la tierra; amarga desde el dolor que lo aflige con tor-
mentos incomparables; dulce desde el amor que le hace parecer las penas
ligeras y suaves; fructuosa para los fieles y peniterlltes, que en \{1rtud de esta
sangte se lavan; estéril para los incrédulos y obst.mados que pisotean tanto
tesoro. Que allf se juntan: amor por parte de Cristo, odio por parte de Ju-
dea; malicia si miras al pecado que lo lleva a morir, bc.)ndad si consideras la
prontitud con la que se expone a la muerte; infamia por lo que toca al
tiempo, al lugar y al modo de su padecimiento, honor por lo que concierne
al triunfo de su gloria y de la salvacién del hombre. )
¢Qué més? Contradiccién en Cristo, porque deseail padecer, y después
teme y tiembla; ruega para que el cdliz sea alejado de el., y después lo l?ebe
de buen grado. Contradiccién en Judas, porque lo traiciona y después se
arrepiente; se arrepiente y después se ahorca. Con’tradlcaon en Peidro,
porque jura que lo seguird hasta la muerte, y después tres veces con jura-
mento reniega de él. Contradiccién en los demas apéstoles, p'orque.lfo re-
conocen por verdadero Mesias, y después en la primera tribulacién l/o
abandonan. Contradiccién en Pilato, porque lo declara inocente y después
lo condena a muerte. Contradiccién en Caifés, porque le obliga a hablar y
después se rasga las vestiduras. Contradiccion en Herodes, porque se ale-
gra de verlo y después lo desprecia. Contradiccién en los testigos, porque
son discordantes entre si. Contradiccion en los ladrones, porque uno lo
maldice y el otro le suplica. Contradiccién en el centurion, porque asiste al
ministerio de su muerte y después lo adora, Contradiccion en los judios,
porque lo ofenden y maltratan, y después «revertebantur percutientes pec-
tora sua» (Lc 23.48). Arrebatado en espiritu a contemplar estas despro-
porciones y desigualdades tan nuevas y tan extranas, Habacuc llama a l'a
naturaleza, los cielos, la tierra, los pueblos, las criaturas tqdas, a maravi-
Jlarse y a asombrarse: «Audite Coeli, et obstupescite, et admn."arr%ml omnes
gentes». ¢Y qué espectculo es éste tan grande, al que nos invita el Pro-
feta? «Quia opus factum est in diebus vestris, quod non crgdetur cum na-
rrabitur» (Ha 1,5). Como si quisiera decir: «Deja de maravﬂlartei f’h filo-
sofo, del movimiento de las esferas, del curso del Sol, de la inestabilidad de
la Luna, de la influencia de las estrellas, del flujo y reflujo del mar, de la

temperatura de los elementos, de la variedad de las estaciones, de los sen- .

timientos y de las potencias del hombre, de los instintos de los animales,

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 175

de las virtudes de las plantas, de las hierbas y de las piedras, de la simpatia
y antipatia de las cosas y de los demas secretos naturales; maravillate de una
extravagancia sobrenatural, de una discordancia concorde: el hijo de Dios
viene a padecer, a morir; aqui no alcanza la humana filosoffa, el entendi-
miento se ofusca, el discurso se pierde, la razén desfallece, la curiosidad
queda confundida; doctrina que sélo se aprende en la citedra de la cruz.
Deja de maravillarte, oh judio, de que de la costilla de un hombre sea cons-
truida una mujer, de que una mujer se transforme en estatua de sal, de que
un diluvio inunde toda la tierra, de que por una escalera paseen los dnge-
les, de que una zarza arda y no se consuma, de que una mano limpia se
vuelva leprosa, de que un bastén se transforme en serpiente, de que en el
cielo aparezcan columnas de fuego y de nube, de que el mar dividido te
conceda el paso seco, de que enternecida la piedra te brote arroyos, de que
prédigo el cielo te llueva el mand de muchos sabores, de que una vil qui-
jada haga estragos en ejércitos, de que el Sol vuelva atras diez grados, de
que se detenga en la mayor velocidad de su curso, y de otras cien y mil co-
sas ocurridas en los siglos antiguos; un nuevo portento te propongo, ma-
ravilla nunca vista, misterio inaudito, prodigio admirable, paradoja increi-
ble, disonancia sonora: gloria e ignominia, bienaventuranza y pasién,
divinidad y cruz, inmortalidad y muerte». ¢Dénde se vieron nunca, o dénde
se oyeron jamas tales discordancias y durezas?, ¢qué sutileza de ingenio pe-
netré nunca un secreto asi?, ¢quién lleg6 jamas a esta cognicién?, ¢quién
podrd nunca creer esta verdad? «Quis credit auditui nostro?» (Is 53,1;
Jn 1238; Rm 10,16). «Audite et obstupescite et admiramini» (Is 29,9;
Ha 1,5). «Recogitate eum qui talem a peccatoribus adversum semetipsum
sustinuit contradictionem» (Hb 12,3). Efectos todos imposibles para
nuestra capacidad, pero hacederos para la divina Sabiduria, que los ha te-
nido en sf admirablemente escondidos, de manera que ni siquiera el Dia-
blo, con toda su viva luz natural, supo llegar a comprenderlos plena-
mente, sino que se quedd siempre a medias a ese respecto: «Si enim
cognovissent, numquam Dominum gloriae crucifixissent» (1 Co 2,8). In-
cluso los mismos discipulos més caros a Cristo, mientras que él clara y
abiertamente les hablaba de ello: «Ecce ascendimus Hierosolimam, et fi-
lius hominis tradetur Principibus Sacerdotum et Scribis et condemnabunt
eum morte et tradent eum gentibus ad illudendum et flagellandum et cru-
cifigendums» (Mt 20,18-19), eran incapaces de llegar a entender el sonido
de esta cuerda, que a sus oidos parecia discorde. Y por eso fue que Pedro
mismo, su favorito, intentd varias veces y de varias maneras oponerse a la
ejecucién: primero cuando «coepit increpare eums» (Mc 8,32); después



176 L.OS MISTICOS DE OCCIDENTE, IIT

cuando dijo: «Bonum est nos hic esse» (Mt 17,4); y finalmente cuando,
desenvainada contra aquel sirviente la espada, «amputavit auriculam
eius» (Mt 26,51; Mc 14,47; Lc 22,50; Jn 18,10). Por eso, segin el mismo
Pablo, el misterio de la cruz era estimado entre las gentes necedad: «Nos
autem praedicamus Christum crucifixum, Tudaeis quidem scandalum, gen-
tibus autem stultitiam» (1 Co 1,23). Parecera tontuna predicar al mundo
estas contraposiciones, y sin embargo es verdad que tales repugnancias en-
tre s no repugnan, que las discrepancias son uniformes, que las contradic-
ciones son pacificas, e incluso se amontonan s6lo para hacer el concepto
mas admirable y glorioso. Y ahi tenemos cémo en la musica de Cristo de
manera semejante concurre, no sélo la misica mundana, sino también la
humana, aun cuando de modo sobrehumano...

Ver a Satands acudir al combate con Cristo en el gran aparato del
mundo con tan bella aparicién, coronado de trofeos, todo fastuoso y alta-
nero por tantas presas que del paraiso habia sacado consigo y que conti-
nuamente de la tierra al eterno precipicio arrastraba, joh, qué hermoso es-
pecticulo!, joh, qué suntuosa ostentacion hacia él de si y de sus grandezas
a la vista de los dngeles y los hombres!: «Non est potestas super terram
quae comparetur eb» (Jb 41,25). Quien hubiese, por otra parte, visto a
Cristo vestido de vileza, cefiido de miserias, saciado de oprobios, sucio de
salivazos, manchado de sangre, traspasada la cabeza de punzadas, plagado
el cuerpo de llagas, con cabellera arrancada, con la barba mesada, con
frente inclinada, con boca amarga, con ojo livido, con mejilla escualida,
desnudo, despreciado, escarnecido, burlado, golpeado, humillado, anona-
dado, no lo habria juzgado nunca por quien era, «non est et species neque
decor: vidimus eum et non erat aspectus» (Is 53,2). Viene el Diablo con un
instrumento pomposo, y éste es la vanidad del mundo, cuyos trastes son la
soberbia, cuyas clavijas son las riquezas, cuyas cuerdas son las lascivias, cu-
yos adornos son los deleites sensuales; seduce con insidias, lisonjea con ha-
lagos, promete riquezas, ofrece tesoros: «Ostendit ei omnia regna mgndl et
gloriam eorum» (Mt 4,8; Lc 4,5). Pompas, lujos, alegrias, entretenimientos,
placeres, diversiones, todo ilusiones falaces y fantasticas apariencias de es-
plendor: «Transformat se in Angelum lucis». Viene Cristo al encuentro con
citara vil, y ésta es el lefio de la cruz. «Si la queréis bicorne, ahi estén.las
dos ramas, a una y otra parte. Si queréis las cuerdas, ahi estan los nervios.
Si queréis las clavijas, ahi estan los clavos. Si la rosa, ahi estd la apertura
olorosa del costado». Pero dése la vuelta a la medalla y se verd la diferen-
cia: el uno cubre entre las flores la red, entre los alimentos el veneno, en la
miel el ajenjo, en la risa las lagrimas; el otro esconde bajo las espinas las ro-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 177

sas, bajo la hiel el mana, bajo la ignominia la gloria, bajo los lamentos la
musica. Aquél promete consolaciones y da afanes, promete honores y da
infamias, promete descansos y da fatigas; éste da imperios y muestra baje-
zas, da consuelos y muestra flagelos, da cantos y muestra llantos: «lugum
meum suave est et onus meum leve» (Mt 11,30). ¢Y qué pasa después?
Aunque aquél, pavoneandose en el teatro del Universo, se atreve a hacerse
competidor de éste y a rivalizar con él en el canto, queda ignominiosa-
mente confuso, y a guisa de nuevo Marsias, superado por el verdadero
Apolo, despojado de la propia piel, es decir, privado de todas sus fuerzas,
deja su vida sobre ese 4rbol triunfal: «Ut qui per lignum vicit, in ligno quo-
que vinceretur». Olimpo (como cuenta Aristoxeno) fue el primero que
canté con la flauta sobre la sepultura de Pitén los funerales de aquella ser-
piente; y en la muerte de aquel monstruo horrible por él asaeteado, del
cual se dice: «Draco magnus, Serpens antiquus» (Ap 12,9), canta y toca
dulcisimamente Cristo. Y asi es, finalmente, como, tanto la misica instru-
mental, cuanto la humana y la mundana, quedan comprendidas todas en la
misica de Cristo.

Pero ciertamente, aun cuando todo el proceso de sus tormentos no es,
en efecto, otra cosa que una musica amorosa, no obstante, la musica que en
estos tltimos acentos esparce él hoy sobre la cruz, parece que a todo el resto
con mucho vence y supera en dulzura...

Decidme, ¢qué eco mias bello que el que hoy Cristo nos hace oir? Fa-
bulé la poesia griega que, ademds de Siringe, también Eco fue muy amada
por Pan; y yo digo que a Cristo no sdlo le agrada la armonia, sino que se
complace también en hacerla resonar en nuestros oidos; que por eso decia
quizas Juan: «Ego vox clamantis in deserto» (Jn 1,23). El eco (como ya he
indicado) es voz desnuda que resuena en las grutas. Ahora bien, si es ver-
dad que la voz es una expresion del concepto de la mente, ¢dénde se puede
encontrar metafora mas bella que ésta para declarar parcialmente la gene-
racioén del Verbo?; pues Verbo no quiere decir sino «palabra», y no es otra
cosa sino una simplicisima nota del paterno entendimiento. Y lo mismo que
la voz es el instrumento con el cual se manifiesta y publica el interno con-
cepto del animo, asi Cristo es el medio por €l cual se nos comunica la pa-
terna voluntad. Sélo que la voz y la palabra se separa y desune del hablante,
pero el Verbo esta siempre unido al Padre, y es todo uno con el Padre.
Aquélla no lleva consigo la sustancia de aquel que habla, pero éste es con-
sustancial a quien lo engendra. Aquélla a veces es falsa y mentirosa, pero
éste es suma e infalible verdad. Aquélla, nada mis formada, se desvanece,
pero éste permanece eterno por todos los siglos. Omito que, como el eco a



178 1.0S MISTICOS DI OCCIDENTE, 111

los acentos ajenos con el mismo sonido responde, ast corresponde el Verbo
con sempiterno amor al amor del Padre, de lo cual resulta ese puroy santo
aliento que Espiritu se llama. Y finalmente, si Fco habita en las concavida-
des de las pefias y en las profundidades de las grutas, ahi estd la piedra ahue-
cada: «Petra autem erat Christus» (1 Co 10,4); ahi estdn las cuevas profun-
das: «In foraminibus petrae et in caverna maceriae» (Ct 2,14). Aqui, casi de
continuo, por numerosas rendijas resuena el eco de esas dulcisimas voces.
Y éstas son quizds las voces que oy Juan salir del trono: «De trono proce-
debant fulgura, tonitrua et voces» (Ap 4,5). Truenos de dolor, reldmpagos
de amor y voces de armonfa proceden del trono de la cruz de Cristo.

GIOVANNI BONA

Nacié cerca de Mondovi el 10 de octubre de 1609, de familia noble. Se
hizo monje en 1625, y en 1651 fue nombrado general de los cistercienses.
Clemente IX lo creé cardenal el 29 de noviembre de 1669. Fue admirador
de Malaval, el mistico quietista marsellés; a un fondo platénico e intelec-
tualista tefiido de cierto quietismo, Bona afiade minuciosos consejos sobre
las alas de la oracion (es decir, sobre el arte de lanzar breves plegarias a
tono con los impulsos del alma), sobre el discernimiento del silbo de la ser-
piente infernal y de la voz del Esposo que habla en el silencio (calma, or-
den y discrecién son los tres signos de la presencia del Espiritu bueno).
Murié el 28 de octubre de 1674.

En 1678 se publicaron en Parfs sus obras, que comprenden De sacrifi-
cio Missae tractatus asceticus; Via compendii ad Deum per motus anagogicos
et orationes jaculatorias; Manuductio ad coelunz; Horologium asceticum; De
discretione spirituum.

DE «GUiA AL CIELO»

[11, 2] Escégete como guia a una persona que no adule; que no se en-
tre en las reuniones tumultuosas; que no frecuente los banquetes de los ri-
cos ni las casas de los poderosos; una persona que tenga de las cosas de la
vida el conocimiento que el banquero tiene del dinero y que, lo mismf) que
éste puede decir: «Muéstrame cualquier moneda y yo te haré un juicio so-
bre ellax, asi pueda aquélla decir: «Muéstrame cualquier inclinacién, y yo
la definiré»; una persona que, cual médico experimentado, conozca las en-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 179

fermedades mas escondidas y prescriba los remedios necesarios para todas
las dolencias del dnimo.

Que el director sepa, con diligente examen, conocer las disposiciones
de cada espiritu, deslindar los vicios y las virtudes, adaptarse a la natura-
leza de todos. Escrute con prudencia tus secretas pasiones y los ocultos
pensamientos de tu mente, v, libre de todo afecto desordenado, no mire a
otra cosa que a hacer ganancias espirituales; corrija con espiritu de manse-
dumbre a quien yerra; sepa descubrir y burlar las astucias y las estratage-
mas del demonio, y sea tal, que te inspire confianza para manifestarle tus
males y abritle lo intimo de tu corazén. Si encuentras un director asi, ha-
bras encontrado parte de tu felicidad.

[VIL, 10] Los hielos del invierno y los ardores del verano, efectos na-
turales del curso de las estaciones, no excitan tu ira; asi, no debes dejarte
provocar por las injurias de los malvados que obran segiin su naturaleza...

Fruto de la injuria es la indignacién de quien la sufre. Las groserfas se
vuelven manifiestas si te ofendes; si, en cambio, las desprecias, desaparecen....

Més que perdonar la injuria, es signo de grandeza de 4nimo el no darse
cuenta de ella.

[VIIL, 3] El perezoso quiere y no quiere; es siempre voluble e incons-
tante; es fastidioso para si mismo y para los demas, e incuba su propio su-
plicio en el perpetuo hastio de si. Es semejante a un trompo que gira, sf,
pero no progresa; se mueve por los golpes, pero permanece siempre en el
mismo lugar.

[IX, 1] El soberbio, odioso a Dios e intolerable para los hombres, pone
todo su afdn y diligencia en ganarse la alabanza y la estima. Se cree digno
de cargos honorificos y se complace muchisimo con estos pensamientos.
Acomete con presuncién obras superiores a sus fuerzas; se entromete es-
pontaneamente en cualquier trabajo; descarado, se exalta a si mismo y hu-
milla a los demads; simula sagazmente ser modesto para que los demés no
sospechen su ambicién.

Si es destituido del cargo que ocupaba, ensordece al mundo con sus
querellas, suscita rumores y discordias; es duro y altanero con los inferio-
res, mientras que con los superiores es adulador, mas timido que un co-
nejo, mis obediente que un perro.

Si esta dotado de buenas cualidades, no atribuye su mérito y honor a
Dios, como seria razonable, sino a si mismo, con loca arrogancia.



180 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Busca ansiosamente exhibirse en todas partes, y trata de las cosas mas su-
blimes, ignotas para él, como si hubiese profundizado en cllas. Espia las
obras ajenas con investigacién llena de curiosidad, las juzga temerariamente,
las censura injustamente, exagera sus defectos y disminuye sus meritos.

Es afectado en el hablar y en el porte, y desprecia a los demas...

Su corazén est siempre en borrasca y, no estando en su poder, sino en
el de los demas, el honor que desea, se ve continuamente agitado por las
mas turbias pasiones.

La soberbia es el principio de todo pecado...

[7] ¢Acaso el Sol pierde algo de su luz alli donde no hay quien deella
goce? ¢Acaso es menos dulce el higo, menos bella la flor, menos resplan-
deciente la gema porque les falten encomiadores? Despreciar las alabanzas
de los hombres y estar contento de sf es signo de animo noble y sublime.

[X1, 5] Inquietarse por cualquier pequefiez es signo de que el hombre
tiene poca estima de si mismo. El nifio pega en la cara a sus padres, les des-
peina los cabellos, muerde las mamas a su madre, le arafia las mejillas; pero
todo eso no se considera contumelia, porque quien lo hace no es capaz de
ultrajar. Procura, pues, tener con quien te calumnia el mismo 4animo que
tienen los padres con sus pequefios.

Si te humillas hasta el punto de conmoverte por la injuria, honra a
quien te la hace, pues demuestras que deseas ser estimado por aquel
cuyo desprecio te es tan gravoso. Este es el vicio de un alma que se abaja
y se empequefiece. Serds siempre infeliz si te dejas agitar por el temor
del desprecio.

[XII, 1] Lo mismo que se ata a un enajenado para que no haga dafio a
nadie, asi se debe frenar la fantasia para que no dafie a la mente con falsas
imaginaciones. La fantasfa se lanza como una fiera indémita, gira todo al-
rededor con suma licencia, a capricho, veloz, intolerante con el descanso,
alegre de las novedades, enemiga de la moderacién. Estuérzate, pues, en
frenarla, atarla y dirigirla a un solo objeto, para que tus pensamientos y tus
resoluciones no estén vinculados a la opinién.

[XTV, 51 ¢Qué es la muerte? Un fantasma. Piensa lo dulce que fue, no
sélo para los santos y las personas de gran virtud, sino también para Sécra-
tes y para otros sabios paganos. ¢Qué hay de terrible en la muerte? El pen-
samiento y el temor. Lo mismo se puede decir de todas las cosas que temes.

Corrige tu imaginacién y verés que solo se debe temer el pecado.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 181

[XIX, 2] En un solo dia, con tal que lo quieras, puedes llegar a la cima
de la santidad; basta alejar el corazon de las criaturas y volverlo totalmente
a Dios. Estos son los signos que muestran si tu vida est4 intimamente unida
con Dios: el poco amor, el desprecio, incluso, por las cosas transitorias; el
amor a la soledad, el afdn de mayor perfeccidn, el desprecio de las opinio-
nes y de los juicios de los hombres.

[XXVI, 5] El mundo es un gran teatro en el cual hay tantos actores
como hombres existen. Procura en la medida de lo posible ser un especta-
dor, no un personaje. Los que recitan penan; pero los que miran se rien y
se divierten.

[XXVIII, 3] Piensa que ni los nifios ni los dementes temen la muerte:
y ti deberias avergonzarte de no obtener de la razén la tranquilidad que
tienen ya los que de ella estan privados.

DE «CURSO DE VIDA ESPIRITUAL>

Ninguna adversidad nos dafiarfa si no hubiese culpa alguna... Ni tam-
poco es necesario buscar la salud para ejercitar las cosas espirituales, que
la enfermedad impide hacer, si a la vez no tendemos a algo mas alto.

Lujuria

No juzgaremos nunca a nuestro préjimo de este vicio, y si su pecado
es tan evidente que no puede ser de ningtin modo excusado, lo compade-
ceremos de corazén, excluyendo toda iracundia y desprecio, trocando en
provecho nuestro la caida de otros y pidiendo ayuda al Sefior, con humil-
dad y temblor, para no ser asaltados y abatidos por semejante tentacion.
Dios permitira que caiga en la misma culpa quien desprecia y juzga a los
demas, para que aprendamos a no ensoberbecernos, sino a temer. Se debe
evitar también la excesiva seguridad y complacencia, aun cuando en no-
sotros sobreabunden la gracia celestial y las consolaciones interiores; por-
que esta escrito: «El espiritu se exalta antes de la ruina» (Pr 16,18), y: «Di-
choso el hombre que siempre teme» (Pr 28,14).



182 L.OS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Avaricia

La naturaleza nos manda apagar la sed; pero que el recipiente sea de
creta o se beba en el hueco de la mano, a la naturaleza no le importa nada.
Pero la molicie nos aparté de la naturaleza y nos impone beber en un vaso
de cristal, facilmente frangible, que a la vez nos enseha a beber y a temer.
Seremos, por tanto, liberados de grandes molestias si aprendemos a desear
sélo las cosas que son absolutamente necesarias.

Es inferior al oro quien cree poderse adornar con el oro; y quien tiene
necesidad de demasiadas cosas es mas pobre que cualquier menesteroso.

Fl avaro se considerara cercano a la curacion si se ve oprimido por des-
venturas y pierde los bienes de fortuna; porque la calamidad aguza el en-
tendimiento, y entonces el avaro debera confesar, mal de su grado, que las
riquezas son espinas, y que es preciso hacer amigos con las riquezas injus-
tas. Asi renuncia a las injusticias y al mal trato a los pobres, y el temor de
los males inminentes es para él el comienzo de la salvacion.

Ira

Los ojos ardientes y chispeantes, la boca roja, la sangre que bulle en las
venas, los cabellos enmarafiados, el espiritu impulsivo y ardiente, los gemi-
dos y los aullidos, el modo de hablar entrecortado con palabras poco claras,
el continuo agitar las manos, y batir la tierra con los pies, el cuerpo todo agi-
tado y en ademan amenazador, la faz fea y terrible a la vista de aquellos que
se deforman y se hinchan, ¢qué otra cosa indica sino que quienes son presa
de la ira son todo lo contrario que santos?

No se sabe qué es mads este vicio, si detestable o deforme. Los demds pue-
den esconderse: la ira se manifiesta y aparece sobre el rostro. A este vicio se
afiade la desdicha de que se cura dificilmente: porque entre el vulgo no causa
vergiienza; es mas, airarse se considera casi una gloria, como si fuese un acto
de fortaleza. Por eso apenas se llega a creer que en este vicio haya alguna tor-
peza, no se pone habitualmente empefo en evitarlo, ni se juzga debidamente.

La ira, al mismo tiempo que incita al hombre a no permitir que los demas
lo superen, lo somete vergonzosamente a s{ misma y, como a un esclavo, lo
veja cruelmente, lo oprime con maneras indignas, lo encadena, lo vence.

MISTICOS ITALTANOS DE LA EDAD MODERNA 183

Entre tanto nos airamos contra alguno porque creemos haber sido ob-

jeto de su escarnio o su desprecio, pero quien se considera despreciado por
otro es inferior a él.

La venganza es confesion de dolor: no es un 4nimo grande el que cae
ab.alt%do. por las injurias; quien verdaderamente se estima a si mismo no venga
la injuria, porque no la siente.

Todo dafio que se nos inflige es permitido por el Sefior o estd ordenado
a nuestro bien espiritual. Seria necedad rehusar una medicina prescrita por
un médico sapientisimo y rechazarla con desdén. Debemos més bien imi-
tar a David, quien, alcanzado por los insultos de Semei, decia: «El Sefior le
ha mandado maldecir a David, y ¢quién le podrd decir: “Por qué has
obrado de esta manera”?» (2 S 16,10).

Envidia

y Como la herrumbre corroe el hierro, asf la envidia corroe a los envi-
1080S. i i

os. De ahi el rostro amenazante, el aspecto torvo, la palidez de la cara,
el temblor sobre los labios.

. Quien envidia a otro, por el mismo hecho de envidiar se degrada a s
mismo, porque no podemos envidiar sino a los que consideramos mejores
?n.algo o superiores a nosotros. Por eso este vicio, siendo el vicio de un
animo vil y mezquino, muy dificilmente se cura; de hecho, andamos bus-
candp vanas y superfluas causas de ofensa, pero la preocupacion por éstas,
precisamente porque son falsas, es vana, porque el veneno mortifero esté
escondido en lo intimo,

' Gran necedad es, por tanto, por este triste afecto quererse privar de los
bienes ajenos, que la caridad haria nuestros.

Vanagloria

quos los demds vicios son uniformes: éste es variado, oculto y falaz;
surge igualmente de las buenas y de las malas obras, y a semejanza de la ce—)
bolla tiene muchas envolturas. ¢Se llevan ropas lujosas? Inmediatamente s‘e
ve uno presa de esa calamidad. ¢Se visten ropas vulgares? De nuevo se da



184 LOS MISTICOS DE QCCIDENTE, 111

la vanagloria. Si se ayuna, uno se gloria de ello vanamente; si a escondidas
se rompe el ayuno, nos jactamos atn de ser discretos y prudentes. La va-
nagloria surge aun de su propia muerte, cuando, por ejemplo, sgpergdo el
espiritu de ambicién, vanamente nos gloriamos de esta misma victoria.

Un indicio del progreso en la lucha contra este vicio es el disgusto que
se siente al ser alabados.

Soberbia

Es soberbio contra Dios quien se sirve del cuerpo y del alma como si
no viniesen de Dios, sino de sf mismo, y se debieran a sus propios meritos.

Los actos que se refieren a nosotros son: exaltarnos a nosotros y nues-
tras cosas y, por tanto, afligirnos cuando creemos ser preteridos por los de-
ms, o no ser estimados como queremos o anhelamos; en las cosas que de
cualquier modo nos atafien, ser excesiva y ansiosamente solicitos.

Luego, los mismos soberbios estén siempre inquietos, siempre ansiosos
y continuamente agitados; facilmente sospechan que son despreciados, y
asi reciben de si mismos la pena de su propia locura. La soberbia es ade-
miés un vicio vilisimo, indicio de 4nimo innoble; la verdadera nobleza no
sabe elevarse: donde se da el esplendor de la vida, alli se encuentra tam-
bién la humildad. Es infeliz quien cree que puede ser despreciado.

Para extinguir la soberbia con su mismo veneno, como a una vibora, es
preciso considerar la larga paciencia de aquel supremo Soberano en so-
portar la impudentisima insolencia de un vilisimo esclavo.

La avaricia espiritual se reconoce por estos actos: no estar contentos con
el espiritu que cada uno ha recibido de Dios, y afligirse y lamentarse por-
que no se encuentra en las cosas espirituales la consolacién que se querria.

A la lujuria espiritual pertenecen estos actos: sentir a veces algunos mo-
vimientos desordenados de sensualidad en los mismos ejercicios espirituales,
bien por astucia de los demonios que intentan de ese modo obstaculizar al
hombre que se dedica a las obras buenas, bien por la suavidad de las cosas
espirituales que, desbordéndose en el cuerpo, suscita en los hombres _de dé-
bil complexién esos movimientos, ya que todo lo que se recibe, se recibe se-

MISTICOS ITALIANQS DE LA EDAD MODERNA 185

gtn la capacidad del receptor; bien por el temor de tales conmociones, es-
pecialmente en los que sufren de melancolia, bien, finalmente, por culpa
propia, debido a alguna afeccioncilla desordenada hacia alguna criatura.

Pecan de gula espiritual los que anhelan mas las delicias del espiritu y
las consolaciones sensibles, que la pureza de conciencia y la verdadera de-
vocién en los ejercicios espirituales. Tales son los que, atraidos por la sua-
vidad que gustan en estos ejercicios, se maceran con diversas penitencias y
mortificaciones, sin obediencia, sin discrecién, sin fruto.

Se debe ante todo evitar volver con el pensamiento a la voluptuosidad
percibida con el sentido, refiriendo a Dios cualquier placer; si sucede al-
guna cosa desagradable o molesta, soportarla de buen grado; de las cosas
que se nos dan, escoger las mds comunes y desagradables; de cualquier pi-
tanza dejar siempre alguna cosa, por amor de Dios, beber el vino diluido,
aplicar la mente a la lectura y a la piadosa meditacién, y no hablar nunca
del comer ni del beber.

Es preciso soportar pacientemente los olores desagradables, pensando
que nada emana olor més desagradable que nuestras malas costumbres y pe-
cados. Se debe considerar también el hedor insoportable con que los conde-
nados son atormentados en el infierno. Finalmente, de la suavidad de los olo-
res es preciso elevar el 4nimo al cielo, a la suavidad de las cosas divinas, al olor
de las virtudes, gratisimo a Dios y a los hombres, diciendo con la esposa del
Cantar: «Correremos tras de ti, al olor de tus perfumes» (Ct 1,3-4).

Puesto que del cuidado del cuerpo y del comportamiento exterior se
colige el estado interior del alma y se manifiesta por qué mociones esta agi-
tado, a qué afecciones estd sujeto, huya cada uno de todo lo que suele ser
indicio de 4nimo malo y turbado. Muestre mds bien alegria y dulzura con
amable gravedad; y esté del todo alejado de la licencia del disoluto, de la
ligereza infantil, de las vulgaridades y vanidades. También debe evitar las
cosas que son signo de alegria descomedida, de inestabilidad y ligereza,
como las risotadas groseras y prolongadas, agitar los brazos, gesticular con
las manos, agitar los ojos, la andadura inconveniente; pero, al tiempo que
evita esto, guardese de caer neciamente en los excesos contrarios, es decir,
en una especie de estoico entorpecimiento y de burda austeridad, de ma-
nera que no mueva nunca los ojos, no hable ni mueva los brazos; sino man-
téngase en el justo medio.

No movamos la cabeza con ligereza, tengamos ordinariamente los ojos
bajos y no los fijemos sobre el rostro de aquellos con los que hablamos.



186 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Evitemos las arrugas en la frente y mucho mds en la nariz, para mostrar ex-
teriormente una serenidad que sea indicio de la interior.

Cuando la conversacién se prolonga miés de lo justo, insensible-
mente se introduce una especie de dulzura en las palabras que acaricia
el 4nimo como la ebriedad o el amor, por la cual no hay secreto que no
se manifieste.

Se debe procurar también que la voz no sea odiosa ni molesta, que no
salga de modo tosco ni dspero; que no sea dura e inflexible, sino modesta-
mente austera, segin la cualidad de las cosas, de los lugares y de los oyen-
tes. Asi mismo se deben evitar los bostezos al hablar, 1a extrafieza de los
gestos, la vacilacién a cada palabra, la narracién turbada y confusa.

Fl silencio recoge el corazén disipado, devuelve la serenidad a la con-
ciencia, dispone y prepara la mente para recibir los divinos influjos. Con
el silencio se ofrece a Dios un holocausto gratisimo, de todo el hombre y
todas sus potencias, porque, cerrada la puerta de la boca, permanecen to-
das frenadas en el interior, a fin de que no salgan fuera para hacer dafio:
luego van adquiriendo poco a poco esa libertad por la cual podemos in-
diferentemente callar o hablar, como juzguemos més oportuno. Final-
mente la locuacidad es signo de insipiencia, como se ve en los nifios y en
las mujeres que tienen menos razén y juicio. Los animales mismos son
poco locuaces: y la Escritura dice: «El hombre sabio callard hasta el
tiempo oportuno» (Si 20,7).

La tolerancia de la detraccion injusta es un martirio espiritual.

Lo que es el granizo para los tejados, y la ola para los ojos, deben ser
las injurias, las calumnias y las detracciones para el hombre. No recibird de
ellas ninguna herida quien las desprecie.

Finalmente, debemos callar y soportar, con generoso silencio, las de-
tracciones y las calumnias; de otro modo, confutdndolas, pondremos el
dedo en el avispero.

Quien nos calumnia es un pecador y desea hacernos semejantes a €l
Confiesa que tenemos una virtud, desde el momento en que se esfuerza
por arrebatérnosla.

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 187

Por tanto, su objetivo es irritarnos para que hablemos y actuemos
como él; pero es propio del justo disimular, callar, atenerse al fruto de la
buena conciencia.

Quien no tiene cuidados no advierte; en cambio quien se duele sufre
tormento como si lo hubiesen tocado. Estas son las armas del justo, vencer
cediendo. «Pero la calumnia es grave», dird alguno, «y me hard perder la
estima». No importa. No hay, de hecho, nada mis ridiculo que esa estima
que a menudo es mayor que la cosa misma, y de la cual a menudo gozan
los que menos la merecen, que no estd en posesion nuestra, sino en la boca
y en la opinién de los demis.

Se remedia el temor con los mismos medios con los que se cura el
amor, la concupiscencia y la tristeza: porque quien no ama, ni desea un
bien, ni teme su pérdida; y quien no advierte el mal presente no teme el
futuro.

Un'remedio eficacisimo del temor es la verdadera caridad con la cual
amamos a Dios y nos sentimos correspondidos, porque «si Dios estd con
nosotros, ¢quién estard contra nosotros?» (Rm 8,31); otro, la confianza
insuperable en Dios, fortisimo protector, porque «los que conffan en el
Sefior son como el monte Sién, inconmovible, estable para siempre»
(Sal 125,1), y diran con el Profeta: «Por mi Dios escalo las murallas»
(2 S2230).

Quien no busca otra cosa que a si mismo y su propio provecho, lo de-
sea cada vez més, y puede asemejarse al fuego que no dice nunca basta,
porque nada es suficiente para su insaciable anhelo. Quien, en cambio, de-
sea la salud y otros bienes temporales para usarlos en el servicio de Dios,
tiene un limite en su deseo, contento de lo que es suficiente y adecuado al
fin propuesto.

Ademas, se deben evitar de modo particular estos vicios: prometerse
una vida larga y procurarse comodidades terrenas para muchos afios; tener
horror al pensamiento de la muerte; tener en cuenta con gran supersticion
ciertos tiempos determinados y géneros de alimentos y medicamentos,
para conservar la salud; temer y huir de todo peligro, aunque sea minimo,
de enfermarse, y cualquier trabajo; mostrarse demasiado postrado y aba-
tido en tiempo de enfermedad.



188 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Es cosa laudable deponer todo recuerdo de los parientes, los amigos y la
patria, y de los beneficios de ellos recibidos, y suprimir toda esperanza de c.ual-
quier bien que de ellos pueda esperarse, poniendo la confianza s6lo en DlOS:

Cortar toda relacién con ellos, sea en persona, sea por carta, si la cari-
dad ordenada no exige otra cosa: y en esta materia a menudo es mejor pro-
pender hacia una piadosa crueldad, que hacia una excesiva ternura; y mi-
rar que nuestro amor hacia los nuestros consista s6lo en desearles los
bienes celestiales y la santidad de la vida; en cuanto al resto, debemos com-
portarnos como si no existiese ninguno.

Ejemplos memorables de esto dieron los santos Alejo y Juan Calibita y
muchos otros, que quemaron montones de cartas recibidas de los suyos,
para que no se les convirtiesen en fuente de inttiles cuidados.

Muy raramente, mejor nunca, si es posible, se debe hablar de ellos; ni
gloriarse de su nobleza, poder y empresas, ni tampoco dolerse ni avergon-
sarse de las cosas contrarias a éstas. Si alguna vez los padres u otros alle-
gados caen en desgracia y tienen necesidad de nuestra actuacion, entonces
especialmente debemos evitar la insidia del diablo y atenernos al consejo
de hombres prudentes, especialmente de los superiores.

Cese la propia voluntad, dice un santo, y no existira el infierno. Porque
¢qué castiga y odia Dios, sino la voluntad propia del hombre? También en
esta vida, todos los escandalos, todos los pecados derivan de esta raiz. En
cambio, quien no tiene voluntad propia estd siempre alegre, siempre tran-
quilo; quiere, en efecto, que las cosas sucedan como acontecen, y asi obe-
dece siempre a la propia voluntad, al haberla transfundido completamente
a la voluntad divina.

No son hijos, sino siervos, los que, buscindose a si mismos, y no a
Dios, hacen el bien y evitan el mal para evitar la confusion, el reproche, el
remordimiento de la conciencia, el miedo del purgatorio o del infierno; o
bien para obtener la alabanza, el honor, la gracia de la devocién, la dulzura
del espiritu, visiones y también la vida eterna. Por lo cual, en quitandoles
la devocién sensible, se vuelven inquietos, impacientes y perversos, y bus-
can alivio en las criaturas; porque en realidad son siervos y mercenarios, y
no servirian nunca a Dios si no esperasen de E] una recompensa. )

En cambio los hijos y quienes aman verdaderamente a Dios refieren a El
mismo todas sus obras con intencién recta, simple y divina, no buscando su
propio beneficio, sino el honor, la gloria y la voluntad del Padre en cada cosa,

MISTICOS ITALTANOS DE 1.A EDAD MODERNA 189

igualmente preparados para la prosperidad y para la desgracia, para las con-
solaciones y para las desolaciones, para el premio y para la pena.

Los signos de la recta intencién son éstos: no turbarse ficilmente, no
emprender una accién tumultuosa o turbulentamente, pues hasta en los
quehaceres mas complicados es preciso reflexionar: Dios me encargd ocu-
parme de estas cosas, por eso ciertamente me dara también la gracia para
realizarlas; trabajo por Dios y por su honor, haré lo que pueda, el buen
Dios hari el resto.

En todas las cosas es preciso estar dominados por un pensamiento tal,
que si alguno nos preguntase: «;Para qué esto?», respondiéramos de in-
mediato: «Para la mayor gloria de Dios»; lo mismo que el viajero, cuando
se le pregunta adénde va, responde sin titubear que va a Roma o a otra ciu-
dad vy, si se da cuenta de que se ha desviado un poco, vuelve inmediata-
mente al camino del que se habia alejado.

La conversacién del vulgo es enemiga de la virtud. Hay siempre alguno
que, o nos exalta algn vicio, o nos da ejemplo de él, o lo comunica a los ig-
naros. Podemos caer también con un solo ejemplo de avaricia o de lujuria.

El profeta David nos ensefié a caminar en nuestro corazon como en una
gran casa y a morar con él, diciendo: «Yo dije: me vigilaré a mi mismo, para
no pecar con mi lengua» (Sal 39,2). Alli el solitario no estard solo, porque
estara siempre con Dios. No puede hacerlo quien no sabe fijar primero per-
severantemente el propio cuerpo en un punto. «Lo llevaré a la soledad»,
dice el Sefor, «y le hablaré al corazén» (Os 2,16). Lo mismo que Dios estd
siempre perfectamente feliz en si mismo, asi nosotros debemos permanecer
en nosotros mismos, hablar con nosotros sin tener necesidad de la sociedad
de los demis.

Los nifios pequefios cuando estdn solos edifican y destruyen casitas, cul-
tivan huertecillos, cuentan piedras, no les falta nunca una ocupacion; ¢y va-
mos nosotros a llorar si se nos deja solos, mostrandonos peores que los nifios?
Ciertamente, si quisiéramos, no estarfamos nunca solos, es decir, si no nos se-
parasemos nunca de Cristo. Al gran Arsenio le dijo una voz celeste: «Si quie-
res ser salvo, huye, calla, descansa»; éstos son los principios de la salvacion.

En este silencio de la mente, en este olvido de todo y en el desprendi-
miento del corazén reside la verdadera paz, la verdadera tranquilidad. Esta
es la Ginica cosa necesaria, éste es «el Reino de Dios» que estd «dentro de
nosotros» (Lc¢ 17,21), en el cual se complace Dios mismo, que suele ser en-



190 L.OS MISTTICOS DE OCCIDENTE, 11T

contrado por el alma alli donde todas las criaturas nos abandonan. Esta es
la «paz que sobrepasa toda inteligencia» (Flp 4,7), cuando el alma fiel goza
a Dios en el silencio y, poseyéndolo sélo a El, goza en la plenitud de la paz,
en los tabernaculos de la confianza, en el espléndido descanso, cantando
con el Profeta: «En paz me acuesto y enseguida me duermos (Sal 4,9). El
4nimo de este solitario es tal como el estado del mundo por encima de la
Luna. Estd siempre sereno, en cualquier lugar donde se pone, es siempre
libre: no se hace esclavo de las cosas, sino que es capaz, y a ello impulsa su
4nimo, de estar siempre atento a sf mismo, no consiente ser arrastrado a lo
exterior, aun cuando fuera todo esté alborotado, todo sea un desbarajuste.

Es siempre intrépido por encima de todas las eventualidades: lo mismo

que el Sol, todo lo recorre del mismo modo, mira, permaneciendo inalte-
rable, todos los cambios y las vicisitudes de las cosas; no soporta que se le
pongan limites que no sean comunes con Dios; todos los siglos le sirven,
todo tiempo le es favorable, extiende su pensamiento a todas las cosas y,
como si viviese en publico, atiende més a si que a los demas. ¢Quién es més
afortunado que este hombre que, despreciando todas las cosas, es superior
a todo y tiene el mundo entero bajo los pies? ¢Qué es més dulce y mds
tranquilo que no ser agitado por turbias mociones, no mudarse por nin-
guna lisonja, por ninguna vista? ¢Qué hay mis cercano a la divina tran-
quilidad que no estar bajo el poder de nadie, no espantarse por turbacién
alguna, y ejercitar un perfecto dominio sobre sf mismo?

Debemos atender al bien de los demds de manera que procuremos con
mayor premura nuestra salvacién que la ajena, y, segtin la sentencia de san
Bernardo, debemos ser semejantes a las albercas, que riegan a los demas
con lo que rebosa, y no a los canales, que dan toda el agua sin quedarse
nada para si.

Estando la fortaleza destinada a moderar el temor y la audacia, unas
ocasiones para esta virtud las ofrece el temor, otras la audacia.

En esta materia serd muy util imaginar terrores y males inminentes; y
disponernos como si esos peligros estuviesen ya presentes y nos encontra-
semos en medio del riesgo, para que, estimulados por esta meditacién
como por un preludio, nos hagamos a soportar y sufrir cualquier mal.

Los indicios de la fortaleza son: servirse de las pasiones como de sier-
vos, y regularlas y frenarlas a placer. Estar unidos a Dios por medio de la
caridad, porque es invencible quien estd unido a Dios.

MISTICOS ITALTANOS DE LA EDAD MODERNA 191
Un defecto de la voluntad

El defecto atanie a quienes se someten plenamente al divino benepla-
cito, no reservando nada para si y sin tener ningan lazo de amor que los
tenga, de algin modo, ligados a las criaturas y a los dones de Dios. Estos
generalmente se elevan a las divinas apariciones y visiones, y gozan de
muchos admirables e inefables dones de Dios; pero no pueden llegar atin
a la bienaventurada unién con Dios, porque primeramente no se adapta-
rian a permanecer privados de los dones antedichos, tanto es el placer
con el que los reciben; ademids, en esos mismos dones les parece carecer
de alguna cosa, a saber, de la unién y la manifestacién de Dios, sin velos
ni figuras, y la piden de Dios con una especie de sutilisima avidez y con
un anhelo ocultisimo y casi imperceptible de poseerla. Ahora bien, este
detecto, por mds que parezca minimo, y hasta nulo, debe ser completa-
mente mortificado y extirpado, si deseamos ser encontrados dignos de la
bienaventurada unién.

El acto de la contemplacién, como todo otro conocimiento, acontece
mediante las imdgenes de las cosas que los filésofos llaman especies; y esto
en tres modos. 1. Mediante las especies sacadas de los objetos sensibles;
asi vemos a Dios como una luz o un fuego sumamente resplandeciente, a
partir de la especie de la luz creada y del fuego material; y esto es lo que
dice Aristételes: «Es necesario que el inteligente examine los fantasmas»;
y [Pseudo] Dionisio Areopagita: «Es imposible que resplandezca en no-
sotros el rayo divino, si no es circundado por el conjunto de los sagrados
velos». 2. Mediante las especies no sacadas inmediatamente de las cosas
sensibles, pero formadas y compuestas a partir de ellas; asi imaginamos un
monte de oro, porque primero vimos separadamente el monte y el oro. 3.
Mediante las especies infusas por Dios; éste es un modo sobrenatural, co-
nocido sélo por quienes merecen ser a ello elevados.”

El alma introducida en los més secretos penetrales a veces habla,
cuando, sintiendo en si la presencia de Dios, manifiesta a éste sus propios
deseos; pero mds frecuentemente calla, porque, en creciendo la luz y el
amor, se suspende el acto de la inteligencia, y deja de hablar, no sabiendo
qué decir, por el estupor. Entonces, como un hierro atraido por la calamita,
mirando al Sumo Bien, se une intimamente con El. Entonces la voluntad

23, La especie infusa es como decir la especie individual, incomunicable, Gnica.



192 LOS MISTICOS DE QCCIDENTE, T11

se eleva a un amor ardentisimo que impide las internas locuciones. Enton-
ces todo calla en el hombre, los sentidos no vocean, los deseos descansan,
y entre tanto el alma aguarda, en el silencio, la salvacién, escuchando lo
que Dios dice dentro de si, hasta que decae esa luz, causa del estupor que
le impedia hablar. Porque, en alejandose dicha luz, vuelve a los dulces co-
loquios y torna a las cosas exteriores con mas fervor que solia.

La esencia del arrebatamiento consiste en que, contra lo propio de su
naturaleza, sin saber cémo, se ve desprendida con gran impetu y violencia
de los sentidos, y elevada a las cosas superiores. En este estado, la mente se
despoja completamente de si misma, se reviste de una especie de afecto di-
vino y, conformada a la belleza entrevista, pasa toda a la sublime historia.

Fl cuerpo de quien es arrebatado queda frio, rigido, inmévil, porque
es casi abandonado por el alma; y el espiritu es levantado en alto con ve-
hemencia: y de otras maneras ins6litas muestra la fuerza del impulso inte-
rior; tanto que, a veces, los ignorantes consideran agitado por el espiritu
maligno, y borracho, a quien experimenta estas cosas.

En esta unién, el entendimiento, inundado por la clarisima luz de lasa-
bidurfa, mira a Dios como un todo en el cual est4 todo bien, hasta el punto
de no poder volverse de £l a otro; la voluntad se ve sometida por un amor
ardentisimo que, irrumpiendo como fuego, tiene visos de envolverlo todo,
de manera que el alma parece que no vive ya en si ni atiende a las acciones
naturales, sino que parece dirigirse con todo su afecto a Aquel con el cual
estd unido en estrechisimo abrazo. Fista es «la paz que sobrepasa toda in-
teligencia» (Flp 4,7), la paz que el mundo no puede dar. Este es el signo
distintivo de los hijos de Dios, que lleva escrito un nombre que nadie co-
noce, sino quien lo ha recibido. Aqui el espiritu es llamado a la divina
nube, como Moisés. Aqui, en el silbo de la brisa tenue, se oye al Sefior.
Aqui el pacifico Salomén duerme y reposa en el talamo. Aqui esta el joven
Benjamin fuera de si. Aqui exclama el alma: «Fs bueno para nosotros es-
tar aqui» (Mt 17,4; Mc 9,5; Lc 9,33). Aqui es introducida en la bodega,
donde canta el epitalamio, diciendo: «Mi amado es mio y yo sOy de él; su
izquierda estd bajo mi cabeza, y su derecha me abraza» (Ct 2,6).

Fsta unién puede ser explicada con diversos cjemplos y comparaciones.

Si el acebuche es injertado en el olivo, se hace participe de la raiz y de
Ja savia del olivo, como dice el Apéstol.

Mediante la mistica unidn, el alma se une a Dios como la ramita de un
4rbol se injerta en el tronco de otro, del cual recibe la savia, para que dé
fruto, no como lo habrifa producido antes, sino semejante al que produce

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 193

e@ érbol en el cual es injertado. No de otro modo siente el alma que e
c/lb.lda por Dios y que de El toma las ayudas de la gracia y el am(()lr ersf o
tisimo con el cual se hace muy semejante a El, con la pureza de vidz -
Entonces comprende lo que significan esas palabras: «Yo soy la via vO-
sotros los sarmientos», y aquellas otras: «Si uno permanece en mi Ve
él, ése da mucho fruto» (Jn 15,5). e
Ademis, si se ponen frente a frente dos espejos, el uno recibe la ima-
gen.del otro y es a su vez recibido por el otro. Asi, cuando el alma puede
de}cn' en la unién mistica: «Yo soy de mi Amado, y El esta todo vupelto
mi» (Ct 2,16), entonces los dos espejos tersisimos de la divina majestad ;
de la mente humana se ponen uno frente al otro; y ésta recibe la luz y el can
lor de la otra, hasta el punto de que en el entendimiento v el af .
su bellisima imagen. ’ s e
Fina!mente, el hierro puesto en la fragua se hace fuego, pero no deja
de ser hierro. Toma, no obstante, algunas propiedades del ,fuegO' era ni-
gro, oscuro y frio; y en el fuego se vuelve candente, luciente y calie7nte Asi
el'alma, permaneciendo en su ser, en uniéndose de modo estrechisin'uo
Dios, que es fuego ardiente, se vuelve en cierto sentido de fuego y de é’(i
toma la_luz, la belleza y el ardor; hasta el punto de que su lengugajeycorno
el de D.IOS’ es abrasador como el fuego, calienta a los oyentes lo’ t
de las lisonjas del siglo, al amor de Dios. Y e

. Hay otros que, por las moscas zumbadoras que son los pensamientos
inatiles y vanos, abandonan el camino iniciado, cuando mas bien debiera
con santo desdén, apartarlas con la mano. Otros atn, corriendo tras dichn’
moscas, se salen fuera del camino, como los nifios q’ue persiguen mari ?f
sas. Otros mds se aterrorizan rapidamente ante el ladrido de los errosP;n
fe'rnales: son los que, advirtiendo alguna tentacién torpe, o se salIe)n del ¢ -
mln?, o entablan batalla con la tentacién misma, esforz;’mdose en echar?a;
de si, cuando més bien debieran despreocuparse de los ladridos, lo mismo
que los peregrinos y caminantes, y apretar el paso. Porque si el ’caminante
s parase a cada ladrido para defenderse o para aquietar a los perros, im
pediria su propio camino, y los perros le ladrarian ain mas. o

SANTA VERONICA GIULIANI

1 Nbacié el 27 de diciembre de 1660 en Mercatello; en el siglo llevé el
ombre de Ursula; el de Verénica, al ingresar en el convento de las capu-



194 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, T

chinas de Citta di Castello en 1677. Flevada a estados misticos y receptora

i i sus lla-
de los estigmas y otros sighos, fue examinada incluso con dureza, y

3 tural. Mu-
gas fueron vendadas y selladas para apurar su caracter sobrena

i Y qltimos anos.
ri6 en 1727, tras haber sido abadesa de su convento en sus alti
?
Dejé un diario llevado por orden de su confesor.

DEL «DIARIO»

. « o, . . . ‘e .. ] ]
g g
b
b
g
b
b
d . t I
u p bl

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 195

17 de febrero de 1694. Cuando mi alma parece hacer estos vuelos hacia
Dios, se encuentra en la presencia de su Sefior toda jubilosa. Le parece ha-
ber salido de una oscurisima prisidn; y, al encontrarse de repente puesta en
su centro, que es Dios, no estd parada; pero este movimiento la hace enlo-
quecer, y esta locura es una muestra de amor. Este amor es el que la hace gi-
rar, pero sin movimiento, pues sélo en su centro se encierra todo lo beatifico,
yello pone en el paraiso al alma, y ella se encuentra toda contenta. Y cuando
vuelve en si, todas las cosas de la tierra le resultan fastidiosas. Parece que la
misma humanidad no pueda mis. El comer y beber sirve mas de tormento
que de otra cosa, y lo mismo el descanso. jOh Dios! Me parece que no existe
otro descanso que Dios mismo; sin embargo, otras veces, siento que no
puedo encontrar este descanso sino por medio de algtin padecimiento.

Muchas veces, encontrandose el alma toda puesta ante su Dios, hace
ella otro vuelo dentro de su centro; y nunca jam4s se marcharfa de &l. En
efecto, le es comunicado ese infinito y sumo Bien, el cual le da un poco
de luz sobre esta su infinitud. Y asi parece que le da ms valentia; y ella de
nuevo, sin hacer movimiento alguno, va mas adelante. Se siente como por
grandes olas de ese inmenso mar de amor transportada a esa inmensidad
de delicias. Son todo muestras de amor.

Este amor hace que el alma no descanse nunca. La va atrayendo mas
alld; y, dando ella vueltas a todos los atributos divinos, parece que ellos,

uno tras otro, se muestran, se manifiestan, y el alma se enamora cada vez
mas de ellos.

15 de agosto de 1694. De repente me parecié ver en la mano del Sefior
el caliz... el cual estaba tan lleno, que parecia ir a desbordarse. El color del
licor que dentro estaba era blanco tirando a amarillo. De vez en cuando
daba signos como de cosa hirviente; pero con este signo se me mostraba y
significaba su gran amargor. En esto vi que el Sefior ponfa dicho caliz en
manos de la bienaventurada Virgen, y ella, vuelta hacia mi, me parecié que
me decfa asi: «Hija, te hago este don de parte de mi Hijo.

20 de agosto de 1694. Tuve un poco de recogimiento, en el cual me pa-
rece que también tuve la visién de Nuestro Sefior, el cual me dijo que ya
estaba yo bebiendo el ciliz; pero que lo gustase con alegria, porque El asi
lo queria. Y enseguida desaparecis.

Sintiéndome algo confortada, y con anhelo de beber aquel amargo cé-
liz, iba yo diciendo luego: «Sitio; sitio». Y siempre tenia el ciliz ante mi, y
nunca lo vefa mermar; antes bien, me parecia siempre mas lleno.



196 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, HIT

Cada vez que tenfa algin padecimiento, vefa como si se gesra/rilagr;
fuera. Sélo verlo que causaba pena; sin embargo, sentfa en mi SZ es ; ;) g
el gusto estaba todo amargado. No sélo el sabor de l/as \1/1anina;s;frible. §
amargor de la lengua, el paladar y los dientes, me parecia algo ;
oia hasta ensordecerme que todo €so no era nada. . o

Por la noche estaba horas y horas con la boca ab1ert€ para eio o
aquel gran amargor, y de nuevo sentia que se me .acrecenta a uln p})lcl)l m;mi‘
tal manera, que me vefa forzada a echarme por tierra, porque a mank
dad no podia mas. No sélo sentia esto la humangla.d; el 1\a;lmargorcgqau g
tia en aquel momento el espiritu no puedo describirlo. Me parecia que,
cada incremento de amargor, iba en ese momento a expirar. ) o

No habia cruz que me diera consuelo. Quedaba eleo je gspélln ;
como pegado al mencionado cliz, y no gustandf). En ble ien c; z es, N
punto se sentia desfallecer. De repente me sentia absc? utamente 1 p ]
jada de todo consuelo. Sintiendo el amargor por doqu}et, vefa ya ad efsp —
ritu abatido, en agonfa de muerte y muerte eterna, sin polder ya ter;rjla
derse, sin posibilidad de recurrir a ninguna parte. Todo lo encori ol
cerrado. Allf donde volaba el pensamiento, no veia otra C(l)sa qlule) euizl ”

amargo; donde me volvia, no veia otra cosa que el cal}z, T cu; u iritu
desbordaba por todas partes; y todo aquel licor lo bebfa el pobre espiritu.

5 ebia, no os lo sé contar. N
Conllicl) i)zgl)ecim;ento que en aquel momento yo t‘enia no puedo ((:liersnc;;b1relr(:j
porque son cosas que ni siquiera con nuestra misma mengfe pode 11;1 >
sar. Sélo os digo esto, que, en cuanto a padecer, no habia en aque ;
mento tormento que noO experimentase. Pero sentir ese amargor pareei1 z
que justamente en aquel instante me hacfa morir. Fra algo que no pu

i i declarar. .

exph(}CSthdo que le habia el espiritu, se extendia por toda la humanl;dad, 1'%
cual inmediatamente cafa por tierra, perdia la? .fuerzas, se,esfparlta;l1 a, szr;—
tia penas mortales. No podia yo pensar en el caliz, y me veia or'zcall aa gdo—
tarlo. Todo lo que veia se convertia en amargo. Todos los sent1dos s(ﬁ; o
lian; pero, con sus lamentos afiadfan mds amargor, aun cuando n
parecia posible llegar mis alla.

1-8 de septiembre de 1694. Procuraba yo animarme, y SanNdabz;: csl;(c;ez;lg:
«;Dios sea bendito! Aqui estoy dispuesFa a todo, oh r'nl en(c)lt_r. ' dz .
tenta de vuestro gusto. { Viva la cruz! jViva el padecer!». En 1c1end arj
el caliz, de bella factura, comenzaba a bulliry a d,esbordarse polr to ,a_s; p. 10
tes. Todo se impregnaba de su amargor. Lo sentiay gustaba el espiritu;

MISTICOS ITALIANQS DE LA EDAD MODERNA 197

saboreaba y gustaba la humanidad entera, tanto en el ver como en el ofr,
tanto en el olfato como en el gusto.

En efecto, yo misma habia llegado a ser amargor; no podia ya sopor-
tarme a mi misma. Sentia en mi gran violencia respecto a mis préjimos;
todo se me hacia insoportable. Si quisiera contar las violencias, no podria,
porque son innumerables. «jAlabado sea Dios! Por su amor todo es poco
y nada. Més penas, Jests mio, mis dolores. Me siento més sed; ardo y no
me consumo; todo me produce mas sed: Sitio; sitio».

5 de abril de 1697. Y de nuevo me preguntaba: «;Qué anhelas? ¢Qué
quieres?». Yo le dije: «Sabéis, Sefior mio, todo cuanto anhelo». Y &l res-
pondié: «Quiero oir de ti lo que anhelas»s. «El cumplimiento de vuestra vo-
luntad». Entonces el Sefior me dijo: «Ah{ te queria, y ahora te confirmaré
en mi voluntad y te transformaré toda en mi. Dime: ¢qué anhelas?». ;Oh
Dios! Al decirme esto respondi: «Oh sumo Bien mio, no tardéis més; cru-
cificadme con Vos».

Al instante me vino una gran contricién de todas las ofensas hechas a
Dios, y de corazén pedia yo el perdén de ellas. Ofrecia yo su sangre, sus
penas y dolores; en particular las santisimas llagas; y sentfa un dolor intimo
por todo lo que habia cometido en el tiempo de mi vida. El Sefior me dijo:
«Yo te perdono; pero quiero fidelidad para el futuro; y por medio de estas
mis llagas te hago esa gracia. Y como sefial de ello ahora pondré también
en ti tales sellos».

En un instante vi salir de sus santisimas llagas cinco rayos resplande-
cientes; y todos ellos vinieron hacia mi. Y yo veia dichos rayos hacerse como
pequefias llamas. En cuatro estaban los clavos; y en una estaba la lanza, co-
mo de oro, toda ardiente: y me traspasé el corazén, de lado a lado; y los cla-
vos traspasaron las manos y los pies. Yo sentf gran dolor; pero, en el mismo
dolor, me vefa y me sentfa toda transformada en Dios. Al punto que fui he-
rida, aquellas llamas de nuevo se volvieron rayos resplandecientes; y los vi
posarse en las manos y pies y costado del Crucificado. El Sefior me confirmé
como su esposa; me encomendd a su Madre; me entregd, para siempre, a su

custodia; y de nuevo me encomendé a mi angel custodio; y después me dijo:
«Yo soy todo para ti; pideme la gracia que quieras, que te complaceré». Yo
respondf: «Nunca més separarme de Vos». De repente, todo desaparecié.

3 de febrero de 1702. De repente me entré un temblor tan grande, que
temblaba la celda entera; jtanto era el sacudimiento de mis miembros! Tenia
un dolor muy grande en la cabeza, y me parecia que en aquel momento se



198 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

renovaba el dolor de la corona de espinas. Me entr6 un d?lor pi)r tqdos los
dientes, y la lengua me dolia tan intensamente, que no pod1a.gab z;,n smz cc:;i
gran esfuerzo. S6lo decia, de vez en cuando: «Jests mio querido, or de ;
alma, oh beatisima Virgen, os encomiendo esta alma mfa. Oh Dios mio, tene :
piedad de mi. {Bendito sedis, Dios mio! Estoy contenta de hacer \Euestra \{10

luntads. Todo esto decia, y otras cosas parecidas; pero con gran esfuerzo. Te-
nia el dolor en el corazén y en todos los miembros; tenia sunultanzarilente ese
gran hielo y también ese gran fogén —unoyotroala vez—; jcon cc)1 ores ver-
daderamente atroces en las entrafias!... y me parecia como sl, d¢ vez en
cuando, me golpearan [los miembros] con espinos y puntas d/e aguja.

A las veintidés horas empeoré, y la lengua se me hinché taflt(f" que ya
no podia hablar. Estaba con gran afan; [‘me] parecia que tOin e z iento teasn
tuviese puesto en el estémago, y resp}raba con fatiga. Smgen1 ome o
agravada, encomendaba mi alma y pedfa tambllen, como gracia, la conv
«ién de las almas. De repente volvié el demonio, de la misma manera q;e
ayer por la noche, y me queria ahogar si no da?a yo en /des?\s/lpefa‘rme.mz
me tenfa por la garganta. Lo mejor que pude, dije: «jJests y Marfal», yt ¢
dejé y, todo indignado, me amenazo de muerte. Yo, en mi interior, 13 e —
taba hacer actos de fe y de esperanza en Dios. Me sentia muy apesa }ilmd
brada, por las muchas tentaciones que tenia, y me parecia tener necesi al
de confesarme. Suplicaba a Dios que, si asi lo querfa El me inspirase ;
que debia hacer; porque no queria yo otra cosa que su s’ar1t151.ma voluntad.

A las veintitrés horas, me sobrevino un ataque y crei expirar por la ve-
hemencia de tantos dolores. Después, por breve tiempo, tuve un rapto ;n
el cual Dios me hizo comprender que, entre la una y las dos de la nocbe,
debia estar muy agravada por las penas que querfa darme;’ y que, no obs-
tante, pidiese el confesor —pero si la superioray las demgs lo Ic)q.uinans—t;,
y que me sometiera a la obediencia y a la voluntad d'e Dios. ic 0 edo;

perdi de nuevo la palabra. Mi mente estaba'toda en Dios; pero el tenta or
me queria inquietar con escripulos y tentaciones. No prestaba yo altenCL r
a nada. Estaba toda atenta a las ensefianzas que Dios figba a mi alma po
medio de los dolores que me hacfa sentir de su santisima pasion. Com-
prendia yo que fueron pena que El padeci6 en la cruz.

Segunda relacion

ia al Se-

o _ o i ed
Recuerdo que al principio de mi vida de religiosa, siempre p s de

fi i i6n. Pocos afios des
fior querer experimentar alguna pena de su pasién. Po

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 199
s
vestir este santo habito, una cuaresma entera estuve con estos anhelos. Al
empezar la semana santa me pareci6 recibir un [no] sé qué en la oracién, y
comprender que me preparase, porque habia llegado el tiempo en que el Se-
flor queria contentarme. Ciertamente lo comprendi, pero seguia, no obs-
tante, pidiendo las penas y dolores. El viernes santo me parecié tener una vi-
sién, y fue de esta manera. Se me representé el Sefior todo llagado y
coronado de espinas. jOh Dios, qué dolor sentia con tan gran espectaculo!
Sentia pena de las penas que habia sentido el Sefior; y al mismo tiempo te-
nfa dolor intimo de mis pecados por las ofensas que le habia hecho. Estaba
entre estos dos puntos, su amor infinito y mi ingratitud. Y me parece que iba
yo diciendo asi: «Mi Sefior, no mis ingratitudes ni pecados. Ahora quiero co-
menzar a amaros, y para que pueda de una vez establecerme y unirme con
vos, dadme a sentir vuestras penas. Sefior mio, venid a mi, dadme esa co-
rona, a fin de que las punzadas de las espinas sean para mi voces que os di-
gan cuénto anhelo amaros». Mientras asi hablaba yo, me parecia que el Se-
fior se aproximaba a mi. ;Oh Dios! Lo que experimenté por via de comu-
nicacién en aquel momento no puedo describirlo: sélo sabia que el Sefior
querfa hacerme la gracia que le pedfa. En esto se me afiadié un [no] sé qué,
pero no comprendf lo que era; sélo después he comprendido que en ese
mismo recogimiento, cuando estaba fuera de los sentidos, como precisa-
mente me parecfa que estaba, tuve en ese mismo instante un rapto que me
atrajo a una unién con Dios tal, que ya no comprendia nada; sélo tenia claro
que el Sefior querfa hacerme una gracia. Asi, me parecié que me pregunta-
ba qué querfa. Y yo dije: «Si es vuestro querer y gusto, quisiera esa coronas.
Y él me hizo entender que serfa contentada. Entre tanto, yo estaba ansiosa
de dichas penas. Y €l se quit la corona de la cabeza, y me dijo [no] sé qué,
pero ahora no lo recuerdo. Puso dicha corona en mi cabeza, y me parecié
sentir que las punzadas de las espinas penetraban hasta dentro de la boca,
dentro de los oidos, por toda la cabeza, en los ojos, en las sienes y en el cere-
bro. Senti tal dolor, que cai por tierra como muerta. El Sefior me levanté del
suelo y me dijo: «Estas penas las sentirds mientras tengas vida, unas veces
mas, otras menos, segin quiera yo». De nuevo caf por tierra, y el Sefior me
levants. Cai por tercera vez. jOh Dios!, lo que el Sefior me comunicé sobre
sus dolores no puedo describirlo: sé bien que me dejé impresa en el corazén
su santisima pasién de un modo tal, que nunca mis la he olvidado.

Después de todo esto volvi en mi, pero més muerta que viva. Sentfa
perfectamente la corona en la cabeza, y, a causa del dolor que sentia, no
pbodia estar en pic: los ojos apenas los podia abrir, y esto con gran sufri-
miento. Tenia toda la cabeza tan hinchada y con tal dolor, que no podia es-



200 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

tar en modo alguno. No queria que ninguna se diese cuenta de ello, disi-
mulaba cuanto podia; pero se me hinché también todo el rostro, espe-
cialmente los ojos. Las hermanas me preguntaban qué tenia: yo dije que
me dolfa un poco la cabeza. Aguant€ asf durante bastante tiempo, y siem-
pre con gran dolor. Al final, la superiora no quiso esperar mas, porque me
vefa penar ast. Mandé por el médico, y le hablé de este mal de cabeza; le
conté que tenia el rostro hinchado, y la cabeza también. Y él lo quiso ver.
Ordené a la superiora que no esperara mis, sino que mandase por el ci-
rujano y que me hiciese meter un botén de fuego en la cabeza. Asi se hizo,
y él me orden ciertas unciones que, cada vez que las hacia, me hacian su-
frir. Yo callaba: lo hacia todo para que ya se afiadieran penas a penas; y de
cuanto me habia sucedido no hablé ni siquiera con el confesor, porque te-
nia miedo de que fuese aprensién mia; no crefa en cuanto me habia suce-
dido, por més que sentia la corona incluso sensiblemente y experimentaba
un dolor de muerte. Cuando vino el cirujano y me encontrd con la cabeza
toda inflamada y tan hinchada, quedd maravillado de ello: me hizo mu-
chas unciones también €, y dijo que era mal considerable. Yo que lo sa-
bia todo, me refa para mi. Entre tanto no sabia qué hacer, dado que, a
causa del dolor, el rostro se me hinchaba cada vez mas. Suplicaba al Se-
fior que me hiciese la gracia de darme dicho dolor de manera que nadie
se diera cuenta de nada. Pero poco después me hicieron el botén de fuego
en la cabeza, pero en breve se hizo una concavidad tan grande, y con do-
lor tan excesivo, que no podfa mas. No decia nada, pero hicieron que di-
cha concavidad se cerrase cuanto antes, y me pusieron los nudos en las
orejas. Estos todavia me afiadieron més sufrimiento. Me parecfa que mi
cabeza se habia vuelto toda ella una llaga. Al poco me pusieron un nudo
en el cuello, me pegaron los vesicantes detrés de las orejas y me hicieron
otros estragos a causa de los medicamentos; y todo ello me afiadfa mas
pena y dolor, y el mal de la cabeza seguia igual. Todo lo pasé con la ayuda
del Sefior, y nunca dije nada ni al confesor, ni a nadie.

De repente me parecio oir un ruido como de trueno y viento impetuoso:
nuestra celda se convirtié toda en un resplandor. Cé6mo fue, no lo sé: quedé
fuera de los sentidos. En ese momento tuve la visién de Jests crucificado,
el cual tenfa un aspecto tan majestuoso y resplandeciente, que no podia mi-
rarlo... A los pies de la cruz, de la manera que estaba sobre el monte Calva-
rio, se encontraba la bienaventurada Virgen dolorosa. Entre tanto [mi es-
poso] me atraia a si, pero no sé cé6mo. En un instante me dio conocimiento
intimo de mi nada y de su amor infinito. Me parece que también me dio do-

Sl

—

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 201

lor intimo de todas las culpas cometidas, y me hacia entender que Fl mismo
habla pagado con su sangre todas mis deudas contraidas con su divina Ma-
jestad por las culpas cometidas en todo el tiempo de mi vida. En ese mo-
mento me comunicé muchas cosas. En especial recuerdo que me hizo com-
prender y ver todos los beneficios y gracias concedidas a esta alma mia
ademds, me hizo saber que todavia no habia hecho nada en [comparacié)r];
c9n] lo que querfa hacer; pero que querfa que yo cooperase con sus opera-
ciones. Asf lo queria; y como signo de ello queria también signarme con los
sellos de sus santas llagas, para que fuese verdaderamente su esposa.

’ Al volver en mi, me encontré con los brazos abiertos, y en la celda ha-
bia una gran luz. La herida del corazén estaba abierta y manaba abun-
dante sangre: tenia alli un gran dolor. Y no me podia mover en modo al-
guno, debido a la pena y el dolor que tenfa en manos y pies. En medio de
las cuales, tanto sobre la mano, como debajo, habia una ampolla gruesa
como un garbanzo. Cuando vi estos signos exteriores, Horé mucho, y de
corazégpedia al Sefior que tuviese a bien esconderlos de la vista de t’odas
;Oh Dios!, qué pena que me da todo esto. Lo mejor que pude, restafié la;
her{da del corazén y quité la sangre del suelo, y de donde habia caido. En
un instante me parece recordar que de nuevo me sobrevino el recogi-
miento, en el cual me parecia ver a Jests crucificado; y me dijo que no me
apenase de eso, porque tal era su querer, que esos signos estuvieran asi a
Ig vista de todas, para que se comprobase que El otorga beneficios tam-
bién a los ingratos cuando de corazdn se entregan totalmente dispuestos
a su santo querer, y que una de esas ingratas era yo.

GIAMBATTISTA SCARAMELLI

Nacié en Roma en 1687, ingresé en la Compaiifa de Jests y fue gran
predicador. Murié en Macerata en 1752.

Se publicarf)n. péstumamente su Discernimiento de los espiritus (1753);
el Directorio mistico (1754); 1a Doctrina de san Juan de la Cruz en 1860.

DE «DISCERNIMIENTO DE LOS ESPIRITUS»

[III, 4,17] C.on t(?do eso, porque en algiin caso puede ser conveniente
para la buena direccién de las almas el entender de dénde nacen sus ma-



202 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

los movimientos, si de dentro de la corrupcién de la naturaleza, o de fuera
de la instigacién del demonio, daré aquf aquellas conjeturas que se pueden
tener. Las cosas que tienen su origen en nosotros mismos, y €n nuestra na-
turaleza, espontaneamente las emprendemos, y espontaneamente las deja-
mos; mas aquellas cosas que nuestros enemigos nos ingieren de afuera, se
imprimen en nosotros con mucha fuerza; ni podemos con facilidad impe-
dir sus progresos, porque es otro el que obra dentro de nosotros, a pesar
de toda nuestra resistencia. A més de eso, los impulsos de la naturaleza
suelen de ordinario tener alguna causa natural que los despierta; pero las
sugestiones del demonio nacen las més de las veces de improviso, o sin al-
guna causa, o por muy ligera ocasién. Algunos afiaden otras conjeturas. Si
la tentacién tuvo principio de malos pensamientos y perversas imagina-
ciones, ingeridas sin motivo, o por muy tenue causa, ser sefial de que su
autor fue el demonio; pues parece que en este caso falta causa natural bas-
tante para levantar este fuego. Pero si la tentacién comienza por la rebe-
lién del sentido, y pasa después a excitar en la mente pensamientos peca-
minosos, convendré dar la culpa a la natural conmocién de los humores y
espiritus, y por consiguiente a la perversidad de la naturaleza, inclinada al
mal. Con esta regla descubri6 san Felipe que cierta tentacién impura que
sinti6 habia sido sugerida por el enemigo infernal, que con semblante de
un pobre se le aparecié junto al anfiteatro romano.

[VI, 3, 63] El Espiritu divino jamds sugiere a nuestra mente cOsas
indtiles, infructuosas, vanas e impertinentes; porque si no convendria a
un Rey de la tierra hablar con sus sabditos de semejantes cosas, mucho
mas desdice en el Monarca de los cielos. Por eso dice el profeta Jere-
mias: «Quid paleis ad triticum, dicit Dominus? Numquid non verba
mea sunt quasi ignis, dicit Dominus, et quasi malleus conterens pe-
tram?» (Jr 23,28-29). Mis palabras, dice Dios, son fuego que abrasando
purifica; son martillo que, golpeando, deshace toda dureza, y batiendo
desmenuza todo vicio, toda culpa, todo defecto, y lo reduce a nada: en
suma, son palabras de mucho peso y de gran utilidad. Infiera de esto el
director que si un alma recibe en su oracién pasto de conocimientos que
nada ayudan, éstos no son de Dios: si tuviere algunas locuciones que ti-
ran mds a curiosas que a fructuosas, o algunas visiones que no se orde-
nan al provecho propio o de otros, éstas no son, de cierto, enviadas por
Dios, de quien desdice obrar infructuosamente.

[64] Dice Dios por Ezequiel a los profetas falsos, los cuales no eran mo-
vidos de buen espiritu: «Vident vana, et divinant mendacium» (Ez 13,6):

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 203

ven cosas inttiles y vanas, y por eso profetizan mentiras, para significar que
es una misma cosa el tener visiones infructuosas (lo mismo se ha de decir
de todo otro conocimiento), que tener visiones mentirosas, que no traen de
buen principio su origen. De aqui infiera el director qué concepto ha de for-
mar de las revelaciones de ciertas mujeres, que son faciles en profetizar so-
bre la vida, sobre la muerte, y sobre la salud de éste y de aquél; de anunciar
el éxito de los matrimonios, o de otros negocios temporales. Vaya con mu-
cha cautela en datles crédito, porque Dios no revela sino raras veces, y por
cosas de gran provecho de otros, y de mucha gloria suya.

[VIL, 3, 78] El espiritu diabdlico, al contrario del divino, sugiere cosas
indtiles, ligeras e impertinentes. El demonio, cuando no halla modo de in-
sinuarse con la falsedad y mentira, por no padecer vergonzosa repulsa, se
vale de otra arte maligna, y es que procura dar pasto al entendimiento con
pensamientos indtiles, para que, ocupado con éstos, no se emplee en pen-
samientos santos y provechosos. A esto se enderezan tantas distracciones
que el pérfido mete en la cabeza de los fieles en tiempo de sus oraciones.
A esto miran ciertas visiones, de las cuales ningiin buen efecto resulta.
¢Hay cosa en este mundo mds santa ni mas devota que las llagas de nues-
tro amabilisimo Redentor? Pues yo conozco una persona a quien el demo-
nio, por muchos afios, le estuvo representando en todas sus oraciones las
llagas de los sagrados pies, y en esta vista mental la tuvo sumergida. Se las
hacia aparecer en diversas figuras, ya dilatadas, ya mas restringidas: tal vez
le hacia ver que salia de ellas un gusanillo, y le decia que éste era simbolo
de su alma, y otras semejantes ligerezas. Todas aquellas representaciones
eran del todo vacfas de santos afectos; no habia una reflexién seria, un sen-
timiento s6lido y provechoso, ni algiin jugo de verdadera devocioén. Pare-
cfa como agallas ligeras, sin peso, sin fruto y sin substancia. Por lo cual no
se podia dudar que aquella hubiese sido una continua ilusién del demonio,
el cual la habia tenido ocupada la mente en aquellas vistas imaginarias,
como en un dulce pasto, para que no se aplicase a la oracién con rectitud
de pensamientos y santidad de afectos. Ved, pues, la propiedad del espi-
ritu diabdlico: destilar en las mentes de los fieles, o cosas falsas para indu-
cirles al mal, o cosas infructuosas para apartarlos del bien.

[X, 6, 164] Espiritu de consolaciones espirituales sensibles es dudoso.
Si el gusto espiritual sensible es producido por la gracia, no es otra cosa
que una dulce impresién que hacen en el apetito sensitivo los actos sobre-
naturales y devotos de nuestra voluntad; tal consolacién no se debe des-



204 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I1I

preciar ni rechazar, porque es santay provechosa, mientras,'tomada con el
debido desasimiento, sirve mucho para el ejercicio de las V1rtu.des, la per-
severancia en la oracién y los progresos en la cristiana perfec.cu’)n. Per9 lo
malo es que nuestro sentido interior puede por si mismo,. e independien-
temente de la gracia, conmoverse a la presencia de un ob].eto santo, y en-
ronces la consolacién tiene cierta apariencia de espiritualidad, mas en la
substancia es un afecto de la naturaleza que no deja provecho’ a}guno. Ylo
peor es que también el demonio, con la conmocién de'los espiritus y de los
humores, puede excitar en el sentido estos afectos tiernos y dulces, con
grave petjuicio, o a lo menos con peligro del alma que, Freyendose 1%61’.121 de
devocion, estd en realidad llena de ilusién. Esta doctr'ma es del mistico y
experimentado Ricardo de San Victor, el cual nos advierte que es propie-
dad del enemigo despertar en la oracién un dulce afecto y una aparente de-
vocién que nos haga prorrumpir en lagrimas y suspiros, pero con el fin de
Jevantarnos con vanidad y soberbia, o de inducirnos a algtn error, o a lo
menos con el fin de que, apacentindonos largamente con aquellas conmo-
ciones internas y deleitables, consumamos poco a poco las fuerzas corpo-
rales y caigamos en debilidad y flaquezas.*

[XIV, 3, 254] Sabe el demonio que el retiro, la soledad, el silencio, la
modestia de los ojos, la seriedad del rostro y la compostura en el porte, son
todas las virtudes que orlan el espiritu del Sefior y le hacen crecer hasta la
Gltima perfeccién. Ha visto el envidioso en los desiertos, en los yermos, en
los claustros, millares de almas buenas que por estos medios han subldq a
la cumbre mas sublime de la santidad, y por eso desacredita tan bellas vir-
tudes; y a fin de hacerlas aborrecibles a las personas ‘devote.ls, las cubre con
el negro velo de la melancolia. Les hace parecer la vida retlra}da como qua
triste, llena de hipocondria; el silencio, como triste melancolia; la mode§t1a
y circunspeccién en el porte exterior, como atadura de todas .Ias potencias,
capaz de volver a uno tisico; para que €sas personas, atemorizadas con ta-
les apariencias, se entreguen a la locuacidad, a la soltura, y se derrameg en
cosas exteriores con grave perjuicio de su espiritu. Si el que leygre hubiere
sido engafiado por semejantes ilusiones, basta que dirija una ojeada a los

24, «Falsa etiam devotione decipiunt [daemones] quia quasdam oratione§ et medita-
tiones dulcem affectum, etiam lacrymas in anima producunt, ut vel mentem in errorem,
vel elationem, vel corpus perducant ad debilitatem» {Ricardo de San. Victor, I 'Cant"zc.al,
véase G. Scaramelli, Dottrina di S. Giovanni della Croce e Discernimento degli spiritt,
Roma, San Paolo, 1946, pag. 397, nota 1).

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 205

Romualdos que se ven en los yermos, tan llenos de jibilo en los corazones
que consuelan con sus razonamientos a cuantos conversan con ellos; a los
Franciscos de Paula, que salen de los claustros més yermos y solitarios tan
colmados de alegria que llenan de ella a quien los mira, y de otros innu-
merables que hallaron en la soledad, en el silencio y en la mortificacién de
los sentidos un paraiso de contento. Y entienda que el demonio es un fal-
sario que adultera la moneda mds preciosa para que no tenga salida entre
las personas espirituales.

[255] El contento que resulta de hablar, reir, conversar, y de la libertad
que se concede a los ojos, a la lengua y a los demas sentidos es contento que
nace de los mismos sentidos y acaba en ellos, sin penetrar en lo profundo
del alma para contentarla. Al contrario, la alegria que resulta del silencio, del
retiro y de la mortificacion de los sentidos es alegria que nace de la abun-
dancia de la divina gracia, la cual, derramandose por el alma, la penetra pro-
fundamente hasta lo intimo, para dejarla harta y contenta. Dijo Cristo a sus
discipulos: «Pacem relinquo vobis, pacem meam do vobis: non quomodo
mundus dat, ego do vobis» (Jn 14,27): os dejo la paz, la quietud, el conten-
to; mas no aquella paz que da el mundo a sus secuaces, la cual est4 toda
fuera, en los sentidos, sino la que Yo doy a mis siervos, por medio de mi gra-
cia, la cual reside dentro, en el fondo del espiritu, para llenarlo de contento.
De aqui veri el lector en qué se fundan las ilusiones del demonio cuando
representa la vida mortificada tan diferente de lo que ella es en si.

[256] Semejantes ilusiones pueden suceder respecto de todo acto de
virtud a que el enemigo dé la apariencia de vicio; asi como pueden suceder
acerca de todo acto de vicio, a que el engafiador dé la semejanza de virtud,
como mostré en el parrafo antecedente. Antes sucede asi de ordinario; por-
que dice Cornelio a Lépide, sobre la interpretacién de aquellas palabras de
los Proverbios: «Qui justificat impium, et qui condemnat justum, abomi-
nabilis est uterque apud Deum» (Pr 17,15), que ésta es la propiedad de los
demonios, pervertir obstinadamente la naturaleza de todas las virtudes y
de todos los vicios, a la manera que si uno pusiese en la cara de un hom-
bre la forma de bestia, y en la cara de una bestia la forma de hombre. Y
todo esto lo forjan nuestros perseguidores para hacer que se engafien los
hombres espirituales, abrazando el vicio como virtud y huyendo de la vir-
tud como si fuera vicio, de la manera que hasta ahora hemos declarado.”

25. «Hi enim [daemones] totam virtutum et vitiorum formam naturamque invertunt
et pervertunt, perinde ac si quis humanitatem homini admiret, eamque bestiae cuipiam



206 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

No se maraville, pues, el lector, si Inocencio 111, explicando el tercer _Salr'no
penitencial, llegé a decir que no es posible exprimir la multitud de ilusio-
nes a que estan expuestas nuestras almas.”

[XV, 2, 267] Pongamos esto en claro con algunos casos que c'ada dia
suceden. Encontraréis personas imperfectas o principiantes en el bien, que
son todo pies para correr acd y aculld en ayuda de los préjimos: son todo
ingenio para hallar medios con qué ayudarles y todo manos para ponerlos
en ejecucién. Las tendréis sin duda por un retrato de carl’d'ald y celo: mas
si pudierais penetrar en lo intimo de sus corazones, hallarfais que aquell'as
operaciones tan solicitas, mas son efectos de la naturaleza que d§ }a gracia:
pues nacen en todo, o a lo menos en gran parte, de una corpplexmg fogosa
e inquieta, que no sabe vivir sin obrar y sin embeberse en mil negocios. En-
contraréis otra persona tan quieta y pacifica que, por mas moles,t.ada que
sea, NO se resiente; parece que no sabe montar en cdlera. La creeréis un de-
chado de mansedumbre; mas si examindis diligentemente su quietud, h'a—
llaréis que no nace de la gracia, que la refrene y modere en sus contrarie-
dades, sino de un natural flemitico, frio y pesado, que no sabe e/ncenderse,
y por no incomodarse, no se enoja. Frecuentemente os sucedera encontrar
personas que en sus oraciones estan llenas de ternuras, y acaso s¢ df:shacen
también en lagrimas. Creeréis que llueve sobre ellas el mana del cielo por
mano de los 4ngeles; mas si examinais aquellas ligrimas con el peso del
santuario, hallaréis que la gracia tiene en ellas la menor parte, porque son
cfectos de un natural sanguineo, tierno y afectuoso, que al imaginar cual-
quier objeto compasivo y amoroso, naturalmente se conmueve. Asi, os su-
ceder también encontrar algunos tan atentos en sus oraciones, que pasan
la hora entera casi sin distraccién de pensamientos. Pensaréis que han lle-
gado a un profundo y habitual recogimiento, y quizés'z} altisima contem-
placién; pero os engafiaréis, porque tan grande atencion tal vez no pro-
viene de luz celestial que fije la mente en algtin objeto divino, sino que nace

transcriberet: ac feritatem a bestia in hominem trasferret; itaque faciunt, ut homin.es vitium
pro virtute capessant, virtutem vero quasi vitium abominentur» (Cornelio a Lapide sobre
Pr 17,15; véase Scaramelli, op. cit., pag. 492, nota 2). o

26. «Certe non potest exprimi quanta sit multitudo et magnitudo 1llus.10n1.1m,' quas
anima patitur in hoc mundo. Unde poenitens ait: “ Anima mea completam est 1llus10n1bgs .
Ecce non respersam, sed completa esse illusionibus animam Psalmum tertium, }Jt m}llt'ltu-
dinem illusionum ostendat» (Inocencio IIL, Iz Psalmum tertium ex septer poenitentialiun;
véase Scaramelli, op. cit., pag. 493, nota 1).

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 207

de fuerte imaginativa, y de un temperamento profundamente melancélico
y fijo, que tiene clavado el entendimiento en aquellos objetos que medita.
[268] Lo mismo habéis de decir de aquel que algunos dias siente extra-
ordinario fervor y una consolacién muy espiritual, conque se cree lleno de
Dios; pero se engaiia el pobre, porque esta gran consolacion es obra de la
naturaleza. Sabed que le ha acaecido una cosa muy préspera, y a €l muy
agradable, por la cual, dilatdndose el apetito sensitivo, se ha llenado de ale-
gria y deleite natural: con esto se ha juntado un pequefio principio de de-
vocién, que le ha dado cierto color y tinte de espiritualidad; asi que todo su
fervor se reduce a un natural regocijo, tefiido de devocién. ¢Queréis ver
cudn verdadero sea esto? Haced que le suceda alguna cosa muy desagrada-
ble, y veréis desvanecida de un golpe toda la consolacién de espiritu, enti-
biado el fervor, y en su lugar gran dificultad y trabajo para levantar la mente
a Dios. jAh! jCuén facil es confundir log impulsos que da Dios con los que
da la naturaleza, y tomar por Espiritu divino nuestro espiritu humano!
iCudn pobres somos! Quedaremos sonrojados en el tribunal de Dios
cuando veamos que las operaciones que crefamos eran plata pura de virtu-
des sobrenaturales, en substancia no son sino escoria vil de actos naturales,
o, cuando mas, baja mezcla de virtud y de naturaleza, y que quizds contri-
bufa més la naturaleza que la virtud, como dice el profeta Isaias: «Argentum
tuum versum est in scoriam, vinum tuum mixtum est aqua» (Is 1,22).

SAN ALFONSO MARTA DE LIGORIO

Nacié el 27 de septiembre de 1696 en Marianella, cerca de Népoles.
Jurista y musico, estuvo a punto de casarse con una joven muy rica. En
1723 entré en el seminario de Napoles, y fue ordenado sacerdote. En 1732
fundé la Congregacién del Santisimo Salvador para socorrer espiritual-
mente las zonas rurales; ésta fue hostilizada por el gobierno, pero apro-
bada en 1749 por Benedicto XIV con el nombre de Congregacién del San-
tisimo Redentor. A medida que la institucién se extendid, arreciaron las
persecuciones regias y las disensiones intestinas, hasta el punto de que san
Alfonso fue expulsado de ella en 1780. En 1787 muri6 en Pagani. Procuré
suscitar una devocién campesina mediante poesias nifieantes, despejar el
camino a la religién mediante una casuistica en la cual era dificil no encon-
trar perdén: la dulzura era el arma con la que queria poner coto a la impie-
dad de su siglo, que le parecia encarnada sobre todo en el jansenismo. En
la descripcién de los estados misticos siguié a santa Teresa de Jesus.



208 LOS MISTICOS DE QCCIDENTE, 111

Ademis de sus obras maestras de casuistica escribié sermones y
optsculos de doctrina mistica, como La quietud para los escrupulosgs; El
amor de las almas, El tratado de la conformacion a la voluntad de Dios.

DE «CARTA SOBRE LA UTILIDAD DE LOS EJERCICIOS
ESPIRITUALES HECHOS EN SOLEDAD»

[2] Ahora bien, ésta es la ruina de los hombres apegados al mundo; vi-
ven entre las tinieblas, por lo cual ademis, al no conocer la grandeza de
los bienes y los males eternos, seducidos por el sentido, se ab/a.ndonan a
placeres vedados, y as{ miseramente se pierden. Por eso el Espiritu Santo,
para que huyamos de los pecados, nos aconseja que tengamos ante los
ojos las dltimas cosas que nos han de suceder, a sabel.r, la muerte, con lla
cual terminardn para nosotros todos los bienes de la tierra, y el juicio di-
vino, donde habremos de rendir cuenta a Dios de toda nuestra vida: «Me-
morare novissima tua, et in aeternum non peccabis» (Si 7,40). Y en otro
lugar dice: «Utinam saperent et intelligerent, ac novissima prov1der§nt>>
(Dt 32,29). Con las cuales palabras quiere hacernos entender' que si los
hombres consideraran con atencién las cosas de la otra vida, ciertamente
atenderian todos a hacerse santos, y no se pondrfan en peligro de hacer
infeliz su vida para toda la eternidad. Cierran los ojos a la luz, y asi, per-
maneciendo ciegos, se precipitan en numerosos males. Por eso los santos
pedian siempre al Sefior que les diese su luz: «Illgmina} oculos meos, ne
unquam obdormiam in morte» (Sal 13,4). «Deus lluminet vultum suum
super nos» (Sal 67,2). «Notam fac mihi viam, in qua ambulem» (Sal 143,8).
«Da mihi intellectum, et discam mandata tua» (Sal 119,73). '

[3] Ahora bien, para obtener esta luz divina es preciso acercarse a Dios:
«Accedite ad eum, et illuminamini» (Sal 34,6). Pues escribe san Agustin que,
lo mismo que no podemos ver el Sol sino con la luz del mismo Sol, asi no
podemos ver la luz de Dios sino con la luz del mismo Dios: «Sicut so‘lerr% non
videt oculus, nisi in lumine solis, sic Dominicum lumen non poterit videre
intelligentia, nisi in ipsius lumine». Esta luz se obtiene en los ejercicios: con
ellos nos acercamos a Dios, y Dios nos ilumina con su luz. Los ejercicios es-
pirituales no comportan otra cosa que el apartarse por e'ngfm tiempo del
trato con el mundo, y retirarnos a conversar a solas con DIOS.' Alli Dios nos
habla con sus aspiraciones; y nosotros hablamos a Dios med1tando, aman-
dolo, doliéndonos de los disgustos que le hemos dado, ofreciéndonos a ser-
virle en el porvenir con todo amor, y rogandole que nos haga conocer su vo-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 209

luntad y nos dé fuerza para cumplirla. Decia Job: «Nunc enim requiescerem
cum regibus et consulibus terrae, qui aedificant sibi solitudines» (Jb 3,13-
14). ¢Quiénes son esos reyes que se fabrican las soledades? Son, como dice
san Gregorio, los despreciadores del mundo, que se separan de los tumultos
mundanos para hacerse dignos de hablar a solas con Dios: «Aedificant soli-
tudines, idest se ipsos a tumultu mundi (quantum possunt) elongant, ut soli
sint, et idonei loqui cum Deo».?” A san Arsenio, mientras estaba examinando
los medios que debia poner para hacerse santo, Dios le hizo oir: «Fuge, tace,
quiesce»: huye del mundo; calla, deja de hablar con los hombres y habla sélo
conmigo; y asi descansa en paz en la soledad. En conformidad con eso, san
Anselmo, a uno que se encontraba afanado por muchas ocupaciones del si-
glo, y se quejaba de que no tenia un momento de paz, le escribi6 asi: «Fuge
paullulum occupationes tuas, absconde te modicum a tumultuosis cogita-
tionibus tuis; vaca aliquantulum Deo, et requiesce in eo. Dic Deo: Eja nunc
doce cor meum, ubi et quomodo te quaeram; ubi et quomodo te inveniamy.
Palabras todas que convienen a vuestra persona: huye, le dijo, por algin
tiempo de esas aplicaciones terrenas que te hacen estar inquieto, y descansa
retirado con Dios. Dile: Sefior, enséfiame dénde y cémo puedo encontraros,
para que os hable a solas y a la vez escuche vuestras palabras.

[4] De manera que Dios ciertamente habla a quien lo busca, pero no
habla en medio de los tumultos del mundo: «Non in commotione Domi-
nus» le fue dicho a Elfas (1 R 19,11), cuando fue llamado por Dios a la so-
ledad. La voz de Dios, como se dice en ese mismo lugar... es como el silbo
de un aura ligera, «sibilus aurae tenuis» (1 R 19,12), que apenas se siente,
y no ya con el oido del cuerpo, sino con el oido del corazén, sin estrépito
y en una dulce quietud. Eso precisamente dice el Sefior por medio de
Oseas: «Ducam eam in solitudinem, et loquar ad cor ejus» (Os 2,14).
Cuando Dios quiere atraer a si un alma, la conduce a la soledad, lejos de
las intrigas del mundo y del trato con los hombres, y alli le habla con sus
palabras de fuego: «Ignitum eloquium tuum» (Sal 119,140). Las palabras
de Dios se llaman palabras de fuego porque lictian al alma, como decia la
sagrada Esposa: «Anima mea liquefacta est, ut (dilectus meus) locutus est»
(Ct5,6): de suerte que la vuelven décil al gobierno de Dios y a la adopcién
de la forma de vida que Dios quiere de ella: palabras, en suma, eficaces y

operativas, que al mismo tiempo que se dejan ofr obran en el alma lo que
Dios de ella requiere.

27. Gregorio Magno sobre Jb 3,13-14.



210 LOS MISTICOS DE QCCIDENTE, III

[5] Un dia dijo el Sefior a santa Teresa: «Oh, de qué l?uen grado hab}a-
rfa yo a muchas almas, pero el mundo hace tanto estrépito en su co'razon,
que mi voz no se puede oir. jOh, si se apartasen un poco del mundo.»..De
manera, Sefior D. N. mio carisimo, que Dios quiere hablaros, pero quiere
hablaros a solas en la soledad, pues si os hablase en vuestra casa, lo§ pa-
rientes, los amigos y los quehaceres domésticos seguirian haciendo estrépito
en vuestro corazén y no podriais ofr su voz. Por eso los santos han de]ado
su patria y su casa y han ido a esconderse en una gruta o d_esmrto, o bien en
una celda de alguna casa religiosa, para encontrar alli a Dios y escuchar sus
voces. Cuenta san Euquerio que una persona iba buscando un lugar don.d'e
poder encontrar a Dios; fue con tal fin a aconsejarse con un maestro espirk
tual, que Jo condujo a un lugar solitario y después le d1]03 «Aqui es donde
se encuentra a Dios», sin decirle nada mas: y con ello quiso darle a entetr
der que Dios no se encuentra en medio de los ruidos del mgndo, sino en la
soledad. Dice san Bernardo, que mejor habia conocido a Dios entre las ha-
yas y los cerros, que en todos los libros de ciencias que habig estudiado. El
gusto de los mundanos es estar de conversacion con los amigos para chff;lr-
lar y divertirse; pero el deseo de los santos es estarse en los lugares s?htanos
en medio de los bosques, o dentro de las cavernas, para ocuparse alli en tra-
tar s6lo con Dios, el cual en la soledad trata y habla con las almas de form/a
familiar, como un amigo con otro amigo: «Oh solitudo», exclama san ]er?-
nimo, «in qua Deus cum suis familiariter loquitur, ac convqsatur!».. Decia
el venerable padre Vincenzo Carafa que en el mundo, si hubiese tenido que
desear alguna cosa, no habria buscado sino una pequena gruta con un
mendrugo de pan v un libro espiritual, para vivir siempre alli lejos de los
hombres, y entenderse s6lo con Dios. El esposo del Cantar alaba la belleza
del alma solitaria, y 1a asemeja a la belleza de la tortolilla: «Pulchrae sunt ge-
nae tuae sicut turturis» (Ct 1,9). Precisamente porque la tértola rehuyf? la
compaiia de los demds pajaros, y gusta siempre de los lugares mas solita-
rios. Por eso es por lo que los dngeles santos admiran con gozo la belleza ¥
el esplendor con el cual sube ornada al cielo un alma que en este mundo vi-
vi6 escondida y solitaria, como en un desierto: «Quae est ista quac ascendit
de deserto deliciis affluens?» (Ct 8,3)...

[7] Los mundanos que estdn acostumbrados a divertirse en las conver-
saciones, los convites y los juegos, creen que en la soledad, donde no hay ta-
les pasatiempos, se padece un tedio insufrible; y asf les sucede verdadera-
mente a quienes tienen la conciencia manchada de pecados, porque cuando
estan ocupados en los asuntos del mundo no piensan en las cosas del alma;
pero cuando estan desocupados, en esa soledad donde no van buscando a

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 211

Dios, inmediatamente les sobrevienen los remordimientos de conciencia, y
asi en la soledad no encuentran quietud, sino tedio y pena. Pero dadme una
persona que vaya buscando a Dios: en la soledad no encontrari tedio, sino
contento y alegria; nos lo asegura el Sabio: «Non enim habet amaritudinem
conversatio illius, nec taedium convictus illius, sed laetitiam et gaudium»
(Sb 8,16). Que no produce amargor, ni tedio el conversar con Dios, sino ale-
gria y paz. El venerable cardenal Bellarmino, en el tiempo de veraneo, en el
cual los demds cardenales iban a divertirse a las villas, se iba a una casa soli-
taria a hacer los ejercicios durante un mes, y decfa que ésa era su vacacion, y
allf ciertamente encontraba mds delicias su espiritu, que los demds en todos
sus pasatiempos. San Carlos Borromeo hacia los ejercicios dos veces al afio,
y en ellos encontraba su paraiso; mientras estaba haciendo un afio estos ejer-
cicios en el monte de Varallo, le sobrevino la tltima enfermedad que lo llevé
ala muerte. Asf precisamente decia san Jerénimo que la soledad era el para-
iso que €l encontraba en esta tierra: «Solitudo mihi paradisus est».

[8] Pero, ¢qué contento, dird alguno, puede encontrar una persona, es-
tando sola y no teniendo con quién hablar? No, responde san Bernardo, no
esta soloen la soledad aquel que en ella va buscando a Dios; porque alli Dios
mismo lo acompafia, y lo tiene mas contento que si tuviese la compaiifa de los
primeros principes de la tierra. Yo, escribe el santo Abad, nunca estaba me-
nos solo, que cuando estaba solo: «Nunquam minus solus, quam cum solus».
El profeta Isafas describe las dulzuras que Dios hace experimentar a quien va
a buscarlo a la soledad: «Consolabitur Dominus Sion, et consolabitur omnes
ruinas ejus; et ponet desertum ejus quasi delicias, et solitudinem ejus quasi
hortum Domini. Gaudium et laetitia invenietur in ea, gratiarum actio, et vox
laudis» (Is 51,3). El Sefior sabe ciertamente consolar al alma retirada del
mundo: él le compensa dobladas mil veces todas las pérdidas que sufre de los
placeres mundanos; hace que la soledad se le convierta en un jardin de deli-
cias donde ella encuentra una paz que sacia, pues no hay alli tumulto mun-
dano, sino que sdlo se encuentran alli acciones de gracias y alabanzas a ese
Dios que asi la acaricia. Sino hubiese otro contento en la soledad, que el con-
tento de conocer las verdades eternas, esto solo bastaria para hacerla suma-
mente deseable. Son las verdades divinas las que, conocidas, sacian el alma, y
no las vanidades mundanas, que son todas mentiras y engafios. Ahora bien,
éste precisamente es el gran placer que se encuentra en los ejercicios hechos
en silencio: alli con clara luz se conocen las maximas cristianas, el peso de la
eternidad, la fealdad del pecado, el valor de la gracia, el amor que Dios nos
tiene, la vanidad de los bienes terrenales, la locura de quienes para adquirir-
los pierden los bienes eternos y se ganan una eternidad de penas.



212 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

[9] Por eso sucede luego que la persona, a la vista de tzjtl,es verdades,
pone los medios mas eficaces para asegurar su eterna salvaclon,.y se §leva
sobre sf misma, como dice Jeremias: «Sedebit solitarius, et tacebit, quia le-
vavit se super se» (Lm 3,28). Alli, apartandose de los afectos terrenos, se
acerca a Dios con las oraciones, con los deseos de ser toda suya con las
ofrendas de si misma, y con otros reiterados actos de arrepentimiento, de
amor, de entrega, y as{ se encontrara elevada sobr§ las cosas crea('ias, de ma-
nera que se reira de los que tanto estiman los l?lenes de este 51gl'o, mien-
tras que ella los desprecia, sabiéndolos demasiado pequefios € 1nd1gpos
del amor de un corazén creado para amar un bien infinito, que es.Dlos.
Es cierto que quien sale de los ejercicios, sale muy distinto y mejor de

como entrd.

SAN PABLO DE LA CRUZ

Naci6 en Ovada el 3 de enero de 1694 (su apellido era Daneo?, se hizo
religioso en 1720 y en 1738 fundé en el monte Arg_ept‘ario el primero de
sus Retiros, obteniendo en 1741 la aprobacién pontificia de su Congrega-
cién de los pasionistas. En 1775 murié en Roma, N /

En 1924 fueron publicadas sus cartas de direccion espiritual. Fue el al-
timo en sentir de modo intacto la religiosidad antigua en Ttalia, y ya en su
estilo se insinta a trozos un barrunto de melindre: el uso ya no genuino, ni
pléstico, sino sentimental, de los diminutivos en general y de los carifiosos
en particular es su sintoma.

DEL «EPISTOLARIO»

A la marquesa Dovia Marianna della Scala
del Pozzo-Retorto

[V] Espero, si Dios quiere, cuando V. S. Ilma. me autorice a'ello, es-
cribirle una carta, pero todo lo larga que pueda; verdad es que quiero qué
primero pase por la santa oracion, antes de escribitla. §9bre lo que se cor(il~
place en decirme en torno a su espiritu, le digo franqul_slmamente que tof/o
el mal nace del dejar la santa oracién: no se espante, sin eml')argo., y confie
mucho en Dios; le doy esta buena nueva: que la divina Misericordia ha pre-
parado grandes riquezas y santas luces para su alma. De suerte que es ne-

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 213

cesario que usted acuda a menudo a este caro Padre, por medio de la santa
oracion, a fin de enamorarse cada vez mds de él y recibir sus celestes ri-
quezas para agradarle.

Vuelvo a decir: es necesario que haga oracién, porque estd sujeta a mu-
chos eventos; y para recibir todo con resignacion y sufrir con fortaleza, es
preciso ir a menudo a alimentarse en la santa oracién, a alimentarse, digo,
de ese mand escondido que S. D. M. da a quien persevera en este celestial
ejercicio. i

No le entren, sin embargo, escripulos, ni se deje enturbiar el espiritu
cuando por alguna licita causa sea preciso que la deje, ni intente filosofar
examinando si la causa era necesaria o no: basta que le parezca prudente-
mente asi. Si puede, retémela en otro momento.

No deje la oracién por ninguna aridez ni afliccién. Estése delante de su
Dios, mejor dicho, toda abismada en su amor, desprendida de todo con-
tento. Cuando se encuentre asi, aytidese con arranques amorosos, de vez
en cuando, como: «jAh, Dios mio, mi verdadero Bien, vuestra soy!», y des-
pués estése asi en paz en su presencia aun cuando no pueda meditar, que
no importa; y acerca de estos afectos o arranques amorosos, no los haga
forzando el espiritu, sino dulcemente, porque ahora no precisa regularse
como al principio; y si después le parece no haber hecho bien alguno, no
se apene por ello: alégrese de ser tan pobre y necesitada ante Dios y de que
s6lo él sea infinitamente rico, que la puede enriquecer en un momento.

Ademads destierre la melancolia de su corazén; y aun cuando caiga en
algtin defecto, no se conturbe nunca, que serfa peor que el defecto mismo,
sino que, humillada ante Dios, hiblele con amor filial, por ejemplo di-
ciendo: «jAh, querido Padre mio, ved como os trata una hija vuestra!; jah,
cuénto lo siento!», y después levante su corazén e inmediatamente alégrese
en Dios con alguna aspiracién.

A Agnese Grazi Orbetello

[XVIII] Hija mia en Cristo:

Recibf ayer su carta, y veo que las cosas van como suelen; de suerte que
de aqui en adelante no es necesario escribir tan al detalle todas esas imagi-
naciones que no sirven para nada en absoluto, las cuales nacen en buena
parte de su mente débil y de su imaginacién demasiado viva. Por tanto bas-
tara decir: la oracién va como suele, con las elevaciones como antes; y los
efectos que produce los dirad brevemente. Cuando haya cosas muy extra-



214 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

ordinarias, como locuciones claras y fuertes en el corazén, inteligencias,
etc., entonces las dird distintamente. {Oh, cudnto me agradan las almas que
caminan en pura fe, en ese verdadero abandono en las manos de Dios!
¢Para qué sirven esas imaginaciones de ver a sor Lilia u otras cosas?, ¢y v?r
cristales con cintas, como me escribié la otra vez? jOh!, que son cosas inu-
tiles donde el diablo juega malas pasadas. No tiene prisa el maligno, va po-
quito a poco para mds engafiar. Estas visiones, elevaciones, esplendores,
cuanto mas frecuentes, mas sospechosos.

Por tanto, es 6ptimo, dice un gran santo, rechazarlas siempre, expul-
sarlas con constancia, no fiarse de ellas, maxime en las mujeres, donde es
més viva la imaginacién; haciendo asi se hace bien, pues, si son cosas de
Dios, aun cuando se expulsen, surtirdn siempre su efecto; si del diablo, lo
cual es més facil, expulsdndolas se libra del engafio.

No obstante, necesita caminar en buena fe y, sin inquietarse ni tur-
barse, hacer su parte y después fiarse de Dios, y llevar adelante la oraciér,l,
pero lo mis en fe que sea posible. El diablo intenta imitar a Jesis, a Marfa

y a los 4ngeles.

[XIX] No hay nada que agrade ms a Dios que el anonadarse y abis-
marse en la nada, y esto espanta al diablo y lo hace huir. Esto es preciso ha-
cerlo con dos ojeadas de fe, una a la inmensa Majestad de Dios, y laotraa
nuestra nada. Pero se debe hacer con espiritu quieto y posado, sin estri-
dencias internas. El no creerse a si mismo ni a las imaginaciones, esplen-
dores, locuciones, es la via mas segura.

Y quien hiciese al contrario erraria y serfa engafiado; cuando las locu-
ciones son externas, son mas peligrosas, y aunque se oigan cosas santas, €s
preciso no fiarse, sino rechazarlas; como la que oyé: ife, fe!, u otras, aun
cuando causen alguna quietud, es preciso no hacer caso de ellas, porque
también el diablo puede causar quietud, pero falsa y de poca duracion.

Las gracias y dones de Dios al principio suelen ocasionar un sacro te-
mor, aunque no siempre, sino por lo general; y luego poco a poco iluminan
el entendimiento, inflaman con gran ardor la voluntad en el amor de Dios,
vuelven la inteligencia celestial, causan efectos admirables: elevacion de la
mente a Dios, amor de las almas y celo, amor a la virtud, al padecimiento,
un sumo anonadamiento, una sujecién a todos. jOh, hija mia! ;Qgién
puede explicar las riquezas inmensas que traen al alma los dones de Dlos!
Basta: yo le aseguro en nombre de Jests y de Maria, que en lo e?,engIal no
esta usted engafiada; hay alguna cosa de su espiritu, si, y si alli se inmiscuye
alguna vez el enemigo, hasta ahora no ha conseguido nada. Que siga asi.

MISTICQS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA 215

Quisiera que me hubiese dado cuenta de si hizo en el refectorio aquel
acto de humildad que le dije, y del modo en que le escribi, y cémo fue la cosa.

Me gozo de que Dios la visite con dolores. jOh, cuanto, pero cuinto me
gozo de ello! Viva Jests: quiero, no obstante, que cuando se sienta tanto do-
lor de pecho, permanezca sentada en la oracién, pero un poco baja.

[XLIIT] Hijita mia en Jests crucificado:

Estoy a punto de partir para Piombino, y, como no tuve tiempo de decirle
algunas cosas necesarias, le escribo este billete y le digo que, cuando tome el
crucifijo en la mano para detenerse en santos afectos y besos de devocién,
nada mds que haya hecho su devocién se abandone inmediatamente en el in-
menso mar del divino amor, entrando por la puerta del Corazén purisimo de
Jests en pura fe, sin imdgenes, y se encierre toda en ese gran Sancta Sancto-
rum, y alli se pierda toda en ese piélago sin fondo de la infinita caridad de
Dios, eleviandose a la contemplacién de las infinitas grandezas, bellezas, ri-
quezas, del Sumo Bien, complaciéndose en él, deshaciéndose en ese gran
fuego, como un grano de cera, poniéndose sobre el ramillete de aromas que
son las penas de Jests, y allf arda toda, se incinere toda victima de holocausto.

Todo eso lo debe hacer en pura fe, en ese gran Corazén, y toda abis-
mada en la infinita divinidad, y ¢quién prendera fuego al ramillete de aro-
mas? ¢Sabe quién? Serd aquel mismo fuego de amor que hizo padecer
tanto a nuestro dulce Jests. Aprenda esta leccién en la escuela del verda-
dero anonadamiento y habré aprendido grandes cosas. Luego, si el diablo
alborotase con tentaciones y con imaginaciones, como me dijo, no haga
mis caso de ello que de una mosca, y sobre todo corte de inmediato cuan-
do al besar el crucifijo le parezca que es de carne; corte de inmediato y
proceda en fe, que el diablo podria hacer un gran engaiio.

Ademis le digo que contintie las oraciones por mi y mis compaiieros
del Retiro y por la conversién de las almas, y camine en pura fe, cortando
siempre las imaginaciones y ciertas cosas materiales, como he dicho antes,
porque asi se rehdyen los engafios.

Hijita en Jesucristo, no pierda de vista su nada. Déjese despreciar, es-
carnecer, y deje que digan lo que quieran; y si la corrigen en alguna cosa,
no se justifique, sino permanezca callada, tranquila y muerta, ciega, sorda
y muda.

[XLV] Mucho 4nimo, Agnese, que Dios llevara a término la obra co-
menzada: deje que la pobre mariposilla se queme entera y se incinere en
esa luz amorosa del horno dulcisimo del Corazén amoroso de Jesiis; e, inci-



216 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

nerada, deje que esa poca ceniza de nuestra nada se abisme, se pierda, se
consuma, por decirlo asi, entera en ese abismo de infinita bondad de nues-
tro Dios, y alli, derretida de amor, haga fiesta continua, con canticos amo-
rosos, con sacras complacencias, con suefios de amor, y en este mar nade
bien a fondo, que encontrard otro gran mat, el de las penas de Jesis y los
dolores de Maria Santisima; y este mar tiene su origen en aquel inmenso
mar del amor de Dios.

Segunda parte

MISTICOS INGLESES
DE LA EDAD MODERNA



JOHN DONNE

Naci6, hijo de un comerciante catélico, en Londres en 1573. Estudié
en Oxford y Cambridge suscitando admiracién, pero no pudo graduarse
por ser catélico. No permanecid en esta confesién por mucho tiempo, y se
enredd en amores violentos y tales que le aconsejaron embarcarse con el
conde de Essex en la expedicién contra Cadiz y las Azores; quizds hizo
también viajes a Espafia e Italia. En 1598 pasé a ser secretario de Sir Tho-
mas Egerton. Se enamoré de la hija de un amigo de Sir Thomas, Sir Ge-
orge More de Loxly, y se casé con ella en secreto, provocando la ira del pa-
dre. Fue expulsado de la casa de Sir Thomas y arrojado en prisidn, donde
permanecié algin tiempo. Liberado, soporté la pobreza hasta que Sir
Francis Wooley lo tomé bajo su proteccién. Su vocacién eclesiastica se ha-
bia evidenciado ya desde hacia tiempo, y las poesias erdticas, a partir de
cierto momento, tienen los acentos del éxtasis mistico, por lo cual la unién
carnal aparece como liberacién de un principe prisionero, transformacién
del cuerpo en materia sutil. Pero Donne permanecié vacilante mucho
tiempo; entre tanto, tras la muerte de Sir Francis, se instald en casa de Sir
Robert Drury junto con la familia de once hijos que habia formado. El rey



220 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Jacobo I animé su vocacién sacerdotal, y Donne pronuncié en 1616 su pri-
mera predicacién en Whitehall. Su mujer murié en 1617. En 1631, sin-
tiéndose préximo a morir, se envolvié en el sudario y se hizo retirar. Hacfa
treinta y tres dias que habia pronunciado su gran sermén Death’s Duell.
En vida publicé libelos antijesuticos y An Anatomie of the World, Of
the Progress of the Soul, sermones. Otros sermones y los poemas se publi-

caron de forma péstuma, entre 1633 y 1661.

DE «SONETOS SACROS»

[X] iDemuele mi corazén, Dios en tres personas! Por ahora
a él s6lo llamas, en él alientas y resplandeces

o buscas ponerle remedio.

Pero para que surja y resista, vuélveme del revés y aplica tu fuerza
a destrozarme, reventarme, quemarme y hacerme nuevo.
Como usurpado, a otro debido, yo me afano

en hacerte entrar, pero jay!, sin fortuna.

La razén, tu virrey en mi,

me deberia defender, pero es prisionera y se muestra

débil o infiel.

Sin embargo, tiernamente te amo y querria ser

por ti amado. Pero fui prometido a tu enemigo.

Separame, deshaz o rompe tu ese nudo;

llévame de aqui, aprisiéname: si td

no me encadenas no seré nunca libre,

nunca casto si td no me violentas.

LA cruz

Puesto que Cristo abrazé la cruz, ¢osaré yo

negar su imagen, figura de la cruz?

éOsaré aprovechar el sacrificio

y desdefiar el altar preferido?

El cargé con todos los demas pecados,

pero ¢es justo que con el pecado de desdefiarlo cargue?
Y quien aparte sus ojos de la imagen, ¢coémo

escapara a sus penas, que alli arriba murieron?

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 221

Ningan pulpito, ninguna infundada ley,

ningin escandalo quitard de mi esta cruz;

no serd, no pudiendo ser: que la pérdida

de esta cruz para mi serfa otra cruz;

setia peor lo mejor, pues no existe afliccidn,

ni cruz tan extrema, COMo NO tener cruz.

¢Quién podra borrar la cruz que el ministro

de Dios instilé sobre mi en el sacramento?

¢Quién me niega el poder y libertad

de extender los brazos, de ser mi misma cruz?

Nada: a cada brazada eres tu cruz;

palo mayor y antena la forman

cuando es fiero el mar: inclina los ojos

y mira cruces en las cosas minimas,

alzalos, y mira pajaros levantados sobre alas en forma de cruz.
La forma de cada globo y esfera no es otra

que meridianos en cruz con paralelos.

Son buena medicina las cruces materiales,

pero las espirituales tienen dignidad extrema.

Sirven como medicina de quimica extractiva

y mucho mejor curan e igualmente preservan.

Entonces eres tu médico tt mismo —o no sirve el médico—,
si eres aplacado y purgado por la tribulacién.

Puesto que cuando la cruz, sin que ti por ello murmures,
se aferra a ti, td mismo eres en ti un crucificado;

e igual que los grabadores no tallan rostros

sino que quitan lo que alli los esconde,

deja que las cruces quiten cuanto Cristo celaba

en ti, y sé su imagen —o, si no, sé él.

Pero, lo mismo que los alquimistas son a menudo impostores,
asi el desprecio de si genera vanagloria,

y lo mismo que el mejor alimento provoca indigestidn,

asi es el orgullo nacido de la humildad

que, ademids de hijo, es monstruo. Por tanto signa

con cruces tus alegrias, o serd doble pérdida.

Haz la cruz en tus sentidos, o tii junto con ellos

pereceréis bien pronto, yendo a la ruina.

Que si el ojo busca los objetos agradables, y de los amargos
no quiere cruces, a la serpiente no escapa.



222 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Asi con lo 4spero, lo duro, lo 4cido, lo fétido, signa
cruces sobre los demis sentidos: hazlos todos
indiferentes, y no llames a nada lo mejor.

Pero mis necesita la cruz el ojo, que puede vagar,
moverse: a los demés sentidos debes acercar el objeto.
Y sobre tu corazén haz la cruz; que él

sélo en el hombre apunta hacia abajo y palpita:

haz la cruz en la pena cuando tiende a la tierra,

y cuando prohibidas alturas anhela.

Y lo mismo que por las éseas paredes tu cerebro
espira por las suturas, que tienen forma de cruz,

asi cuando tu cerebro trabaja, aun

antes de pronunciar palabra, haz la cruz
corrigiendo cualquier libidine de ingenio.

S¢é 4vido de cruces, no renuncies ni a una sola,

no des una cruz a nadie, sino en todos hazte cruz.
Entonces dari fruto el corazén de Jestis

en nuestros corazones, si mucho e inermes amamos
las im4genes de esa cruz —y, como mayor cuidado,
esos hijos de la cruz que son nuestras cruces.

HiMNO A CRISTO
EN LA ULTIMA PARTIDA DEL AUTOR PARA ALEMANIA

Sea cual sea el desbaratado bajel en el que yo me embarque,

de él haré el emblema de tu Arca.

Sea cual sea el mar que me engulla, ese oleaje
serd para mi el emblema de tu sangre.

Y si tu rostro ocultas con nubes de ira,

a través de la méscara reconozco los ojos
que, aun cuando se apartan alguna vez,
nunca despreciaran.

A ti esta isla sacrifico

y a todos cuantos en ella amé y me amaron;

cuando haya puesto entre ellos y yo nuestros mares,
pon tu mar entre mis pecados y ti.

Lo mismo que la savia de los arboles en el invierno

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA

busca la honda rafz, en mi invierno
desciendo ahora, donde 2 ti sola, eterna
raiz de amor verdadero, me serd dado conocer.

Ni t{ ni tu religién frendis

la afectuosidad de un alma armoniosa,

pero ti quieres ese amor para ti: y como td,
mi celoso Sefior, ahora estoy yo celoso.

T no amas, si de amar en otro lugar no libras
a mi alma: quien da, libertad toma.

Si no te importa de lo que amo,

jay de mi!, no me amas.

Suspende, pues, el decreto de mi separacién del Todo
que recibi6 esos rayos més pélidos de amor.

Esposa a ti aquellos amores en que juventud dispersé
su fama, ingenio y esperanzas (falsas amantes).

Mejor se reza en iglesias con poca luz:

para ver a Dios solo me quito de la vista

y para escapar a dias procelosos

escojo una noche sempiterna.

HimNo A D108, M1 DIOS, EN MI ENFERMEDAD

Puesto que vengo a la sagrada estancia
donde por siempre con tu coro de dngeles
seré hecho musica tuya, puesto que vengo,
afino mi instrumento aqui a la puerta

y lo que entonces deberé hacer pienso
antes de la hora.

Mientras mis médicos, por su amor,

se han convertido en cosmégrafos y yo

en su mapa, extendido sobre este lecho,

de manera que ellos muestren cémo

pueda yo descubrir aqui mi paso al sudoeste
—per fretum febris, por

estos estrechos morir—,

223



224 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

yo exulto, porque en tales estrechos veo

mi occidente; pues, si sus

corrientes pasan y jamas retornan,

¢cémo me herirfa mi occidente?

Lo mismo que oriente y occidente en todo mapa
plano (y yo lo soy) son una misma cosa,

la muerte toca la resurreccién.

¢Es mi casa el Pacifico? ¢O son

los tesoros del este? ¢Jerusalén?

Magallanes, Aniano, Gibraltar,

todos los estrechos, y nada sino los estrechos
Hevan a ellos, sea donde Jafet,

Sem o Cam habitan.

Creamos en el paraiso y el Calvario,

en la cruz de Cristo y el arbol de Adin
crecidos en un solo punto. Mi Sefior,

mirame y ve en mi juntarse los dos Adanes:

lo mismo que al primero, el sudor me circunda
el rostro. Pueda la sangre del segundo

ceflir mi alma.

Asi, Sefior, envuelto en esa pdrpura
recibeme, y por sus espinas dame

la otra corona; y lo mismo que a otras almas
predicaba yo tu Verbo, sea éste mi sermén,
mi texto para la mia: para que se levante

la vuelve del revés el Sefior.

DE LOS «SERMONES»

«Muerte y vida estdn en poder de la lengua», dice Salomén (Pr 18,21),
en otro sentido, y también en éste: si mi lengua, movida por mi corazén, y
por mi corazén enraizado en la fe, puede decir: «Non moriar, non moriar»
(Sal 118,17); si puedo decir (y mi conciencia no me dice que me engafio so-
bre mi propio estado), si puedo decir que la sangre de mi Redentor corre
por mis venas, que el aliento de su Espiritu anima todos mis propositos,

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 225

que todas mis muertes tienen su resurreccién, todos mis pecados sus re-
mordimientos, todas mis rebeliones sus reconciliaciones, no quiero ya pen-
sar en esa cuestién cual se entiende de morte naturali, en torno a la muerte
natural: yo sé que de tal muerte debo morir, ¢y qué me importa? —ni de
morte spirituali, la muerte de pecado: sé que debo morir y que moriré de
tal muerte; ¢por qué he de desesperarme?—, sino que encontraré otro gé-
nero de muerte, mortem raptus, una muerte de rapto y de éxtasis, la muerte
de la que san Pablo més de una vez murié, la muerte de la cual san Gre-
gorio habla, «divina contemplatio quoddam sepulchrum animae», la con-
templacién de Dios y del cielo es una especie de sepultura, de inhumacién
y de descanso del alma, y en esta muerte que es rapto y éxtasis, en esta
muerte que consiste en la contemplacién de los vinculos que me ligan a mi
Salvador, me encontraré a mi mismo junto con todos mis pecados inhu-
mado y sepultado en las heridas de El, y como un lirio en el paraiso, por
encima de la tierra roja, veré a mi alma prorrumpir de su caliz, con un can-
dor y una inocencia que allf se encuentran condensadas, aceptables a la
vista de su Padre.

El duelo de la muerte

«Nuestro Dios es un Dios que salva; el Sefor Dios libra de la muerte»
(Sal 68,21)...

Ante todo consideramos el exitus mortis como liberatio a morte, ya que
junto al Sefior Dios estdn las salidas de la muerte, por eso en todas nues-
tras muertes y mortales calamidades de esta vida podemos justamente es-
perar una buena salida por obra suya. Y todas nuestras etapas y transicio-
nes en esta vida son otros tantos pasos de muerte a muerte; nuestro mismo
nacimiento y entrada en esta vida es un exitus a morte, una salida de la
muerte, ya que estando nosotros en el ttero de nuestra madre muertos
hasta el punto de que nuestra conciencia de estar vivos no es mayor de la
que tenemos durante el suefio, no hay tumba angosta ni carcel mas mefi-
tica que el Gtero si en él permaneciésemos mds de lo debido, o alli murié-
semos antes del tiempo. En la sepultura los gusanos no nos matan, sino que
nosotros generamos, alimentamos y después matamos los gusanos que pro-
dujimos. En el dtero, el hijo muerto mata a la madre que lo produjo, y es
asesino, mejor dicho parricida, incluso después de muerto. Y si no mori-
mos en el Gtero ni matamos estando muertos a la que nos dio la vida ini-
cial, nuestra vida vegetal, estamos muertos, sin embargo, como muertos es-



226 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IIf

t4n los {dolos de David.! En el ttero tenemos 0jos y no Ye@g;, ozg(f); y1 rll)o
oimos; alli en el dtero somos aptos para’las obras de las t1£11e:l a;sr uelda,d ai
siempre privados de la luz, y allf en el dtero se nos ensena la i ile_
alimentdrsenos con sangre, y podemos ser condsnados aun cu? nolle
guemos a nacer jamas. De nuestra misma creacién en el ultz;‘o .12%‘ > Co:
«Soy formado estupenda y maravillosamente» (Sal 139,14), y.bién ot
nocimiento es demasiado para mi» (Sal 13'9,17), porque ta'rnI -~
«obra de Dios» y «admirable a nuestros 0jos» (Sal 118,23'), « psei fecit
nos» (Sal 100,3): es Fl quien nos ha hech'o3 y NO NOSOtIos m15m3s, ;JOb
poco nuestros padres; «Tus manos me hicieron y p}asmar.on», blc «I;Z
(como indica el texto) «Te has preocupado por mi», y sin eT aréglohom_
destruyes» (Jb 10,8). Aun cuando yo sea la qbra rélgestfia (t;. f;e | hom
bre) del gran Maestro, si cesas de formarmei si me dejas don1 eV me i Coni
se seguird mi destruccion. El dtero que debfa serla casa de a
vierte en la muerte misma, si Dios nos abandona alli... L o libera
Pero este exitus a worte s solo introitus tn mortem, esta salida o i
cién de esa muerte, la muerte del dtero, es una entrada, un pzsar- aeg ?
muerte, a las miltiples muertes de este mundo. Tenemos un sudario o
Gtero de nuestra madre, que crece con nosotros'desde nuestra concepcb , Yy
venimos al mundo envueltos en él, porque venimos a buscar \gna turr;osr.os
como prisioneros absueltos, pero sin thero para el rescate, tam ;er; r:l: Came,
aunque expulsados de la matriz seguimos unidos a ella poi cuerda uamos,
un bramante tal, que no podemos irnos ni quedarnos; celc:, ramos.cc:lon o
nuestro funeral ya al nacer, como si nuestros «setenta /amcj de vi la» szn -
biesen gastado en los trabajos maternos, y en nuestro circulo cotnc 1:;)1 o <
primer punto imploramos nuestro bautismo con otro sacramento, tesgd )
mas... Mientras estemos en el cuerpo, estamos de peregrinaciony au;enir "
Sefior, v aun cuando el Apdstol no quisiese decir <'<'rno'r1murz, es dec 1,‘eq N
mientras estemos en el cuerpo estamos muertos, dijo sin embargo «pe gdo
namut» (2 Co 5,6), y bien habrfa podido decir que estamos ml’JCI'tOT su?ga
este mundo un cementerio universal, si, pero una sola fosa comin, y la vt - IZ
el movimiento que en él tienen las personas mas excelsas son apenas <r:or1:110to
sacudida que en los cuerpos sepultados en la tumba produce un teirefe dias.
Lo que llamamos vida es hebdomada mortium, semana de'muertos, zuceSivaS,
siete etapas de nuestra vida gastados en morit, un morir siete veces ,

Da-
1, Giorgio Melchiori anota: «Los falsos idolos de los que se }}abla en los Salsrz?sci; Pz-

vid, “ <':1ue tienen boca y no hablan, ojos y no ven "» (S‘al 115',5)'; véase J. Donne,

em; Death’s Duell, ed. a cargo de G. Melchiori, Bari, Adriatica, 1957.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 227

y hay un fin... Nila juventud de la infancia, ni la edad madura de la juventud,
surgen como un fénix de las cenizas de otro muerto anteriormente, sino,
como avispa o serpiente, de la carrofia, o, como reptil, del fimo...

Dios gobierna con reglas, y no con ejemplos; por eso, no lleguéis a con-
clusiones erréneas acerca de la suerte de quien muere de muerte stbita o
de enfermedad, aun cuando pronuncie palabras desconfiadas o sin fe en la
misericordia de Dios. El arbol yace tal como cae, es verdad, pero no es el
dltimo golpe el que lo abate, ni la dltima palabra o suspiro lo que cualifica
al alma... Nuestro dia critico no es el de la muerte, sino todo el curso de
nuestra vida. Doy las gracias a quien reza por mf cuando suena la campana,
pero tanto mds doy las gracias a quien me catequiza o predica o me ins-
truye sobre cémo vivir... Dios no dice: «Vive bien y morirds bien», es de-
cir, una muerte facil y tranquila, sino «vive bien aqui y vivirds bien eterna-
mente». La primera parte de la frase se opone ciertamente a la dltima, y no
respeta ni atiende al paréntesis intermedio; asi, una vida buena fluye hacia
una vida eterna sin atender al modo de la muerte...

No ha habido nada més libre, voluntario ni esponténeo que la muerte
de Cristo. Es verdad, /ibere egit, muri6 voluntariamente, pero cuando con-
sideramos el contrato estipulado entre su Padre y El, existia un oportust,
cierta necesidad que sobre El pesaba. Todo eso requerfa que Cristo su-
friese... Pero ¢qué cosa de poca monta estimé El esta necesidad y este mo-
rir? El Padre lo llama «una herida», y una herida del talén («la serpiente
lo herird en el talén»?), sin embargo la serpiente habia provocado su
muerte. El mismo lo llama sélo un bautismo, como si después hubiese de
estar mejor... Y este bautismo era su muerte. El Espiritu Santo lo llama ale-

gria: «Por la alegria que le fue puesta delante soporté la cruzs (Hb 12,2)...

¢Eres feliz de venir a esta inquisicién, examen, agitacién, criba, perse-
cucién de tu conciencia para cernerla, siguiéndola desde tus pecados de
juventud a los presentes, desde los pecados de tu lecho a los de tu mesa,
y desde la sustancia a la circunstancia de tus pecados? Este es un tiempo
gastado como el de tu Salvador. Pilato habria querido salvar a Cristo, va-
liéndose en favor de éste del privilegio de la jornada, porque aquel dia se
liberaba a un prisionero, pero ellos eligieron a Barrabas. El lo habrfa sal-
vado de la muerte, y habria aplacado la furia de ellos infligiéndole otros
tormentos, azotandolo y coronandolo de espinas, y cargandolo de contu-

melias escarnecedoras e ignominiosas; pero ellos no le prestaron atencién
y reclamaron que fuera crucificado. ¢Has procurado redimir tu pecado

2. Es la palabra del Creador a la serpiente (Gn 3,15).



228 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

o. con limosnas, disciplinas y mortificaciones, C(;mo szusfac-
, i A i : NO-
cién ofrecida a la justicia de Dios? No bastara, no €s 13 via a ecuab?éma.
ifixi6 te go ;
leta crucifixién del pecado que
sotros reclamamos una comp | pecao a e
i i uncié juicio sobre nadie, y
forma a Cristo. Pilato no pron y
L rodo s i 16 la tarde ya estaba El so-
la ejecucién, que por la tarde y
tal modo se apresuraron a 1 y s
i ese sagrado cuerp
ora pende sobre la cruz
bre la cruz. Y hete aqui que ah s p
Agri alsamo de su
i i lagrimas y en su sudor y en €
rebautizado en sus mismas u e su
v son tan conspicu
i ¢ estan las entrafias de compasion, que i
sangre viva. Ahf estan : : o e e
és de las heridas. Alli des
i e se pueden ver a traves
TS i j ] Sol, avergonzado de so-
ojos, de suerte que € , :
en su luz aquellos gloriosos 0jos, om0 e
ivi 5 ién él de su luz. Y entonces aquel 50 i
brevivir, se separé también €l @
j i a N0OSOtros por un
otros, aunque habfa venido
no estuvo nunca lejos de nos , : idoa
i ue no estuvo
i naturaleza, libera el alma {q
no nuevo al asumir nuestra _
e adre) de un modo nuevo, con una vo
] Padre, porque, aun perten'eaendo a
las cuales, ateniéndose al

con el ayun

nunca fuera de las manos de su P
luntaria emisién en las manos de
Dios nuestro Sefior estas salidas de muerte, por e
contrato, El debia necesariz{lmentfe rp;rlr, sin enrlsggg;)ur;;)poe\;iono g
por ningan desgarron o golpe inferido a su sag N 1 , o due

' vié el espiritu, y, lo mismo que Dios insutlo un aima p _
Xiz,lile \(Iéln 2,7), aIs)i este segundo Adan insuﬂé en Dios dsu al'ma, erelrizse ;n;e
nos de Dios. Y aqui os dejamos en esa bend’lta' depenhenc?, a spheﬂdas y
quien pende de la cruz, bafiaos alli en sus lagmmasi chupa sgién fes s
yaced en paz en su sepulcro, hasta que 0s conceda 3 1reslu.rrectimab}ie -
cension a aquel Reino que para vosotros ha comprado al ines

cio de su sangre incorruptible. Amén.

ROBERT FLUDD

Nacié en Milgate (Kent) en 1574, hijo de' un tesorero dela a11rema ICs:rbiei.
Estudié en Oxford y viajo por Europa; gralc):tmoizit me;éf;n:u}é : 153a§rearse -
vent6 el barémetro. Sinti6 la influencia de Paracelso, supo e

j c la confusion ampulosa del maestro. Pertenecio a la Irater :
lc{ile]ifigsjcruces. Mantuvo asperas polémicas con Kepler, Merseﬁg;y Gas
sendi como tltimo maestro de las antiguas d’octcrmas. Murié 1en " as. _

Entre sus obras, dejando aparte las polem}cas y las apo. })V%e Cc/gomlon
Rosacruz, estan: Utriusque cosmi tec/om'cq et historia (1617);,. .OZOC o
mundi symphoniacum (1620); Philosophia sacra (1626); 2/16 zcmm atnote
(1626); Anatomiae theatrum (1629); Integrum morborum 11y

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 229

(1631); De morborum signis (1631); Clavis philosophiae et alchimiae flud-

dianae (1633); Philosophia mosaica (1638); Pathologia demoniaca (1640).
La Qabbalah inspira rigidamente todas las obras de Fludd; extrafia-

mente precursora es su antitesis, ya nietzschieana, de Dioniso y Apolo.

DE «MEDICINA CATOLICA»
Del nacimiento de la vida supraceleste y de la salud

[I, 1] Tan oculta y oscura es la naturaleza de la ménada sacrosanta, y
tan incdgnita por su origen y antigliedad, tan imperceptible e incompren-
sible es su esencia, que no se capta qué es, ni cuanto es, ni qué cosa es, sino
que se concibe como un ente trascendente, cerrado en si mismo, que
consta de si, en cuyo lugar se encontraria todo eso. Por tanto, los mas doc-
tos en las leyes de la verdadera sabidurfa concluyeron que esta infinitud,
cuando estaba contraida e inerte sobre el abismo de las tinieblas se llamaba
«nada»”0 «no-ente» o «no-finw; asi pasa: nosotros, escasos de entendi-
miento como somos, respecto a las cosas divinas, consideramos inexisten-
tes las cosas no aparentes.

Esta unidad indivisible llevé a la luz las cosas emergidas con la crea-
cién, gracias a su propiedad manifiesta, mientras que con su disposicién
oculta y latente escondi6 las cosas que no son. La tnica, estupenda, nunca
suficientemente admirada virtud o naturaleza central suya, contrayendo en
si sus rayos, convierte en nada las cosas que son, es decir, las deja tenebro-
sas y deformes; en ellas, sin embargo, es inmanente una divina potenciali-
dad gracias a la cual pueden actuarse, por voluntad de esta virtud que se
esconde. Las cosas vanas y vacuas se llaman tinieblas porque casi no estén
en absoluto formadas ni dotadas de luz divina, siendo la forma lo que con-
fiere el nombre y el ser a cada cosa, como dijo Job: «Dios extendié el aqui-
l6n sobre lo vacio e inane, y sobre é suspendié la tierra» (Jb 26,7), y Moi-
sés llam¢ vana y vacua la tierra.... Por eso las tinieblas son simplemente la
contraccién de la luz, o sea, de los rayos de la ménada simple e increada.
Todas las cosas simples son raices, cuadrados o cubos, o constan de
ellos. A las raices pertenecen todos los principios de las cosas; a los cuadra-
dos, las cosas simples y espirituales ya principiadas; a los cubos, las cosas
que constan de cosas principiadas simples, como por ejemplo los cuerpos.
Geométricamente, se encuentra la linea, inicio de las tres dimensiones, que
es rafz; la superficie, es decir, las lineas extendidas, correspondiente al cua-



230 L.OS MISTICOS DE OCCIDENTE, III
i i i ulti-
drado; el cuerpo geométrico que es respectivo al cubo, nacido de lam
b
plicacién del cuadrado y la raiz.

[1, 5] La frialdad es inmanente, pr?le y compaﬁeralde la m?sa lontf;ré?ae]
y tenebrosa, y por eso esta cualidad fria no abandona a mat;:r f. p orencte
extraida de las entrafias del caos tenebroso sino en fuerza d'i{ a fl olided
opuesta, es decir, del calor, compafiero .de l.a lu.zi pero a medi adc(i cel
Jor disminuye, ella vuelve por natural 1gc11nac1on a su sujeto,
que una cualidad se define como ausencia dﬂe la otral.../l‘d T
En efecto, la experiencia cotidiana enseha que la calida pr(c>1 'Z p o
cipio luminoso agrega las cosas homogé'n.eas, y dlsgrega‘a r(rile 11 iai?ilézdo
calienta las heterogéneas, dilatando, sutll.lzando, rarefacien do, g ; bei
madurando, exaltando, fijando y perfecgonando, restauran qdp(c)lr (s;; be
neficiosa para la vida de las criaturas, viva y veloz en 'sz'aculwe in, e
nera que consuma cuando penetra y sutiliza, o mejor: 11sue.v il
tes menudisimas; al contrario el frio, compafero d@ dprlmclzlp Je Lo
tinieblas, en todas las cosas se opone a esa descendencla' e laluz.. Siendo
la frialdad generadora y fuente de' las tmleblas', o 'm'at?na inane 1}; s;n 6n§da
tencial, y siendo el punto primordial de este principio u{nmoslc)) g
oculta, o Dios escondido (alef tenebroso 1.0 llamaron los caba éeste
cuanto refleja en si mismo sus rayos, €s de'c1r, sus actos), S(i: sigue Célfas e
abismo, sobre el cual por las razones mencionadas estaban bals iElnleinad,o >
taba privado de movimiento, y por tanto de calor, y no estaba ulr)n radont
tenfa acto ni se movia ni era alterado por el calor, sino que esta ;1/[ ]1 o
1a luz, el acto, el calor, el movimiento en su naturaleza, y por eso Mo

estimaba inane y vacio.

[1, 10] La voluntad de la ménada radical ?sté en su Ver?o, cge 16(51
4nico en cuanto raiz; y el Verbo se dirige a los angeles, como dice a\rzn ‘
(Sal 103,20), «El hace a los vientos sus 4ngeles y al fuego llarn'eante i]u "
nistro» (Sal 104,4). Por eso el Profeta dijo: «Comc? espire su Vlent?, au;; "
las aguas» (Jb 28,25), y «con su soplo produce el hle¥o, y ha.ce que 1a50 ri s
que flufan se vuelvan como metal» (Jb 3?,10). Enel tiempo 13vzrna iz
la propiedad fria, hameda o seca, de Dios, o sea, su propieda 1 conrldo .
y condensante, y entonces produce sus efectos... Dlos obraene mu
medio del Verbo segin la disposicién de la materia y de 'la estac1c21n... o

[11] Siendo el hombre a imagen del m}lndo, del mismo :{10 Odgl <
mundo imita el ejemplar arquetipico, lo mismo que .la gran drria i
crocosmos consta de materia acuatica, prole de las tinieblas, y de luz )

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 231

asi sucede con el alma humana, la cual posee en si misma el efecto de am-
bas propiedades de Dios, el de la ménada oculta y contractiva, lo mismo
que el de la manifiesta y dilatada. Con la naturaleza contractiva atrae luz y
espiritu del aire abierto al tenebroso seno izquierdo del corazén, volvién-
dolo espeso, contrayéndolo con la inspiracién; una vez asi contraido y es-
pesado, es espirado con un acto de calor interno en forma de denso vapor,
que disipandose en el aire se vuelve invisible por rarefaccién. Este acto de
contraccién y dilatacién lo llaman los médicos sistole y digstole... Lo mismo
que es propio de lo oculto y tenebroso contraer y ligar, condensar y sumer-
gir en las tinieblas, asi sucede que de la sola contraccién del corazén nacen
muchas pasiones y diversas aflicciones, hijas de las tinieblas. En efecto, a
causa de la mera contraccién del corazén se siguen en el hombre hérridos
efectos: tristeza, temor, desesperacién, melancolia, espanto, desconfianza,
ira, imbecilidad, cuidado, preocupacién y otros infinitos perjuicios hijos de
las tinieblas; en efecto, la propiedad astringente y tenebrosa ciega o cubre
de tiniebla el espiritu del érgano del corazén, de manera que, en desapare-
ciendo la visién celeste, las quimeras del cuerpo y de los espiritus tenebro-
sos turban y engafian el juicio y la razén, para que quien se ve afectado por
ellas no se crea criatura que espera salvacién, sino mas bien cosa ya conde-
nada y repudiada. Concluyen [Galeno, Avicena y otros médicos] que las pa-
siones buenas siguen a la dilatacién del corazén, hijas de su luz; el espiritu
humano, dilatdndose por la apertura del corazén, es arrebatado a la visién
de la mente divina y experimenta con ello alegrfa y gozo, se nutre de amor
y esperanza, habiendo expulsado tanto el temor como la desconfianza, y
con piadosa audacia y fe se restaura; es guiado por la paciencia y la tem-
planza, estd lleno de misericordia y piedad, contempla las cosas celestes des-
preciando las terrestres y mundanas, y es tocado por muchas pasiones bue-
nas de esa indole, que sobrevienen gracias a la dilatacion del corazén yala
proyeccién de los espiritus de vida y de los ojos hacia el sumo bien, a par-
tir de la fijeza de la mente en las cosas intelectuales. Estos son los efectos de
los movimientos del corazén que los antiguos dividian en voluntarios, o im-
perativos, e involuntarios, o producidos por el sumo motor.

Raz6n metafisica de la vida y de la salud

(1L, 3] En el cuerpo existe la tierra o masa de tinieblas, cabeza muerta
de toda la masa y sede de la contienda. Existe el fuego, retrato de la luz di-
vina, y la esfera de la humedad, cuya parte mayor, el agua, participa de la



232 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

tierra como materia mds sutil que el fuego, exactamente lo mismo que en
ol mundo la materia himeda es producida por las tinieblas (cuya natura-
leza es fria, y consiste en reaccionar resistiendo) en lucha con la luz, pro-
tagonista, cuyo efecto es el calor.

De tales cosas estd compuesto el cuerpo, lo mismo que el almay la vida
estan compuestas de elementos celestes. Si algo de tales elementos se sale
fuera de las leyes de la armonia del amor igneo, es decir, de los vinculos de
la justicia divina, la mezcla proporcionada de la vida se corrompe y el im-
petio de la salud queda quebrantado, estalla una guerra intestina entre los
clementos que determinan la composicién del cuerpo y del alma y la vida
de los dos. Los elementos, en efecto, son entre si opuestos en razén de su

origen.

[11, 5] Definamos sanidad o buena salud: extensién o efecto de la ple-
nitud primaria y presente de la vida en movimiento, o ausencia de dolen-
cias y enfermedades en esta vida. Por lo cual dice Jehova: «Alejaré de vo-
sotros toda enfermedad» (Ex 23,25) y: «Servid al Sefior Dios vuestro, y El
bendecir vuestro pan y vuestra agua; y yo apartaré toda enfermedad de en
medio de vosotros» (Ex 23,25). Y por salvacién se entiende la bendicién
suma y eterna en la vida segunda, aun cuando a veces se toma en el sentido
de salud en esta vida, y en tal acepcién figura en el Libro de Daniel: «No
hay otro Dios fuera de Dios que pueda dar salud a Israel» (Dn 3,29), en el
sentido de liberar a Daniel del foso de los leones, y del horno a los tres j6-
venes de Tsrael. Pero «salvacién» se usa en sentido propio en estas pala-
bras: «Quien crea en El no perecerd, sino que tendré la vida eterna, en la
cual los justos refulgirdn como el Sol en el Reino de su Padre» (Mt 13,43;
Lc 19,9; Jn 6,39)... El mismo Cristo trata de ello abundantemente en la pa-
rabola de la multiplicacién de los talentos por diez y por cinco, donde por
talento de oro se entiende el vivo oro de vida que se debe comprar a Cristo,
Gnica verdad del hombre, y ésta debe ser multiplicada por el cristiano du-
rante esta vida, porque esa luz de verdad se le daba y confiaba con la con-
dicién de que con su propia industria y con la virtud magnética de la mente
luminosa atrajese a si los rayos y las chispas a s semejantes, para que au-
mente el peso de la esencia y la medida de la virtud, hasta el punto de que
con tal incremento, llevada a cabo su regeneracién, obtenga el dominio so-
bre las tinieblas. Esta obra mistica por excelencia nos es comunicada por
Cristo y por los apéstoles de modo enigmdtico con los nombres de luz del
mundo, sabiduria oculta, talento de oro, Reino de Dios, semilla que se mul-
tiplica hasta formar un frondoso érbol de fe, como el grano de mostaza...

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 233

Este es el Cristo espiritual que impregna todas las cosas, como atestigua el
Apéstol: entended por Jests verdadero al Salvador tnico del doble mundo
a El solo compete curar el alma, lo mismo que el cuerpo enfermo, y esta-,
blecer la mente sana en el cuerpo sano. Y para encontrar esta luz que ha-
bita en el mundo humano o «casa de arcilla» se manda llamar a la puerta
para que abran (Mt 7,7) y para que se busque alli donde se encuentra.

De la salubre propiedad de los vientos

[I1I] Siendo el aire, como dice Hermes,” un cuerpo sutil que penetra
en todos los demds a causa de su aguda raridad y fluidez, se reconoce por
el hecho de que llena y penetra todas las cosas. Si lo consideramos aten-
tamente, descubriremos que no se ha de rechazar en absoluto aquello que
Galeno ensefia, de que el aire circundante es por necesidad la mds im-
portante de las causas que nos provocan alteraciones, tanto segtin la na-
turaleza, como al margen de la naturaleza, al ser atraido en parte a los po-
ros de'la cuticula por las venas y arterias, y en parte, con la respiracién
tanto al alegre talamo del corazén, como a los ventriculos del cerebroj
E.ste cuerpo espiritual que colma la vasta concavidad del universo, se
piensa que no existe en si como tal, porque no es ni frio ni caliente, ni hi-
medo ni seco, salvo en la medida en que tuvo cierta participacién en su
madre el caos en la creacién. No es otra cosa, en efecto, sino el espiritu
mercurial de las aguas confusas e informes, ordenado a recibir cualquier
naturaleza que le sea asignada por el espiritu increado. Por eso sucede
que, en espirando el viento septentrional, es decir, el angel del cuarto
viento, por tal soplo de espiritu muda el aire su disposicién en térrea; en
espirando el austro, en himeda, con tibieza; con soplo oriental se le des-
cubre una disposicién ignea, y espirando el viento occidental, dcuea. Por
eso aclaro que la universal mezcla proporcionada del aire consta de los
alientos de los vientos, y que ésa varia de este a aquel elemento segtin el
predominio de uno u otro viento. Por eso aire, espiritu, viento, denotan
una sola y misma cosa, como atestigua el vocablo hebreo riab, entre cuyas
al‘cepciones estan precisamente la de aire, espiritu, viento y'éngel. Mani-
fiestamente, pues, los vientos de determinado aliento se revelan por el he-
cho de que vuelven el aire, o salubre, o contagioso, o morboso, triste y tur-
bado o bien claro y sereno. Este espiritu, que es tanto pasto de vida y de

3. Corpus bermeticum, 1, 2.



234 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

inspiracién, como sujeto de dolencias y enfermedades multiples, lo pene-
tra todo y envuelve a todo viviente con soplos propicios a la sanidad o
bien a la enfermedad, y cuando lleva consigo la muerte se ve que s¢ in-
troduce en los cuerpos de los animales. Esto no discrepa de la doctrina de
Galeno e Hipécrates, y asi también se afirma en la Sagrada Escritura:
«Dios suele golpear a los desobedientes con aire corrompido». ¢Y acaso
no vemos cada dia las infinitas variaciones que los soplos de los vientos
producen alterando incluso el aire macrocésmico y el mismo cuerpo de la
tierra en modo extraordinario, tanto para bien como para mal?

De los elementos y los meteoros saludables

[TV, 2] «¢No me colaste ti como leche, y me cuajaste como queso?
Me revestiste de piel y de carne, y me tejiste de huesos y nervios»
(Jb 10,10-11). En este pasaje no sélo estdn todos los elementos huma-
nos, sino que se indica también quién los dispone y mantiene activa-
mente, ligdindolos en una paz concorde. Por queso se entiende la tierra,
que es s6lo aire coagulado primero en agua y después precisamente en
tierra, cuya superfluidad dcuea o serosidad es la pituita [catarro]: man-
tequilla es la bilis natural, y el Espiritu que participa, tanto de la mantequi-
Ila, como del suero, es el sanguineo, es decir, el que se oculta en la san-
gre que Dios conserva y reaviva antes de cualquier otra cosa. Asi, de esta
tierra habla la Escritura: «Recuerda que me has hecho de barro» (Jb 10,9).
La sangte es el aire humano en el cual se oculta el sutilisimo éter de vida
en el cual se mueve el soplo deiforme de la vida... Por lo cual Job dijo:
«El Espiritu fuerte de Dios me hizo y el soplo del Omnipotente me Vi-
vificé» (Jb 33,4), que es como decir: el Espiritu divino que habita en el
espiritu mundano es causa de la vida del microcosmos. Se recibe con-
firmacion de ello en este otro texto de Job: «En el hombre hay un espi-
ritu, pero la inspiracién del Omnipotente lo hace entender» (Jb 32,8).
Claramente la parte activa en los elementos humanos es ignea y verda-
deramente luminosa, y es Dios mismo, el cual obra con los hombres be-
névolamente, con clemencia, y con su visitacién graciosa preserva salu-
dablemente el espiritu vital en la sangre y ata en paz y concordia los
elementos entre si, o bien con visitacién severa e inclemente aflige con
enfermedades y languores, es decir, turba y quita de en medio el espiritu
con la vivificante contraccién de su propio espiritu, por cuya accion el
hombre debe tornar al polvo primordial.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 235

DeElementari Visg 8 Savitatis ot

Tabulolisin Sernis & ternis,in quaduo Venti fiue Elementa fint agualis &
sertinminagqumle , plus aqualibus vel mi b

i

| Vend. | Inzquale. | | | Elem.| } Tn&quale,

| Equalia. | Plus, | Mious.| | qualia. | Plas |MlE|
1_[Sublal [Aufter. | Fauonius. | Ignis |Acr  Jaqua |
2 Sullf:)l. Aufter Favonus Ignis  [Aer aql
3 [Sublol. | Aufter .jBorcas s | Aex Terra =
4 1Sublol. {Aulter- " |Borcas Ignis Acf Teera
§ (Subfol. |Fauon. | Avfter Avfter Ignis  |Aqua {Acx -
6_|Subfol. jFauon. i Igms ldqua Acr
7_|Subtol, |F4uon. |Boreas  |Boreas Ignis  1Aqua }Tclra‘
3 |Suhfol. [Fauon, Ignis _laqua_ | errat
9 |Sublal {Borcas tAulter  |Aulter Ignis  |Tera jder’
E«ilubfol'. Boreas | Igwis  |Terra Aer
Ll_Su‘nfol. Borcas |Fauon.  |Fauonus | {Tenis  [Terra aqua | <
y 2|Subfol. |Borcas ! ritis
33 |Aufter {Fauon. |Boreas. ~ 1Boreas chr 5;:: 3Tcrrz ﬂl}"‘
14|Aufter |Fauon. |- | Aet Aqua | Tera
15 | Sulter iFauon. |Subfolan. Subfolan. [ (dec — [Aqua |Ignis ——
16 {Aulter |Fauon, 1 der Aqua “ Agnis

. 17]Aufter {Boreas {Sublolan. Subfolan.{ {der  ITerrd |Igaus =
18 |Aufter (Boreas . ! Act Terra Tents
19 |Aufter |Boreas {Fauon.  Fauon. Acr  [Terra {Aqua” =
rolAufter |Boreas | ) At |Terma A
21 [Fauon. [Boreas |Subfolan.  Subtolan,| |Aqua {Terra [Tgnis =2
22|Fauon. [Boreas l Aqua |Terra Tgnis
13|Fauen. |Bordas |Aufter,  Aufter Aqua [Tera | dex £
14/Fauon. |Boreas | i Aqua {Terra der.

Es.quema de las combinaciones entre los cuatro vientos o espiritus de donde se
originan las combinaciones de todos los elementos, y que se representan con la di-
versa disposicién de una T dentro de un circulo. De Robert Fludd, Medicina ca-
tholica, 2 vols., Francfort, 1629-1631,



236 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

HIEROGLYPHICA MYSTICI SALVTIS
PropugnaculidefCriptio,

AD meliorem Hicroglyphici iftius Propugneculi myftici Emblematis ex.--
A-planationem,inprimis{ciendum eftiuxca Sapicntisincentioncm, quod
Dews creaverit hominem inexterminabilem,¢ ad imaginem ffmilitudinis fus fece-
ritillum; Inuidia astems Disboli, Mors ¢ Morbss introiucruntin orbems terrarsm.
Nam vt iutitia Dei ( quz cft ipfa Vita & Veritas ) ¢ft perpetua, immor-
talis & interite nequit, ita cam homini impertivit in creatione fua,veme.
diante ca, non medo ad imaginem cius qui gum creanit , effec factus,
verum ctiam , fanabilis , nullo medicamenco exterminii ( yt Salomonis,
vezbis vear ) climinandus. Cresuis (.ineuic ) omnia , vt effens, ¢ fanabilis,
BE@ (AL fecss

Emblema que resume la teorfa mistica de los cuatro vientos y de las relaciones,
cultivadas por los rosacruces, entre salvacién mistica y salud corporal. De Robert
Fludd, Medicina catholica, op. cit.

Boreas con

sus compafe- —

ros en el

Austro es
clemente en el

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 237

Macrocosmos
obra sobre

Microcosmos
obra sobre

Macrocosmos __|

Microcosmos __|

—

Aire: purificando

Tierra: endureciendo

Nubes: dispersdndolas

Lluvia: haciendo que se precipite

-

Cuerpos: robusteciendo y endureciendo los
blandos

Poros: cerrdandolos

Espiritus animales: depurdndolos

Digesti6én: ayudandola

Virtud generativa: aumentindola

Humores malos: comprimiéndolos

Aire contagioso: mitigdndolo

Putrefaccidn: resistiéndola

Cuerpos: volviéndolos sutiles y coloridos

Cuerpos: robusteciéndolos y endureciéndolos

Superfluidades: haciéndolas disminuir

Oido: clarificdndolo

Ventriculo: reforzdndolo

—

Vuelve extraordinariamente blandos los
duros

Produce lluvia y rocio para que la tierra
arida y estéril pueda generar hierbas
buenas y malas y frutos

St es tenue y breve clarifica el aire

Es sanguineo y primaveral

Abre los poros cerrados por el excesivo frio
boreal

Expulsa los copiosos sudores

Con el sudor expulsa los humores super-
fluos

Ablanda y madura

Deshace en el cuerpo los humores helados y

espesos




238

Viento orien-
tal en el

Vientos occi-
dentales en el

LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Macrocosmos —

Es - cdlido

igneo
moderadamente
seco

Vuelve el aire puro, sutil, suave, por eso con

razon se le llama sereno

Produce flores snaves, hierbas buenas y malas

y frutos, vuelve las aguas de buen sabor y

salutiferas

Microcosmos —

Macrocosmos —

Microcosmos —

Es colérico o {gneo moderadamente

Tiende a la sana disposicién de la vida

Conserva sanos los cuerpos

Depura los espiritus aéreos del cuerpo, los
vuelve sutiles

Produce aire sutil y salubre, apto para la ins-
piracién vital

Resiste a la putrefaccién por su justa tem-
planza de las diversas cualidades

Suavizan los frios, derriten nieves y hielos

Producen malas y buenas hierbas, frutos y
flores

Traen Huvias salubres y no desmedidas

Son muy salubres al final de la jornada

Cuando espiran, todos los animales tienden a
la generacién de semejantes

Son salutiferos para los animales que miren

hacia esta regién por la mafiana

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 239

El medio debe diferir de los dos extremos, porque no esté en la situacién
de ninguno de los dos, pero participa de ambos. En efecto, dados A, By C,
B no es ni A ni C. B debe participar, tanto del principio A, como del fin C.
Por el mismo motivo, siendo el Abismo tenebroso fuente de las aguas, el acto
con el cual éstas son traidas a la Luz es la Luz divina, y la naturaleza de las ti-
nieblas esté en deleitarse en la quietud, por tanto en disfrutar del frio inten-
sisimo y de la espesa, ponderosa, disposicién congelante. La disposicién de
la luz produce movimiento, suscita calores con sequedad, procurando lim-
pieza y ligereza. Por eso necesariamente en el espacio intermedio, en B, la ac-
cién de la luz disuelve los frios dridos y helados, efectos de las tinieblas, y asf
crea la naturaleza himeda. Parece afirmarlo Job: «Dios con su soplo cuaja el
hielo y congela las aguas, y hace derramar lluvia con su luz sobre la nube»
(Jb 37,10-11). Y en otro lugar el Profeta dice que Dios da la nieve como lana,
esparce la escarcha como ceniza, envia su Verbo y se derrite (Sal 147,16 y 18).
Asi vemos que en la regidn sublunar, por igual accién o resistencia entre el
fuego yla tierra, se crea la esfera de la humedad. Y a partir de la segunda con-
mixtién del Espiritu o del viento divino y luminoso con el creado y 4cuo, en
doble proporcidn, se combina la universal del fuego y del agua, que los an-
tiguos llamaron naturaleza universal o Pan... A partir de los dos extremos,
Luz divina y tinieblas o Abismo tenebroso, se compone el Agua universal,
que es la materia general del mundo sin forma ni cualidad por sf misma, an-
tes bien cosa informe a partir de la cual Dios cre6 el mundo (Sb 2). He di-
cho c6mo de los dos extremos secos provenia lo hiimedo. Ahora bien, de la
parte mas alta de las aguas, penetrada por la presencia de la luz divina, se
crea la sustancia de aquel cielo de los cielos que se llama Espiritu empireo,
porque esa parte de las aguas se dilata y sutiliza de modo tan extraordina-
rio, que al sutilizarse se transforma en especie ignea. Y esta primaria con-
mixtién de cosas buenas se llama Luz creada, y al espesarse ésta se forman
las especies angélicas, a las cuales corresponde acoger con alegria el Espi-
ritu de Dios; y al espesarse el éter nacen las estrellas, al espesarse el aire, los
meteoros. Lo espeso empireo es, pues, el alma central de lo espeso etéreo.

Eterna sabiduria

Espiritu... Tinieblas

Luz... Agua... Caos

Luz... Cielo empireo... Agua celeste.




240 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Por eso:
Espiritu empireo... Eter... Agua media.

Fl reflejo del cielo empireo en la parte mas pura de las aguas infim?§ esel
elemento del fuego; el del éter, el aire; y entre estos dos, el agua espesisima y
visible, y finalmente la tierra, sede de toda tiniebla. Por eso la Luz (’ilvma es
alma y vida del Espiritu empireo, y el Espiritu empireo del éter es etéreo, ele-
mental, Y lo mismo que existe proporcién de mezcla equilibrada entre el es-
piritu igneo y el etéreo, asi el elemento del fuego es al aire como el etéreo es
al elemental, como el aire al agua, la luz a las tinieblas o €l cielo ala tierra.

Asi, todas las cosas creadas estdn hechas segtin nimero, peso y medida
unas respecto a otras, segin la imagen del Arquetipo que las creé y del cual
tomaron su forma todas las criaturas, creadas como estan a partir de las aguas
y de las tinieblas.

Tos matematicos y los misticos desvelaron estas especies de mezcolanzas
con sus cinco cuerpos regulares, de los cuales el cubo es simbolo del Caos o
tierra inane; el tetraedro, del Espiritu igneo de cuyas entrafias nacié primero el
dodecaedro, simbolo del éter, después el icosaedro, simbolo de las aguas y que
esconde en su seno el aire, cuyo simbolo es el octaedro. Y asi demuestran que
todas las regiones del mundo surgieron del tinico Caos mediante la Luz divina.

Mediacion de los sabores

Si quieres componer el sabor salado, cuece miel, precisamente, y encontra-
vés aleo de salado. Pero si pretendes extraer de ella el sabor amargo, procura
que se cueza un poco mds, y verds que queda reducida en su naturalezail salada.

Con este experimento seré facil demostrar que la fuerza ignea es mas fugte
en lo amargo que en lo salado. Del mismo modo formaremos el sabor éc1do/,
mezclando buen vino con agua y exponiéndolo al Sol. Se manifiesta asi que esta
hecho mis de agua que de fuego, porque €l Sol con su ardor disipa el espirit}J
del vino; y el aire en él es escaso, porque ese liquido, tras la extraccion de la ma-
xima parte de su fuego, queda reducido a naturaleza entre ignea y éc.uea, pero
abunda en agua a causa del afiadido que se habfa hecho, de ahi la dlspo§1'c1on
flematica de la parte restante del vino, después de haber exhalado su espiritu.

También es cierto que es inherente a él algo de terrestre, aunque sca
poco, porque, una vez exhalado el espiritu del vino, el residuo del liquido, co-
mo esta mezclado con su tértaro terrestre, y debido al ardor del Sol, la con-

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 241

sistencia mas sutil del agua afiadida se evapora, tiende un poco a la natura-
leza térrea.

Asi, si queremos producir el sabor 4cido, dejemos tranquilo por largo
tiempo el vino, sin turbacién alguna, y notaremos que éste pasa a tener pre-
cisamente un sabor 4cido.

Ademis, la amplitud de los sabores se describe con los extremos de
una linea: A B C.

Sea A el aceite de tirtaro, que es amarguisimo, y C el aceite de vitriolo,
que es acidisimo; si mezclamos los dos a partes iguales, produciran B, el sa-
bor dulce. Si en realidad se usa mis aceite de tartaro que aceite de vitriolo,
sabré salado, y asi, con otros grados de conmixtién que pueden darse en-
tre Ay B y entre C y B, podremos extraer los sabores intermedios.

Mediacién de los colores

[V, 2] Como el azufre en su forma mds pura no es otra cosa que fuego
esencial, o tintura simple brotada inmediatamente de la Luz divina, nada
puede vivir ni existir sin su presencia. «El Espiritu», dice el Sabio, «est4 en
todas las cosas» (Sb 1,7). Pero la fuente de la Sabiduria luminosa es el
Verbo en el cual estd la vida, y esta luz o tintura ignea es el fuego invisible
de Heréclito y Zoroastro por el cual fueron generadas todas las cosas, y
que se encuentra en formas maltiples en diversas cosas, y por tanto pro-
duce infinitas especies diferentes por su figura, naturaleza, color, sabor y
olor, de manera que un elemento difiere del otro por la mayor o menor
conmixtion de azufre, y donde se encuentra menos de él, en el sujeto mer-
curial, es mds oscura, vil, innoble, y por eso tanto mds se incrementa el azu-
fre o la tintura, cuanto crece de la potencia informe al acto perfecto, al
modo del fuego que, de chispa se transforma en llama, y poco a poco cam-
bia gradualmente el color a medida que un elemento gira hacia el otro. La
tierra negra se transforma en el agua gris, y el agua gris en el aire niveo y
casi falgido, y el aire niveo incendiandose se convierte cada vez més en
fuego rojo, a medida que alcanza mejor suerte en el comiin cuerpo mercu-
rial, o materia prima de los elementos... En efecto, todas las cosas, despro-
vistas de su forma, son negras e informes. Y esta forma sulfiirea estd es-
condida en el centro, como la cosa entre todas més fija y resistente a la
violencia de un fuego extrafio, porque la especie de las cosas estd escon-
dida en sus cenizas y en su sal que suele salir del centro de las cenizas,
como nos ensefla frecuentemente la experiencia de la sal de las hierbas,



242 L.OS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

que en el agua produce ramas semejantes a su especie; y también, cosa que
nos arrebata de admiracién, el extracto de huesos humanos, si se disuelve
en una escudilla llena de agua pura y se deja metido en el agua durante una
noche entera: se encuentran hombres en abundancia a modo de cristales,
como clavados a cruces suspendidas sobre el agua. Este experimento me
fue revelado por el reverendo padre y sefior mio honorabilisimo Juan
Thornborough, obispo de Wigorn.

El Gnico extremo de todos los colores es la negrura, inseparable com-
pafiera de las tinieblas, y las tinieblas informes estén privadas de toda luz,
porque antes de la creacién «las tinieblas estuvieron sobre la faz del
Abismo» (Gn 1,2). Esta caligine o color extremo no es un accidente,
como el vulgo afirma, sino el acto mismo de la esencia de la potencia di-
vina, su Luz...

Como los vientos se disponen segtin su soplo, y son de la naturaleza del
azufre en sus operaciones, no sera dificil referir a su naturaleza cuanto se ha
dicho de las esencias y naturalezas de los colores: la negrura o el azufre cru-
disimo y débil corresponders al septenttidn, el blanco a occidente, el ama-
rillo al austro y el rojo al oriente, rojo del cual se pasa al negro carbén del
septentrién; ademds, en el occidente la sal en las candidas cenizas se licta
en agua, luego en el austro crece en la tintura amarilla, y en el oriente se
exalta a la petfeccién roja en la cual esté fija y permanente. Y puesto que de
las naturalezas de los vientos nacen los actos de los elementos, se sigue de
ello que el azufre de la tierra es mds crudo, negro y oculto que los demds,
siendo seco y frio en su manifestacién abierta. El azufre del agua estd més
cocido que el que habia en tierra, y por eso es mas claro y blanqueante; en
el aire est4 ya mas cocido y viste un ropaje mas amarillo, pero en su patria
{gnea se adorna con su vestimenta durea y purpirea. Todas estas mudanzas
las debe el azufre a la fuente tnica y simple de la Sabiduria, que por tanto
es llamada Espiritu multiple, puesto que muda en cada tiempo sus azufres
multiformes en modo multiforme, tanto por color como por figura.

La oracion

[V, 2] Que acerquemos nuestros espiritus méviles a la inmévil Divini-
dad es el fundamento mistico sobre el cual se llevan a cabo no sélo todas
las peticiones genuinas, sino también todos los sacramentos y los ritos ce-
remoniales. De ahf nace que se haga uso de peticiones, acciones de gra-
cias y sacramentos, con otros ritos y signos, caracteres simbélicos, voces,

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 243

90 TRACTATVS L.LIB HL

Hic autem hoed d cum furis prop » confo.
nantils & intervallis cxa@its compofisimus, cujus cmextramundumedlo -
hocmodo depinximus,

%y ey

: N

Z B et
e P \\&

El monocordio pitagérico afinado por la mano celeste, los intervalos musicales
correspondientes a los planetas, a los elementos terrestres y celestes. De Robert

Fl'udd, Utriusque cosmi majoris scilicet et minoris metaphysica, physica atque tech-
nica et bistoria, Oppenheim, 1617-1621,



244 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

himnos, canticos, tambor y coro, flautas, cimbalos, liray érgano y talfes gé—'
neros de msica, no ya para ablandar a Dios como si fuese una mujer, i
tampoco para cautivar a los dngeles con la suavidad de nuestra armonia o
de nuestras preces, o con las blandicias de las oraciones y con !a's adula-
ciones, sino, al contrario, para que exaltando a Dios y las cosas divinas, re-
conozcamos la miseria de nuestra condicién, profesemos humildemente la
sujecién y la obediencia y transmutemos toda voluptuosifiz.ld'humana en
divina, concibiendo un amor intenso y ardiente hacia la Divinidad, la cual
hace que seamos capaces de toda gracia. Por esa razon tendemos las'pgl-
mas al cielo, extendemos los brazos, oramos de rodillas. Por eso recibie-
ron orden Abraham y los hebreos de partir en dos una vaca de tres afios,
una cabra de tres afios, una tértola, una paloma; de matar a espada un ma-
cho cabrio con los cuernos enredados en un zarzal, para después que-
marlo; de marcar con una ta las jambas de las puertas con la sangre, de
mirar una serpiente de bronce, de representar en determinada forma se-
rafines, querubines y otras imagenes, de decir palabras elegar/lt.emente
dispuestas, de edificar un santuario, de levantar templos magnlfl(fos, de
mirar con estupor al pontifice Aarén revestido de ornamentos tan diversos
y admirables: todas estas cosas eran hechas para nuestro provecho, para
movernos e incitarnos, apartandonos de los malos pensamientos, para con-
vertirnos de las cosas visibles a las invisibles; asf nuestra fe aumenta, la es-
peranza se ve confirmada, y favorecida la verdadera caridad, gratisima a
Dios, entre nosotros.

[V, 4] Puesto que toda la salud del cuerpo consiste en la quietufl y tran-
quilidad del alma (¢y quién ignora que a los turbamientos corpéreos si-
guen las pasiones del 4nimo?), diremos pocas cosas de los accidentes que
alteran el cuerpo. Estas congojas o accidentes se distinguen de lo que es se-
glin naturaleza, por lo cual se llaman precisamente accidentgs del 4nimo.
Las acciones vitales consisten en la dilatacién o en la contraccién del cora-
26n llevadas al extremo o en su simultaneidad y en el justo medio entre los
dos extremos. El primer extremo lo encontraremos del lado de la luz, en
la propiedad y sanidad: destaca ese estado de vida que consta solo de la ra-
26n vital, es decir, en la accién media, o sea, en la simultaneidad de la con-
traccién y la dilatacién, por cuya accidn se percibe movido el pulso en la
sistole y la distole. En este estado de vida se puede tanto enfermar como
sanar de nuevo, pero en aquello en lo que se ejercita sobre todo la d1lata-
cién del corazén, el alma no puede nunca enfermar, sino que més bien se
deleita en pasiones piadosas, saludables y placidas, pasiones que estan so-

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 245

bre la comtn ley de la naturaleza, y en este estado el alma se alegra y exulta:
el ancora de la fe se clava en la Bondad suprema, se aquieta con segura
confianza, se enciende de amor y caridad, sube a la presencia de la misma
verdad y en ella penetra, ejercita las obras de misericordia y vuelve el co-
razén blando y flexible para seguir las leyes de Dios; se hace humilde por
humanidad, considera a todo hombre su hermano, por cuanto tiene un Pa-
dre comin y vivo gracias a una sola Luz eterna y en virtud de ella.

Estas santas pasiones y acciones de la mente sana conducen a la sani-
dad tanto divina como mundana. Pero las pasiones accidentales que mudan
los cuerpos con7sisten sélo en la contraccién o constriccién del corazén, y
estan del lado de las tinieblas. Con la tristeza, en efecto, se levanta un muro
entre el alma y la Luz, el Espiritu se ve envuelto en tinieblas y preocupa-
ciones, son echadas la alegria y la fruicién, se embota el ingenio, el cuerpo
finalmente, como sucede con las tinieblas terrestres, se enfrfa y reseca. El
alma, por desesperacidn, se ve inmersa en la vordgine de las tinieblas, se
mata en ella toda esperanza, se ve agitada de aquf para alla por el temor, y
es puesta en peligro, quedando desterrada toda confianza. Con el odio, en
efecto, se extinguen los clarisimos rayos de la caridad, la envidia persigue
ferozmente a la misericordia. El alma se ve desgarrada por la ira y el fu-
ror, por lo cual Salomén dice: «El necio lacera su almay; y por la misma
iracundia padece el cuerpo no poco.

Estos son los accidentes o pasiones que afectan al espiritu y al alma
fuera de la ley de naturaleza; para evitarlos se deben observar los siguien-
tes preceptos.

Precepto general es que se esquiven los objetos que suelen alimentar
las pasiones que pesan sobre el alma; asi, donde esté presente la inclinacién
a la tristeza, es qtil insinuar una sociedad jocosa, y contra su propensién es
atil que siga las cosas que suelen suscitar risa y fruicién: con tal que sea en
medida modesta y de modo que se evite todo vicio.

En las pasiones tristes y melancélicas se deben excluir todas las cosas
que destruyan con cuidados y preocupaciones, y procurar que el dnimo
florezca de nuevo con alegrias, delicias, fruiciones honestas y esparcimien-
tos, y recrear el espiritu con alimentos, bebidas, sahumerios, musica.

Donde la ira o el furor estan prontos a turbar el alma, es preciso eva-
cuar con precauciones la bilis.

[V, 8] Ante todo debemos conocer el orden de las virtudes generales y

especiales... Dos son los géneros de virtud del cuerpo humano: principal y
menor.



N>mw~ﬂmunu pejnoey ns e BlIo0] uep

souoyLI SOf £ 1eI[Iq B[NOfSaA ] US £ ‘Sounsal sof £ O[RVITIULA op e1p >
$3 UOIDE2ISU0D eAND ‘pepoumy £
-9W O BpUNZAs BIUN] B[ USANINSUOD £ Uduan serqy ap a13odss BIs0 ypangpN
— PEPIBLI US 2)UISISUOD ‘paisindxy
awirdar £ 9BNUOD 35 UQZEIOD |3 ISE ' ’ )

£ ‘seydar Sg[ Em_.m—vu ISIBIUOD |e uozZeIod [°P so[esIassuen sexqu S®] JPuA

Sajue ouIod [pusuy

11931p owod Toua1ar ojue) 2puodsariod i sptsord anb
SI[BTD SB[ B “010 “IBI[IQ BJNDISIA B] £ SBU .

1 1 1 Hiq Eno! 1 ‘epawny £ ajuarfed uomisodwod
-2A SE[ U3 £ ‘sounsajut sof 3p 4 O[nOLIIUA

[ ud 21515u02 anb ‘viopasor)
[PP BUIIXD BOIUNY B[ UD SEIQI} SBSI :{DLHIDN sojediound sef ap

9]0ISEIP A J[0ISIS 213D ﬁﬂuoﬁs—u | (I SENDIO SBIqI] SB[ 9p SEAISIS OMWIOD £ SBIl
UOQIddE NS uod 32npoid ugzerod [ap enuel orpawr od uerado x — ~STUTW UOS S2T0TIW
. . . Y ap ofny
-SnS B} U3 seIqy 9p 3102dsd €153 anbirod ipwup

SOPNIIIA SBISY :LOUBP
-Ul [2 3q1091 4 “83s £ BLIy UOD
SOJUE OWOD Jpusuy

-1sodu10d 3p 59 anb ‘veopausioy
—

SEDLIJIUISIW SEUIA SB[ UD £ TBIIQ B[NDIS3A ¥] U
‘082J0SO [2 U2 PAIOEIIE BZIANJ B] UBDINS ‘SOUNSUT SO ap 4 oynoLn

-USA [3p BUISIUT BOIUNY B[ USANINSUOD 3nb ‘0109)2 U2 ‘SeIqiy SBISS [rLmImN

a[osetp ewe[] os onb Se3021 se1qy

OIUSTWIAOUI “EIE[Ip 3$ ‘BIUNSIP 3102ds3 3p seIqYy Se| sepele[dos opurIss se[ 9p olpawr Jod exado £ @ £ O
‘2159 ‘UOZEI0 13 U USBIIUOD 35 0dn 93$3 2P SEIqY SB[ OpUEND anbiod PIA € BpHAWOS £ ‘Bd3s £ BpIfED UQIIS
SESOUBIQUIATI USIq ‘sesoured uslq ‘saired seno 4 seueiqusw -odwod ns us £153 anb ‘vanoviry

S Ud ‘SOIAISU SOf U9 ‘SELIONE SB[ U ‘SEUSA SB[ UD Uplsd anb se1qy yzmuuy

UQIOBIIN0L] ]
2 BISY ‘DLOPUNI?,
@ £ ) sapend o] uyg 0L |- us Bl 14vp S
uoLInN
— ezIonj eAnd
BIJOSUBP]A ‘ope81y [0 ud jpanirN
u eymilq :sa10WNY OIBND
D) L
o R Y0 uaprsaxd anb sol ¥ sg SO[ UD 1S3 ‘DLipmiLL]
1 213ueg
r ]
¢ P ug 21UBIOWAWIIY o 1 30d 0po3 —
Qs ) 1os1 s2 anb
— 21qos opeuIraqod gisa —
i N i onpIAIpUL 30
| STUBUROREY diouts, ‘epia e eied OLIESIIIU
redound oC [P U wdoutid “epl T
- BAHBUILSS BT 1 opisaid so] OJUSIUITAOUL |3 SBLI3)
BZION] X .
w -1e s ud sonpoxd anb
BALEHIZEON T TWOZBIOD |2 UD [PHA
NOLNUAA 19T 2 U
ﬁ ort re UnuwIod OPHIULs |7
2 so[nosnw
doxd ( £ SOIAIOU 9P S9AEII B s34 - {edpuug
sapepifend oxnend ap uortodoid eisnl ef d -
PoRA g OITEIUN[OA OJUSTUIAOU 01q2190 |3 UD sy &
suod £ ‘odiand |2 opos 10d pa1 BUn OWOD IPUINIXI :
°p e o op P 3 ¢ [ @anpoid anb ‘21420 — UQIOE[ISUOD
“rernonred us oyured eunduru g BUSISE 35 OU “010B],
S : ‘ ns £ ‘sajerruagd
10U9s ns $3 £ ‘opawmy £ op1[Ed 3p ‘0I8N5)
, ° iy ¢ SOIqUIATI
£ ( uapisaxd of fodas & OpifEd Ip ‘0IBJO .
SR ! 4 c :SOPIIUAS 0dUId U soj us esond
7y aprsaid of f009s Of £ 0113 O] U2 MASISUOD ‘OPID |-
. o1xedar as anb ‘vargrsuag any 189
9 sd eyaueld ns ‘opawny £ o1y
¢ - ‘o10adsa gf ag
ap ®I5u0d anb olo [ap ouTRISII> J0UMY ]2 U 32EU b ‘BISIA




) .

248 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111 i MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 249

i 0 Defiow percatiefs Vina oo Samitarsi ovtu, 37
] HYIUS D.EMONSTRATIO IN PRIMI EMBLE.
4 diad L defm;vmue cxplanatne,
! EX vaoergo radicali fune duo prmcipia mundiLvs & Forebra Ex tenchrs
IARCTd,E X zm.m;m munéx ium bnx tine quibus pn mendu adul, & v

4
zm

FIGURA 2. Las figuras de Fludd y la sacada de la edicién de Amsterdam (1682) del
Renacimiento de Jakob Béhme (fig. 3) se pueden superponer al fresco de la basi-

! lica romana de San Juan ante la Puerta Latina (fig. 4). En él se reconocen los cua-
FIGURA 1. En la edicién de Francfort de la Medicina catholica de Robert Fludd se ¥ tro mundos: el arquetipico en el cual los dos opuestos se resuelven en la figura di-

encuentran los dos emblemas (figs. 1y 2) que ilustran la dualidad de luz y tinie- vina y creadora; pero precisamente ella, en la cual se funden los opuestos, ensefia
blas y su conjuncién en el arquetipo y sobre la tierra. Su origen es, no obstante, b a distinguir, gnéstica y radicalmente, las dos simientes opuestas, indicando con la
como ocurre con todos los simbolos misticos, inmemorial. £ palma derecha al hombre y con el dorso de la izquierda a la mujer.



250 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

A O ST O TR A s SR b A

FIGURA 3. El mundo superior baja al inferior en forma de paloma. En la Pistis So-
phia (86, 1), el tratado gnéstico egipcio, se dice que Jestis procedié del Padre en
forma de paloma, y la paloma es simbolo también del alma que se precipita en el
mundo inferior, segiin el ritual egipcio (86, 1).

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 251

FIGURA 4. En las aguas, dos peces contrapuestos parecen sumergirse hacia una
forma esférica que quizas sea un pan (el pez siempre se asocia con el pan, en vir-
tud del pasaje de Mt 14,13-21, y en la cripta de Santa Lucia, dentro de las cata-
cumbas de San Calixto, aparece representado un pez que emerge de las aguas lle-
vando un cesto de panes redondos; un altorrelieve del baptisterio de Cartago
muestra peces en torno a una corona de pan). Pero en este fresco los dos peces
contrapuestos se asemejan mds bien a los peces devoradores de hombres que apa-
recen representados en la catedral de Amalfi, y designados con dos 8 tumbados,
como para dar a entender su eternidad, y por tanto pueden indicar las dos mita-
des del afio y del dia. También se podria indicar con ellos el signo de Piscis, que
en la precesién de los equinoccios indica el inicio de la era cristiana. En amuletos
babilénicos aparecen dos magos disfrazados de peces que estan a ambos lados de
un apestado. Al macho y a la hembra corresponden dos peces volantes, el uno
simbolo evidente de la Luna llena, el otro de la menguante, asi como del doble
movimiento de la vida mistica, el éxtasis y la noche oscura. En Fludd las dos mi-
tades se presentan como dionisiaca y apolinea; en Bhme, la paloma aparece en el
mismo punto de interseccién, y la inscripcién «cuerpo de Cristo», en el mismo
punto que ocupa la figura del Cristo de San Juan ante la Puerta Latina; la cruz
descansa sobre una calavera (la esfera en las aguas) y acaba en un corazén que as-
pira el aire del mundo celeste, Dos héptadas contrarias de vicios y virtudes domi-
nan en los dos mundos de Bshme.



252 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

AUGUSTINE BAKER

Fray David Augustine Baker (1575-1641), benedictino, se encargd de
la edicién de Hilton y comentdé La nube del no-saber; fue la Gltima rama
de la mistica medieval inglesa. Serenus Cressy, benedictino, extrajo de su
obra diversos pasajes con los cuales compuso Sancta Sophia (publicada en
Douai en 1657). De él quedan también una Vida de la benedictina Ger-
trude More y una autobiografia.

DEL «POST SCRIPTUM AL COMENTARIO
A “LA NUBE DEL NO-SABER”»

Del dicho mistico
«Nada mds nada nada»

Comprende y considera este dicho mistico sacado de la prictica de la
aritmética, para la cual, cuando nos aprestamos a sumar dos ceros, se dice,
como he indicado: «Nada mas nada nada». Esto se puede aplicar a signifi-
car y expresar la unién mistica. En efecto, cuando el alma ha arrojado fuera
de su entendimiento todas las imagenes y las preocupaciones naturales, y
de la voluntad todos los amores y los afectos por las criaturas, se vuelve,
respecto a las cosas naturales, como nada, estando libre, desnuda, limpia
de todas ellas, como si fuese en verdad nada. Asi es, en efecto, en ese caso
y por ese tiempo, en cuanto a las criaturas. Mas, cuando se encuentra en
tal condicién de nada, entiende también a Dios como nada —como nin-
guna cosa imaginable o inteligible—, como cosa diversa que estd sobre to-
das las imagenes, y sobre todo no expresable por especie, sino como una
nada, no siendo cosa alguna de las que se pueden comprender o concebir
por imagen o especie; y cuando ella afiade su antedicha nada a dicha nada
de Dios, nada permanece respecto al alma ni respecto a Dios, sino cierta
vacuidad o nada; en tal nada se actfia y acontece una unién entre Dios y el
alma. Quiero decir que de tal nada, al elevarse y unirse a Dios y entenderlo
segtin su totalidad y sin imagen alguna de El, resulta y emerge nada; como
he dicho: «Nada mas nada nada». Y verdaderamente, en esa unién reali-
zada entre Dios y el alma, ésta no tiene conocimiento imaginativo ni de si
ni de Dios; pero, siendo como son meramente espiritus, quedan en una
nada que, sin embargo, puede llamarse totalidad. Y de ese modo podéis
concebir lo que es una unién mistica activa. Estd causada, en efecto, por

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 253

una aplicacién del alma, desligada por el momento de todas las imagenes,
a Dios, aprehendido segtn la fe, sin imagen alguna y sobre toda imagen.
Por eso, en este caso de la unidn, hay nada y nada que hacen nada. En
efecto, cuanto menos se aprehende por via de imagen en tal unién, tanto
mas pura es dicha unién; y si ésta es perfecta, no hay tiempo ni lugar, sino
cierta eternidad sin tiempo ni lugar, de manera que el alma, en tal caso,
no discierne ni tiempo, ni lugar, ni la imagen, sino cierta vacuidad o vacio,
tanto respecto a si, como a todas las demas cosas. Y es entonces como si
nada hubiese en el ser, salvo ella misma y Dios, y Dios y ella, no como dos
cosas disti{ltas, sino como una sola cosa; y como si no hubiese otra cosa
existente. Este es el estado de petfecta unién, al que algunos llaman estado
de la nada y otros, con otro tanto de razén, estado de totalidad.

Pues alli se ve y se goza a Dios, que estd como conteniendo todas las
cosas, y el alma es como si estuviese perdida en EL*

4. En el capitulo 68 de La nube del no saber se dice que el ningsin lugar para el mundo
es el todo lugar del Espiritu: «No trates de replegarte dentro de ti mismo, pues, para de-
cirlo de un modo simple, no quiero que estés en ninguna parte; no, ni fuera, ai arriba, ni
detrés o al lado de ti mismo. Pero a esto dices: “sDénde he de estar entonces? Segin di-
ces, ino he de estar en ninguna parte!”. Exacto. De hecho, lo has expresado bastante bien,
pues efectivamente quisiera que no estuvieras en ninguna partes.



LOS PURITANOS

Sobre los puritanos pesa el abuso histérico, el lugar comin que los
designa atroces perseguidores de la alegria y legalistas, cuando es asi que
la novela Pilgrim’s Progress de John Bunyan va enteramente dirigido con-
tra la legalidad y cuando la alegria era para ellos el centro de la vida reli-
giosa (y precisamente por eso se mostraron desdefiosos e impacientes
con sus mundanas adulteraciones y falsificaciones). Esta es la razén por
la que el tedlogo Jonathan Edwards escoge por esposa a Sarah Pierre-
pont: «Dicen que hay una jovencita en New Haven que es amada por el
gran Ser que cred y gobierna el mundo, y que hay temporadas en las cua-
les este gran Ser, de un modo u otro, invisible, viene a ella y le colma el
espiritu de un deleite extraordinariamente dulce, y que ella no se cuida
de nada salvo de meditarlo. Por eso, si le presentdis el mundo entero, con
sus mas ricos tesoros, ella lo desprecia y no le presta atencién, y no de-
dica pensamiento alguno a ninguna preocupacién o afliccién. Es de ex-
traordinaria dulzura, calma y universal benevolencia de espiritu. A veces
vaga de un lado a otro cantando dulcemente; parece siempre llena de ale-
gria y placer, y nadie sabe por qué. Le gusta estar sola, y va caminando




256 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

por los campos y los bosques, y parece que tenga siempre conversacion

con un invisiblex.
Thomas Hooker nacié en 1586, obtuvo el titulo de master of arts en

Cambridge y desempefi6 cargos publicos en el condado de Essex, hasta
que hubo de huir, por ser puritano, a Holanda. Emigr6 a Nueva Inglaterr'a
en 1633, con John Cotton, y alli fue ordenado pastor. Gui6 a su comunt-
dad en la ocupacién de Connecticut e instauré alli un régimen liberal. Mu-
ri6 en 1647.

Para completar la teorfa puritana del abandono, a los pasajes de Hooker
siguen otros de John Cotton, Urian Oakes e Increase Mather.

John Cotton, nacido en 1585, estudi6 también en Cambridge; después
fue nombrado vicario en Boston, en el Lincolnshire. Desde 1633 hasta su
muerte, que se produjo en 1652, fue el jefe de la teocracia en Massachusetts.

También Urian Oakes nacié en Inglaterra, en 1631, pero, llevado a
América, se gradué en Harvard en 1649. Tras una estancia tempestuosa en
su primera patria, volvié a América en 1671. Murié en 1681.

Increase Mather (1635-1723) era hijo de Richard Mather, un sacerdote
huido de Inglaterra, que se habia casado en segundas nupcias con la viuda
de John Cotton. Fue el jefe de la segunda generacién de inmigrantes; tras
terminar sus estudios en Hatvard, los continué en el Trinity College de Ir-
landa, y predicé en Inglaterra hasta que la restauracién regia le obligd a
volver a América. Allf intenté endurecer la teocracia mediante sinodos de
ministros, pero ya las fuerzas de la burguesfa resquebrajaban el edificio pu-
ritano, y el hijo de Richard, Cotton, intenté en vano proseguir su obra.

THOMAS HOOKER
DE LOS «SERMONES»

El pecado

Una cosa es decir: el pecado es esto y esto, y otra ver cémo es en reali-
dad; debemos considerar objetiva y firmemente nuestras faltas, mirar a la
cara al pecado y penetrarlo hasta el fondo; no obrar de ese modo es causa
del mal entendimiento de nuestra condicién y de la deficiente purificacion
de nuestros corazones...

Pero, Jcémo podremos ver claramente la naturaleza del pecado en su
cruda realidad?...

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 257

En verdad, con e] pecado nosotros echamos de su puesto a la ley, y al
Seflor, de su gloriosa soberania. Le arrebatamos la corona de la cabeza y el
cetro de las manos... esto es lo que hace todo corazén privado de la gracia
al cometer el pecado... Es duro para el hombre disoluto no poder gozar
plenamente los placeres y tener que soportar el sentimiento de culpabilidad
y de amargura que los acompafia; es duro para el hombre apegado a los bie-
nes terrenos no poder ocupar una posicién sélida en el mundo con medios
injustos, porque la conciencia se apodera de él apenas infringe la ley...

La punzada de una afliccién, el veneno maléfico de un castigo y de una
calamidad, el mal mas profundo que todo juicio, es el pecado quien los
provoca o los acompatia... Aflicciones y cruces sin pecado no punzan, son
como la serpiente sin veneno, podéis aceptarlas y hacer de ellas instru-
mento de curacién. Asi san Pablo se butla de la muerte misma, bromea con
la tumba: «sDénde estd, muerte, tu aguijén? ¢/Dénde estd, tumba, tu vic-
toria?» (1 Co 15,55). El aguijon de la muerte es el pecado. La opresiva an-
gustia de los dolores y castigos, ademas, bien provenga del pecado, bien lo
acompafle, representa un mejoramiento de nuestra condicién, mas bien
que una separacién de cosas agradables; mds que apartarnos de nuestro
bien, lo preparamos; el dolor en verdad acrece nuestra corona y no dismi-
nuye nuestro bienestar...

El Sefior no siente aversién ni ama menos a los hombres por las mise-
rias y adversidades que éstos sufren: El ests en la prisién con José, en el
horno con los tres jévenes, con Lazaro cuando yace entre los perros y re-
coge las migajas de la mesa del rico, y atin m4s est4 con Job sobre el mon-
tén de estiéreol; pero no puede soportar la presencia del pecado; en verdad,
ese mismo temple tienen sus servidores mas queridos: cuanto mds tienen a
Dios dentro de si, més se oponen al pecado alli donde lo encuentren.

La meditacion

La meditacién impulsa los pensamientos del hombre lejos, trae de
nuevo a la memoria y hace revivir de modo inmediato cosas hechas hace
tiempo, las organiza con buen orden; devuelve a la mente cosas del todo
olvidadas y ya lejanas, que pueden ser utilisimas y ayudarnos de modo par-
ticular en el descubrimiento de nuestra condicién; puede ser que la con-
ciencia comience a considerar con atencién un solo pecado, pero la medi-
tacién, en cambio, mira lejos y hace aflorar a la mente muchos otros iguales
o semejantes cometidos muchos dias o mucho tiempo antes. Este turba-



258 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II1

miento se apodera del hombre y lo somete al juicio de la conciencia, y

luego a su condena.

Atencion y meditacion

Nuestras mentes desganadas y perezosas son de tal indole, que estamos
inclinados a dispersarnos fuera de nuestro puesto o a desatender los servi-
cios especiales que el Sefior requiere de.nosotros, oa entromet?rno§ en1 co:
sas no pertinentes, yendo mds alld del signo en el c1'1al nos confinarfa el es
panto ante la vista y presencia del Sefior, el cual exige el continuo servicio
de nuestros pensamientos, y cuando nos acercamos a El ve y'observz'l nues-
tra incuria, y procederd a emitir juicio contra DOSOLTOs, hacllendo ejecutar
nuestra condena, de manera que sea casi imposible impedir que el curso
tremendo de nuestros pensamientos se pliegue a los qt/lehaceres que nos
corresponden. Fue la maldicién que cayd sobre ]on'as cuan(;lo éste ?g
aparté de la presencia del Sefior y, en vez de cumplir su orden, sEu _
«mendaces vanidades» (Jon 2,9)... Lo mismo que los mend}gos \'/'agia un
dos y los némadas en la tierra de donde vinimos:’ no es pos1gle g]a'r cl)s e;
un empleo o asentarlos en lugar alguno antes de que vayan a dar ajolav
gilancia de la autoridad y el poder del magistrado. AS:I succ.ade con n;e;t)r'os
pensamientos vagabundos y némadas: sglvo que estén ba),o el o(]io de ios
y espantados por su presencia, no es pos1'b1e de.t’ener su bisqueda le vani-
dades ni confinarlos a una quieta consideracién de lo que concierne a
nuestro deber y nuestro consuelo... '

Nuestras imaginaciones son como el vasto mar: mientras no perdernczs
de vista la regla y nos dejamos guiar por su auto.rldad, conocemos la bri-
jula; pero una vez partidos, no sabemos adénde iremos ni dénde nos l<)1ue-
daremos. Muéstrate atento y cauteloso en observar los primeros vagabun-
deos y las primeras violaciones de fronteras de tus pensamientos, co$o deri
los comienzos dejan de atender a la obra presente, y miran mas alla de

te pones a meditar.
tem;g(l)ela nll)editacién dice: deja que yo te recuerde tgl y tal peca’do en tal
y tal ocasién, en tal y tal compaiiia, cometido y multiplicado més y pec?r
que éstos que ahora te parecen tan abominables y conturbadores; la medi-

. PR . . T icl
5. En Inglaterra; en los Estados puritanos de América no existian la mendicidad n
vagabundeo.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 259

tacion es como el escribano y secretario que compulsa los registros de
nuestras constantes corrupciones recogidas en un fichero y después las
lleva al tribunal, para un nuevo examen.

Mira como quien indaga en el puerto de mar, en la aduana o sobre las

naves, y no se contenta con echar un vistazo con incuria, sino que abre
cada caja, revisa cada rincén, toma una luz para descubrir los pasajes mas
oscuros. Asf pasa con la meditacién, que observa la trama y la urdimbre
de la maldad en toda su estructura, hasta el orillo y la orla, toma en con-
sideracién todos los recursos secretos, las astutas maniobras, y todas las
circunstancias exteriores que corresponden a la cosa y las consecuencias,
la naturaleza de las causas que alli operan, las diversas ocasiones y provo-
caciones que alli conducen, y también el final y término que razonable-
mente podrfan derivarse de ello... No es echando aceite sobre la parte en-
tumecida, sino estregandoselo, como se vuelven flexibles las junturas y se
alivia el dolor. Asi es en el alma: la aplicacién pone el aceite de la Palabra,
que es penetrante y picante; la meditacién la frota de manera que ablande
y humille el corazén duro y pétreo... «La nave fue batida por las olas»
(Hch 27,15); la consideracién de las abominaciones del lugar levanté una
tempestad de turbaciones en el alma justa de Lot. Esto el sabio lo llama
«poner en el corazén»: «Més vale ir a la casa en duelo que a la casa en
fiesta, pues ése es el fin de todo hombre, y el que vive se lo pondri en el
corazén» (Qo 7,2-3).

Cuando el especticulo de miseria y mortalidad es depositado en la
tumba, la picante meditacién, no obstante, se lo pone en el corazén y allf
lo hace real en su obra... Una meditacién firme y seria de cualquier cosa es
como la apertura de los diques: lleva al alma con una especie de fuerza y
violencia a poner por obra aquello a lo cual dedica asf su mente, lo mismo
que un poderoso curso de agua, liberado, hace girar la rueda del molino...
«Consideré mis caminos y volvi mis pasos hacia tus normas»: la justa con-
sideracidén comporta una justa reforma.

Mas, cuando la conciencia de un pobre pecador esta convicta, y herido
su corazon, y la resistencia y desarreglo que contradicen han sido quitados
de en medio y aplastados, la conciencia est4 al mando y se puede ejercitar,
y ya no hay peligro, la razén puede ser escuchada, y el pecador hablara cla-
ramente desde el corazén quebrantado. Estos son los guias que Dios ha
puesto y seguiré su indicacién, son los queridos v fieles siervos del Sefior a
los que debo honrar, y a ellos quiero confiar mi alma, y no a los guias cie-
gos y a los falsos maestros, que embadurnan de cal viva no mezclada y no
son fieles a Dios, ni tampoco a sus almas, y por tanto no pueden serlo a mi...



260 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

Instruccién. Una sélida contricidn y un corazon quebrantado prgducen
una alteracién extrafia e imprevista en el mundo, moc.iiflcan el precio y va-
lor de las cosas y personas més de cuanto nos imaginamos, ponen patas
arriba el mercado, hacen aparecer todas las cosas cual son y’hacen honrar
o respetar a las personas cual son en verdad, c%e sucrte que elstas ap'flrec.er%
segiin las determina la verdad, aprueba la razén y atestigua la conc'l?nciiel,
esta estima de las cosas es habitual en los corazones y la percepcion de
aquellos cuyo corazén ha sido traspasado por un divino dolor por sus pe-
cados. En efecto, éstos no juzgan por las apariencias exteriores, Como acos-
rumbran los hombres de mente corrompida, sino desde la experiencia que
han tenido y sentido en su corazon, de manera que lo que han slentldcl) y
juzgado en su propio espiritu no pueden dejar de verlo y juzgarlo elzln 0s
demés. Aquéllos que fueron antes objeto de burla como «'hornbr'es enos
de mosto» son ahora los preciosos siervos del Sefior; motejados sin recato
poco antes, ahora se les sigue, honra, reverencia, y hasta se cae a sus pies.

JOHN COTTON

DE LOS «SERMONES»

Inutilidad de las normas

Dése también una regla; pero, ¢acaso los hipécritas no pueden proce-
der en conformidad con ella? En verdad profesan mucho y creen en ella;
si tienen una regla ante los ojos, estan por consiguiente con esp1r1t~u de ser-
vidumbre y todo confiados, y dicen: «Todo lo que quiera /el Senor man)—
darnos lo escucharemos y cumpliremos» (Dt 5,27). ¢Y qué dice Balefam.
«Aun cuando Balac me diese una casa llena de plata y oro, no pf)dma yo
quebrantar el mandamiento del Sefior» (Nm 22,18). Sin embargo él amaba
el salario de la iniquidad; y en verdad aquellos que emprenden tales.cosas
fiados de su fuerza, luego se cansan del Sefior y de sus man(%amlentos
(como en Am 8,5) v al final dicen: «Es ’inﬁtil servir a Dios, ¢qué sacamos
de observar sus mandatos?» (Ml 3,14). Esos son como cerdo‘s lavad(?s, que
pastaran la hierba de un hermoso prado, pero s'i se les tiene alli l.argcT
tiempo, no se deleitardn en tal alimento, antes b1§n }?referlran el c(;eno,
pero, en cuanto a los machos cabrios, ellos se de}e1taran en los man atos
del Sefior (Is 58,2). No es para ellos cosa ardua ni pesada observar dias c.le
ayuno solemne todos juntos, antes bien van de buen grado, gozan con Ir,

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 261

por eso la diferencia casi no se descubre, y a menos que seas un cristiano
de clarisimo discernimiento, no la descubriras... Primero un cristiano pro-
cede a vadear los rios de Dios con la gracia hasta los tobillos con una buena
disposicién de espiritu; pero débilmente, porque se puede tener fuerza en
el hueso del tobillo (Hch 3,7) y sin embargo tener rodillas débiles... Ahora
bien, los afectos del hombre estan en sus lomos, y Dios escruta los rifiones;
un hombre puede alimentar muchos afectos desordenados, aun cuando
vaya chapoteando en los caminos de la gracia; podra proseguir con alguna
uniformidad, y sin embargo alimentar muchas pasiones desordenadas, y
quizas tenga motivos para lamentarse de la corrupcién de su corazén a los
ojos de Dios: si ésta es la situacién en que te encuentras, quiere decir que
te has adentrado hasta tener agua hasta las rodillas... Sigue vadeando y con-
sidera que atin no va todo bien mientras no estés lo bastante sumergido, y
asi podrés sondear qué medida de gracia se te vierte. Y si has ido tan lejos
que Dios ha sanado de algan modo tus afectos, de suerte que puedes ai-
rarte y no pecar, etc., estd bien, y a eso debemos llegar... Pero avanza otros
cien codos y entonces nadards; en efecto, hay una medida de gracia por la
cual el hombre puede nadar como pez en el agua.

La vocacidn

Existen tres tipos de pesos que gravitan sobre el hombre en su vocacién...
La preocupacién por el buen éxito de la misma, y por eso la fe echa so-
bre Dios su preocupacién (1 P 5,7). «Conffa tus obras al Sefior y tus pen-
samientos se haran estables» (Pr 16,3). «Descarga tu peso sobre el Sefior, y
El te liberara» (Sal 55,23); la fe lo encomendari todo enteramente a Dios...
Segundo peso es el temor del peligro que nos pueda amenazar por obra
del hombre. Uno invita a Cristo a salir del pafs, porque Herodes quiere
matarlo; ¢qué responde Cristo? «Decid a ese zorro que debo trabajar hoy
y mafiana» (Lc 13,31-32). El arroja esa preocupacién sobre Dios y sobre su
vocacién. Dios me ha marcado un perfodo de tiempo, y, mientras éste
dure, mi vocacién me sostendrs, y cuando haya expirado seré perfecto...
Otro peso es el de las ofensas, que grava sobre el hombre en su voca-
cién... y, por todas las ofensas que le sobrevienen en su vocacién, desea que
Dios tome todas las cosas en sus manos... Es el mismo acto de increduli-
dad lo que lleva al hombre a murmurar en las cruces y a hincharse en la
prosperidad; ahora bien, la fe es como un equilibrio, mantiene el corazén
en una atemperacién equitativa; sea que los asuntos vayan bien, sea que



262 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

vayan mal, la fe los acoge méas o menos del misrr'lo modo, la fe rr;)odera lla
composicién del espiritu del hombre en _dos vertientes... Un hombre cual-
quiera, cuando su vocacién le es impedida, se avergiienza mucho y tiene
miedo; pero, si un cristiano debe renunciar a su vocacién, la depone con
facilidad y gallardia a los ojos de Dios y de los hombres.... Un hombre que
en su vocacién ha perseguido el propio interés sin otra mira, no la depone
(cuando sea forzoso hacerlo) sin considerar el acontecimiento como Si
completa derrota: es un cerdo que nunca h'a prestado servicio algu,rlc? |
amo hasta que ha venido a yacer sobre el caflizo, y entonces hace estrépito;
pero un carnero que antes haya proporcionado bepef1c1os en muchas oca-
siones, aun cuando lo cojan y lo degtiellen, sigue Slel’.ld(? un cordero mudo
ante el esquilador. Asi, a un hombre carnal que no s.1f'v10 nunca}a hombre
alguno fuera de si mismo, intenta Hamarlg a.la afliccién y lo verds murmu-
rar y gritar contra ti; pero [toma] a un cristiano que estd habituado a ser-
vir a Dios sirviendo a los hombres: si ha sido fiel y ut'll en su vocacion,
nunca sucede que renuncie a ella sin cierta medida de libertad y gallardia
de espiritu... Si quieres vivir una vida viva y que prosperen almg y cuerpo
en tu vocacién, esfuérzate por entrar en una buena vocacién, viviendo en

ella por el bien de los demas.

URIAN OAKES

DE LOS «SERMONES»

¢ Por qué abandonarse a Dios?

(I, 1] Hombres de la mayor suficiencia no alcanzan a procurarse el pan
o a realizar algo con su fuerza, Sean cuales sean sus capacidades (rapidez
para la carrera, robustez para la batalla, sabiduria para procurarse el‘p'a,n,
etcétera), no les seran de ningtin provecho sin el concurso y la bendlc'lon
de Dios... El camino del hombre no estd en él, no hay en el hombre vian-
dante cuanto baste para dirigir sus pasos, ni para realizar cosa alguna que
se proponga, sin el concurso divino o el divino permiso. No tiene en su po-
der el buen éxito de ninguna de sus acciones; ni sabe si alguna de las cosas
que hace est4 destinada a llegar a buen fin. {Es para maravillarse que el po-
bre y dependiente ser humano sea tan orgulloso!... '

[2] El acaso existe respecto a las causas segundas (de manera que ciet-
tas cosas salen bien #owdt &yxvoiav, como dice el Salvador en Lc 10,31),

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 263

pero no respecto a las causas primeras. Ese atefsmo y paganismo que atri-
buye las cosas a la fortuna [o suerte], no estd en absoluto erradicado de las
mentes de los hombres que, sin embargo, deberfan estar mejor instruidos
o informados...

(3] Nos ponemos demasiado en el puesto de Dios, como si estuviese en
nuestro poder hacer que salgan bien nuestros esfuerzos y conferirles buen
efecto y resultado segtin nuestro deseo... Existe esa profunda maldad en los
corazones de los hombres, por la cual si alguna vez obtienen algo mediante
un fraude cualquiera o mediante tretas astutas, embaucando a sus hermanos
de modo pecaminoso, estan dispuestos a atribuitlo a Ia Providencia y a ben-
dicién de Dios, diciendo que fue la Providencia de Dios quien se lo brindé,
apenas lo urdieron y procuraron industriosa y pecaminosamente; mas
cuando obtienen algo honradamente, con su sabiduria, prudencia e indus-
tria, son demasiado prontos a olvidar la Providencia y a atribuirselo todo...

Los acontecimientos no estdn en poder de las criaturas. El Sefior a ve-
ces burla a los hombres de la mayor suficiencia, anula y vigila sus designios
y sus empresas, y los hiere extrafiamente. Les sobrevienen tiempo y acaso.

INCREASE MATHER
DE LOS «SERMONES»
¢Por qué el destino es incierto?

[1] Para que los hijos de Dios vivan de fe; viviendo una vida en santa
dependencia perpetua de Dios, no deben conocer sus tiempos, para que
asi puedan confiar en Dios en todo tiempo. Dios no quiso que sus hijos es-
tuviesen ansiosamente preocupados de los acontecimientos futuros...

[2] Para que sigan al Sefior con los ojos vendados adonde quiera que
El les conduzca, aun cuando no vean ni un paso del camino que se abre
ante ellos, como hizo Abraham (Gn 12,1-5; Hb 11,8).

[3] Los hombres no deben conocer su tiempo para que estén siempre
vigilantes...

[4] Algunos, en concreto, son tenidos en ignorancia respecto a sus
tiempos para que con la pura y consoladora compostura de espiritu prosi-
gan la obra a la que son llamados, y para que con diligencia y alegrfa atien-
dan a los deberes de su vocacién general y particular; no lo harfan si su-
piesen qué tiempos y cosas malas les estan destinados.



LOS FILADELFOS

John Pordage nacié, hijo de un comerciante londinense, en 1607, estu-
di6é en Oxford y en Leiden, se gradué en medicina. Tras haberse casado ob-
tuvo un beneficio eclesidstico, recibiendo la proteccién del rosacruz Elias
Ashmole. Fue su mujer la que gozé primero de visiones; en 1651 también
él comenzd a tenerlas, y en torno a la pareja se congregé un grupo de disci-
pulos: «Comenzamos a hacer una vida mas devota, més rigurosa, mas con-
sagrada a Dios, separdndonos del mundo y dediciandonos de modo casi
continuo al ayuno, a la oracién, al servicio de Dios». Durante la reptblica,
Pordage fue privado del beneficio y acusado por su enemigo Fowler de pre-
tender reavivar los errores de Valentin. Recuperé el beneficio con la Res-
tauracién, pero volvi6 a perderlo y tuvo que irse a vivir a Londres, entre sus
adeptos. Tras la muerte de su mujer, Pordage conocié a Jane Lead (1623-
1704), la cual, como él, habia estudiado las obras de Bdhme antes de ser ilu-
minada, en 1670, por la aparicién de Soffa. Se establecié un matrimonio es-
piritual entre Pordage y ella, y una filiacién espiritual entre ella y Francis
Lee, médico y sacerdote. Pordage murié en 1681. En 1697 nacié la Phila-
delphian Society, a la que Jane proporcioné el ritual secreto para la adora-




266 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

cién de Sofia. Asistida por Lee, Jane muri6 santamente. La Sociedad (o
Iglesia) de los filadelfos murié con ella.

JOHN PORDAGE

DE «TEOLOGIA MISTICA»

[81] El amor es de naturaleza transmutante y transformante. Su gran
efecto es volver cada cosa a su naturaleza, que es toda bondad, dulzura y
perfeccién. Este es el divino poder que transforma el agua en \.zir.xf), el dolor
y sufrimiento infernal en alegrfa triunfante y exultante, la maldicién en ben-
dicién; donde encuentra un desierto desnudo y terrestre, lo transforma en
un paraiso de deleites; sf, cambia el mal en bien, y toda imperfeccién en per-
feccién. Restaura lo caido y degenerado en su primitiva belleza, excelencia
y perfeccién. Es la piedra divina, el guijarro blanco con el nombre escrito
encima que nadie conoce sino quien lo lleva, el divino elixir a cuya poten-
cia transformadora y a cuya eficacia nada puede resistirse.

[V, 18] Y para que el amor entre los hombres estuviese mejor fundado y
firme, Dios separé lo que antes estaba unido y puso la tintura femenir.la en
la mujer para que el ser humano, con el deber del amor, mantuviese la incli-
nacién natural del uno hacia el otro. Por eso se ve que la amistad entre dos
hombres, por afable que sea, no se puede parangonar al amor mtilmf), cor-
dial, que existe entre hombre y mujer cuando coinciden en los sentimientos.
Y si no hubiera mujeres en el mundo, éste serfa atin mds aspero de lo que es,
porque no habria amor, y los hombres no harfan sino perseguirse y matarse.

[37] Asi fue escondido y cubierto con este mundo exterior, y asi per-
maneceré hasta la restauracién de la Sabiduria celeste. Entonces el mundo
paradisfaco interior serd exterior y visible, y éste que hoy es tan externo y
visible se volvera encubierto e invisible como era en el principio. Entonces
los reinos de este mundo visible seran nuevamente el Reino de Dios y de su
Cristo el dia del triunfo de la Sabiduria.

[VIIL, 16] La reunién del hombre interior con la virgen de la Sabidu-
rfa pertenece al patio exterior del principio celeste’ y no comporta en ab-

6. El grito: «Esposo, nueva luz» es lanzado en la segunda fase de la iniciacién, y rompe
el silencio.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 267

soluto que no se dé otra reunién semejante con Cristo en el patio mds in-
terior o en el Santisimo. Esa reunién con la Sabidurfa lleva a la reunién mas
alta con la persona transfigurada de Cristo, por eso no sirve de obstaculo
sino, mds bien, de preparacién. Si hay un camino o medio hasta nuestra
reunion alta y gloriosa con la persona transfigurada de Cristo en el Santi-
simo es precisamente la reunién con la virgen de la Sabidurfa. La reunién
con la Sabiduria es el estado de renovacién, la reunién con Cristo, el es-
tado de la ascension. Son distintos en las jerarquias de la gloria. El primer
estado es fruto de la resurreccién de Cristo del sepulcro, el otro, en cam-
bio, es fruto de su ascensién al cielo mis alto.

JANE LEAD
DE «FONTANA DE JARDINES»
Visiones

[1] Ahora bien, aqui hay una cesacién de las imagenes sensibles, por-
que todo se convierte en vista, operacion y sensacién intelectuales. En este
centro de luz, sobre el que no se imprimen ni se elevan imagenes visibles,
estd la tierra firme y la sustancia de todo lo que hay en una figura interior
retraida al espiritu de la mente y no expresa, sino que permanece idea in-
visible, como sucede en el caso de Dios mismo antes de que forje a partir
del terreno esencial formas y figuras de cosas. Como estas tiltimas pueden
hacer de suerte que sea informado, iluminado, renovado, confortado, e
incluso esencializado el Espiritu en Dios... sin embargo, si se detienen en
el centro a beber en las puras aguas corrientes de la revelacién que de él
brota, les concedera acceso al pleno cuerpo y al centro de la Trinidad, que
engulle todas las sombras e im4genes, y termina en la esencialidad misma
de una formacién de Dios, en las potencias sustanciales que obran en y
desde la pura esencia del Espiritu en la naturaleza transrenovada.” Asi, la
visién intelectual, considerada de ese modo, es el paso mas cercano a la vi-
sién beatifica, o desnuda visién de Dios, sin otro medio salvo la verdadera

7. «... Into the very Essentiality of a God-Formation, into Substantial Powers acting
in, and from the pure Essence of Spirit in Transnewed Nature», dice el texto, cuya redac-
cién es a menudo ininteligible.



268 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

personalidad del Sefior Jesis, con el ser consumados en la esencia de su
espiritu y de su luz...

No me quedé fuerza alguna, el sol de mi razén y la luna de mi sentido
externo quedaron colmados y se retiraron. Nada sabia yo por mi misma en
cuanto a las propiedades operantes por naturaleza o creacidn, y, estando
parada la rueda del movimiento, otra se movi6 desde un fuego central, de
suerte que me senti transmutada en pura llama. Entonces me llegé esta pa-
labra: «No hay otra cancela en mi eterno abismo...».

Entonces fue impartido ademas, en relacién con la materia de la Pie-
dra, que su composicién era la materia de los cuatro elementos, que se de-
bia calcinar y sublimar en el elemento superior... y separada y sellada en el
vidrio de la mente santificada... Entonces fui conducida a un terreno mi-
neral, donde estaban todos los metales més viles. Y el apdstol Juan, que era
el archimago, dijo: «Ven a ver lo que se ha de hacer aqui». Y tenia en la
mano una ampollita que contenia un liquido semejante al oro, y de ella
dejo caer unas gotas sobre cada metal, y todos quedaron transmutados in-
mediatamente en oro resplandeciente.

[II] Cuando nos encontrdbamos haciendo las oraciones el 23 de
mayo de 1677, me fue presentada una copa de oro de la cual se alzaba
una llama de luz, como fuego que bullese desbordando la copa, y alguien
dijo solemnemente: «Beban de ella los que puedan hacerlo»... La copa
toda de oro representaba a Cristo en su pura corporalidad, probado a
través de todos los fuegos, y por eso convertido en recipiente humilde
para contener el Espiritu esencial de la pura divinidad flameante que
salta mas all4 de los limites de la humanidad, lo mismo que el fuego mas
all4 de la copa... Vi alzarse el fuego, y asf debe de ser el fluir del Espiritu
Santo. Era, en efecto, su bautismo de fuego...

Esta mafiana, estando en mi espiritu, llevada al profundo abismo, sit-
viendo las puras aperturas de esa fuerza central generadora o vida de ma-
nantial, de pronto se me apareci6 un firmamento azul, tan oriental como
ningtin otro en este orbe visible.® En medio de él habia un ojo estupendo
que vi chispear como si de él salieran arroyos flameantes... Habia un ojo
flameante en medio del circulo, y alrededor un arco iris con toda gama
de colores, y mas alla del arco iris, en el firmamento, innumerables es-

8. Azul es el espacio central del aire, «th’ayres middle marble roome» del que habla
John Donne (The Storme, verso 14). Es el que detiene los vientos exhalantes de la tierra y
los lanza de nuevo abajo, funcién facilmente emblematica.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 269

trellas, todas al servicio de este ojo flameante del cual el Verbo dijo: 1a tie-
rra y los cielos huirdn y nada quedars, salvo las cosas que puedan habi-
tar en este ojo, como estrellas de gloria ministrantes, ante el trono de
Aquel que, como has visto en el ojo flameante, no es ni fin ni principio.

DE «LLAS LEYES DEL PARAISO»
Androginia

La mujer se convirtié en el instrumento de Satands que condujo al
hombre fuera del parafso, separandolo de su tinico bien y fuente de feli-
cidad... Cristo, al contrario, debe estimular a la mujer a reivindicar su de-
recho, y al final acogerla como su instrumento para reconducir al hom-
bre hacia atrds, de suerte que el Verbo de Dios pueda ser verificado en
su sentido dltimo, con la mujer que se convierte en medio de amor para
el hombre.

Se debe obsetvar y notar que los primeros vicarios del Reino instituido
segiin el modelo celeste (en el cual representan al paradisiaco macho y
hembra, Cristo y la Virgen, que tomaron figura elemental) estin intima-
mente unidos y sin embargo son distintos: el macho tiene a su virgen den-
tro de s y puede, por tanto, multiplicarse en una especie espiritual lo
mismo que habia debido acontecer segtin los mandamientos de Dios en el
primer Addn.” Y la virgen femenina debe, por otro lado, tener en si misma
fuerza y espiritu viriles para parir igualmente segtin la potencia excelente
del Dios-Hombre que se encarna e incorpora de ese modo con los senti-
mientos virginales. Asi no deben depender de nada que esté puesto fuera
de ellos, porque cada una de las dos semillas divinas debe producir por si
sola estos nacimientos angélicos.

Y aunque la sabiduria y el consejo de Dios pueda ser levantar dos fi-
guras al vinculo nupcial, no obstante, por lo que concierne a sus perso-
nas exteriores que no estan limitadas en el espacio ni en el tiempo, son li-
bres sin vinculos de ninguna clase. Pues, cuando venga el dia bendito y
espiritual en el cual deban resurgir y aparecer, sera claro en la augusta li-
bertad que ellos pueden convivir en una sola casa o familia, o bien habi-

9. «Creced y multiplicaos» (Gn 1,22 y 28;9,1 y 7).



270 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

tar en naciones separadas, y sin embargo no existira obstaculo para su es-
piritu ni para su fuerza, reunidos en la obra del nacimiento y la multipli-
cacién del Reino de Cristo.

GEORGE HERBERT

Nacié cerca de Montgomery el 3 de abril de 1593. Estudi6 en Cam-
bridge y pasé a ser a continuacién lector de retdrica y orador de la uni-
versidad. Se opuso a los calvinistas como campeén anglicano, fue corte-
sano con Jacobo I. Una serie de reveses le ayudé a recibir las 6rdenes
sacerdotales. Tras haberse casado, ocupd un beneficio eclesidstico y se
prodigé en el ejercicio de su misién de modo conmovedor, por lo que de
ello cuenta su amigo Izaac Walton. Tuvo contactos con la comunidad
mistica de Little Gidding, pero también simpatia por la emigracién puri-
tana a América. Murié, tal vez de tuberculosis, entre 1632 y 1635. The
Temple, Sacred Poems and Private Ejaculations se publicaron de forma
pOstuma.

DE «EL TEMPLO»
Redencién

Largamente arrendatario de un poderoso Sefior,
puesto que yo no prosperaba, me animé

a solicitarle que me concediese,

cancelado el antiguo, un canon menor.

En el Cielo, en su castillo, lo busqué,

y alli me dijeron que acababa de partir

para un predio suyo, comprado a alto precio

desde hacfa tiempo en la Tierra, a tomar de él posesidn.
Volvi sobre mis pasos y, de altisima estirpe
sabiéndolo, busqué en los altos lugares,

en las ciudades, teatros, parques y cortes:

al fin of juerga descompuesta

de ladrones y asesinos. Alli dentro lo descubri:

«Tu peticién es acogida», me dijo; y estaba muerto.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA

Amor

Amor me dio la bienvenida; pero mi alma se retrajo,
de polvo manchada y de pecado.

Pero Amor con su rdpida mirada, viéndome vacilante
desde mi primera entrada,

se me acercd, dulcemente preguntando

si nada me faltaba.

Di un huésped, dije yo, digno de estar aqui.
Amor dijo: lo seras t.

¢Yo, el descortés e ingrato? Oh, amigo mio,

no puedo levantar la mirada a Ti.

Amor me cogié la mano y sonriendo respondié:
¢y quién hizo los ojos sino yo?

Es verdad, Sefior, pero yo los manché: vayase mi vergiienza

alli adonde merece ir.

¢Y no sabes t1, dijo Amor, quién llevé esta culpa?
Si es asi, serviré, querido mio.

Te sentaris, dijo Amor, para gustar mi carne.

Asi, me senté y comi,

Oracidn

Oracidn, convite de la Iglesia, edad de los angeles,
aliento de Dios en el hombre que vuelve a su nacimiento,
alma en parafrasis, corazén en peregrinacion,

sonda cristiana que sondea el cielo y la tierra,

méquina contra el Omnipotente, torre del pecador,
rayo invertido, lanza en el costado de Cristo,

que en una hora traspone un mundo hecho en seis dias,
misica cual toda cosa oye y teme,

delicia y quietud, dulzura, amor y paz,

mani exaltado, alegria de los mejores,

cielo en lo cotidiano, hombre de hermosas vestiduras.
via Lactea, pajaro del parafso, campanas

oidas mis all4 de las estrellas, sangre del alma,

tierra de especias —y el todo, comprensible.

271



272 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 1II

La polea

Cuando Dios al principio hizo al hombre
teniendo al lado una copa de gracias:
«Vertamosle», dijo, «todo el poder posible:

y los tesoros del mundo, que yacen dispersos,
sean recogidos en una mano abierta».

Salié primero la fuerza,

después fluyé la belleza, la sabidurfa, el honor, la alegria:

vertido casi todo, Dios se detuvo, viendo
que solo, de la totalidad de su tesoro,
quedaba, en el fondo, el descanso.

Puesto que (pensd), si doy

esta otra gema a mi criatura,

no me adorara a mi, sino mis dones,

y se apoyaré en la naturaleza y no

en su Sefior, y con ello los dos perderemos.

Que tenga también el resto,

pero téngalo en doliente inquietud:
esté rico y cansado: que al final,

si no lo guia Bondad, el Cansancio
lo arroje sobre mi pecho.

Pascua

Surge, corazén mio: ha salido tu Sefior. Y entona presto la alabanza
a El, que te coge de la mano para que puedas con El resurgir,

de suerte que, si en polvo te calcind su muerte,
su vida te haga oro, y mucho mas justo.

Despierta, latid mio, y aplicate a tu papel con todo tu arte.
La cruz ensefié a todo lefio a hacer resonar su nombre,

el que ella habia llevado,
y sus tendones tensos prescribieron a toda cuerda
en qué clave se ha de celebrar este altisimo dfa.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 273

Tt conjugabas corazén con latud, y entretejias una cancién larga y placentera:
puesto que toda misica no es sino tres partes

multiplicadas y acrecidas,

oh, haz de suerte que tu Espiritu se lleve su parte,

y nuestros defectos compense con su dulce arte.

FRANCIS QUARLES

Nacié en 1592, hijo de un cortesano de la corte de Isabel, y tras sus estu-
dios también él entré en la corte. En 1633 se establecié en su casa de Essex,
tras haber servido como secretario al obispo de Armagh. Con la llegada de los
republicanos, su casa fue invadida, y sus cartas destruidas. Muri6 en 1644,

Los Emblemes, explicaciones de los grabados emblemiticos, fueron
publicados en 1635. En 1638 se publicaron sus Hieroglyphics.

DE L0S «kEMBLEMAS»

[IIT, 7] «¢Por qué escondes tu rostro? Diris, acaso, que nadie puede
ver tu cara y seguir viviendo (Ex 33,20). Oh Sefior, deja que yo muera para
que te vea; deja que te vea, que pueda morir: no querria vivir, sino morir;
para ver a Cristo deseo la muerte; para vivir con Cristo desprecio la vida».

«jOh excelente escondite, que se ha convertido en mi perfeccién! Oh
Dios mio, escondes tu tesoro para atizar mi deseo; escondes tu perla para
inflamar al que la busca; tardas a dar para ensefiarme a importunar, pare-
ces no oir para hacerme perseverar.»

[V, 4] «Yo soy del Amado, y su deseo esté vuelto a mi» (Ct 7,11).

Como la aguja artica, que conduce

la sombra errabunda con su poder magnético
y deja que decida la hora controvertida

un gnomon sérico,

y primero enloquece de un lado a otro

y bate sin tregua con vacuo arrebato

su caja de cristal y de marfil

en el placer evanescente, voz de cisne;




LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

después tropieza en los cimulos de tesoros,

por falsas esperanzas la ves lisonjeada;

pero mirala presa del engafio del temor: y entonces,
descubriendo en todo un juego vano,

a ti se vuelve, oh Dios.

Pero ¢tiene el acero virtud de moverse por si solo?
¢Puede la aguja intacta apuntar correctamente?
¢O puedo yo prohibir a mis pensamientos errar
no conducidos por la virtud de [tu] Espiritu?

¢O acaso el alma de plomo tiene el arte de aprovechar

su talento inatil y, no resucitada, anhelar,
en este triste tiempo de deseos en fusién?

¢Tengo yo el poder, si no soy amado, de amar primero?

No puedo alejarme, salvo que te plazca alejarme,
ni corresponder a tu amor mientras no me ames.

La quieta sefiora de la noche silenciosa

toma los rayos en préstamo del ojo

del filgido hermano que le colma de luz

los agudos cuernos con su bella mirada.

Si él se retira, a ella las llamas se le apagan,

y lo mismo los rayos de tu Espiritu iluminador,
infundidos y arrojados en mi deseo tenebroso,
inflaman mis pensamientos, y el alma me abrasan
de manera que soy extatico por novisima alegria;
pero si te cubres el rostro con el sudario,

se empafia mi gloria,

y, mira, soy una nada compuesta toda de sombras.

Eterno Dios que solo eres

fuente eterna de eterna luz,

imén bendito de mi mejor parte,

deseo del corazén, dilecto del alma mfa,

arréjame sobre el alma tu reflejo, toca mi corazén.
Entonces mi corazén nada mis que a ti dard valor.

Entonces mis temblorosos pensamientos, sin apartarse nunca

de tus mandatos, no ondearan ni un apice,
ni fuera de ti presumirdn tener movimiento.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 275

Buscando el pecho de su Esposa gélida,

finalmente atentia su movimiento y pone su trémula
punta sobre el seno del amado polo;

asi mi alma, que a todo objeto

acude que placer le ofrezca,

querria asentarse, pero no sabe dénde,

y ama por la mafiana lo que de noche aborrece.
Ella al honor se inclina, después presta oido.

THOMAS BROWNE

Nacié en Cheapside, Londres, el 19 de octubre de 1605; estudié en
Oxford y después en Montpellier, Padua y Leiden, donde se gradué
en medicina. De vuelta a Inglaterra, se casé en Norwich y tuvo diez hi-
jos. Religio medici, escrito en 1634, fue publicado en 1642. Siguieron:
Pseudodoxia (1646); Hydriotaphia; The Garden of Cyrus (1658); Certain
Miscellany Tracts (1683); Christian Morals (inacabado). Murié en 1682,
incélume e indiferente, tolerante y benévolo, tras haber pasado por los
horrores del regicidio, del gobierno de Cromwell y de la restauracién.
Fue nombrado baronet por Carlos II en 1671, durante la visita real a
Norwich.

Siguen péginas de Religio medici, y después de El jardin de Ciro, o
sea las plantaciones al tresbolillo, losange o reticulado de los antiguos ob-
servadas artificial, natural y misticamente. Es ésta una meditacién sobre
el cinco y sobre la figura plana determinada por cinco puntos, la x, que,
seglin supone él, constituye el esquema de los jardines misticos antiguos.
El jardin, o paraiso (término sinénimo), simboliza la terra pretiosa de la
resurreccién, y los tapices de disefio tradicional son esquemas de inicia-
cién que representan jardines, a veces habitados por pavos de la inmor-
talidad y otros animales sagrados. Es en la mistica persa donde se pro-
fundiza la jardinerfa mistica y la lectura de los tapices.” Sir Thomas
Browne indaga uno de los motivos de los disefios de jardinerfa (y de
otras artes, entre ellas la georgica animi), el cruce o decussatio, emblema
de mediacién.

10. Véase H. Corbin, Terre celeste et corps de résurrection de I'Iran Mazdéen a I'Iran
Shiite, Paris, 1961.



276 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Por via puramente intuitiva, Marie des Vallées llegd a una Feoria de la
jardineria mistica Ginica en Occidente. Fue san Juan Eudes quien recogid
su visién." Siete vueltas de 4rboles circundados por rosaledas tienen en su
centro la fuente de la Sabidurfa con siete arroyuelos que riegan el jardin.
En las primeras vueltas se alzan drboles de frutos purpureos que coptienen
tres semillas; su ingestién produce como fruto interior fuerza, gracia y pa-
ciencia. Comer esos frutos es desear con fervor los padecimientos. La
cuarta vuelta es de manzanos con pomas mitad rojas mitad verdes, que sig-
nifican el morir a uno mismo para renacer en Dios. La quinta es de pal-
meras, simbolos de victoria, que se levantan en un vifiedo. La séptima la
forman siete cedros, que son la divina voluntad. .

El jardin de Marie esta fundado sobre siete y ocho (puntos), es decir,
sobre el cumplimiento de la vocacién mistica; el de Sir Thomas, en cam-
bio, se basa en la erética mistica y en la mediacion.

DE «LA RELIGION DEL MEDICO»

[I, 11] En medio de mis solitarias y retraidas cavilaciones —«Neque
enim cum porticus aut me lectulus accepit, desum mihi»—" recuerdo que
no estoy a solas, y en consecuencia no me olvido de dirigir mi contemplg-
cién hacia el que siempre esta conmigo y sus atributos; sobre todo hacia
esos dos especialmente poderosos que son su sabiduria y su eternidad. Con
el primero recreo, con el segundo confundo a mi entendimiento; porque,
¢quién es capaz de hablar de la eternidad sin solecismos, o de pensar en
ella sin éxtasis? El tiempo lo podemos comprender: cinco dias tan sélo es
mis viejo que nosotros, y su horéscopo es el mismo que el del mundo; pero
remontarnos tan atrds como para concebir un principio, dar un salto tan
infinito hacia adelante como para imaginar un fin en una esencia de la que
afirmamos que no tiene ni lo uno ni lo otro, eso lleva a mi razén al santua-
rio de san Pablo (Rm 11,33). Mi filosofia ni siquiera se atreve a decir que
puedan los dngeles hacerlo: Dios no ha hecho criatura alguna que pueda
comprenderlo: ése es el privilegio de su propia naturaleza. «Yo soy el que
soy», asi se defini6 él mismo ante Moisés (Ex 3,14); y atin fue benévolo a
la hora de confundir a una mortalidad que osaba interrogar a Dios y pre-

11. Véase D. Boulay, Vie du vénérable Jean Eudes, 3 vols., Pats, 19(?5-190.7, 'Apéndice.
12. «Cuando me he retirado a la columnata o al lecho, no descuido mis intereses»,
adaptado de Horacio, Sdtiras, 1, 4, 133-134.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 277

guntarle qué era; en efecto, sélo él es; y todos los demis han sido y seran,
Pero en la eternidad no existe la distincién de los tiempos verbales, y, por
tanto, el terrible término «predestinacién» —cuya concepcion ha atribu-
lado a tantas cabezas endebles, cuya explicacién a las mas sabias— no es,
con respecto a Dios, una determinacién presciente de nuestros estados ve-
nideros, sino el soplo definitivo y arrollador de su voluntad, ya cumplida
desde el instante mismo en que los decret; porque para su eternidad, que
es indivisible y cabal, ya ha sonado la tltima trompeta: los réprobos se en-
cuentran en la hoguera y los benditos en el seno de Abraham. San Pedro
habla con moderacién cuando dice que para Dios mil afios son como un
solo dfa; porque (para hablar como filésofo) esos continuos instantes del
tiempo que fluyen hasta constituir mil afios no son ni un momento para él;
lo que para nosotros estd por venir es presente para su eternidad, no
siendo la duracion entera de ésta mas que un punto permanente sin suce-
sion, partes, flujo ni divisién.

[12] Ningtn otro atributo afiade tantas dificultades al misterio de la
Trinidad, en la que (si bien de manera relativa y pensando en padre e hijo)
debemos rechazar toda prioridad. Me pregunto cémo Aristételes podia
concebir eterno el mundo, o cémo podia conciliar dos eternidades.”

[1, 44] Ciertamente no hay felicidad en este circulo de carne, ni en la
visién de estos ojos esta contemplar la dicha: el primer dia de nuestro ju-
bileo es la muerte. El Diablo, por tanto, no ha alcanzado sus deseos; somos
mis felices con la muerte de lo que habrfamos sido sin ella: no hay miseria
més que en él mismo, donde no hay fin para ella; y asi, en efecto, en su pro-
pio sentido, el estoico™ est4 en lo cierto: olvida que puede morir quien se
queja de la desgracia: no estamos en poder de calamidad alguna mientras
esté la muerte en el nuestro.

[45] Bien, ademis de esta clase positiva y literal de muerte hay otras de
las que hacen mencién los teélogos —y que no son, creo yo, meramente
metaféricas—, tales como la mortificacién, morir para el pecado y para el
mundo. Por lo tanto, digo que todo hombre tiene un doble horéscopo:
uno de su humanidad, su nacimiento; otro de su cristiandad, su bautismo,
y a partir de éste computo o calculo yo mi natividad sin contar esas borae
combustae y dias sueltos ni considerar que era nada antes de pertenecer a

13. Aristételes, De coelo, 1, 10-12.
14. Séneca, De providentia, V1, 7.



278 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

mi Salvador y estar inscrito en el registro de Cristo. A todo aquel que no
goza de esta vida lo estimo sélo una aparicién, aunque lleve sobre si los
atributos sensibles de la carne. En estas acepciones morales, la manera de
ser inmortal es morir a diario, y yo no soy capaz de creer que poseo la ver-
dadera teoria de la muerte al contemplar una calavera, o al ver un esque-
leto con esas groseras imaginaciones a que nos arroja; por tanto, he am-
pliado ese comtn Memento mori a un recordatorio més cristiano: «Me-
mento quattuor Novissima», esos cuatro inevitables puntos de todos no-
sotros, muerte, juicio, cielo e infierno.

[T, 49] Bien, las obligadas mansiones de nuestro yo restituido son
esos dos lugares contrarios e incompatibles que llamamos cielo e in-
fierno; definitlos, o determinar con exactitud qué son y dénde estan, re-
basa mi teologfa. Aquel elegante apéstol que al parecer tuvo un atisbo del
cielo no ha dejado sino una descripcién negativa: «Ni el ojo vio, y ni el
oido oyé, ni puede caber en el corazén del hombre...» (2 Co 12,2-4); fue
arrebatado al paraiso para que lo contemplara, pero al volver en si no lo
supo expresar. La descripcién de san Juan —por medio de esmeraldas,
crisélitos y piedras preciosas— es demasiado endeble para expresar el
cielo material que vemos. En suma, por tanto, alli donde el alma posee la
completa medida y plenitud de la dicha; alli donde el ilimitado apetito de
ese espiritu queda enteramente satisfecho hasta el punto de que no
pueda ya desear ni suma ni alteracién, eso, yo creo, es en verdad el cielo.
Y tal puede estar tan sélo en el goce de esa esencia cuya infinita bondad
es capaz de cumplir los deseos suyos y los insaciables anhelos nuestros;
donde quiera que Dios asf se manifieste, ahi esta el cielo, aunque sea den-
tro del circulo de este mundo sensible.

(1, 51] El corazén del hombre es el lugar donde moran los diablos: yo
a veces siento un infierno en mi interior; tiene Lucifer su palacio en mi pe-
cho: en mi revive Legién (Mc 5,9). Hay tantos infiernos como mundos
concibié Anaxagoras: habia mas de un infierno en la Magdalena cuando
habia en ella siete demonios (Lc 8,2), pues cada demonio es un infierno
para si mismo: alberga ya suficiente tortura en su propio %47, y no precisa
la miseria de lo que lo circunda para afligirlo; y asi, una conciencia aqui
turbada es una sombra o introduccién al infierno en la otra vida.

[II, 10] Pues asf es también en la naturaleza. Los mayores bélsamos
yacen envueltos en los cuerpos de los corrosivos mas poderosos; digo,

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 279

ademés —y me fundo en la experiencia—, que los venenos contienen en
si mismos su propio antidoto y lo que los protege de su propia ponzofia;
sin lo que no sélo serfan deletéreos para otros, sino también para si mis-
mos. Pero es la corrupcién lo que temo dentro de mi, no el contagio del
comercio exterior; es ese indisciplinado regimiento de mi interior lo que
me destruird. Soy yo quien me infecto a2 mi mismo; el hombre sin om-
bligo vive ain en mi; siento aquel cincer original corroerme y devo-
rarme; y por tanto «defende me Deus de me» —el Sefior me libre de mi
mismo— es parte de mi Jetania y la primera voz de mis apartadas imagi-
naciones.

No hay hombre solo, porque todo hombre es un microcosmos y lleva
el mundo entero a su alrededor. «Numquam minus solus quam cum so-
lus»,” aunque sea el apotegma de un sabio, es verdad, sin embargo, en
boca de un necio; pues en efecto, aun en un desierto, un hombre no est
nunca solo, no ya porque esté consigo mismo y sus propios pensamien-
tos, sino porque estd con el Diablo, quien se asocia siempre con nuestra
soledad, y es ese ingobernable rebelde que suscita esos movimientos de-
sordenados que acompafian a nuestras aisladas imaginaciones. Y para ha-
blar mas cefiido, no existe tal cosa como la soledad, ni nada de lo que
pueda decirse que estéd solo y es por si excepto Dios, quien es su propio
circulo y puede subsistir por si solo: todos los demas —dejando de lado
sus variadas y heterogéneas partes, que en cierto modo multiplican sus
naturalezas— no pueden subsistir sin el concurso de Dios y la alianza de
esa mano que sostiene sus naturalezas. En suma, no puede haber nada
verdaderamente solo y por si que no sea verdaderamente uno, y tal es
s6lo Dios: todos los demads trascendemos una unidad, y asf, por consi-
guiente, somos muchos.

DE «EL JARDIN DE CIRO»

[1] Todas las historias consideran a Ciro plantador espléndido y regular.
Por eso Jenofonte describe la soberbia plantacién de Sardes, y Stro-
baeus lo vle_rte asf: «Arbores pari intervallo sitas, rectos ordines, et omnia
perpulchre in Quincuncem directa». Y demos por cierto que fue traducido

15. Cicerén, De officiis, 111, 1, 1.
16. Jenofonte, Oeconomicus, IV, 21.



280 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

por el més elegante de los autores latinos"” no con neologismo, sino con tér-
mino ya usado antes por Varrén, guincunx,” para significar las filas y los
6rdenes dispuestos tan graciosamente, o cinco arboles de tal manera re-
partidos, que ofrecen una forma angular regular y una vista libre por todos
lados, y ese nombre se debia, no sélo al quintuple nimero de arboles, sino
a la figura que declaraba ese ntimero, la cual al ser doblada en el angulo
formaba la letra x, es decir, el cruce categérico o figura fundamental...

No retomaremos las misteriosas cruces de Egipto, con circulos sobre
su dpice, puestas sobre el pecho de Serapis y en las manos de sus espiritus
geniales, no desemejantes del signo de Venus, considerado por los antiguos
cristianos en relacién con Cristo. Como quienes comenzaron los primeros,
los egipcios expresaban asi el proceder y el movimiento del espiritu del
mundo y su difusién sobre la naturaleza celeste y elemental, implicitos en
el circulo y en la interseccién en dngulo recto: un secreto encerrado en sus
talismanes y caracteres magicos. Sin embargo, quien observe la cruz sim-
ple sobre la cabeza del biho en el obelisco lateranense o la cruz erigida so-
bre un jarro que vierte arroyuelos de agua en dos bacias dotadas de con-
ductos que riegan, o el todo descrito sobre un altar con dos pies, como en
los jeroglificos de la tabla broncinea de Bembo, no podri eludir todo pen-
samiento de una simbologia cristiana.

No vamos a poner sobre el tapete la tenufah hebrea (o la ceremonia de
sus oblaciones) agitada por el sacerdote a los cuatro puntos cardinales en
forma de cruz, por ejemplo en los sacrificios de comunién. Y si estuviese
claro lo que transmiten las tradiciones rabinicas, que lo mismo que el aceite
se derramaba en corona o circularmente sobre la cabeza de los reyes, el sumo
sacerdote era ungido cruzadamente o en forma de x, aun cuando en los ob-
servadores misticos eso no pueda dejar de evocar el pensamiento de Ciristo,
sin embargo, siendo el concepto hebreo, deberfamos esperar verificarlo por
analogia en esa lengua, mas bien que confinarlo a las letras, para él extrafias,
de Grecia o explicarlo con los caracteres de Cadmo o Palamedes.

Esta ordenacién quincuncial fue muy practicada por los antiguos, pero
éstos hablaron poco de ella, y los modernos no han ampliado su nocién;
quien la considera mas de cerca, en la forma de su rombo cuadrado y del
cruce con sus diversas ventajas, misterios, paralelos y semejanzas, tanto en el
arte como en la naturaleza, discernira facilmente la elegancia de este orden.

17. Cicerén, De senectute, 17, 59.
18. Varrén, De re rustica, 1,7, 2.

FEWES.E

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 281

De una antigiiedad no ciertamente escasa nos llegan alusiones a pro-
blemas de la practica de este orden en varias naciones lejanas entre si. En
los jardines colgantes de Babilonia, inspirandose en Abideno, Eusebio y
otros, Curcio describe la regla del cruce.

Y puesto que en el mismo paraiso el 4rbol del conocimiento fue puesto
en medio del jardin, cualquiera que fuese la figura de alrededor, no faltaba
un centro ni una regla de cruce.

Cabe perfectamente conjeturar que los bosquecillos y las plantaciones
sagradas de la antigiiedad estaban asi dispuestos ordenadamente, por gua-
ternios o por 6rdenes quintuples. En efecto, siendo los antiguos en la edi-
ficacién de sus templos tan metédicos, que observaban en ellos la situa-
cién, el aspecto, la manera, la forma y el orden de las relaciones arqui-
tecténicas, se puede considerar muy probable que en los bosquecillos y
plantaciones estaban igual de atentos a la forma y especie en relacién con
sus divinidades. Y en los bosquecillos del Sol éste fue un niimero opor-
tuno, por via de multiplicacién, para denotar los dias del afio, y puede ex-
presar jeroglificamente tanto cuanto la mistica estatua de Jano con el len-
guaje de los dedos.” Y puesto que eran tan criticos respecto al nimero de
sus caballos, las cuerdas de su arpa, los rayos en torno a su cabeza que de-
notan las érbitas del cielo, las estaciones y los meses del afio, la sagaz ido-
latria de seguro no debi6 de tardar en volverse a otras aplicaciones.

[2] Esta practica no fue sélo observada en las plantaciones, sino que
desde la mds remota antigiiedad suscité la imitacién en diversos artificios
y aplicaciones manuales. Por dejar a un lado la posicién de piedras escua-
dradas, cuneatim o en cufia, en los muros de edificios romanos y géticos,
también los /ithostrata o pavimentos decorados con figuras de los antiguos,
que no constaban en su totalidad de piedras escuadradas, sino que estaban
divididos en segmentos, tridngulos, panales y figuras hexagonales, segin
Vitruvio; las piedras escuadradas en los edificios antiguos estaban dispues-
tas en este orden...

Los lechos de los antiguos estaban entretejidos de esta manera: no
derechamente, como hoy los nuestros, sino oblicuamente, de un lado al
otro, a modo de redes... Y lo mismo que yacian sobre lechos cruzados, se
sentaban en sillas de patas cruzadas, pues de esa guisa estaban construi-
das las més nobles, como se observa en las sillas triunfales, en la sellz cu-
rulis o sillas edilicias, o en las monedas de Cestio, Sila y Julio. Y que se

19. Erigida por el rey Numa, con los dedos indicaba 365, como afirma Plinio (34, 16).



282 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II1

sentaban solamente con las piernas cruzadas, muchos de los mas nobles
dibujos lo atestiguan; y en tal pose son retratados dioses y diosas sobre
medallas y medallones. Y ademés de este género de trabajo en redes y ta-
picerfas y en los recamados y labores de punto finas, todos pueden verlo
en las vidrieras. No sélo en las construcciones en vidrio, sino también en
las de entramados y piedra ideadas en el templo de Salomén, donde las
ventanas son denominadas fenestrae reticulatae o luces en forma de red
(1 Re 6,4). Y concuerda con la expresién griega que en el Cantar designa
a Cristo que «mira a través de las redes», y que en nuestra version se tra-
duce con «mira a las ventanas, mostrandose a través de la reja» (Ct 2,9),
es decir, visto y no visto, conforme al lado visible y al invisible de su na-
turaleza. Por no hablar de la noble obra reticulada realizada en los capi-
teles de las columnas de Salomén, con lirios y granadas sobre un fondo
reticular, y la craticula a través de la cual cafan las cenizas en el altar de
los holocaustos...

[3] El reticulado fue también considerado en relacién con las partes in-
ternas del hombre, no sélo en el primer subtegmen de su formacién, sino
en las fibras de las venas y de los canales de vida donde, segtin la comin
anatomia, las fibras rectas y transversales son cruzadas por las fibras obli-
cuas, y asi deben formar una reticula o figura quincuncial con sus inter-
secciones oblicuas, extendiendo enfaticamente la elegante expresién de la
Escritura: «Td me has recamado maravillosamente, me has urdido segin
el modo més fino de tejer, como con una aguja» (Sal 139,15).

No se observa eso sélo en ciertas partes, sino en todo el cuerpo del
hombre, que con los brazos y piernas extendidos forma un cuadrado cuyo
cruce de diagonales estd en los genitales (por no hablar de la fantastica
quincunx de Platén, la del primer hermafrodita u hombre doble, unido por
los lomos, que Jupiter después dividio)...

[4] Las semillas yacen en sombras perpetuas, bajo la hoja o envueltas
en coberturas; y las mas desnudas tienen también su cdscara, piel y pulpa
donde la particula generativa yace hiimeda y resguardada de las inclemen-
cias del aire y del Sol. Oscuridad y luz tienen un predominio variable y ri-
gen alternativamente el estado seminal de las cosas: «Lux Orco, tenebrae
Jovi, lux Jovi, tenebrae Orco».*La luz para Plutén es oscuridad para Ja-
piter. Legiones de idea seminales yacen en su segundo Caos y Orco hipo-
cratico hasta que, vistiendo los héabitos de sus formas, se manifiestan sobre

20. Hipécrates, Regivien, 1, 5.

Spgen gt

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 283

la escena del mundo con el abierto predominio de Jupiter. Aquellos que
consideraban que las estrellas del cielo eran sélo rayos y resplandores su-
bitaneos de la luz empirea a través de agujeros y perforaciones del cielo su-
perior se burlaban de la sombra natural de las estrellas mientras que, ate-
niéndose a mejores descubrimientos, los pobres habitantes de la Luna
tienen s6lo una vida polar y les toca pasar las jornadas en parte en la som-
bra de ese luminar.

La luz que hace visibles ciertas cosas, vuelve otras invisibles, y, si no
fuese por la oscuridad y la sombra de la tierra, la parte més noble de la
creacién habria permanecido no vista, y las estrellas en el cielo, invisibles
como en el cuarto dia (Gn 1,14-19), cuando fueron creadas sobre el hori-
zonte junto con el Sol, y no habia ojo que las mirase. El mdximo misterio
de la religion se expresa por oscurecimiento, y en la parte mds noble de
las imagenes hebreas encontramos a los querubines que sombrean el
trono de misericordia: la vida misma es la sombra de la muerte, y las al-
mas que partieron son sélo las sombras de las vivientes. Todas las cosas
caen bajo este nombre: el Sol mismo es sélo la oscura imagen, y la luz sélo
la sombra, de Dios.

Finalmente, no debe sorprender que este orden quincuncial fuese un
tiempo sentido, y siga siéndolo todavia, como grato al ojo: en efecto, todas
las cosas son vistas quincuncialmente por el ojo, los rayos en piramide que
parten del objeto son doblados en cruce y hieren una segunda base en la
retina, verdadero y propio 6rgano de la visién; allf las imagenes sacadas de
los objetos se representan como en la pared o el folio del cuarto oscuro;
después, el cruce de los rayos en el agujero de la cérnea y su refraccién so-
bre el cristalino, correlativa al foramen de la ventana y a las lentes conve-
xas o ustorias que refractan los rayos que entran en ellas...

Y ésta es también la ley de la reflexién en los cuerpos movidos y en los
sonidos, que, aun no siendo producidos por cruce, observan no obstante
la ley de la igualdad entre incidencia y reflexién por la cual arcos elipticos
dispuestos oblicuamente forman lugares susurrantes; allf, la voz que se
emita en el foco de un extremo, observando la igualdad en el dngulo de
incidencia, serd reflejada en el foco del extremo opuesto, evitando asf los
oidos de quien est4 en el medio.

Lo mismo se nota en la reflexién de la linea vocal y sonora en los ecos,
que por eso no se oyen por todas partes. En plantaciones selvosas, junto
a las aguas, capaces de devolver algunas palabras, si las alcanza una voz
agradable que se subdivida bien, se pueden oir las mds tiernas notas de la
naturaleza.



284 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Esto no se verifica sélo sensitivamente, sino también en las percepcio-
nes animales o intelectuales. Las cosas entran en el intelecto desde una pi-
ramide externa, y de él a la memoria, desde otra interior; el cruce comiin
esta en el entendimiento, como fue transmitido por de Bovelles.” No serfa
desagradable especulacién preguntarse si en las matematicas de algunos
cerebros las lineas intelectuales y fantasticas no estan en absoluto dispues-
tas correctamente, sino mds bien agrandadas, disminuidas, distorsionadas
y mal puestas, y de ahi nacen concepciones irregulares de las cosas, nocio-
nes pervertidas, concepciones erradas e incurables alucinaciones.

Y si se debe atender a la filosoffa egipcia, la escala de los influjos estaba
asi dispuesta, y los espiritus geniales de los dos mundos seguirfan su ca-
mino al subir y bajar las pirdmides, misticamente expresado en la letra x y
en el pico abierto y en las patas separadas de una cigliefia, a la que preci-
samente imitaba esa letra.

Platén escogi6 esa figura para ilustrar el movimiento del alma, la del
mundo y la del hombre; afirma él que Dios dividié la entera composicién
a lo ancho segtin la figura de una y griega y después, girdndola, la reflejé
en un circulo.? Con el circulo entendia el movimiento uniforme de la pri-
mera 6rbita, y con las lineas rectas, los movimientos planetarios y otros
comprendidos en ella. Esto vale también para el alma del hombre, que
tiene un doble aspecto: uno recto, con el cual contempla el cuerpo y los
objetos externos; el otro circular y reciproco, con el cual se contempla a
si misma. Fl circulo declara el movimiento del alma indivisible, simple, se-
gin la divinidad de su naturaleza, que vuelve sobre si misma; las lineas
rectas atafien al movimiento que pertenece a los sentidos y a la vegetacion,
y el cruce central a la admirable conexién de las diversas facultades uni-
das en una sola sustancia. Asi se juntan la unidad y dualidad del alma, y
se explican las tres sustancias que Platén tanto considerd: la indivisible o
divina, la divisible o corpérea, y la tercera que era oVoT00LS 0 armonia de
las dos en el mistico cruce.”

Y si se articula claramente lo que Justino Martir tenfa por evidente, esa fi-
gura tuvo el honor de representar y denotar a nuestro bendito Salvador, como
afirma aquél con expresién tomada en préstamo a Platdn: «Decussavit eum
in universo»;* y, segiin él, Platén habria sacado eso de la figura de la serpiente

21. Charles de Bovelles, De sutellectu, 14, 8.
22, Platén, Timeo, 36b-d.

23. Platén, Timeo, 35-37.

24. Véase Platén, Timeo, 36.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 285

de bronce y habria cambiado la T por la 5, aunque no es improbable que Pla-
ton aprendiese esta y otras expresiones misticas en sus doctos estudios en
Egipto, donde facilmente podia encontrarse en los caracteres mercuriales, en
las cruces con manos, y otros misterios no del todo comprendidos en la sa-
grada letra y, la cual, derivada de la cigiiefia, uno de los diez animales sagra-
dos, tal vez fue originariamente egipcia y llevada a Grecia por Cadmo.

[5]...Y aun cuando en el nimero de las cinco virgenes sensatas y otras tan-
tas necias que debfan salir al encuentro del Esposo (Mt 25) quizas esté impli-
cito un misterio mds sutil, el cinco era, no obstante, el niimero conyugal que
los antiguos numerélogos explicaban como dos y tres: par e impar, activo y pa-
sivo, los principios material y formal de las sociedades encaminadas a la gene-
racién. Eso no discuerda de las costumbres de los romanos, que admitian sélo
cinco antorchas en sus solemnidades nupciales. Aparte de que en ello se oculte
0 no un misterio, los animales mds prolificos fueron creados este dia y recibie-
ron por ello la maxima bendicién, y la frivola antigiiedad observaba con una
quintuple consideracién las circunstancias de la generacién, mientras que con
este ntimero cinco dividian naturalmente el néctar del quinto planeta.”

En los misterios hebreos y en las equivalencias cabalisticas, ese mismo
nimero era el carcter de la generacién declarado por la letra 4¢, la quinta
de su alefato, segiin el dogma cabalistico. Si Abraham no hubiese recibido
como afiadido a su nombre esa letra, habria permanecido estéril y sin po-
tencia generativa, no sélo porque con ella el nimero de su nombre pasé
a ser doscientos cuarenta y ocho, el nimero de los preceptos afirmativos
(Gn 17,5), sino porque, del mismo modo que en las naturalezas creadas
hay un macho y una hembra, asi en las producciones divinas e inteligen-
tes la madre de la vida y fuente de las almas segiin la técnica cabalistica es
llamada Binah, cuyo sello y caracter era hé. Asi, estéril como habia sido
poco antes, obtuvo el poder de generar a partir de esa medida y sede del
arquetipo, y fue hecho conforme a Binah. Y segtin tan enrevesadas consi-
deraciones, el diez de Sara fue cambiado en cinco...*

¢Por qué los antiguos mezclaban con su vino cinco o tres partes de
agua, pero no cuatro, e Hipdcrates observé un quinto como proporcién de
la mezcla del agua con la leche en las disenterfas y en los flujos sanguineos?
¢Sobre qué abstruso fundamento reconocen los astrélogos el destino pro-
picio o adverso de nuestros nifios en la buena fortuna o quinta casa (&ry o9
TUYN, «buena fortuna», nombre de la quinta casa) de sus esquemas celes-

25. «..oscula, quae Venus quinta parte sui nectaris imbuit»: Horacio, Odas, I, 13, 15-16.
26. Yod convertida en hg.



286 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

tes? ¢Quizds que los egipcios representaron las estrellas mediante una figu-
ra de cinco puntas con referencia a los cinco aspectos capitales (conjuncion,
oposicién, sextil, trino, cuadrado) por los cuales se transmiten los influjos,
o bien por razones mas abstrusas? ¢Por qué los doctores de la Qabbalah, los
cuales consideran que todas las Sefirdth o emanaciones divinas guiaban el
arpa de diez cuerdas de David con la cual éste pacificé el espiritu maligno
de Satil, comienzan en el mepl Brdn péoov o sz, f2, do, y asi ponen Tif’e-
ret en la clave de do, sol, fa, do sobre la quinta cuerda? O quizas este ni-
mero se aplicé a cosas y fines malos con mayor frecuencia que a buenos.
¢Por qué, pues?”

RICHARD CRASHAW

Nacié en Londres en 1612, estudié en Cambridge. The Temple de Her-
bert lo convirtié a la poesia religiosa. Huyé a Francia ante el advenimiento
de la repblica, y allf se convirti6 al catolicismo. En 1646 se publicaron
Steps to the Temple y The Delights of the Muses. Fue nombrado en secre-
tario del cardenal Pallotta, pero las intemperancias del séquito lo irritaron,
de modo que el cardenal lo mandé a Loreto. Allf fue ordenado sacerdote
y murié en 1649, Rara vez su poesia va més alld de la declamaci6n sobre la
mistica para entrar en la mistica. '

DE «LLOS PELDANOS DEL TEMPLO
Sobre las beridas de nuestro Sefior crucificado

;Oh vigilantes heridas!
¢Son bocas? ¢Son ojos?

27. Si, fa, do es una relacién de sonidos que corresponde a la via Lictea, a la espiral de
los dos solsticios, puente de la muerte y de la resurreccién, al canto trémulo, al fuego, «el eje
do-mi y la linea si-fa-do son las vias principales a través de las cuales los sonidos celestes tie-
nen relacién con los terrestres, formando el tridngulo ritual de las relaciones misticas» (Ma-
rius Schneider, El origen musical de los animales-simbolos en la mitologia y la escultura anti-
guas, Barcelona, Instituto Espafiol de Musicologia, 1946, pags. 232 y sigs.). En Macrobio y en
los autores cabalsticos se encuentra la explicacién de los términos meoi Vrdrn péoov y Tif'e-
ret respectivamente. Sol sost.-fa-do sefiala, en cambio, «el océano de la muerte donde se unen

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 287

Sean bocas, sean ojos,
cada parte que sangra provee a alguna parte.

iMira! Una boca cuyos labios en flor

a demasiado alto precio son rojos,

imira! Y un ojo inyectado de sangre

llora, desvelando més de una dura lagrima.

Oh 6, que muchos besos y muchas ligrimas
sobre este pie has depositado,

ahora, fueran cuales fueran

tus culpas, todo esté saldado.

Tiene este pie una boca, y tiene labios

para pagar la dulce suma de tus besos,

tiene un ojo, para pagar tus lagrimas,

que gemas como ésta llora, en lugar de lagrimas.

Sélo una diferencia

aparece (y el cambio no puede ofender):
pagan la deuda lagrimas de rubi

que td prestaste en perlas.

Himno en nombre y en honor
de la admirable santa Teresa®

Oh, qué a menudo te lamentards
de una suave y finfsima pena,
de alegrias intolerables,

los elementos del fuego y de la muerte, el mar de llamas, representados por el tritono si-fax,
el sol es sonido de Escorpio, es decir, de la muerte (Marius Schneider, La tarantela y la danza
de las espadas, Barcelona, Ministerio de la Investigacién Cientifica, 1948, pag. 32).

28. Eltitulo completo es: «Himno en nombre y en honor de la admirable santa Teresa,
fundadora de la reforma de los carmelitas descalzos, hombres y mujeres, mujer por angé-
lica altura de especulacion, por coraje de ejecucién varén mds que mujer, que todavia nifia,
superd la madurez y 0sé afrontar el martirio».



LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

y de una muerte donde quien muere
adora su muerte y nuevamente muere
y por siempre querria ser traspasado
y vive y muere y no sabe por qué vive
sino para no cesar de morir.

iCon qué dulzura tu corazén gentil

besari el dardo que dulce te mata!

Y estrechamente tendré abrazadas

las deliciosas heridas que lloran

balsamo para curarse a si mismas. De

suerte que, cuando estas tus muertes multiples
mueran al fin en una sola

consumiendo la suave casa de tu alma

como blando grumo de incienso al que un fuego
demasiado ardiente apremiando deshace

en olorosas nubes, asi de presto

exhalaris ti al Cielo finalmente

en liberante suspiro —¢y entonces?

No lo preguntéis a las lenguas de los hombres...

Recibido el consuelo, las lagrimas se mudaran en gemas,

las culpas arrepisas, en diademas,
viviran tus mismas muertes; de nuevo
revestiran el alma que mataron...

T4 con el Cordero tu esposo te irds,

y donde ponga El sus blancos pasos,

con Fl estards por esos caminos de luz

que quien quiera, muriendo, vivir para ver,
deberi aprender en vida tu muerte a morir.

Que siempre el Rey

me lleve a sus bodegas

donde fluye ese vino que no se puede obtener

sino de Quien exprimié totalmente solo en el lagar
el vino de la vida,

de juventud y de las dulces muertes de amor.

Vino de inmortal mixtura que puede atestiguar

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 289

su color por el néctar rosado,

vino que puede exaltar la tierra fragil
refinando de tal modo nuestro polvo
que en un solo sorbo se beba

toda la mortalidad, olviddndose de morir.

HENRY MORE

Nacié en Grantham (Lincolnshire) en 1614, de familia calvinista. Estu-
di6 en Cambridge, donde influyeron sobre él los neoplaténicos y la Theo-
logia germanica. Tras su graduacién rechazé toda colocacion, viviendo mu-
cho tiempo en Ragley (Warwickshire) junto a lady Conway, la cual se hizo
luego cudquera, amiga de William Penn y también del barén van Helmont
y de Valentine Greatrakes. Murié en 1687, tras haber publicado en 1675
Opera theologica y en 1679 Opera philosophica.

Lo que sigue es parte de Conjectura cabbalistica, publicada en Londres
en 1712 junto con Antidote against Atheism (a favor de la creencia en las
brujerias) y Enthusiasmus triumphatus, libelo contra el misticismo irracio-
nalista y entregado a los meros gestos enfaticos. Es una interpretacion,
conforme a la Qabbalah, de los primeros versiculos del Génesis, interpre-
tacién en la cual cada parrafo es explicacién de un versiculo. La exégesis
coincide con la de Hugo de San Victor.

DE «CONJECTURA CABBALISTICA»

La Qabbalah moral

[I, 11 Os pondremos delante en esta historia del Génesis muchos ejem-
plos eminentes de hombres buenos y petfectos, como Abel, Set, Henoc,
Abraham y otros semejantes: pot eso hemos estimado oportuno exponer,
aun cuando por enigmas y oscuras parabolas, el modo en que se progresa
hacia esa divina perfeccién, considerando al hombre como un microcos-
mos o mundo pequefio que, si quiere mantenerse a lo largo del entero de-
satrollo de la creacién espiritual, debers entender dicho desarrollo como
sigue. Digo ante todo que por voluntad de Dios todo hombre sobre la tie-

rra tiene en sf estos dos principios, cielo y tierra, divinidad y animalidad,
espiritu y carne.



290 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

[2] Pero lo que es animal o natural obra primero, y la vida espiritual o
celeste permanece por algin tiempo envuelta y en reposo deptro de su
principio, y durante este tiempo, y un poco después, la vida animal o car-
nal manda en la tiniebla y deformidad, y las poderosas pasiones de la carne
contienden y luchan sobre el abismo del deseo insaciable que no tiene
fondo y que no lleva a la mente sino al vacio y la miseria.

[3] Pero por voluntad de Dios sucede que aparece la luz del dia, aun
cuando en medida no tan vigorosa, emanando del principio celeste o espiritual.

[4] Asi iluminada, la conciencia se nos ofrece como gufa para condu-
cirnos a una mejor condicién; y Dios ha modelado la naturaleza humana
de manera que El no puede no decir que esta luz es buena, y no puede no
distinguir entre ella y los movimientos oscuros y tumultuosos de la carne;
[5] es mas, debe afirmar que existe una diferencia entre las dos cosas, tan
verdadera como la que hay entre dia y noche. Y asi Ignorancia e Indaga-
cién marcaron el progreso del primer dia.

[6] Pero, aun cuando exista en la conciencia del hombre este principio
de luz, y él no pueda decir nada en contra, sino s6lo afirmarlo bueno y ver-
dadero, atin no siente, sin embargo, un placer vivo y sabroso en la distincién
entre mal y bien: el mal por ahora domina todavia sus afectos, aun cuando
su fantasia y razén estén tocadas por solicitudes tedricas en torno al bien‘, y
por eso por voluntad de Dios el principio celeste (aun siendo en sf mismo in-
visible e indiscernible) con el tiempo se vuelve espititu de discernimiento sa-
broso y afectivo entre bien y mal, entre las puras aguas que fluyen del Espi-
ritu Santo y las sugestiones cenagosas y tumultuosas de la carne.

[71 Y asi el hombre de manera viva se hace capaz de distinguir entre la
vida terrena y la celeste.

[8] En lo sucesivo, el principio celeste es para él un principio de dis-
cernimiento sabroso, y, ensefiandole Dios de este modo, no podra no afir-
mar que este principio, mediante el cual tiene él un sentido tan vivo dc?l
bien y del mal, es de verdad celeste: y asi Ignorancia e Indagacién consti-
tuyen el progreso del segundo dia.

[91 Al ser ahora la dulzura de las aguas superiores gustada con tanto
agrado por el hombre, siente éste nduseas de las bajas aguas feculentas de los
ilimitados deseos de la carne, de manera que, habiendo Dios afiadido fuerza
a su voluntad, los deseos desordenados de la carne se ven metidos dentro de
limites, y él adquiere sobre si mismo el poder de ser mas estable y firm‘e.‘

[10] Y esa estabilidad y mando que adquiere sobre si mismo, el divino
principio en él le ensefia a compararlos con la tierra o el suelo seco, que
ofrecen reparo y estabilidad, y a considerar los deseos de la carne como un

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 291

mar peligroso y turbulento. Por eso el hecho de que sean delimitados los
deseos, de que él llegue a un estado de dominio sobre sf mismo y de liber-
tad respecto a las rifias y colisiones de los trabajosos mares, no puede sino
ser aprobado por la naturaleza divina en él.

[11] Asi, sucede por voluntad de Dios, y segiin la naturaleza de las co-
sas, que este estado de sobriedad en el hombre (habiéndose él liberado en
tan gran medida del tumulto de la mala concupiscencia) le permite cémo-
damente cultivar la mente con principios de virtud y honestidad, porque
€l es como un campo fructifero, bendecido por el Sefior, [12] donde cre-
cen diversas especies de arboles frutales, ast como hierbas y flores, es de-
cir, diversas especies de obras buenas para alabanza de Dios y ayuda del
préjimo: y Dios y su conciencia le testimonian lo que est4 bien.

[13]1Y asf Ignorancia e Indagacién son el progreso del tercer dia.

[14] Y ahora que Dios ha avanzado hasta aqui en la creacién espiritual,
hasta el punto de elevar la potencia celeste en el hombre a un poder y una efi-
cacia tales, que ella se apodera de los afectos y produce obras loables de jus-
ticia, El afiade un acrecimiento eminente de luz y fuerza poniendo ante sus
ojos diversas especies de luminares en la naturaleza celeste o intelectual, con
los cuales pueda él distinguir mejor entre el dia y la noche, es decir, entre la
condicién del alma verdaderamente iluminada y la todavia oprimida por laig-
norancia y alejada del verdadero conocimiento de Dios. Segtin la diferencia
de esas luces se revela al hombre la diferencia de su condicién o de la ajena,
si en ellos es de dia o de noche, verano o invierno, primavera o tiempo de co-
secha, 0 qué perfodo o progreso han alcanzado en la vida divina...

[20] Estando ahora puesto en la parte celeste del alma del hombre un
principio de luz noble, cilido y vigoroso como el Sol de justicia, los inex-
pertos podrian esperarse, como préxima noticia, que incluso los mares
han sido desecados por ese calor, es decir, que lo concupiscible en el
hombre estd del todo destruido; pero Dios dispone las cosas de modo
muy distinto, porque las aguas producen abundancia de peces, y también
caza innumerable.

[21] Los pensamientos de los deleites naturales nadan arriba y abajo en
el hombre concupiscible, y su ferviente amor de Dios no causa muchas no-
ciones tenues y eficaces, sino una abundancia de santas y afectuosas medi-
taciones y exclamaciones aladas, que vuelan al cielo y vuelven y, cayendo a
plomo sobre los numerosos pececillos de la concupiscencia natural, ayu-
dan a disminuir su nimero, lo mismo que las aves que frecuentan las aguas

devoran los peces. Y Dios y los hombres buenos no ven en ello otra cosa
que bien.



292 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

[22] Por eso Dios multiplica los pensamientos de deleite natural en lo
mas bajo concupiscible, lo mismo que hace con los pensamientos celestes
y las santas meditaciones, para que la humanidad entera se colme de toda
la medida de bien de la cual es capaz, y para que la vida divina tenga algo
que ordenar y someter,

[23]Y asi Ignorancia e Indagacién hicieron el progreso del quinto dia.

[24] Dios hace producir no sélo a las aguas, sino también a la tierra
arida y a las diversas criaturas segiin su especie, y vuelve fructifero tanto lo
irascible como lo concupiscible...

[27] Asi, Dios crea al hombre a su propia imagen, convirtiéndolo en po-
deroso gobernador de este pequefio mundo, sobre todos los pensamientos y
movimientos de lo concupiscible e irascible, lo mismo que El domina sobre
la forma natural del mundo externo. Y esta imagen es macho y hembra, con-
sistiendo en un entendimiento claro y libre y en una divina afeccién llegada
a esa altura por la cual ninguna vida inferior puede rebelarse y someterlos.

[28] Y Dios los bendice y los hace fecundos y multiplica su noble prole
en medida tan grande y admirable que colma la parte cultivada del hom-
bre con tal abundancia de verdadera verdad y equidad que no existe figura
viviente, imaginacién ni movimiento de lo irascible o concupiscible, nin-
guna irregularidad extravagante o ignorante en las meditaciones y devo-
ciones religiosas, que no sean inmediatamente moderadas y rectificadas.

HENRY VAUGHAN

Naci6 en Newton en 1621. Frecuenté Oxford sin graduarse, fue des-
pués a Londres para ejercitarse en leyes. Fue soldado en las filas monar-
quicas hasta 1647, después de lo cual empezd a escribir poesias misticas y
a estudiar medicina. Muri6 en 1695 tras haber pasado sus ltimos afios
como médico rural en su predio familiar.

Escribié Poems (1646); Olor Iscanus (1651); Silex scintillans (1650).
DE «SILEX CHISPEANTE»
Infancia

No la puedo alcanzar: mi ojo se aguza,
se ofusca en ella, como en la eternidad.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA

Si estuviese ahora viva aquella crénica,
aquellos blancos intentos que a los nifios guian,
y los pensamientos de cada apacible hora

mios, con su contento, todavia,

alisarfa bien presto mi camino

e irfa, solo jugando, al paraiso...

iOh cara, inocua edad! Breve, ripido lapso

donde la virtud con lagrimas se despide del hombre;
donde habita amor sin lujuria y se inclina,

sin otros fines, adonde ti quieras.

iEdad de misterios! Que debers vivir dos veces
quien el rostro de Dios quiera ver;

la vigilan 4ngeles, y allf juegan,

los dngeles que los indecentes hombres ahuyentan,
iCémo te estudio, ahora, cémo te escruto,

mucho mas de lo que entonces escrutaba al hombre,
y sélo veo, en la larga noche,

tus bordes, la luz que te orla!

iOh, tocar tu centro y mediodia!

Pues de cierto es ésa la puerta estrecha.

El refugio

Felices esos dfas antiguos, cuando yo resplandecia
en mi infancia de 4ngel.

iAntes de que entendiese este lugar

designado a mi segundo curso,

0 ensefiase a mi corazdn a imaginar

otra cosa que un blanco pensamiento celestial!
Cuando todavia no me habia alejado

mas de una legua de mi primer amor

y volviéndome atrés (al breve espacio)

veia atin un lampo de su filgido rostro.

Cuando sobre una dorada nube, o sobre una for
mi alma atenta se demoraba durante horas,

y en esas glorias més tenues captaba

H

293



LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

alguna sombra de lo eterno.

Antes de que yo ensefiase a mi lengua a herir
mi conciencia con vergonzosos sonidos,

o tuviese el negro arte de asignar

a cada sentido un diferente pecado,

sino que a través de la entera veste de mi carne
me traspasaba, fulgido renuevo, lo inmutable.
;Oh, viajar hacia atras y volver a pisarte

de nuevo, antiguo rastro!

1Y de nuevo llegar a la gloriosa llanura

donde me separé de mi cortejo,

y desde donde iluminado el espiritu distingue
la umbrosa ciudad de las palmeras!

Pero jay! Por demasiada demora mi alma
borracha vacila por el camino.

Hay a quien le gusta, con el movimiento, avanzar;
yo busco el paso que me lleve hacia atris,

y, cuando caiga en la urna este polvo,

retornar al estado de donde me alejé.

El mundo

Vi la eternidad, la otra noche:
gran anillo de pura, eterna luz,
calma cuanto era fiilgida;

y en un circulo, debajo, el tiempo, en horas, dias, afios;

impelido por las esferas,

como una gran sombra se movia. Y el mundo
con todo su séquito

estaba arrojado dentro.

THOMAS VAUGHAN

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 295

Cross (1652); Aula lucis (1652); Euphrates (1653). Adopté el pseudénimo
de Eugenio Filalete. Murié envenenado por las emanaciones provocadas
por un experimento quimico suyo, en Albury, el 27 de febrero de 1665.

Los pasajes estin sacados de su librito de 1650: Anthroposophia
theomagica. Discurso sobre la naturalexa del hombre y sobre su condicion
tras la muerte, fundado sobre la primordial quimica del Creador y corrobo-
rado por una indagacion manual de los principios del Macrocosmos. Con dos
epigrafes: «Saltaremos aqui y allf, y aumentars nuestro conocimientox (Dn
12,4), y «Escucha la voz del fuego» (Zoroastro en los Oréculos).

Las teorfas de Vaughan volverdn a la vida con Goethe y también con la
Flauta mdgica; por otro lado, son propias de todos los adeptos de la Rosacruz,
y en el prefacio a la Anthroposophia se dice que no existe ya una comunidad,
sino sélo algunas sectas. El nexo entre experiencias quimicas y misticas se ex-
pone con la mayor claridad posible en las paginas de la Anthroposophia.

DE «ANTROPOSOFfA TEOMAGICA

Indagando esta verdad de que el hombre segiin su origen era un dos
plantado en Dios, y de que por tanto debia haber en él un impulso perpe-
tuo desde el tronco hacia la cima, su corrupcién me turbé, y me maravillé
de que sus frutos no correspondiesen a la rafz. Pero cuando supe que ha-
bia comido de otro 4rbol, cesé mi maravilla y me preocupé sobre todo de
reconducirlo a la pristina simplicidad, apartando de él todas las mezcolan-
zas de mal y bien. Pero, debido a la caida, sus partes més nobles estaban
tan maltrechas que su alma no sabia ya cémo curarlo tras el castigo que si-
guid al crimen. «Velata sunt omnia intravitque oblivio, mater ignorantiae»,
es decir, todo quedé velado, y entr6 el olvido que engendra la ignorancia.
Esta muerte no dependia del cuerpo, sino que se servia de la generacion
del cuerpo, tras haberse hecho toda uno con su naturaleza, a modo de ca-
nal, de manera que, mientras que las imperfecciones eran hereditarias, las
virtudes, en cambio, lo eran muy raramente. En los comienzos, el hombre
tuvo, y lo tienen todas las almas antes de entrar en este cuerpo, «explici-
tam et methodicam cognitionems, un conocimiento explicito y correcto;
pero, en revistiéndose del cuerpo, tal libertad se pierde de inmediato y no

Gemelo de Henry Vaughan; cuando éste fue a Oxford, él ingresé en la
Iglesia y fue rector de la parroquia de Llansaintfraed. Luego fue expulsado
de alli y se fue a vivir a Oxford. Escribié: The Man-Mouse (1650); The Sec-
ond Wash (1651); The Fame and Confession of the Fraternity of the Rosy

queda més que una ciencia desordenada de la criatura.

En tal tesitura, aprendf diversas artes y recorri todos los hallazgos que los
hombres por locura llaman ciencias. Pero, no Sirviendo para nada tales es-




296 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I1I

fuerzos, dejé esos quehaceres librescos y juzgué mejor camino indagar la na-
turaleza en vez de las opiniones. Y asf, en mi mismo observé que la obra ori-
ginaria y directa de Dios no es el hombre, sino el mundo por el cual aquél es
formado, y por tanto, dirigiendo mis esfuerzos al orden justo, consideré que
debia indagar, antes de eso, sus inicios. Pero, siendo el mundo demasiado
vasto para poderse indagar, decidi observar una parte, en vez del todo, para
sacar de ahi una proporcién. Por tanto, decidi observar los frutos de una pri-
mavera y estudié gran cantidad de frutos de la tierra frescos y hermosos; pero
mirando a su origen no eran para nada frutos de la tierra. Apliqué esta con-
sideracién a la tierra y llegué a esta conclusién: que la tierra al principio era
una sustancia distinta de como es hoy, y que debié de existir una semilla o
materia de donde surgié este edificio que ahora se yergue ante nuestros ojos.
Llevé adelante estas consideraciones e intui que esa semilla de la que habian
nacido los frutos de la tierra primero debié de ser cosa distinta de una semi-
lla, pues esos frutos tenian una materia precedente de la que habfan sido for-
mados, pero no pude comprender qué género de materia fuese, y entonces
tuve que abandonar mi investigacién y volver a la experiencia, y busqué por
el mundo una materia que no me era dado ver, empero, sin el auxilio del arte,
pues la naturaleza la encierra en modo admirable en su seno, y no la mues-
tra de otro modo que en su soplo celeste. No obstante, siendo Dios el Ginico
directo y auténtico demiurgo de esta materia segin el nacimiento y la ante-
rior concepcién, convendré hablar de El para conocer el origen a través de
las criaturas, y las criaturas a través de su origen.

Dios Padre es el fundamento o base sobrenatural de sus criaturas, Dios
Hijo es el modelo a cuya imagen explicita fueron creadas, y Dios Espiritu
Santo es el operador espiritual, o0 motor que condujo a la criatura a una
justa semejanza con el modelo; esta observacién o modelo usé Dios en la
preparacion de sus obras inferiores.

Ast, el sentido divino nos instruye «porrigendo ideas quadam extensione
sui extra se», porque extendiéndose fuera de si nos ofrece modelos, a veces
mediante suefios. A Nabucodonosor le muestra un arbol robusto y alto que
se alza hasta el cielo y desde alli a los confines de la tierra. Al faraén le mues-
tra siete espigas de trigo. A José se le aparece en forma de gavilla y lo repre-
senta sobre el Sol, la Luna y las estrellas. En conclusién: El es libre de ex-
presarse como quiera, porque en El se encuentran modelos innumerables y
eternos, y El es la verdadera fuente y la verdadera arca de sus figuras... Dios
Padre es el Sol sobrenatural y supraceleste, la segunda persona es la luz, y la

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 297

tercera es Amor igneus, el amor o calor divino que de las dos promana, sin
cuya presencia no hay recepcién de la luz, y por tanto ningiin influjo del Pa-
dre de las luces. El amor es, en efecto, el medio que une al amante con el ob-
jeto amado, y probablemente aquel gran Espiritu de Platén «qui coniungit
nos Spirituum praefecturis», que nos une al niimero de los espiritus... Pero
a mi me interesan solamente las operaciones externas, el origen de la Trini-
dad que desde el centro se vuelve a la circunferencia, y para determinarlo
mejor debéis observar que Dios, antes de la obra de la creacidn, se desen-
volvié y recogié en si mismo. Bajo tal aspecto, los egipcios lo llaman ménada
solitaria, y los cabalistas, zlef tenebroso. Pero, cuando Dios se formé el de-
signio de la creacién, se manifesté alef luminoso, y el primer flujo fue del Es-
piritu Santo al corazén de la materia... Asi, el Posmandres que ensefia al Tris-
megisto la obra de la creacién dice lo mismo: «Esa luz soy yo, tu Dios, mas
antiguo que la naturaleza hiimeda que refulgié desde la sombra». Y Giorgio
Veneto en su Harmonia munds: «Todo lo que vive es a causa del calor que
tiene en si, de donde se concluye que la naturaleza del calor contiene una
fuerza vital difundida por el mundo». Y Zoroastro atestigua que todo estd
hecho de fuego al decir: «Todas las cosas son generadas por un solo fuego».
Del fuego que Dios, habitante de la esencia ignea, como dice Platén, ordend
que fuese inherente a la materia ya creada del cielo y de la tierra para que
diese vida y forma a lo tosco e informe. Producidos aquéllos, inmediata-
mente dijo el Creador: «Se ha hecho luz», donde la versién errénea lee: «Ha-
gase la luz» (Gn 1,3). No fue hecha la luz, sino que fue comunicada e infun-
dida en las cosas todavia oscuras, para que se hicieran en sus formas claras y
resplandecientes. Pero nosotros vamos més alld. No habia operado sobre la
materia la luz divina, cuando de repente aparecié la imagen o modelo de
todo el mundo esencial en sus aguas originarias como una figura en el espejo,
y segiin tal modelo el Espiritu Santo model6 y prepard el edificio general.
Este misterio de la aparicién de la figura queda representado por la disolu-
cién magica de los cuerpos: aquel que sabe imitar la primera quimica del es-
piritu a través de la divisién de los principios de la vida, puede por expe-
riencia reproducir su impresién en las apariencias naturales. Por valerme de
las palabras de otro: «sQué dirfan muchos filésofos si viesen nacer una
planta casi en un instante dentro de un recipiente de cristal, con sus colores
a lo vivo, y después morir y renacer, cuando y cuantas veces se quisiese? Di-
rian, creo, que un demonio alli escondido engafiaba a los sentidos huma-
nos». Estas son palabras de D. Marco en su Defensio idearum operatricium.
Pero os recuerdo que hay una figura doble, divina y natural: la natural es un
espiritu igneo, invisible, creado y mera veste del verdadero. Por eso los pla-



298 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

ténicos la llamaron nimbo del numen que desciende. Zoroastro, con otros
sabios, la reputa alma del mundo; mas que me perdonen, pero se equivocan,
porque hay gran diferencia entre alma y espiritu. No obstante, la figura de la
que hablo es el modelo verdadero y originario, puro influjo del Omnipo-
tente. Dicha figura expresa la relacién de sus principios globales en un edi-
ficio externo que es €l fin de la procreacién; en los principios de la vida ce-
leste, un modelo segtn el cual es forjado el cuerpo, y ésta es la primera
produccién o esbozo de la criatura.

Sébete que todo elemento es triple, y que su trinidad es imagen expresa
de su Creador, y sello puesto por El sobre su criatura... Dios le dio al hom-
bre para su uso todas las criaturas terrestres, proporcionandole asf una bi-
blioteca viviente en la cual pueda él indagar diligentemente... Existe, por
ejemplo, una tierra triple, una elemental, otra celeste, la tercera espiritual.
Los influjos de la espiritual, que es la causa de la vida y de la fecundidad,
se unen a la terrestre gracias a la mediacién de la celeste. Estos tres son los
fundamentos del arte y de la naturaleza, el primero es un ser visible y tan-
gible, puro, igneo, incorruptible, de cualidad fria, pero que por adicién de
un ser que obra desde lo alto se vuelve seco, y por tanto capaz de acoger
lo hitmedo. Este es el alef creado, la verdadera tierra Adama, el funda-
mento de toda construccién en el cielo y sobre la tierra.

Esta en relacion con Dios Padre porque ella es la base natural de la
criatura, lo mismo que El es la base sobrenatural; sin esta tierra nada se
puede realizar en la Sabidurfa. El otro principio es el iman sin turba-
miento, el misterio de la unién por la cual todas las cosas, fisicas y metafi-
sicas, por lejanas que estén, son atraidas. Es la escala de Jacob, sin la cual
no hay ni bajada ni subida... El reconduce el Hijo a Dios, porque media
entre las partes extremas y pone en comunién alto y bajo; pero entre diez
mil no encontrards ni uno que comprenda su ser o el empleo de su natu-
raleza. El tercer principio no es propiamente un principio, por ser no ya
aquello desde lo cual son todas las cosas, sino aquello a través de lo cual
son: puede hacer todo en todo, su capacidad es indecible; se compara con
el Espiritu Santo porque entre las cosas naturales es el artifice que obra...

Pero por otra parte debéis aprender que todo elemento es doble. Esta
duplicidad o desorden es aquello de lo que trata Agripa en Scalis numero-
rum, y con €l Tritemio en el epistolario...”” Es lo que inclina hacia un lado

29. Tratado de Tritemio donde se establecen equivalencias misticas entre los diversos
6rdenes de palabras segin tablas de correspondencia mistica; el resultado es (también) una
criptografia practica para las comunicaciones secretas.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 299

a la criatura, la cual decae, por tanto, de su primitiva unidad arménica. Por
eso debéis evitar el binario, y asi, a través del cuaternario, el ternario de los
sabios debe ser restituido a la ménada simplicisima, a una conjuncién me-
taffsica mediada por la Unidad suprema.

Sol y Luna son dos principios mégicos, el uno operativo, el otro pasivo,
masculino y femenino respectivamente. Se mueven como las ruedas de
la descomposicién y el nacimiento, disuelven y recomponen, aun cuando la
Luna sea el verdadero artifice de la mutacién de la materia inferior. Estas
dos luces se acrecientan y dan fruto segtin un diverso y distinto nacimiento.
En toda la naturaleza no hay un solo compuesto que no tenga en si un pe-
quefio sol, su hijo celeste, y una pequeia luna, su hija celeste. Lo que los
luminares hacen para mantener el mundo grande, lo realizan los dos lumi-
nares menores en su ampollita o pequefio mundo... La luna central invisi-
ble es el irrigado y fértil monte Ida, sobre cuya cumbre se sientan Japiter
y Juno sobre un trono dorado; Juno es un aceite incombustible, celeste,
eterno, que acoge el fuego. Este fuego es su Japiter, y el pequefio sol del
que se ha hablado; éstos son los verdaderos inicios de la piedra, y el Sol y
la Luna de los sabios (no ya el oro y la plata, como hacen creer los truha-
nescos consumidores de carbones y metales). Y quiero también daros una
receta de esta medicina: «Del fango celeste parte diez, separa el macho de
la hembra, cada uno después de su tierra, pero fisicamente y, separadas las
dos cosas sin violencia alguna, con la debida y arménica proporcién vital,
tinelas: inmediatamente el alma, bajando de su esfera igniforme, restaurara
con admirable abrazo su cuerpo muerto y abandonado: dése fomes de
fuego natural a las cosas unidas en matrimonio imperfecto de espiritu y
cuerpo. Procede con artificio volcdnico y magico hasta que estén exaltados
en la quinta rueda metafisica. Esta es la medicina de la que tantos embo-
rronaron, pero que pocos conocieron».

Cosa maravillosa es c6mo en la naturaleza se encuentran principios in-
corruptibles e inmortales. Nuestro comiin fuego de cocina, que en cierta
medida es enemigo de todas las cosas, no es que destruya partes concretas,
sino que mis bien las purifica, como demuestra la ceniza de las plantas. En
efecto, aun cuando sus delicados elementos externos se desequen por la fu-
ria del fuego, su tierra no puede ser destruida, sino mas bien convertirse en
vidrio, cuya transparencia es causada por la humedad radical o agua glo-
bal. Dicha agua resiste a la ferocidad del fuego; y no puede ser echada. En
ella, dice Severinus Danus, yace la rosa escondida bajo el invierno.

Estos dos principios no se separan nunca, porque la naturaleza en sus
disoluciones no llega nunca tan lejos; cuando la muerte ha hecho su parte,



300 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

se establece entre ellos una conjuncién, y por ellos nos resucita Dios en el
tltimo dia, y se vuelve a una relacién espiritual. Ademas queda en ellos la
primera tintura general del fuego, que es también activa tras la muerte y que
quiere poner de nuevo en juego a la naturaleza, y produce gusanos y otras
criaturillas. No pienso que deba darse una resurreccion de todas las cosas,
sino que mds bien las partes de la tierra serdn unificadas mediante mezcla
con el elemento del agua (el Apocalipsis dice que no existird ya mar alguno)
para formar un ser puro y transparente. Esto es el oro cristalino de san Juan,
el fundamento llamado no por su apariencia, sino por su cualidad, nueva Je-
rusalén. Sus espiritus serdn conducidos de nuevo a su limbo primitivo que
es una bola de puro fuego celeste, y se compara con una alfombra tramada
con oro transparente, eterna, extendida ante el trono de Dios.

iOh Altisimo Dios! Esta era una piedra
dura como ninguna otra,

seglin quiere la ley de la natura,

pero de ella nacié un rfo luminoso

que debe correr al final

como el arte lo modera y lo dobla.

;Oh Dios mio! Se le asemeja mi corazoén;

se opone, no quiere hacerse manso,

ni derramar lagrimas verdaderas.

Findelo td en el fervor amoroso,

muda td su intento y su sentir,

de manera que deteste las voluptuosidades del mundo.

Pero sin la fuerza de tu Espiritu

nada obtiene el humor del llanto;

hazlo revolotear sobre estas aguas

de manera que por el esplendor de su luz
la noche en mi se disuelva del todo

y a ti pueda yo adherirme firmemente.

El alma del hombre tiene dos partes, iah y nefes, un espiritu inferior
y otro superior; el inferior, femenino y mortal; en ellos estd nuestro naci-
miento espiritual.

El matrimonio es acrecimiento de vida, mera representacién figurada y
exterior de nuestra composicién interior y vital: la vida es sélo unién de sus

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 301

principios masculino y femenino, y quien comprende plenamente este mis-
terio comptende también el del matrimonio, tanto el espiritual como el na-
tural, y cémo se debe usar de una mujer.

Estamos todos (a causa del pecado original) cubiertos como Moisés
con un velo sobre el rostro, velo que impide que se vea la luz intelectual
implantada por Dios en nosotros; esta verdad conviene a todos los hom-
bres, v el mayor misterio de la teologfa y la filosofia es cémo se pueda le-
vantar dicho velo. Y aqui no puedo dejar de decir una palabra sobre la na-
turaleza del hombre para mayor claridad de cuanto he dicho.

Lo mismo que todo el mundo consta de tres partes, elemental, celeste
y espiritual, sobre las cuales domina Dios mismo con la luz infinita que
fluye de su naturaleza, asf también el hombre tiene su parte terrestre ele-
mental, junto con las naturalezas celestes y angélicas, y en su punto cen-
tral se mueve y resplandece el Espiritu divino. La parte carnal, celeste y
aérea del hombre es aquella con la cual vemos, oimos, gustamos, olemos
y movemos y consolidamos todo el resto. Las mismas capacidades que
encontramos en los animales y son obtenidas del cielo que domina todas
las criaturas terrestres, y forman parte del alma del mundo a la que se
suele llamar alma media, porque los influjos de la naturaleza divina son
llevados por medio de ella a las partes més toscas de la criatura, con las
cuales no tienen de por si semejanza alguna. Con el auxilio de esta alma
intermedia o naturaleza aérea el hombre se ve sometido al influjo de los
astros, para el cual es apto a causa de la correspondencia celeste. A tra-
vés de este espiritu medio (que concibo como mitad entre dos partes
opuestas, y no mitad de lo que constituye el todo), y también a través de
lo que se encuentra en el cielo externo y en el hombre, es una naturaleza
fecunda que busca amistad, que con gran anhelo se asocia para acrecerse,
de suerte que la figura celeste impulsa y despierta de nuevo lo elemental.
Este espiritu es en los hombres, en los animales, en las plantas y en los
metales, la causa mediadora de la unién y multiplicacién. Nadie se asom-
bra si digo que est4 activo en los metales, porque sus operaciones no son
distinguibles. ¢Deberfamos concluir que no hay a disposicién ningtn de-
miurgo oculto que transforme en algo cierto esos principios pasivos y to-
davia privados de forma?... Os lo suplico, cuando los miembros del hom-
bre resultan indtiles, como los ojos en los ciegos, ¢no se ven también
oprimidas las fuerzas del espiritu? Si el ojo estd echado a perder, perma-
nece, sin embargo, la potencia visiva, como se observa en los suefios,
cuya visién es causada por un reflejo de los rayos visivos en su estancia



302 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11

interior, porque la naturaleza dispensa sus dones sélo alli donde encuen-
tra una capacidad apta e idénea, y puesto que no la encuentra en el reino
subterrdneo ni en sus metales, no nos podemos esperar en éstos una ex-
presién clara de las fuerzas naturales. Sin embargo, en las plantas flore-
cidas hay una sensacién mis delicada y precisa del calor y del frio y de
otros influjos celestes. Esto puede verse en los vegetales que se abren o
cierran al salir o ponerse el Sol, modificacién causada por el espiritu que
advierte el acercarse o el declinar del Sol. Las flores son con seguridad
fuentes del espiritu que de ellas mana y fluye, como se nota por el olor,
que en ellas es celeste e intenso, y que aparece también en ciertas plantas
como el sauzgatillo...

Junto a la naturaleza sensible del hombre ests la angélica del espiritu
intelectual. Este depende de la mente o parte superior de las almas, y est4
colmado de luz divina, pero comtnmente desciende a la parte aérea infe-
rior que san Pablo llama hombre animal: alli se ve modificado por los in-
flujos celestes y sacudido en diversos modos por apetitos e inclinaciones
desordenadas de la naturaleza sensible. Por encima del espiritu intelectual
estd la mente o razén escondida a la que dicen iluminada, y que Moisés
llama soplo de vida. Este es el Espiritu que Dios mismo insufl6 en el hom-
bre y por medio del cual éste se une de nuevo con Dios...

Las propiedades atribuidas al arbol del conocimiento se encuentran
sélo en la naturaleza media. Ante todo se dice que ese 4rbol vuelve astuto
Y que por eso es deseable; se dice también que es bueno para comer y a la
vista, y tal es también la naturaleza media, porque es la medicina que re-
para la caducidad del hombre natural y mantiene nuestros cuerpos en su
fuerza y salud originaria. Finalmente, no es ésta una fantasia nueva, como
el lector perspicaz puede saber por el Trismegisto, sino ms bien opinién
comun, que los egipcios recibieron el conocimiento de los hebreos que vi-
vieron durante largo tiempo entre ellos. Esto se ve claro en el libro de Jam-
blico, De mysteriis, donde dice él: «El hombre racional que se contempla
a si mismo estuvo un tiempo unido a la contemplacién de los dioses; luego
entrd en otra alma, atemperada con figura humana: y por eso estuvo ligado
en ella por el vinculo de la necesidad y del destino». Y squé otra cosa se
nos indica con la fabula poética de Prometeo, seglin la cual éste robé en el
cielo un fuego especial, crimen tras el cual Dios castigd a la tierra con en-
fermedades y mortalidad? ... Ciertamente, el pecado no estaba en la natu-
raleza de lo que fue comido, sino en el contenido de Ia prohibicién. Y esto
es lo que dice san Pablo, que ¢l no habia conocido el pecado sino a través
de la ley, y en otro pasaje: la fuerza del pecado es la ley.

4
#
e

3

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 303

THOMAS TRAHERNE

Hijo de un zapatero remendén, nacié en 1637 en Hereford; estudié en
Oxford y fue ordenado sacerdote. Vivié como capelldn de la familia de Sir
Orlando Bridgeman en Londres. Murié en 1674. En 1903 fueron publica-
dos los Poers, y en 1908 las Centuries of Meditation. Durante su vida, Tra-
herne publicé sélo libros de polémica contra la Iglesia de Roma.

NOTICIAS

Me llegaban noticias de una nacién extranjera
como si alld estuviesen mis tesoros y mis alegrias;
tanto se inflamaba el corazén con ellas,

que solfa al alma llamar al oido;

y ésta a acoger corria

al Amado que llegaba

quedindose en el umbral

para dar la bienvenida al secreto Bien.
Revoloteaba alrededor

como queriendo el oido dejar,

deseosa de estrechar,

a medida que llegasen, las noticias deseadas,
hasta el punto de huir de su morada

para correr al encuentro de la voz de la Fama.

Como si las nuevas noticias fuesen las cosas
encerradas en mi amado y desconocido Tesoro,

o al menos las sostuviesen sobre las alas;

con tanta dicha venian y con tanto placer,

que mi alma estaba detrds de la verja

para recrearse con Alegria, para solicitar de ella

un mds rapido acercamiento; querfa gozar de su vista
con mayor comodidad,

por eso hacia viajes hacia atris,

hacia mi corazén, como queriendo

salir, si, a encontrar, pero también permanecer dentro,
en un lugar apto para recibir

y dar las noticias.



304 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

¢Qué sagrado instinto inspiraba
en la infancia a mi alma tan robusta esperanzap
¢Qué fuerza secreta movia mi deseo

para hacerme depositar tan joven mis alegrias mis all4 de los mares?

La felicidad, lo sabfa,

no estd a la vista; dejado solo,

crefa desaparecida toda alegria

de la tierra; por eso

anhelaba la alegria ausente,

estimdndola de seguro en ultramar,

o en alguna cosa cercana, a mano,

pero que no me resultaba conocida, si nada me agradaba

de lo que me era conocido; mi dicha, no obstante, perduraba,

Pero el nifio no vefa en suefios

que todos los tesoros del mundo estuvieran a su lado
ni que él mismo fuese la crema

y corona de cuanto yacia en torno.

iY sin embargo asf era! La gema,

la diadema,

el anillo que todo encerraba

cuanto sobre la bola terrestre se alzase,
el ojo celeste,

més vasto que el cielo,

en el cual todos estaban incluidos;

el amor, el alma, que era el rey

creado para poseerlos, parecia

una cosa minima.

DE «EL PREPARATIVOs»

Mi cuerpo muerto, desconocidos mis miembros
antes que supiese valorar,

oh vivas estrellas, mis ojos,

antes que a la lengua, a las mejillas dijese mias,
antes que supiese que eran mias estas manos

o los tendones me conectasen los miembros,

y ni narices, ni pies, ni orejas

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA

se vefan ni aparecian aidn:
estaba yo en una casa
para mi ignota, justo entonces vestido de piel.

El alma era entonces mi todo

un viviente infinito ojo,

a duras penas dentro del cielo confinado

y cuya potencia, cuyo acto, cuya esencia eran: ver.
Era yo una interior esfera de la luz,

una interminable 6rbita de la vista

que trasciende lo que construye los dias,

viviente sol que expande sus rayos,

todo vida y sentido,

desnuda, pura inteligencia.

No sentia ni hambre ni sed,

ni dura necesidad

ni menester me eran conocidos:
sin_turbacién recibia entonces
las verdaderas ideas de cada cosa
gozando la miel sin picotazos.

Los SUEROS

iExtrafio! Vi el cielo

y delante de mis ojos vi los cerros,

y los gorriones volar,

las tierras que tenia a mi alrededor

y el verdadero Sol, ojo del cielo!

Pero, ¢pueden los ojos cerrados, incluso en la oscuridad
ver detras de los parpados, llenarse de visiones?

Y los hombres me parecian

no menos verdaderos que los que ahora veo;

verdadero era el aire,

la tierra amable, fresca y bella

icomo es la tierra que de difa se despierta '

a los sentidos despiertos! Pero ¢cémo es posible que el cielo
y el mundo entero estén en mi cerebro?

305



LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

¢Qué es este secreto sagrado

presagio de mi bienaventuranza?

¢Qué hay dentro

de los estrechos limites de mi piel

que vive, y dentro siente

cuando estoy muerto? ¢Puede la forma informar
una memoria activa sin empequefiecerse?

¢Puede todo lo que en la vigilia veo

estar de noche dentro de mi?

Mi infancia no percibia

ninguna diferencia, todo era verdad,

real todo como lo que ahora me aparece;

el mismo mundo era; y es maravilloso

que cielo y tierra puedan asi cambiar de sitio.

Hasta que eso que el sentido vulgar
llama por error la experiencia

distinguié aspectos;

las cintas, las alas coloridas

de los péjaros, las virtudes y los pecados,
representados en el suefio nocturno

me deleitaban tan verdaderamente

o me herfan, como los vistos

de dia; cosas horribles amedrentaban

mi alma;

las apariciones estaban junto a mi

como cosas tangibles, y lo eran;

sin embargo eran obra de mi fantasia,

y su ser todo estaba fundado sobre un pensamiento.

jQué extrafio es el pensamiento!

Parece un suefio, y hasta una nada,

sin embargo conmueve

la mente como lo que esti a nuestro lado

y nos es mas caro. Los hombres son ciegos,
y ver no pueden dentro de si

la activa realidad de las cosas secretas.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 307

jPensamiento! Ciertamente el pensamiento es verdad;
nada mds que él nos puede dar placer;

los objetos, en cambio,

estdn muertos, y de por si separados

del alma; no pueden entrar en nosotros

sin nuestros pensamientos. Sélo el pensamiento es verdad;
toda dicha de él, todo dolor emana.

WILLIAM LAW

Vivié de 1686 a 1761, fue el mayor discipulo de Bshme, mistico en la
Inglaterra defsta y de la Ilustracién. Mostré en The Case of Reason (1731)
los limites de la razén, tras haber invitado al conocimiento mistico en A Se-
rious Call to a Devout and Holy Life (1729).

Los pasajes que siguen estdn sacados del dltimo de los tres didlogos
The Way to Divine Knowledge (1752), la mejor introduccién a las dificul-
tades de la cosmogonfa bshmiana, de la cual se sirvieron los claros prelu-
dios a Bohme de Louis-Claude de Saint-Martin.

DE «EL CAMINO AL CONOCIMIENTO DIVINO»

Si el cerrarse o coagularse y la resistencia que se le opone, y por tanto la
rotacién resultante, viniesen a cesar, de inmediato cesarfa la vida y por
tanto la sensibilidad. Esas tres propiedades deben operar como lo hacen,
siendo la Gnica base posible, la Gnica rafz de la vida creatural en todas las
gradaciones, en el cielo como en la tierra.

Pero si la vida, como es indiscutible, es producida con vistas a la feli-
cidad, estas propiedades deberan acoger en si alguna cosa que, sin destruir
su manera natural de operar, mude su oposicién reciproca en una lucha de
alegria y de sensaciones deliciosas. Entonces la primera no cerrara ni en-
cerrard sino para comprender la luz y la alegrfa, la atraccién y el movi-
miento de la segunda serdn la atraccién y el movimiento del amor, y la ro-
tacién angustiosa de la tercera, que resulta de la oposicién de las dos
primeras, no seré otra cosa que un transporte de alegria, necesaria emana-
cidén de su amorosa contienda. Ved que la naturaleza conserva entera su
energia, no cesa de coagular, atraer y girar, y sélo desaparecen el odio, la
c6lera y la angustia. Todo lo que existe, tanto en el cielo como en el infierno




308 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

y en el mundo, es sustancial sélo en virtud de estas tres primeras propie-
dades de la naturaleza; ellas estan igualmente en la base de la sustanciali-
dad de los dngeles, de los demonios, lo mismo que de las rocas sin vida; lo
que distingue los entes, escalonandolos m4s o menos alto en la escala de la
perfeccion, es la medida en que participan de las cuatro tltimas propieda-
des de la naturaleza, que se pueden, no obstante, manifestar exclusiva-
mente en las tres primeras, las cuales se encuentran, pues, en la infima de
las criaturas lo mismo que en la m4s alta. Debe haber un primer fordo de
sustancialidad en la naturaleza para que la luz, el amor y el espiritu de Dios
se manifiesten; sin dicho fondo, el espiritu no tendria dénde ni sobre qué
operar, y nada que manifestase su operacién; asi, la luz no resplandecerfa
si en la naturaleza no hubiese un fondo mas denso que la recibiera y refle-
jara, de suerte que las tinieblas o la densidad son tan antiguas como la ma-
nifestacién visible de la luz. Las tinieblas no son, por tanto, mera negacién
o ausencia de luz, sino la inica base de la sustantivacién de la luz en la na-
turaleza; sin ellas, esta luz no serfa visible ni podria resplandecer con nin-
gln color.

Estas tinieblas que constituyen la base de toda sustantivacién no son
coexistentes con Dios ni independientes de él, son producidas por la ac-
cién condensante, astringente, coagulante de la primera propiedad del an-
helo, y dicho anhelo viene eternamente de Dios, es la generacién magica
de su voluntad de salir del secreto de su intima inhabitacién para manifes-
tarse en una vida operante, exterior y visible. Asi, el anhelo es el inicio de
la naturaleza, comprime y coagula, pero no tiene nada que comprimir ni
coagular sino sus tres propiedades, y éstas se producen y concatenan por
un vinculo indisoluble y por toda la eternidad, tinica base posible de la sus-
tantivacion y la condensacién en la naturaleza y las criaturas, de la més alta
a la mds baja: es su indisoluble concatenacién lo que ofrece este fondo gra-
cias al cual resplandece la luz invisible de Dios, en la cual opera y se ma-
nifiesta, a la cual se comunica su amor insondable y gracias a la cual su vida
intima se desvela y se manifiesta en la produccién infinita de las vidas en
todos los grados. Asi es cémo la divinidad, comunicindose a este fondo
constituido por las tres propiedades del anhelo, manifiesta su virtud se-
creta en todas las sustancias y en todas las facultades activas de la natura-
leza, y asi muda todas las operaciones de aquéllas en la variedad infinita de
las formas y de las deliciosas sensaciones de la vida creatural.

Ninguna criatura habria debido nunca conocer ni gustar esas tres pri-
meras propiedades de la naturaleza tal como son en si mismas; su densi-

gt

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 309

dad, opacidad y oposicién fueron producidas por la divina voluntad ex-
clusivamente en unién con la luz, la gloria y la majestad divinas en perfecta
armonfa para manifestar la esencia divina. Asf, lo que son en si mismas, por
su naturaleza intrinseca, independientemente de Dios, no pudo ser reve-
lado ni conocido més que en el momento en el cual los angeles, volvién-
dose voluntariamente hacia atrés, con la energia de su anhelo, intentaron
descubrir y penetrar la raiz escondida de la vida...

Asf, los dngeles que por su anhelo entraron en este centro de la natu-
raleza, cayeron en la vida y en la actividad de estas tres propiedades; luego
sintieron ya sélo por medio de ellas, y ya no les fue dado querer ni operar
sino segn ellas; como criaturas vivas y activas no pudieron, pues, obrar so-
bre la naturaleza exterior ni unirse a ella ni cooperar con ella, sino por me-
dio de su principio central tenebroso andlogo al que era manifiesto en
ellos, respirando y comiendo las tinieblas, la opacidad y contrariedad que
estaban celadas en la naturaleza, lo mismo que un sapo en un hermoso jar-
din no puede chupar, ni siquiera de las plantas m4s saludables, sino el ve-
neno que en ellas est4 escondido.

Habiéndose desvanecido o eclipsado la luz, la primera propiedad de la
naturaleza perdi6 su principio de beatificacién, de dulzura, de transparen-
cia y de fluidez espirituales, volviéndose rigida, dspera, opaca, dura, y éste
es el principio y la causa de la dureza y opacidad de este mundo.

Las tres primeras propiedades de la naturaleza, la que comprime y coa-
gula, la segunda, que tiende a huir, y la tercera, que es una rotacién, se con-
virtieron, por la accién del fiaz divino, en los tres primeros dias de la crea-
cién, en la base de una triple materialidad de fuego, agua y tierra, que en
su triple centro tenfa encerrado un germen de luz divina y de fuego divino
perteneciente a la naturaleza celeste que tendia con vehemencia a ser libe-
rado de las cadenas que lo oprimfan. En la angustia de esta triple materia-
lidad, el fiaz divino encendié este germen de fuego y de luz: la cuarta pro-
piedad, el fuego eterno que se manifesté explotando el cuarto dia de la
creacién en un globo visible de fuego y de luz, encendimiento y generacién
externas y temporales del fuego eterno, su representante en el centro de
este nuevo universo material, destinado a encender la vida y la luz astral en
todos los seres de esta circunscripcién. El fuego en este universo ocupa el
mismo puesto y desempefia las mismas funciones que en la naturaleza
eterna el fuego eterno, el cual, en el centro de las siete propiedades, ince-
sante y eternamente convierte las tres primeras en estas tres tltimas, las



310 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

cuales hacen de la naturaleza eterna un reino celeste de gloria y de majes-
tad, lo mismo que el Sol, que est4 en el centro de la naturaleza material
temporal, estd incesantemente ocupado en conmutar las tres primeras for-
mas materiales coléricas por las tres tltimas, que son la fuente de toda luz,
de toda vida terrestre y de toda sensacién deliciosa.

Permitid, pues, que os exhorte a despojaros de todo lo que pertenece
al principio colérico, lo mismo que huiriais del demonio més terrible,
pues ése precisamente es su territorio, es decir, él mismo dentro de vo-
sotros. Sea que dicho principio colérico se manifieste en los elementos,
en animales o en el hombre, siempre de la misma fuente proviene, siem-
pre por la misma causa es producido, a saber, por la accién o explosién
de ese centro tenebroso de la naturaleza que los 4ngeles perversos con
su prevaricacién desvelaron; es el principio de toda célera, de todo mo-
vimiento desordenado y no obstante manifiesto, en el hombre, en los
animales, en los elementos de este mundo. Mientras no sea superada la
actividad de este centro y no sea absorbida y engullida por el principio
celeste, como vemos la luz del Sol engullir las tinieblas de la noche, exis-
tirdn desorden y célera, y los espiritus perversos tendrén poder y capa-
cidad de accién tanto sobre los seres morales, como sobre los fisicos, se-
gin la medida de la explosién del centro tenebroso en ellos. iCon qué
ardor, pues, no habremos de colmarnos de todo sentimiento de dulzura,
de amor, de humildad! Debemos abrazarlos con el mismo celo con el
que nos postrariamos a los pies del Salvador, de Jesucristo, siendo ellos
esencialmente su reino, su realidad, su poder y su virtud reparadora en
nosotros.

CHRISTOPHER SMART

Christopher Smart (1722-1771) vivié en el periodo dominado por
Newton e intenté contraponer al universo newtoniano la soledad de la
relacién entre Dios y el alma, exaltando en sus poemas el dia supremo en
el que los mundos se hundirdn: «Entonces la lengua humana, con nueva
afinacién, elevard alabanzas mis dignas del oido eternow; para actuar en
s ese estado, lanza su imaginacién al océano, entre corales y ballenas, a
los escondrijos donde la tierra oculta el 4gata, y finalmente se vuelve al
«dulce salmista de Israel, llamado Orfeo por los paganos», como a aquel
que con el canto despetrificé el universo. En 1756 Smart enloquecié, es-

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA 311

tos temas de su poesia fueron puestos al rojo, fundidos, reducidos g
magma por el desequilibrio; en el manicomio escribié un poema, una de
cuyas partes titulé Jubilate Agno. ¢Locura, logorrea? Provechosas en la
medida en que dejan aflorar simbolismos pitagdricos, herméticos, caba-
listicos; solo con Blake se volverdn a ofr tales acentos. Incapaz de sopor-
tar el Londres a donde se habia reducido, procurando inttilmente inser-
tarse en el mundo de la primera literatura industrial, el puritano Smart
fue pronto desamparado, abandonado incluso por su mujer e hijos. La
tesis comin es que, tras el marasmo de Jubzlate Agno sacé, de un mo-
mento de lucidez que no interferia con el impetu de la locura, la fuerza
diafana de A Song to David (1763). Comenzaba ya la era en la cual el mis-
ticismo se ve obligado a florecer en los manicomios. David es best man,
es decir, el hombre mejor y el testigo del Esposo de Dios. El efecto mar-
tilleante de A Song to David proviene de la combinacién de las estrofas
segiin multiplos de tres y siete versos.

DE «CANCION PARA DAVID»

[49] David, primero en la lista

de los dignatarios, perseveras en el camino del Sefior
repites la palabra genuina:

vanos son los papeles de los hombres

y vano el revoloteo de la pluma

que eterniza el concepto del necio.

[50] Alaba, alaba sobre todo, porque la alabanza es duefia,
colma la medida, carga los platillos de la balanza

y bien a bien afiade:

al alma generosa ayuda su Salvador;

si la malevolencia degrada,

el Sefior es grande y alegre.

[51] Por la adoracién todos los rangos

angélicos se deshacen en gracias eternamente

y David estd en medio;

con los buenos pobres de Dios, tltimos y minimos
en la estima del hombre, pero invitados,

oh bendito Esposo, por ti, a tu fiesta.




312 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IIT
313

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA
[52] Por la adoracién cambian las estaciones,
y el orden, la verdad, la belleza se dilatan,
adaptan, atraen, colman,

la hierba jaspea el manto florido

y el pérfido alisado reluce

cerca del arroyo que baja,

y naturaleza todas sus puertas
por la adoracién cierra...

[70] Por la adoracién estan abiertos los senderos
de la gracia, refrescan los bafios

de la pureza; y todos los rayos de gloria

arrojan dardos para ornato del hombre de Dios
que sobre la carne triunfa.

los opulentos almendros, plenamente maduros, se tifien.

(531 Por la adoracién los zarcillos trepan,
y los drboles frutales prometen sus gemas;
y el pajaro con su estupendo corpifio
construye para sus huevos el nido sagaz,
y las campanulas doblan el tallo,

[71] Por la adoracién en la ciipula
de Cristo los gorriones encuentran morada,
| o sobre sus olivos estdn recogidos;
! habita contigo también la golondrina
o humildad del hombre de Dios

(541'Y de vinoso almfbar espuman los cedros;
en la Iglesia del Salvador.

de las rocas manando, la pura miel

por la adoracién brota:

todos los escenarios de la pintura atestan

el papel de la naturaleza; al pecho de la Sirena
se agarra el parvulo escamoso...

[72] Dulce el rocio que cae con solicitud
goteando sobre los tilos frondosos,
dulce el fragante aire del Hermén,”
dulce la campana de plata del lirio,

y dulce huelen las candelas en vela

[61] Los laureles combaten con el invierno;
mientras aguardan la oracién matutina.

el azafrdn brufie vivo

sobre la tierra cubierta de nieve;

por adoracién los mirtos permanecen
para preservar de la consternacién |
y para proteger de la carestia la vista. h

[73] Dulce la joven nodriza trémula de amor
que sonrie sobre la dormida inocencia.

Es dulce la llegada de los perdidos;

y dulce pulsa el ardor del musico

mientras su mente rastrea

[62] El faisdn muestr
a su fastuoso cuello
3
dulzuras, para poner a salvo en la colmena las mas escogidas flores.

y el armifio, receloso de un grano,
con temor elude la ofensa;

la cebellina, con su orgullo lustroso,
por la adoracién es entrevista

donde los hielos condensan las aguas.

[74] Mas dulce que todas las melodias de amor
el lenguaje de la tértola,

emparejado con la cuerda que se tensa.”!

Mis dulce, dotada de toda gracia,

[63] El alegre acebo y el tejo pensativo,
el sagrado endrino renovando sus vestes,
la ardilla hace provisién de nueces,
todas las criaturas acumulan vituallas

30. Es el monte de la transfiguracién, su nombre en hebreo quiere decir «separado»,

es decir, santo.
31. Los tratados de ornitologfa, como la Uccelliera, de Olina (Roma, 1622), informan de

la costumbre propia del siglo XxviI de entrelazar conciertos con los cantos de los pajaros.




314 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IIT

la gloria de tu gratitud
exhalada al Sefior.

[75] Fuerte el caballo en la carrera,
fuerte en la persecucién el veloz milano,
que coge de golpe a la presa,

fuerte el avestruz alto sobre la tierra,
fuerte por lo profundo turbulento

se dispara el pez espada hacia su objetivo.

[76] Fuerte el leén —como carbén

su pupila—, como contrafuerte

su pecho contra los enemigos.

Fuerte el buitre sobre su ala,

fuerte contra la marea, la enorme ballena
emerge en su carrera,

[77] Mas fuerte atin, en el cielo, en el aire
y en el mar el hombre de oracién,

estd bien debajo de la marea”

y sobre el asiento de la fe

donde pedir es recibir, buscar encontrar,
llamar abrir de par en par.

(78] Bella la flota ante la tempestad,
bellas las multitudes con cota de malla
en fila, en armas, con cimeras crestadas;
bello el apacible sombrear del vergel,
vial, agua, matorral,

y todos los arriates floridos.

(791 Bello el plenilunio sobre el prado;
bella, alzados los velos,

32. Tal vez de aqui tomé pie Melville para sus alegorfas. La consideracién de la ballena
como animal santo que hace espuma contra el demonio se encuentra en el Physica de Hil-
degarda de Bingen (De piscibus). Pero la fuente remota de Melville es la teoria de la ballena
blanca como imagen de lo demoniaco al servicio de la divinidad que aparece en el tratado

cabalistico Sifra’ tzeny ‘utha’.

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA

la virgen para el esposo:

bello el templo ornado y lleno,
cuando al cielo de los cielos se alzan
votos inspirados por el corazén.

[80] Bello, no obstante, bello méis que éstos
el rey pastor arrodillado

por su confianza excelsa,

con deseo de infinita piedad

por hombres, animales, pequefios y grandes,
y postrado, polvo sobre polvo.

[81] Precioso el dbolo abundante de la viuda,
y preciosa por su delicia extrema

la largueza del aldeano:

precioso el resplandor del rubf,

y los imperiales benditos rayos del alba

y la pura celeste perla.

[82] Preciosa la lagrima penitencial...
[84] Glorioso el alto mar revuelto.

[85] Gloriosas las luces boreales profusas.
Gloriosa la cancién cuando Dios es el tema.
Glorioso el rugido del trueno,

glorioso el hosanna de la fosa,

glorioso el catdlico amén.

Glorioso el grumo de sangre del martir.

[86] Gloriosa, m4s gloriosa la corona
de Aquel que trajo la salvacién

a fuerza de humildad, llamado tu Hijo;
t crefste en esa estupenda verdad

y ahora la obra sin igual est4 concluida,
establecida, osada y hecha.

315



Tercera parte

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS
DE LLA EDAD MODERNA



NICOLAS DE CUSA

Naci6 en 1401, hijo de un pescador llamado Chrypffs o Krebs, en Cues
junto al Mosela. Asisti6 a la escuela de los Hermanos de la vida comtin en
Deventer, y después a la universidad de Padua. Recibié las érdenes y le
fueron confiadas misiones diplomaticas en Constantinopla. Participé en el
concilio de Ferrara, en 1448 fue hecho cardenal y después fue nombrado
en obispo de Bressanone; como tal acaudillé la guerra contra Segismundo
del Tirol. Pio II lo llamé a la Curia. Murié en 1464.

Obras: De docta ignorancia (1440); De conjecturis (1440); De Deo
abscondito (1445); Idiota (1450); De quadratura circuli (1450); De beryllo
(1458); De possest (1460); Cribratio Alchorani («El Coran cribado») (1461);
De ludo globi (1464).

Del caricter del Cusano escribié Vespasiano da Bisticci: «No estimé
en nada la pompa ni las posesiones. Fue un cardenal paupérrimo, y no se
preocupé de tener».



320 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

DE «SOBRE 145 CONJETURAS»

[I, 5, 18] De cada nimero dado se puede formar uno mayor, de
suerte que la potencia inagotable del uno no se debe designar sino co,mo
omm/potencia... Quien considere Ia unidad separada y por sf misma, vers
que csta no puede encerrarse en ninguna declaracién y que cual’quier
nc?mbre es siempre para ella m4s casual que el anterior, Si se toma en si
misma, como si nunca hubjese existido, existiese o pudiese existir nada

[1?] Gr'ac1as a esta liberacién de toda multiplicidad podéis considerar
ra la unidad ‘del €Splritu y reconocer su vida eterna, que ella posee en

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 321

[7,27] Elalmaesala inteligencia como el cuadrado al nimero de base,

Lo mismo que la inteligencia, en relacién con la simplicisima unidad, era
numero, asi también la unidad de la inteligencia en el alma se desarrolla
como determinacién del nimero y se refleja en el alma como en su repro-
duccién. Dios es la luz de la inteligencia porque es fundamento de Ia unidad;
la inteligencia es luz del alma: es su luz porque le confiere la unidad.

Préstese atencién, porque también la forma del cuerpo se puede com-
prender, por tanto, como despliegue de la unidad del alma en el ndmero.
Aprehendemos con los sentidos la fuerza y unidad del alma, no en si, sino
en su manifestacién corpérea, y del mismo modo captamos la inteligencia
no en si, sino en el alma, y la maxima absoluta.

Y asi captamos la unidad no en sf, sino en la inteligencia como su ni-
mero o signo. Dios es la forma esencial de la inteligencia, la inteligencia lo
es del alma, el alma lo es del cuerpo. Cada cuerpo es nimero de un alma,
gracias a cuya unidad aparece él como magnitud determinada.

Pero la raiz cibica del cuerpo no es el alma, sino la inteligencia, ya que
el alma es la mediadora gracias a la cual la inteligencia radical llega al
mundo corpéreo. El cien representa el alma, el mil, el cuerpo; pero el mil
se produce por multiplicacién del diez con el cien, es decir, de la inteli-
gencia con el alma [28] ...Las diversidades y oposiciones del mundo sensi-
ble tienen pues un fundamento [el alma], que acttia la concreta determi-
nacién de la inteligencia.

Cuando el alma juzga, sus juicios son semejantes a ntmeros entre los
cuales hay tanto pares como impares. Fso significa que alli, en la esfera de
los juicios, las oposiciones no son ya punibles...

[8,30] La unidad corpérea perceptible es Ia que fue representada por
el nimero mil. Ella es la Gltima unidad porque en ella est4 totalmente des-
plegado el principio de las unidades...

[35] La razén refiere todo a un niimero y 2 una magnitud. Pero prin-
cipio del niimero es la unidad, y principio de la magnitud la trinidad, lo
mismo que de los poligonos lo es el tridngulo. Asi la razén llega a un prin-
cipio de todo lo existente, que es simple y trino...

[11, 10, 1207 [En este esquema del universo se debe representar (véa-
se pag. sig.)] la unidad como alma, la multiplicidad como cuerpo. La cor-
poralidad sube a la espiritualidad, y la espiritualidad desciende a la cor-
poralidad; pero, puesto que el descenso del espiritu es a la vez subida del
cuerpo, las dos cosas se deben ver conjuntamente con el fin de compren-
der la diversidad de los cuerpos desde la distincién de las almas, y del



322 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I1I
2 4

= [¥5}

o 55

m

= ZE

Unmpap & 5 < & MULTIPLICIDAD

i oo

N £ a5

= o

g 4 A
t M

mismo modo desde el cuerpo deducir la diversidad de las almas... No sélo
cada alma, sino cada cuerpo es distinto de todos los dems...

[12, 131] La naturaleza es unidad, el arte, multiplicidad, por ser imita-
cién de la naturaleza. Dios es, en cuanto se puede formular, naturaleza in-
condicionada e incondicionado arte a la vez. Pero en verdad no es ni na-
turaleza, ni arte, ni las dos cosas juntas... De la unidad de lo viril y de la
multiplicidad de lo femenino se compone la naturaleza. En lo espiritual, el
elemento femenino queda totalmente resuelto en el viril, pues el espiritu se
fecunda sin dualidad interna.

DE «DE LA DOCTA IGNORANCIA»

[1, 1] Toda inquisicién, pues, se da en una proporcién comparativa fa-
cil o dificil segin algo infinito, en cuanto que lo infinito (por escapar a toda
proporcién) es desconocido. Sin embargo, la proporcién, como indica
conveniencia con algo tnico, y a la vez alteridad, no puede entenderse sin
el ntimero. El niimero incluye, por tanto, todas las cosas proporcionales.
Asi, pues, no constituye el ndmero la proporcién en la cantidad sdlo, sino
en todas aquellas cosas que de cualquier manera, tanto sustancial como ac-
cidentalmente, pueden convenir y diferir... [2] Y asi, el maximo absoluto
es uno porque es todas las cosas, y en él estén todas las cosas porque es el
maximo. Y puesto que nada se le opone, coincide con él también el mi-
nimo, por lo cual estd en todas las cosas. Y como es absoluto, es en acto
todo posible set, no siendo contraido en nada por las cosas, sino todas las
cosas por él... [16] Pues lo que es posible, es en acto el propio maximo ma-
ximamente, no en cuanto es a partir de lo posible, sino en cuanto es maxi-
mamente; como el tridngulo se saca de la linea, y la linea infinita no es
triangulo en cuanto se saca de una linea finita, sino que es en acto tridn-

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 323

gulo infinito, que es una misma cosa con la linea. Ademds la misma posi-
bilidad absoluta no es otra cosa en el maximo que el mismo méximo en
acto, como la linea infinita es en acto la esfera.! De otro modo ocurre en el
no méaximo, pues alli la potencia no es acto, como la linea finita no es trian-
gulo. Parece, pues, que aqui puede hacerse una magna especulacién acerca
del maximo, acerca de cémo él mismo es tal que el minimo est4 en el pro-
pio méximo, de tal modo que radicalmente se supera toda oposicién me-
diante el infinito... [17] Y, como [la linea infinita] es indivisible y una, est4
toda ella en cualquier linea finita. Pero no estd toda en cualquier finita, en
cuanto a la participacién y la finitud...

... Hallamos a Dios por remocién de la participacién de los entes...

[21] El circulo es la figura perfecta de la unidad y de la simplicidad.
Hemos demostrado anteriormente, también, que el tridngulo es circulo y,
por tanto, la trinidad es unidad. Y esta unidad es infinita como el circulo
es infinito. Porque es (si quiere expresarse asi) mds uno y mas idéntico que
toda unidad expresable y aprehensible por nosotros por medio de lo infi-
nito: pues tanta es alli la identidad que antecede también a todas las opo-
siciones relativas, puesto que alli lo otro y lo diverso no se oponen a la
identidad, porque, como el maximo tiene unidad infinita, todas las cosas
que le convienen son él mismo, sin diversidad y alienidad, de manera que
no es una su bondad y otra su sabiduria, sino lo mismo. Pues toda la di-
versidad es identidad en él mismo. De donde su potencia, como sea (por
decirlo asf) sumamente una, es también fortisima e infinitisima. Tanta en
verdad es la suma unidad de su duracién que en él el pretérito no es dife-
rente del futuro, ni el futuro otro que el pretérito, sino que existen en una
duracién sumamente una, o eternidad, sin principio ni fin...

Todas estas propiedades, pues, se dan en el circulo infinito... Y puesto
que el circulo es maximo, su didmetro también lo es. Pero como no pue-
den existir muchas cosas maximas, en tanto que él sea circulo sumamente
uno, su diametro es circunferencia. Pero el didmetro infinito tiene medio

1. Las afirmaciones son ilustradas con dos figuras. Las lineas GH, EF y CD son progre-
stvamente mds rectas y son circunferencias de circulos cada vez mayores; AB, a la que tien-
den, ser4 circunferencia del maximo circulo po-
iﬂg sible, La linea finita, moviéndose sobre el quicio ~ \
e f  de uno de sus términos, traza un tridngulo, que )
g h " enla rotacién maxima se transforma en circulo. éz
i

Si después se hace rotar la linea como didmetro del circulo, de ello resulta
una esfera. La linea infinita es, pues, ttidngulo, circulo y esfera.




324 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

infinito, ese medio es el centro. Se hace, pues, patente que el centro, el dia-
metro y la circunferencia son lo mismo. En lo cual nuestra ignorancia nos
ensefia que hay un maximo incomprensible, al cual no se opone un mi-
nimo, sino que el centro en él es circunferencia...

Esta fuera de todas las cosas, porque es una circunferencia infinita; y pe-
netra todas las cosas, porque es un didgmetro infinito. Es principio de todas
las cosas, porque es centro; fin de todas, porque es circunferencia; medio de
todas, porque es didmetro. Es causa eficiente, porque es centro; formal,
porque es didmetro, y final, porque es circunferencia. Es el que da al set, por-
que es centro; es el que gobierna, porque es didmetro; es el que conserva,
porque es circunferencia... asf, [en Dios] la suma justicia es suma verdad y
la suma verdad es suma justicia, y asi sucesivamente...

[23] Dios, pues, es la tinica simplicisima razén de todo el universo, y
del mismo modo que después de infinitos transitos se origina la esfera, asi
Dios, como la esfera mdxima, es simplicisima medida de todos los transi-
tos, pues toda vivificacion, movimiento e inteligencia es desde Fl mismo,
en Ely por El, en el cual una revolucién de la octava esfera no es menor
que la de la infinita, porque es fin de todos los movimientos y en el que
descansa todo movimiento, como en su fin.

[1I, 6] El universo o mundo es uno, cuya unidad est contraida por la
pluralidad, en cuanto es unidad en la pluralidad. Y puesto que la unidad
absoluta es primera, y la unidad del universo es por ésta, la unidad del uni-
verso serd la unidad segunda, la cual consiste en una cierta pluralidad. Y
como la unidad segunda... es denaria, pues une diez predicamentos, el uni-
verso que explica la primera absoluta unidad simple serd uno por contrac-
cién denaria.

DE «EL PROFANO»

PROFANO: Todo deseo subsiste gracias a la eterna sabiduria, es de ella y en
ella, y toda vida feliz que te desees proviene sélo de la sabidurfa eterna,
es en ella, y sin ella resulta imposible. Asi, ese deseo de vida espiritual
se dirige slo a la eterna verdad. Es el correlativo exacto de tu deseo,
su inicio, su centro, su fin. Lleno de nostalgia por una vida inmortal
con alegria eterna, sientes en ti la premonicién de la verdad eterna
misma. En efecto, nada que no conozcamos puede atizar nuestro de-
seo. Ciertos frutos de las Indias nos dejan indiferentes porque no te-

1

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 325

nemos idea de su sabor. Por otra parte tendemos a procurarnos ali-
mento, porque sin él no podriamos vivir, por eso tenemos también
cierto barrunto de ese alimento... Nos alimentamos de aquello de lo
que estamos hechos. Y puesto que el espiritu saca su vida de la eterna
sabiduria, tiene también un barrunto de ella.

PROFANO: Quien procura obtener sabiduria con tensidn espiritual se siente
conmovido y transportado hacia el olvido de si, a ese gusto anticipado
lleno de alegria, de suerte que estd en su cuerpo como si no se encon-
trase ya en él.

PROFANO: Nada produce la unidad que, sin embargo, es el fundamento in-
fundado; el Padre en su eternidad no produce nada. La igualdad, no
obstante, procede de la unidad, por tanto el Hijo del Padre. La cone-
xién procede de lo que los liga: unidad e igualdad; y asi el Espiritu
Santo del Padre y el Hijo. Por eso todas las cosas que son tienen nece-
sidad, para existir y ser tal como son, de un principio uno y trino, es de-
cir, del Dios triple y uno... La Sabiduria es la igualdad del ser, por tanto
el Verbo o concepto de lo existente. Es como una forma esencial infi-
nita; pero, si es la forma que confiere al ser su ser determinado, y la
forma infinita es la realidad de todas las formas esenciales posibles, es
decir, aquella en la cual se asemejan mds como el circulo infinito, si ella
existiese, serfa el verdadero modelo de toda figura posible, y aun seria
el ser de toda figura, porque serfa también tridngulo, hexdgono, decae-
dro, etcétera, y entre todas, la figura mas simple; asi la Sabiduria infinita
es la Simplicidad que comprende todas las formas y la medida m4s cer-
cana de todas.

DE LAS «PREDICACIONES»

El dia santificado

[XXII, 2] Puesto que no se da ser mayor que quien realiza en si mismo
la infinita posibilidad y es realizado, Cristo Sefior, en cuanto unido a la
grandeza absoluta més que toda criatura, es Dios, infinita arte o forma de
toda cosa existente. Pero en cuanto es el hombre maximo, es también el
perfectisimo, mayor que el cual no hay otro. Y la naturaleza humana
misma llega en El a un grado sublime, porque ninguna otra podria estar
mas estrechamente unida a la infinitud divina; como perfectisimo y ma-
ximo de la humanidad, es también el mas unido a la Divinidad.



326 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III
¢Dénde estd el rey de los judios que ha nacido?

Dice Pablo que en Dios somos y que en El nos movemos (Hch 17,28),
pues somos peregrinos. El peregrino o caminante toma nombre y ser del ca-
mino. Un peregrino que vague, que se adentre por un camino sin fin, res-
ponde a quien le pregunta dénde estd: en el camino. Y si le preguntan
dénde se mueve, responde: por el camino. Y si le preguntan adénde pre-
tende llegar, responde: por el camino al camino. Asi, el camino infinito se
puede llamar el lugar del peregrino, y tal es Dios. Por eso el camino fuera del
cual no se encuentra peregrino es el ser sin principio ni fin, de donde le viene
al peregrino todo lo que lo convierte en tal.

La palabra, o Verbo de Dios, se llama el camino; de ahi puedes de-
ducir que un espiritu verdaderamente vivo es peregrino en el camino o
en la palabra. De este camino recibe el caminante su ser y nombre, y a lo
largo de él se mueve. Puesto que el movimiento es vida, el camino es el
movimiento de la vida; el camino vivo es la vida del vivo peregrino. El
vivo peregrino saca esto del camino viviente, que es un peregrino vivo, y
el camino vivo es su lugar, y se mueve a lo largo de él y desde él, por él y
hacia él. Con razén, por tanto, el Hijo de Dios se llama el camino y la
vida (Jn 14,6).

Nota también que el camino, que es la vida, es también la verdad. El
peregrino vivo, en efecto, es el espiritu racional que recibe vivo placer en
su movimiento, él sabe adénde va encaminado.

En efecto, sabe que estd sobre el camino de la vida, pero este camino
es la verdad. En efecto, la verdad es el alimento precioso e imperecedero
de su vida, del cual recibe su ser, con el cual es sustentado el peregrino
vivo. El camino vivo que es también la verdad es la palabra de Dios que es
también Dios y la «luz de los hombres» (Jn 1,4) que vagan por el camino;
en efecto, ninguna otra luz precisa el peregrino para no ir errabundo como
quien no sabe adénde va. Pero el camino, que es la vida y la verdad, es tam-
bién la luz que ilumina, y la luz es viva porque es «luz de la vida» (Jn 8,12)
que se manifiesta.

NICOLAS DE FLUE

Nacié el 21 de marzo de 1417 junto a Sachseln (Obwalden), ocupé car-
gos publicos y combatié en las milicias de su cantén, se casé y tuvo hijos.
En 1467 abandoné a su familia para hacerse ermitafio, comenzando el

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 327 4

Del Tratado del peregrino, Augsburgo, 1450. Xilografia contemporanea de la Vi-
sion de Nicolas de Fliie

ayuno que no habia de dejar ya hasta la muerte, acontecida el 21 de marzo
de 1487. Visitado en su retiro por los peregrinos, se convirtié en consejero
politico y contribuyd a poner fin a las luchas cantonales y a dar principio
a la unidad suiza.



328 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I
DE «LA VISION DE LA SANTISIMA TRINIDAD»

[12] ¢Ves este dibujo? Representa al Ser divino. En el centro est4 la in-
divisible Trinidad en la cual se extasian todos los santos. Las tres puntas di-
rigidas hacia el circulo interior son las tres divinas Personas, indivisibles,
iguales y distintas.

Estas proceden de la misma divinidad y colman el cielo y el universo
que contienen en su omnipotencia. Y lo mismo que ellas se irradian sin
separarse, del mismo modo, sin division de ningln tipo, entran de
nuevo y son un Gnico e inseparable poder eterno. Este es el significado
del dibujo.

Y ahora te diré, de la purisima Virgen Maria, que es Reina del Cielo y
de la tierra, prevista por la eterna Sabiduria, que la invistié apenas Dios de-
cretd darle existencia en el mundo.

Ella fue, pues, concebida en la mente del Altisimo antes de serlo en el
seno materno. Y la misma gracia que la preservé desde la eternidad la pre-
serva de modo admirable en su concepcidn en el tiempo. Por eso es ella to-
talmente pura, santa e inmaculada,

La virtud del Altisimo la envolvié y fue colmada del Espiritu Santo.

¢Ves en la rueda este rayo ancho a su salida del circulo interior y que
termina apuntado? El sentido y la forma de dicho rayo quieren decir
que el Altisimo, que llena el cielo y la tierra de su gloria (el Verbo de Dios),
tomd carne en las entrafias benditas de Marfa, y de alli vino a la luz del
mundo sin empafiar su maravillosa virginidad.

Y este mismo Cuerpo santisimo tomado en la encarnacién, El nos lo
dio, unido a su inseparable divinidad, en la dulce Eucaristfa.

¢ Ves este otro rayo, ancho en el centro y aguzado hacia el circulo exte-
rior? Es toda la inmensidad de la omnipotencia de Dios presente en la
Hostia consagrada.

Mira ahora ese otro rayo, ancho también en el interior con la punta lan-
zada hacia el exterior: es nuestra vida fugaz y efimera. Sin embargo, en
breve espacio de tiempo podemos, por medio del amor de Dios, merecer
una felicidad inefable, que no tendra nunca fin.

Este es el significado de la rueda mistica.

MISTICOS ALEMANES ¥ FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 329
FRANCOIS-LOUIS DE BLOIS

Naci6 en el Hainaut de la familia de los condes de Blois y Champagne
en 1506; fue paje de Carlos V, pero ya en 1520 ingresaba en la orden be-
nedictina. Fue abad y reformador en Liessies. Murié en 1566.

Sus obras fueron publicadas en 1568 en Lovaina; prolonga la especu-
lacién de Taulero y Ruysbroeck.

DE «EL MANUAL DE SIMPLES»
La discrecion

Atiende eficazmente a custodiar su interna libertad aquel que con la vir-
tud de la discrecidn se esfuerza por manifestarse en todo, aquel que no des-
cubre a destiempo su afecto en cosa ni en accidn alguna, aquel que examina
los deseos que le nacen de dentro y los modera convenientemente y refrena
el desordenado y precipitado impetu de su 4nimo hacia las cosas terrenas y
caducas; aquel que no de mala gana, y hasta alegremente, socorre a los po-
bres en sus necesidades, no temiendo, como hacen los nifios, que le vaya a
faltar para si lo que dé a los demads; aquel que no se deja enredar ni abajar
demasiado la mente por los pensamientos y solicitudes del siglo; aquel que
no se obliga tanto a un particular ejercicio, que no esté dispuesto de inme-
diato a levantarse de él, dejarlo a un lado y abandonatlo totalmente, incluso,
para gloria de Dios cada vez que la obediencia o la caridad o cualquier otra
causa razonable lo reclame; aquel que no pretende ser ordenado en sus opi-
niones, sino que por amor de Dios deja prontamente la eleccidn, resolucién
y ejecucion realizada en cualquier negocio; aquel que, confiando con segu-
ridad en la disposicién de Dios en toda ocasion, elige siempre como fin suyo
la voluntad de su divina Majestad, y hasta pone consideradamente la vo-
luntad de los demas por delante de la suya; aquel que no busca curiosa-
mente saber lo que no le atafie a él, ni es de importancia alguna para la uti-
lidad de su alma; aquel que no osa investigar la grandeza de la suma
divinidad y Trinidad m4s de lo que conviene, ni juzgar temerariamente los
incomprensibles juicios de Dios, sino que venerando con religiosa intencién
lo que no entiende, cree firmemente que, siendo El Sefior justo, no hace, ni
permite, sin causa, que se hagan las cosas injustas; aquel, finalmente, que
arroja fuera de su 4nimo todo lo que alli genera perturbacién y, ligando y
enredando la mente de mala manera, le impide poder unirse con Dios.



330 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

Atribuya [el simple] a sus pecados toda tristeza, toda ansiedad, toda
afliccién y toda calamidad que siente, reconociéndose digno de ser flage-
lado e indigno de recibir cualquier minima consolacién. Piense que es cosa
justa, y ttil para él, el que, cada vez que peca, apartando el pie del camino
recto, la pesadumbre y amargura de las pasiones mundanas, como saluda-
ble medicina, lo hagan renacer.

MARTIN LUTERO

Nacié en Fisleben (Turingia) el 10 de noviembre de 1483, de familia
plebeya. Acabé sus estudios en Erfurt en 1505 y estaba destinado a una
profesién mundana, pero, sintiéndose llamado a la religidn, ingres6 en el
convento agustino, recibiendo las 6rdenes en 1507. Quedé escandalizado
por lo que vio en Roma, pero encontré alivio cuando le vino a la mente la
frase: «Los justos vivirdn de la fe» (Ha 2,4; Rm 1,17). En 1517, conocido
ya por sus sermones y clases universitarias, se atrevi6 a oponerse a la venta
de indulgencias. En 1520, tras varias tentativas de conciliacion, exaspera-
ciones, y dilaciones, imprimié De captivitate babylonica Ecclesiae prelu-
dium. Le respondi6 la bula de condena por herejia, €l 3 de enero de 1521.

En 1521, Carlos V lo convocé a la Dieta de Worms, concediéndole un
salvoconducto. Antes de que éste expirase, algunos caballeros, temiendo
por su vida, lo escoltaron a un castillo seguro, y en ese retiro tradujo la Bi-
blia al aleman. Entre tanto habia nacido la secta de los anabaptistas, que
promovié fieras revueltas, invocando el retorno al régimen apostélico; Lu-
tero se les opuso como inspirados por el demonio. Siguié la revuelta de los
campesinos, los cuales creyeron poder apoyarse en el evangelismo de Lu-
tero, pero fueron primero condenados por él, y después derrotados y ma-
sacrados en masa por los nobles. Mientras en Baviera y en Austria los
adeptos de la Reforma eran quemados, el emperador se disponia a sofocar
ésta en las tierras donde era libre, pero los principes de Brandenburgo, Sa-
jonia y Hessen sellaron una alianza, y en 1529 las ciudades libres se unie-
ron en un frente comin de defensa. Lutero murié el 18 de febrero de 1546.

Lutero se apoy6 en los misticos al afirmar: «Si en el momento en el que
un hombre cumple los preceptos en la Iglesia, Dios lo arrebata en éxtasis
o le manda una especial iluminacién, ese hombre estd obligado a inte-
rrumpir la obra comenzada y a desobedecer a la Iglesia. Mds vale obede-
cer a Dios que a los hombres. Los autores dicen también que, al recitar el
oficio candnico, es preciso apartar la atencién de las palabras pronuncia-

MISTICOS ALEMANES ¥ FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 331

das, no obstante la prohibicién que de ello hace la Iglesia, si alguna luz in-
terior y afecto piadoso tocan el alma».? El autor citado parece ser Taulero;
también invocd la autoridad de Gerson, que hablé del estado monastico
como idéneo, si, para proporcionar a algunos la via de la salvacién, pero
fuente de dafios espirituales para muchos que mejor vivirian en el siglo; en
esta idea vio Lutero corroborada su condena del estado religioso.

DE «LLA LIBERTAD DEL CRISTIANO»

En este sentido dice san Pablo: «El cristiano vive sélo por su fe» (Rm
1,17), y «el fin y la plenitud de la ley es Cristo para quienes creen en él»
(Rm 10,4).

Séptimo. Por eso la tinica obra, el ejercicio tnico de todos los cristia-
nos debiera cifrarse en grabar bien hondo en si mismos a Cristo y a la pa-
labra, para actuar y fortalecer esta fe de manera permanente; ninguna otra
obra puede trocar a un hombre en cristiano, como dijo Cristo a los judios
(Jn 6,28 y sigs.), cuando en aquella ocasién le preguntaron por lo que te-
nian que hacer para cumplir las obras divinas y cristianas: «La Gnica obra
divina consiste en que credis en aquel a quien Dios os ha enviado», porque
solo para esto le ha destinado Dios Padre. Una fe verdadera en Cristo es
un tesoro incomparable: acarrea consigo la salvacién entera y aleja toda
desventura, como est4 escrito en el capitulo final de Marcos: «Quien crea
y se bautice se salvari; el que no crea se condenard» (Mc 16,16). Pre-
viendo la riqueza de tal fe el profeta Isaifas dijo: «Dios dejara un pequefio
resto sobre la tierra, y el resto, cual diluvio universal, infundira la justicia»
(Is 10,22). Esto significa que la fe, compendio de la ley entera, justificara
sobreabundantemente a quienes la posean, de forma que no necesitardn
nada més para ser justos y salvos. No de otra manera se expresa san Pablo:
«La fe de corazén es la que justifica y salva» (Rm 10,10).

Octavo. sCémo se concilia entonces que la fe sola, sin obra de ninguna
clase, sea la que justifique, la que proporcione un tesoro tan enorme, y que,
por otra parte, se prescriban en la Escritura tantas leyes, mandamientos,
obras, actitudes, ceremonias? Pues en relacién con esto hay que advertir
muy bien y tener en cuenta que sélo la fe, sin obras, santifica, libera y salva,
como repetiré mds veces en lo sucesivo. No olvidemos que la Sagrada Es-

2. Citado por P. Pourrat, La spiritualité chrétienne, 4 vols., Paris, Lecoffre, 1947-1951,
vol. ITI, pig. 108.



332 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I11

critura estd dividida en dos clases de palabra: en preceptos o leyes de Dios
por un lado, y en promesas y ofrecimientos por otro. Los preceptos nos
muestran y prescriben diversas obras buenas, pero no se sigue que con ello
se hayan cumplido. Ensefian mucho, pero sin prestar ayuda; muestran lo
que debe hacerse, pero no confieren fortaleza para realizarlo. Su finalidad
exclusiva es la de evidenciar al hombre su impotencia para el bien y for-
zarle a que aprenda a desconfiar de si mismo. Por eso se llaman «viejo tes-
tamento» y todos son antiguo testamento. Por ejemplo: el mandamiento
«no abrigards malos deseos» nos convence a todos de pecado y de que na-
die se veré libre de estas apetencias, haga lo que haga. De esta manera
aprende a desalentarse y a buscar en otra parte ayuda para librarse de los
malos deseos y poder cumplir, gracias a otro, un mandamiento imposible
de satisfacer por si mismo. Y como éste todos los dem4s mandamientos
que no se pueden cumplir.

Noveno. Cuando el hombre, en fuerza de los preceptos, ha advertido
su impotencia y se ha encontrado con ella, cuando se siente angustiado por
la forma en que puede cumplir los mandamientos —porque o se cumplen
o se condena uno—, es cuando de verdad se ha humillado, se ha aniqui-
lado ante sus propios ojos, no encuentra nada dentro de sf que le pueda
salvar, Este es el momento en que adviene la segunda clase de palabras, la
promesa y la oferta divina que dice: «sQuieres cumplir todos los manda-
mientos, verte libre de la concupiscencia y de los pecados a tenor de lo exi-
gido por la ley? Pues mira: cree en Cristo; en él te ofrezco toda gracia, jus-
tificacién, paz y libertad; si crees lo poseerds, si no crees no lo tendrés.
Porque lo que te resulta imposible a base de las obras y preceptos —tan-
tos y tan iniitiles— te serd accesible con facilidad y en poco tiempo a base
de fe. He compendiado todas las cosas en la fe para que quien la posea sea
duefio de todo y se salve; el que no la tenga, nada tendré», Las promesas
divinas, por tanto, regalan lo que exigen los mandamientos y cumplen lo
que éstos piden, para que todo provenga de Dios: el precepto y su cum-
plimiento. Es él el tinico que ordena y el tnico que cumple. Por este mo-
tivo las promesas de Dios son palabras del nuevo testamento y son el nuevo
testamento.

Décimo. Estas y todas las palabras de Dios son santas, verdaderas, jus-
tas, palabras de paz, de libertad y rebosantes de bondad. Por eso, quien se
agarre 2 ellas con fe verdadera verd cémo su alma se une también a ellas
tan perfectamente que toda la virtualidad de la palabra se tornard en po-
sesién del alma. Por la fe la palabra de Dios transfigura al alma y la hace
santa, justa, veraz, pacifica, libre y pletérica de bondad: un verdadero hijo

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 333

de Dios en definitiva, como dice san Juan: «A todos los que creen en su
nombre les ha concedido la posibilidad de ser hijos de Dios» (Jn 1,12).
De aqui se deduce sin dificultad alguna lo mucho de que es capaz la fe
y cémo no admite comparacién con ninguna obra. Porque ningung de las
buenas obras se adhiere a la palabra de Dios como lo hace la fe, ni puede
encontrarse en el alma, dominio en el que sélo sefiorean la palabra y la fe.
El alma seri tal cual la palabra que la gobierna, exactamente igual que el
hierro en fusién se torna incandescente como el fuego por su unién con
éste. Ello nos deja ver que al cristiano le basta con la fe; no necesita obra
alguna para ser justificado. Si no precisa de obras, ha de tener la segurid.ad
de que estd desligado de todos los preceptos y leyes; y si est4 desligado, in-
dudablemente es libre. Esta es la libertad cristiana: la fe sola. No quiere de-
cirse que con ello fomentemos nuestra haraganeria o que se abra la puerta
a las obras malas, sino que no son necesarias las buenas obras para conse-

guir la justificacién y la salvacién.

ENRIQUE CORNELIO AGRIPA VON NETTESHEIM

Nacié de familia noble en Colonia, el 14 de septiembre de 1486. Estu-
dié en Colonia y estuvo al servicio del emperador Maximiliano. Fundé una
secta secreta de tedsofos y fue profesor de teologia en Déle, pero fue per-
seguido como hereje, especialmente debido a los dominicos. Viajé y gue-
rred, alternando la diplomacia y las armas con la ensefianza (en Pavia im-
partié un curso sobre el hermetismo) y con la practica de la medicina.
Murid pobre y perseguido en 1535.

Escribi6 en 1510 De occulta philosophia, publicado en 1531; De incer-
titudine et vanitate scientiarum en torno a 1530.

DE «lLLA FILOSOFfA OCULTA»

Los nilmeros que estin por encima del doce,
su poder y virtud

[II, 15] Los niimeros que estdn por encima del duodécimo son célebres
a causa de muchos y diversos efectos por los cuales se deben descubrir y ob-
tener las virtudes de su origen y de sus partes, ya que estin compuestos por
una variada reunién de nimeros simples o por el producto de su multipli-



334 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

cacion; a veces las cosas que ellos significan resultan de I disminucién o del
aumento de un niimero precedente, ms perfecto; o bien encierran en si los
sacramentos de misterios. Asf el tercero sobre el diez denota el misterio de
la aparicién de Cristo a las naciones; en efecto, el decimotercer dia tras el na-
cimiento apareci6 la estrella milagrosa que condujo a los magos.

El catorce representa la figura de Cristo que fue por nosotros inmolado
en la decimocuarta luna del primer mes, y asf los hijos de Israel recibieron
la orden de celebrar el reconocimiento por el paso del mar Rojo, para glo-
ria de su Sefior. Mateo observé cuidadosamente este niimero para nume-
rar las generaciones de Cristo, hasta el punto de dejar de lado algunas al
no poderlas encerrar en este nimero. E] decimoquinto es simbolo de as-
censiones espirituales, por eso precisamente es apropiado el canto del gra-
dual en quince salmos, y es a este ndmero al que se deben referir los quince
afios de la prolongacién del reinado de Ezequias; y el dia decimoquinto del
séptimo mes era venerado y santificado.

El dieciséis estd compuesto por un cuadrado perfecto, porque incluye
el diez, y por eso los pitagéricos lo llaman namero feliz; también incluye el
nimero de los profetas del Antiguo Testamento, asf como el de los apds-
toles y evangelistas del Nuevo.

Los tedlogos dicen que dieciocho y veinte son desventurados, porque el
pueblo de Israel estuvo dieciocho afios sometido a servidumbre por Eglén,
rey de Moab; Jacob empez6 a setvir a los veinte afios, y José fue vendido a
la misma edad.

Finalmente, de todos los animales con numerosas patas, no hay nin-
guno con més de veinte patas.

El veintidés denota el gran fondo de sabiduria, habiendo veintidés le-
tras hebreas y veintidés libros del Antiguo Testamento,

El veintiocho sefiala el favor de la Luna, porque su movimiento difiere
del de los demds astros ¥, nico entre todos, se realiza en veintiocho dfas,
cuando ella retorna al punto del zodfaco de donde habia partido. Por eso
en las cuestiones celestes contamos las veintiocho moradas de la Luna que
tienen influjos y virtudes singulares.

El treinta es notable por muchos misterios; nuestro Sefior Jesucristo
fue valorado en treinta denarios, fue bautizado a los treinta afios y co-
menz6 entonces a hacer milagros y a ensefiar el Reino de Dios; Juan el Bau-
tista mismo tenfa treinta afios cuando comenzé a predicar en el desierto y
a preparar los caminos del Sefior: y Ezequiel comenzé asi mismo a profe-
tizar a esa edad. José fue sacado de la crcel 2 los treinta afios, y recibié del
faraén el gobierno de Egipto.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 335

Los doctores judios atribuyen el treinta y dos a la sabidurfa, porque
Abraham puso por orden otros tantos caminos de sabidurfa. Pero los pita-
géricos lo llaman nimero de justicia porque se puede dividir en partes

iguales hasta la unidad. o
Los antiguos observaban mucho el nimero cuarenta, d’el cual celebra-
ban la fiesta llamada Tecoegox00tdV, o de los cuarenta dias; en cuarenta
dias se dispone y transforma el semen en l.a matriz, hastzil convertirse en im
cuerpo orgénico perfecto, capaz de recibir un alma racional con toda; as
medidas y proporciones de sus partes necesarias y concurrentes a las fun-
ciones vitales. ' , ;
Las mujeres estan mas enfermas durante ese mismo perfodo tras
parto, hasta tanto que los miembros que han sufrido durante 'l(.)s es'f/uerzos
del parto se pongan de nuevo en el estado de antes de la purlflcamo?.'
Los bebés estin cuarenta dias sin reir, y se encuentran en el méximo
peligro y sometidos a las enfermedades. N o o
Este mismo niimero en la religién significa expiacion, penitencia y mu-
chos grandes misterios, pues cuando el diluvio el Senor“hlzo llover sobre
la tierra durante cuarenta dias y cuarenta noches; los hijos .de Israel’p'er-
manecieron durante cuarenta afios en el desierto; la conquista de Ninive
fue diferida cuarenta dias; los santos santificaron ese m’lmerci con sus a%fu-
nos, pues Moisés, Elfas y Cristo ayunaron durante cuarenta dlas.. Cristo fue
llevado en el seno de la Virgen durante cuarenta semanas. Cristo perma-
neci6 tras el nacimiento durante cuarenta dias en Belén antes de ser pre-
sentado en el templo; predicé publicamente durante cuarenta meses; es-
tuvo oculto en el sepulcro durante cuarenta horas; subié a los cielos
cuarenta dias después de la resurreccién. o .
Nuestros teélogos aseguran que todo eso no sucedié sin que hubiese
un ministerio y una propiedad escondida en este nimero. '
El ntimero cincuenta significa la remision de los pc?c'ados y de la servi-
dumbre, y la libertad; segtn la ley, en el afio quincuagésimo se cancelag)'a’ln
las deudas y cada uno recuperaba sus bienes. Este ndmero nos da’l también
a conocer una solemne promesa de perdén y de penitencia a través del afio
del jubileo y el salmo penitencial. La ley misma y también el Espiritu Santo
s por este nUmero... ‘
. gfii;‘j: y%os... tiene gran conformidad con el doce: en el cielo c.ada
signo esta dividido en seis partes, de donde setenta y dos ndmeros qlulrilg_
rios que presiden otros tantos dngeles... y existen otras tantas artlclu ac !
nes manifiestas en el cuerpo humano, de ellas tres en cada dedo de las ma

nos y de los pies...



336 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I1]

El nidmero de cien en el cual el Sefior puso la oveja encontrada de
nuevo y que pasa también de la izquierda a la derecha es célebre, tanto
como década de décadas, como porque indica la perfeccién completa.

El mil contiene la perfeccién de todos los géneros de niimero y es cubo
del denario, lo que significa la perfeccién consumada y absoluta...

[16] He leido 2 menudo en los libros de los magos, y observado a me-
nudo en sus obras y empresas ciertas gesticulaciones sorprendentes y ridi-
culas (asi me lo parecian), y crefa yo que eran los implicitos pactos ocultos
con los demonios los que me hacian despreciarlas y rechazarlas; pero, des-
pués de haber examinado la cosa mis profundamente, comprendi que este
género de gesticulaciones magicas no ocultaba pactos con los demonios,
sino cierto modo de numerar, de los cuales los antiguos se servian con el
fin de representar los nameros, doblando de diversas maneras los dedos y
las manos, con la cual gesticulacién los magos daban a entender, sin decir
una palabra, nombres de virtudes inexpresables que no se pronuncian y
que son de niimero diverso, moviendo los dedos uno tras otro, y asi ellos
reverencian con un sagrado silencio las divinidades que presiden las cosas
del mundo. Marciano recuerda este rito diciendo en su aritmética: «Los
dedos de la Virgen reanudaban sus movimientos incomprensibles y, des-
pués que ella hubo entrado, de inmediato traz$, doblando los dedos, sete-
cientos diecisiete nimeros y se alzé para saludar a Jupiter: entonces Filo-
soffa, que estaba junto a la Trit6nida, pregunté qué nueva ceremonia habia
introducido Aritmética con ese namero, a lo que Palas respondi6 que ha-
bfa saludado a Jupiter por su nombre»,

VALENTIN WEIGEL

Nacié en Grossenhain (Sajonia), en 1553. Estudié medicina, filosofia y
teologia en Leipzig, fue nombrado parroco luterano en Zschopan, donde
vivié oscura y diligentemente hasta su muerte, que le sobrevino en 1588.

De forma péstuma se publicé, en 1618, Studium universale.

DE «STUDIUM UNIVERSALE

Hay un solo drbol que dé frutos dobles, su nombre es 4rbol de Ia cien-
cia del bien y del mal. Como es su nombre, asf son sus frutos, es decir, bue-
nos y malos, de vida y de muerte, de amor y de rabia, de luz y de tinieblas.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 337

Este arbol fue mostrado a Addn en su inocencia y, aun cuando tenfa liber-
tad de mirarlo como 4rbol entre las maravillas de Dios, el decreto divino le
prohibia poner en él su deseo hasta el punto de comer de él, pero también
lo amenazaba porque, de comer los frutos de la muerte, morirfa. Era, en
efecto, el drbol de la divisibilidad, bien y mal se combatian en la reparti-
cién, y la vida no puede subsistir en la divisién, pues la lucha provoca rup-
tura, y la ruptura produce muerte, mientras que la vida habita en la dulce
unidad del amor. Por eso, cuando Adan hubo comido de él, la lucha sur-
gi6 en €, y en esta lucha debia él perder la vida. Y sin embargo el hombre
miserable no quiere hacerse cuerdo gracias a esa caida y a ese dafio. Su an-
helo se vuelve siempre a este drbol y a sus frutos. Anhela la divisibilidad de
Jo maltiple y esté siempre en lucha, y sin embargo podria entrar en la quie-
tud simplemente con que quisiese volver a la unidad de la simplicidad. La
luz de la vida estd en medio para mostrar a los hombres el camino hacia la
primera quietud, y el Padre que esta en los cielos hace salir su sol sobre el
mal y sobre el bien; pero cada uno crece a su modo, y el hombre es mis
proclive a mirar las estrellas de la multiplicidad, que escoge como propia
guia segiin su parecer; y sin embargo éstas mucho mas a menudo o apar-
tan de la.verdadera luz y lo mantienen en el torbellino de la incertidumbre,
que gira en espiral, no sobre el rostro interior del Sol, sino sobre el exte-
rior, y no puede encontrar ni fin ni morada de descanso si no se vuelve de

lo de fuera hacia lo interno y no busca el origen del cual partieron todas

las pequefias luces estelares. Pero de siete estrellas ni siquiera una vuelve
sus rayos al interior, de modo que las mentes que indagan puedan dirigirse
a Belén. Y de entre seis ojos que giran en el torbellino de los deseos infe-
riores, ni siquiera uno est dirigido al Sdbado interior: el movimiento tur-
bulento de los dias feriales los impulsa a través de todas las esferas, y si al-
guna vez echan una mirada a la maravilla de Dios, estando vueltas a la
exterioridad, la ven s6lo desde fuera, y cada ojo observa solamente aque-
lio alo cual es conducido por el instinto de sus deseos. El hombre fue crea-
do por Dios para un Sébado duradero durante el cual no debia obrar, sinp
dejar obrar a Dios en él; no debia agarrar con sus manos, sino sélo recibir
lo que le era ofrecido ricamente por la bondad de Dios, pero él extravié (:31
Sébado y quiso obrar por su cuenta y alargé la mano, contra la prohibi-
ci6n, para aferrar por su anhelo lo que no le estaba permitido coger. Por
eso Dios lo hizo caer y, puesto que habia despreciado la quietud, a partir
de entonces tuvo que sentir la inquietud con dolor. En dicha inquietud de
la vida que obra por su cuenta, todas las criaturas humanas alargan la mano
y quieren aferrar aquello con lo cual intentan alcanzar su satisfaccion. Y




338 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 11T

como son en su entendimiento y voluntad, asi es también el impulso a co-
ger. Unas manos se extienden a agarrar el bien, otras a estrechar el mal. Las
unas se extienden al fruto, las otras a las hojas. Cada uno se deleita con lo
que ha cogido, y la pobre gente no sabe que todo su afan es sélo un stu-
dium particulare: podrian obtener el todo y se aferran a la parte. Buscan la
paz y no la encuentran, porque la buscan fuera, en la inquietud del movi-
miento, cuando ella habita en la santa paz del centro intimo. Y aun cuando
uno agarre mas que otro, siempre son, sin embargo, partes separadas. A
veces, entre siete manos hay una que llega cerca del misterio y toca todo el
tronco del drbol hasta el lugar donde los reinos opuestos y subdivididos en
sus ramas se reintegran a la unidad; pero hasta una mano as{ dista mucho
de la rafz del 4rbol, agarra y tantea el secreto sélo desde fuera, y no lo ve
en absoluto desde dentro. En efecto, la raiz de este arbol, la cual se yergue,
a través de las esferas del mundo visible donde bien y mal estan mezclados,
hasta las esferas de los mundos invisibles donde luz y tiniebla habitan en s
mismas, sélo es comprendida por el ojo de la sabidurfa que estd en el cen-
tro de todas las esferas. Ese ojo mira en la altisima quietud los milagros de
todos los movimientos y ve a través de todos los demds ojos que vagan
fuera de la quietud, en la inquietud, y que quieren ver en la Sabidurfa sin
el ojo justo, por sf solos, pese a haber recibido de él su capacidad de ver.
Este ojo puede probar todos los espiritus, estableciendo si son limpidos y
agudos. El comprende de dénde surgen bien y mal, gracias a los cuales luz
y tiniebla quedan patentes. El tiempo y la eternidad, lo visible y lo invisi-
ble, el presente y el futuro, lo terrestre y lo celeste, lo carnal y lo espiritual,
lo alto y lo profundo, lo externo y lo interno, son comprendidos por él. Y
sin embargo no se ve turbado por ninguna de tales cosas, pues habita en el
centro de la quietud donde todo, libre de contiendas, esta en la igualdad e
indiferencia. Lo que él ve, también lo posee, en el centro de su quietud estd
el trono real al que todo esta sometido. Por eso, oh hombre bien amado, si
quieres volver a la recta razén y a la recta quietud, cesa de obrar y deja que
Dios s6lo obre en ti, y asi se abriré el ojo de la Sabiduria y llegarés, de un
afdn particular, al universal, y en Uno encontrarés todo.

JOHANNES KEPLER
Naci6 el 27 de diciembre de 1571 en Weil (Wiirttemberg), de familia

noble; su padre era, sin embargo, soldado y tabernero fracasado. Estuvo
enfermo desde sus primeros afios; no obstante, en 1588 pudo asistir a la

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 339

universidad de Tubinga. En 1594 empez6 a ejercer como profesor de ma-
temdticas en Graz. Luego tuvo que emigrar a Praga, donde fue acogido
por el danés Tycho Brahe y pasé a ser astrénomo y matematico de Rodolfo
IL. En 1617 su madre fue detenida por brujeria; él consiguié salvarla tras
un afio de sufrimientos. Murié en 1630 en Ratisbona.

Harmonices mundi, de 1619, es una investigacién sistematica de la ar-
monia como sentido natural del hombre, como sol interior en torno al cual
todo debe rotar y con el cual debe unirse la luna del entendimiento. En él
encontraron inspiracién los poetas metafisicos ingleses.

DE «ARMONIAS DEL MUNDO»

[IV, 1] Los principios de la verdadera y arquetipica armonfia, que existe
sin confundirse con especie sensible alguna, estin no obstante divididos y
son, por nimero, mialtiples. Siendo ella una proporcién, tiene necesidad,
en efecto, de dos términos, y éstos son el circulo por un lado y una o va-
rias de sus partes por otro, es decir, una alicuota o alicuotas suyas, resul-
tantes de su divisién por medio de un arco. Esta es la diferencia especifica
de la proporcidn arménica gracias a la cual no sdlo se distingue la propor-
cién armoénica de las demds proporciones del mismo género, sino también
la pura y arquetipica de las sensibles, salvo en el uso del vulgo, que llama
armonia sélo a la congruencia de los sonidos. Parece evidente la diferencia
entre la armonia pura y la sensible o concreta: en la pura, los términos es-
tan formados por las figuras matematicas del circulo y del arco, teniendo
el circulo su figuracién o formacién en y desde si mismo, y el arco, sacando
sus términos de la parte subtensa, y su figura, del circulo. En las armonias
sensibles no hay necesidad de esta formacién especial, porque pueden ser
lineas rectas u otras cantidades sensibles figuradas, siempre y cuando sean
ejemplares fieles de la armonia arquetipica en su particular cantidad, en la
medida en que sea posible una imitacién fiel entre cosas sensibles; lo que
en éstas es préximo seglin el mas y el menos pasa, en efecto, por verdadero.
Estos son los términos de la armonia arquetipica.

Mis alld de los términos mismos, como se observé para las cosas sen-
sibles, se debe presuponer una mente que los ponga en relacidn, juzgando
si esos arcos del circulo son tales que del entero circulo los separe el lado
de una figura demostrable. Tres son, pues, los principios de la armonfa ar-
quetipica, materialmente sus dos términos, es decir, hablando por analo-
gia, el circulo y su parte, y, formalmente, el corte de la parte por medio de



340 LOS$ MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

la figura que da la demostracién; y, por fin, lo que expresa la relacién de
los términos, es decir, la mente (en cierto modo) eficiente.

Debiéndose considerar toda proporcién, y por tanto también ésta de
una parte del circulo con la totalidad del mismo, bajo el predicado de la
relacion, también esta forma cierta y descrita de la proporcién como cua-
lidad de cuarta especie se tiene a si misma. En efecto, la armonia es una re-
lacién cualitativa o figurada formada por figuras regulares.

Por eso, si es propio de la esencia de la armonia sensible que las cosas
sensibles influyan sobre el alma a través de la especie, tanto mds necesario
es que los términos de la armonia sensible, el circulo y el arco, sean inte-
riores a la misma mente; eso puede depender, como dice alguno, del hecho
de que las especies hayan sido recibidas interiormente, pero también del
hecho de que, en cuanto mucho més duraderas que la mente misma, estan
presentes en ella antes que toda percepcién, problema que se ha de inda-
gar con todas las fuerzas del ingenio.

Pero, llegados a este punto... pienso que se debe distinguir entre las es-
pecies matemdticas mismas, el circulo y su arco, y su comparacién, porque,
si las especies mismas, o los términos, se han de colocar en la interioridad
del alma sin que alli hayan sido recibidas, tanto mas la armonia, que se es-
tablece entre esas partes, se habrd de poner en la mente, para que su esen-
cia no esté fuera de ella, como en el caso de que su esencia consistiese en
cierta accion de la mente en torno a esa especie. Y el circulo con sus arcos
estdn en el alma en el modo que, sin controversia posible, estin en las co-
sas sensibles, y la armonia existente entre el circulo y su parte, como ligado
a la forma de la misma, no est4 fuera del alma...

Antes de que nacieran las cosas, la geometria, siendo como es coeterna
con la mente divina, proporcioné a Dios mismo (¢qué hay en Dios que no
sea Dios mismo?) los ejemplares para crear el mundo, y con la imagen de
Dios pasé al hombre: no es recibida a través de los ojos.

Siendo, pues, la demostrabilidad inherente a las cantidades, no en
cuanto las figuras son sometidas a los ojos, sino en cuanto son evidentes a
los ojos de la mente, no como abstrafdas de las cosas sensibles, sino como
unidas siempre a ellas, establecemos por tanto, abstrayendo de la cantidad,
los términos, mediante proporciones arménicas arquetipicas como las de-
mostrables a través de las subdivisiones del circulo.

Existe otro motivo por el cual escojo las cantidades abstractas; el circu-
lo, aunque cantidad, en este caso se considera meramente como figura, sin
distincién de més o menos, como abstrayéndolo de su sujeto, de modo que
se deba reconocer su naturaleza incluso en la pequefiez de un punto. Esto

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 341

pienso que queria decir Proclo al afirmar que las cosas matemadticas son in-
herentes al alma de modo incorpéreo o sin distancia.

Existe esta suprema razén décima: en la cantidad hay un orden admi-
rable, divino, y también un simbolismo que es comin a las cosas divinas y
las humanas. He hablado en la Optica, en los Comentarios de Marte, en la
Doctrina esférica, de como la sacrosanta Trinidad est4 insinuada en la esfe-
ricidad, y quiero repetirlo. Hablaré, pues, de la linea recta, la cual delinea
los primeros rudimentos de la creacién a través de la expansién del punto
puesto en el centro hacia un tnico punto de la superficie, como émula de
la primera generacién del Hijo figurada y representada por la salida del
centro hacia los infinitos puntos de la superficie, con lineas infinitas de una
igualdad perfecta en todas. La linea recta es, en efecto, elemento de la
forma corpdrea. Alargada por un lado, insintia la forma corpérea misma,
creando el plano: con el plano se representa una seccién esférica, con la
seccion el circulo, imagen genuina de la mente creada, encargada de regir
el cuerpo; y ella estd con la esfericidad en la proporcién en la cual estd la
mente humana respecto a la divina, es decir, la de la linea con la superficie,
siendo ambas circulares: la linea estd en el plano sobre el cual se encuen-
tra y al que es inherente como lo cutvo a lo recto, que son incomunicables
e inconmensurables: el circulo estd unido, tanto al plano secante circuns-
cribiéndolo, cuanto al esférico cortado, con reciprocidad; asi el 4nimo est4
en el cuerpo y lo informa y estd conectado a la forma corpérea y encuen-
tra sostén en Dios como irradiacién del rostro divino en el cuerpo, y de tal
fuente deriva una més noble naturaleza. Lo mismo que se recomienda el
circulo en razén de sus proporciones arménicas, como sujeto y fuente de
los términos, asi se recomienda la maxima abstraccién: la nobleza del
animo no se insinda ni en el circulo de determinada medida ni en el circulo
imperfecto, cual se puede encontrar en las formas materiales y sensibles; y
es licito abstraer el circulo a partir de las imagenes corpéreas y sensibles,
en cuanto las razones de lo curvo, simbolo del 4nimo, son sacadas y abs-
traidas del resto, sombra del cuerpo.

Estamos bastante provistos, pues, para poder buscar los términos con
cantidades abstractas, con proporciones arménicas, puros objetos del 4ni-
mo. Para concluir, recogemos en apretada sintesis las cosas principales. Las
armonias sensibles tienen en comin con las arquetipicas el tener necesidad
de términos y de su comparacién, asf como de la energia de la misma alma;
en esta comparacion consiste la esencia de ambas. Pero los términos de las
sensibles son sensibles y deben estar presentes fuera del alma, mientras que
los términos de las arquetipicas estan ante todo presentes interiormente, en



342 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

ol alma. Las sensibles tienen necesidad de una recepcion por medio de es-
pecies emanadas que ellas emanan, recepcion que debe acontecer por medio
de los sentidos, ministros del alma; es precisa una comparacion de los tér-
minos singulares de los sensibles con los términos singulares de los arqueti-
picos, pongamos del circulo con su parte cognoscible: pero la armonia ar-
quetipica tiene necesidad de una cosa neutra, porque los términos estan ante
todo presentes en el alma, son congénitos a ella, son incluso el alma misma;
no son iméagenes de su verdadero paradigma, sino el paradigma mismo. Asi,
la simple comparacién que el alma estableci6 de sus propias partes entre si
resuelve toda la esencia de la armonia arquetipica...

[2] Las ideas o razones formales de las armonias son inherentes a la fa-
cultad de reconocerlas, pero dependen de un instinto natural y no son aco-
gidas discursivamente, y nacen con aquél, lo mismo que nace junto con la
forma de la planta el niimero (cosa intelectual) de los pétalos en la flor y
de las pepitas en la manzana. Tal uniformidad en las plantas, semejante a
las razones armonicas (el néimero y la proporcién son, en efecto, cosas que
van juntas), hace que no se pueda excluir la facultad de reconocer las pro-
porciones arménicas de los rayos siderales, en la facultad vegetativa del
alma y en las plantas mismas, a pesar de que yo no dé nada por bueno sin
experimento. Asf sucede que los nifios, la gente zafia, los agricultores, los
bérbaros y las fieras mismas perciben las armonias de las voces aun no co-
nociendo nada de la ciencia de la armonia. ¢Quieres saber de dénde pro-
viene este instinto? Me refugiaré en Dios, que forma y prefabrica para los
cuerpos estas formas, todas imagenes de El mismo, segtin el mas y el me-
nos; y las cifie con las razones armonicas que El ha conformado para siem-
pre y ha expresado en la creacién; o también, como he indicado antes, ci-
taré la comunién de esas almas, incluso de las inferiores, con el circulo, en
conformidad con el cual estin compuestas y fundadas, como en su norma
y ley, habiéndose ellas revestido, junto con el circulo y su racionalidad, de
Ja idea de las proporciones arménicas que de €l dependen. Esta filosoffa
estd bien confirmada por los genetliacos, porque el cardcter de la con-
fluencia de los rayos celestes en un mismo punto, como procedente de un
circulo comin, queda impreso en el 4nimo del recién nacido.

Los medios de los que se valen estas facultades inferiores del alma
para percibir las armonfas de las cosas externas son los mismos con los
que reciben en si mismas obietos externos. Si son sensibles, las reciben
con los sentidos, es decir, con las facultades del alma que informan los
sentidos, las cuales, no menos que la parte superior, se ocupan de hacer
confrontaciones entre cosas ciertas, pero con el instinto, no con el dis-

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 343
curso. Asi, con el oido y con la potencia que lo preside se distinguen los
sonidos consonantes de los disonantes.

Si las cosas mismas en las cuales se encuentra una razén armonica no
son sensibles, sino perceptibles con otra facultad, las mismas proporciones
de las cosas reluciran en el alma gracias a esa facultad: asf se concluye a
propdsito de las proporciones de los rayos siderales que son percibidas por
el alma sublunar...

Sin embargo, esta percepcion de las armonias en las facultades inferio-
res del alma es obtusa y oscura y en cierto modo material, y casi esta en-
vuelta por una nube de ignorancia; dichas facultades, en efecto, no saben
percibir; como cuando vemos algo sin advertir que lo vemos. Tales son esos
movimientos y esos temores, celebrados por los estoicos, naturales e in-
conscientes, involuntarios, como los afectos naturales de odio y de amor,
de admirable ingeniosidad; ellos, estimando la medida de los miembros,
las cualidades de la voz y del temperamento, la bondad y semejanza entre
el alma ajena y la de ellos, arden increfblemente por ello. Asi el loco jo-
vencito ama a la muchacha sin saber por qué, ni qué cosa ama sobre todo
en ella que no pueda ofrecerle una facil meretriz, si el amor es deshonesto,
o cualquier muchacha nibil, si es legitimo. Pero resulta que el fisiogno-
mista descubre en esas dos personas cierta semejanza de maneras que, de
ser éstas viciosas, ofrecerd ocasidn de litigios perpetuos en el matrimonio;
en cambio, de ser buenas, ofrecera la perspectiva de una vida tranquila.
Eso se debe al instinto universal fisiognémico, el cual, pese a ser mudo y
en cierto modo espontineo (no obtenido por arte, aun cuando con arte se
pueda cultivar), es sin embargo el Gnico intérprete y drbitro de las cosas
humanas. Cada uno obtiene prosperidad, por hablar naturalmente, en la
medida en que su cara, la medida del cuerpo, el modo de caminar y el mo-
vimiento de sus miembros agradan a aquellos que poseen las cosas, y en la
medida en la que los dominan, sin dedicarse en modo alguno a deliberar
sobre ello con la razén, casi a escondidas; a menudo los hombres declaran
que aman o detestan a alguien sin saber por qué. Tal es, en las facultades

inferiores del alma, el sentido sin sentido de las proporciones. No distin-
guen ellas la proporcién a partir de sus términos ni de su sujeto (lo mismo
que cuando, al ofr una jovial cantinela, no pensamos nada, més alld de los
sonidos, en torno a su artificio mismo), ni distinguen entre si las diversas
armonias: se advierte que existen, pero se ignora qué son y cémo estan di-
versificadas. Las mismas ideas de las armonias que estas facultades inferio-
res del alma tienen en si no son instintivas, sino que se ajustan a la envol-
tura de la especie que es respectivamente objeto de cada facultad. La



344 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

facultad auditiva (por la cual usamos de sonidos concordes, en vez de cual-
quier sonido) estd préxima al cuerpo y es muy pesada e inhabil, por tanto,
para recibir la idea purisima de la proporcién.

Llego ahora a la enérgica facultad que se ocupa de las proporciones ar-
ménicas. Es doble: o es activa en si misma, o en las cosas puestas fuera de s,
y en los dos casos adecua sus obras a las proporciones o las reviste de ellas.
Y es semejante a la pasiva que se ejercita obrando: aquélla nace de las facul-
tades inferiores del alma, ésta de las superiores; aquélla estd subordinada a
las fuerzas de la naturaleza, ésta a la voluntad del hombre. Aquélla se vale,
como movimiento, de la alteracién, que impone al cuerpo a fin de que esté
sometido a la facultad vital. El hecho de que nos deleitemos con las armo-
nias de los sonidos es, en apariencia, pasional, es decir, consistirfa en el ali-
viar y acariciar, por lo cual los filésofos llaman asi a la simpatia entre los 4ni-
mos y el canto, de «padecer» y «pasién»; existe, por otro lado, una operacion
del alma que obra con movimiento natural sobre si misma, excitdndose, a lo
cual la lleva no la razén ni la voluntad, sino el instinto natural; ella, en efecto,
tiene ideas nacidas de un origen comiin y como confluyentes, ideas de at-
monias incorporadas a los sonidos, y que responden a los afectos del 4nimo;
de manera que la idea de la armonia est4 plantada en ellos en la misma me-
dida en que ella regocija, es algo placentero y estd enlazada con la idea de un
movimiento conforme. Esto, a mi parecer, era lo que queria decir Proclo
cuando afirmaba que los paradigmas de las cosas matematicas (y mds adn de
las armonias) son intelectualmente inherentes a la mente, vitalmente, al alma:
asi son sonoramente inherentes a la facultad auditiva; radiante y operativa-
mente, a la facultad vital de los seres sublunares; en efecto, los paradigmas
no son puramente interiores, sino que sus imagenes son originadas fuera.

No sélo nos deleitamos con los cantos en virtud de la armonia, sino
que acordamos también el movimiento de los dedos, de la boca, de los
pies, del cuerpo: y esto lo hacemos con la facultad animal, unida a la vo-
luntad. Pero cuando acordamos también la voz a las armonias inteligibles
meditando una simetria de voces nunca oida antes, usamos de las faculta-
des supremas lo mismo que de las infimas; de las supremas, porque quere-
mos y utilizamos la razén; de las inferiores, porque podemos y porque, aun
sin entender las proporciones, expresamos con el canto las solas ideas de
los intervalos, plantadas en nosotros por la naturaleza, excluyendo todas
las discordancias, recorriendo sélo los intervalos bien sonantes.

Dios, esa armonia misma, espiré creando las facultades arménicas
hasta ahora explicadas, siendo ovoto &végyeLra, e inspird esta particula de
su imagen en todas las almas, pero segtn el mas y el menos.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 345
JAKOB BOHME

Naci6 en Alt-Seidenberg (Silesia) en 1575. Fue pastorcillo y recibié es-
casa instruccién en la escuela de Seidenberg. A los catorce afios enttd a tra-
bajar de aprendiz con un zapatero. En 1599 era maestro zapatero, casado
con la hija de un carnicero. En 1612 divulgé manuscrito Aurora, oder die
Morgenrite im Aufgang: fue acusado de herejia por el pastor luterano del
lugar y el consejo municipal le mandé que no siguiera escribiendo. En
1624 public6é en Amsterdam Der Weg zu Christo. Murid ese mismo afio
oyendo la musica celeste.

¢Cuales fueron las fuentes de los conocimientos misticos de Béhme?
Recibi6 la misteriosa visita de un «extranjero» cuando era aprendiz y cier-
tamente debié de leer las obras de Paracelso y tener noticia de la
Qabbalah, quizés a través de Reuchlin y Agripa de Nettesheim; segura-
mente conocia la interpretacién cabalistica del didlogo entre Dios y Moi-
sés en el Exodo. Los textos frecuentemente examinados por él fueron los
capitulos del 9 al 11 de la Epistola a los Romanos. Pero desde nifio ciertas
visiones le indujeron a orar, y asi adquirié conocimientos misticos experi-
mentales; luego bastaban los objetos m4s comunes, como un recipiente de
estafio reluciente, para infundirle alegria. En Holanda e Inglaterra se mul-
tiplicaron sus seguidores.

Al Aurora consurgens, de 1612, siguieron la Descripcion de los tres
principios, en 1619; La triple vida del hombre; Las cuarenta cuestiones sobre
el estado originario del alma; La encarnacidn; Seis puntos teoséficos, Mysterium
pansophicun (1620); De la signatura de las cosas (1621); Mysterium magnum
(1623); La tabla de los principios; La vida sobrenatural; La teoscopia (1624);
Epistola teosdfica (1619-1624).

Eckhart habia ensefiado que, mas alla de Dios, existe una Divinidad in-
cognoscible incluso para si misma, fuente y esencia de todas las cosas: el
entendimiento no inteligible y no inteligente de los platénicos. Bshme lo
llamé Ungrund, abismo, paz sin ser, nada eterna, pero ensefié que en ello
estd el Mysterium magnum, que es el mal en Dios, la Qual o sufrimiento
que da cualidad al ser.

DE «EL GRAN MISTERIO»

Sobre Génesis 43.
Cémo los bijos de Jacob, a causa de la carestia,



346 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

bajaron a Egipto, donde estaba José, para comprar trigo,
y llevaron consigo a Benjamin.

Como José les bizo entrar en su casa

y les hizo adquirir provisiones tomindolas de su mesa.
Qué es preciso entender con eso

[VIL, 1] Todo este capitulo expresa en una bellisima pardbola: en primer
lugar, c6mo la naturaleza exterior, en el proceso en el cual debe insertar su vo-
luntad (por lo que su esencia vital debe ir a Egipto, o sea, acceder a la muerte
de Ciristo), estd como ciega y pasmada, y después consiente finalmente en ese
viaje, de suerte que al final todas las potencias vitales pueden acceder a la
muerte de su egofsmo, o sea, al verdadero Egipto, a la confianza en Dios, de
suerte que la voluntad de Dios puede guiar a la humana naturaleza,

[2] En segundo lugar, este capitulo muestra c6mo las potencias vitales
ante José, o sea, ante el rostro de Dios, temieron, porque advertian en sf la
presencia de la mala conciencia, lo mismo que los hijos de Jacob temieron
ante José, porque pensaban que Dios les habia castigado a causa de José y
temblaban.

(3] En tercer lugar, cémo Dios se dirige muy benévolamente a las for-
mas de la naturaleza animada y les da, ante todo, el pan celeste de su sus-
tancia, y, aun cuando se presenten con apariencias extranjeras, les ofrece
hospitalidad, como José a sus hermanos, y les invita a su mesa, para que co-
man, beban y estén alegres, y después dejarlos marchar en paz.

Pero inmediatamente después sigui6 una terrible tentacion, por cuanto él
hizo poner su céliz en el saco de Benjamin, y los mandé perseguir para recu-
perarlo, lo que es una parabola adecuada del pecador contrito, o sea, de lo
que le acontece antes de que Dios se le dé a conocer con el rostro del amor.

[4]'Y las palabras de Moisés contintian asf: «Pero la carestia oprimié al
pais y, una vez que se acabé la provisién de cereales que los hermanos de
José habian llevado consigo desde Egipto, su padre [Jacob] les dijo: “Id de
nuevo a comprar algunas vituallas”. Y entonces Judi le respondié di-
ciendo: “Aquel hombre nos puso estas severas condiciones: ‘No veréis més
mi rostro si vuestro hermano no esti con vosotros’. Si, pues, mandas a
nuestro hermano con nosotros, iremos a comprar de comer: pero sino lo
haces asi, no iremos, pues aquel hombre dijo: ‘No volveréis a ver mi rostro
si vuestro hermano no esta con vosotros’”s (Gn 43,1-5).

Y esta parabola significa:

[5] El alma del hombre es participe de tres principios: de la sustancia
eterna del fuego, de la sustancia eterna de la luz (0 sea, del fuego del amor,

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 347

principio que se apagd en Adén, por lo cual nacié la discordia) y, en tercer
Jugar, del espiritu del mundo, o sea, del reino de este mundo, o sea, de la
mortalidad y de la capacidad de resucitar.

[6] Y ahora comprende bien; cuando el fondo interior del alma, o sea,
el alma constituida por la sustancia del Verbo del Padre, se gira hacia atras
y vuelve los ojos a su pequefia petla, o sea, al otro principio, consfituido
por la sustancia del mundo angélico, se apercibe de que éste habla sido
perdido por Adan. Por lo cual surge en el alma dolor y arrepentimiento. Y
apenas se arrepiente, Dios le da de nuevo su gracia, pero sin hacérselo sa-
ber ni comprender, y anhela que la ardiente alma interior, o sea, el centro
de la eterna naturaleza, con la palabra de gracia pronunciada en el paraiso
e incorporada a ella, se vuelva de nuevo a Dios.

[7] Por ese divino anhelo surge en el alma una gran intranquilidad, de
suerte que se vuelve a la penitencia. Y cuando ve que ha perdido la facul-
tad de la penitencia, y que no puede, ni le es consentido, ni debe recon-
quistar por ninguna otra via la pequefia perla que antes tenia y ll'egar ala
gracia de Dios, se vuelve en cambio toda, con su ignea fuerza, al incorpo-
rado e intimo fondo de la gracia, y a él se somete.

[8] Y cuando la exterior alma mortal (o sea, la naturaleza del tercer
principio del reino de este mundo) ve esto, queda turbada, lo mismo que
Jacob a propésito de sus hijos, y piensa siempre que éstos perderép cuerpo
y vida, que sus facultades quedardn privadas de la eficiencia que tienen so-
bre el mundo exterior.

[91 Y de ese modo el alma interior e ignea no puede resistirse a su in-
timo fondo, o sea, al verdadero Benjamin, y debe conducirlo consigo a
Egipto ante José, o sea, a la seria penitencia ante Jests. Y el alma exterior
del espiritu del mundo es a ello inducida y queda como aturdida, de suerte
que finalmente consiente en mover el alma ignea, interior y grande en l,os
tres principios (las sustancias) y en poner en movimiento el fondo mas in-
timo, o sea, al hermano de José, o sea, la puerta de la gracia encarnada
junto con todas las sustancias exteriores del alma exterior, y en presentar-
los al verdadero José, o sea, a Jesis, para hacer penitencia.

[10] Por tanto el alma ignea estd ante José, o sea, ante Jesucristo, su-
jeta a estas condiciones: que si al acercarse no trae consigo su fondo mds
intimo, o sea, al hermano de José, o sea, de Cristo, que cuando se revela
se presenta como el templo de Cristo, no se vera libre de su vinculo con
laira de Dios, y su hermano Simeén deberd quedar prisionero hasta que
también el fondo intimo [del alma] sea puesto en movimiento y llevado
él también.



348 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

[11]Y sus sacos no deben estar llenos de mand celeste destinado a ser-
vir de alimento, o sea, su anhelo de fe debe permanecer insatisfecho y fa-
mélico, y no ser colmado de divina fuerza, si no lleva consigo el verdadero
templo de Cristo, o sea, el verdadero saco, que el celeste José colma con su
alimento.

[12] Y eso expresa en el texto, en pardbola, cémo al antiguo hombre
adénico, o sea, al viejo Jacob, le resulta doloroso dejar llevar todas sus fuer-
zas vitales a Egipto, o sea, ante José, o Jests, especialmente porque ve que
debe quebrantar su propia voluntad ¥, por tanto, abandonar todas las co-
sas temporales, lo mismo que el viejo Jacob hubo de dejar marchar a todos
sus hijos para obtener semejante alimento.

[13] Le parecia doloroso, y por esa razén la carestia lo afligi6 hasta que
finalmente hubo de consentir en que fueran a Egipto todos sus hijos, hasta el
dltimo de ellos, por lo cual a la postre se quedé solo, como si no tuviese nin-
gun hijo. Y tanto hubo de abandonar la naturaleza exterior, que ésta perdié
todo poder sobre las cosas terrenas y debid entregar el egoismo al alma inte-
rior, que es guiada por Dios, de suerte que el alma interior tomé consigo, en
la conversién, la voluntad del alma. Y Jacob, o sea, el antiguo y terreno
cuerpo adénico, se queds6 solo a lamentarse en su casa, y no supo ya lo que le
sucedfa porque el espiritu hubo de mudarse, y el terreno Lucifer, o sea, el an-
helo carnal, pensaba asf en él: «Ahora perderés todo honor y bien terreno y
aparecers ante el mundo como un loco, y nadie querra ya servir a tu deseos.

[14] Pero la gran carestia, o sea, el pecado, induce a la misera alma, en
los tres principios, a desencerrarse y air a Egipto, o sea, al arrepentimiento,
a buscar alimentos divinos, y a pedirlos e impetrarlos al justo administrador,
es decir, a José, o sea, a Jests, y a caer, con tal oracién y anhelo, en gran hu-
millacién en la presencia de Jos€ o de Jests, y a implorar de él alimentos.

[15] El hecho de que los hijos de Jacob debieran llegarse dos veces a
Egipto a por cereales, y que la primera vez encontraran facilmente las vi-
tuallas, pero luego se encontraran de nuevo en esa apremiante necesidad y
fueran retenidos en prenda, es una pardbola que tiene este sentido: cuando
el hombre se vuelve por primera vez a la penitencia, se le presenta primero
la espantosa figura de sus pecados; después éstos se despiertan en él,yla
conciencia es tomada por la ira de Dios,

[16] Lo mismo que los hermanos de José la primera vez se presentaron
de modo tal ante é, que los creyo espias, asf también el hombre se presenta
ante Dios como un espia de la divina gracia, y piensa poder, de ese modo,
acceder a la penitencia y recibir el perdén de sus antiguos pecados. Pero
aun no tiene su voluntad tan duramente obligada, que ésta determine ser

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 349

constante, por todos los dias de su vida, en tal penitencia iniciada, y no me-
dite otra cosa en su conciencia que la expiacién de los pecados, y hacer

 hundirse en la penitencia y el arrepentimiento los antiguos errores.

[17] Y sucede también que la conciencia, aunque aterrorizada al prin-
cipio, queda satisfecha al final, y que el celeste José le pone alimentos di-
vinos en el saco de sus anhelos, de suerte que la ira de Dios le deja cierta-
mente tomar aquellos alimentos, pero a condicién de tomar, en su justicia,
una prenda de la conciencia y retenerla para ver si el hombre se quiere sa-
tisfacer con la comida a la que ha sido invitado y limitarse a ella; pues en
el caso de que no quisiese hacerlo asi, la ira de Dios podria ejercer su de-
recho sobre la vida y el cuerpo [del rehén].

[18] Lo mismo nos sucede a nosotros, miseros hombres, que devora-
mos facilmente los primeros viveres que el celeste José nos ofrece en la pe-
nitencia, y recaemos después en gran inopia intima de la conciencia, y de-
bemos de nuevo padecer la penuria precisamente porque la primera vez no
hemos llevado con nosotros a nuestro Benjamin, o sea, nuestro fondo l-
timo, precisamente porque nuestra voluntad no se ha quebrantado del
todo, hasta el punto de inducirnos a perseverar hasta el final de nuestra
vida en la penitencia y en la divina humildad.

Y si eso hubiese tenido lugar en la primera penitencia, la divina justi-
cia airada no tendria razén para tomarnos prenda alguna, sino que debe-
rfa dejarnos libres.

[19] Precisamente ésta es la prefiguracién implicita en el relato que
dice que los hijos de Jacob debieron llegarse dos veces a Egipto en busca
de provisiones, y que la segunda vez José se revel§ a ellos y que la tercera
vez trajeron consigo mujeres e hijos, bienes y riquezas, juntamente con su
padre. Es decir, cuando el hombre, a causa del pecado, ha devorado el pri-
mer alimento divino, de suerte que debe de nuevo, en su interior, padecer
penuria y carestia, y la conciencia lo aflige y acusa, lo mismo que un esté-
mago famélico se duele del hambre, piensa de nuevo en la primera peni-
tencia, en el modo de reconquistar la gracia.

[20] Pero el intimo fondo de su ser, que esté ligado a la ira de Dios,
lo acusa y condena, por no haber custodiado la gracia. Y la ira de Dios lo
llama hombre perjuro y traidor, que ciertamente gusté la gracia de
Dios, que le habia sido concedida con generosa misericordia, pero la
contaminé y perdid por su deseo carnal, por eso se encuentra como un
ser indigno de contemplar el cielo, que debe arrastrarse sobre la tierra
por haberse dejado escapar el cielo por el vil deseo carnal y que piensa
c6mo puede, con el pobre publicano y pecador y con el hijo prédigo, el



350 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, LIl

pastor de cerdos, convertirse y obtener la gracia de Dios. Por lo cual jus-
tamente surge una justificada preocupacién [por el futurol, de suerte
que los hijos de Jacob se llegan para hacer penitencia y comprar alimen-
tos celestes, y el antiguo y addnico Jacob, o sea, el cuerpo, debe quedarse
en casa angustiado.

[217Y s6lo bajo la presién de esta preocupacion Benjamin, o sea, el in-
timo fondo del alma, es tomado por sus hermanos consigo. Y en este punto
del proceso se quebranta la primera voluntad y no se mueve con el propé-
sito de la primera vez; es decir, los hermanos ya no van a José como espias,
sino seriamente, como hombres hambrientos, animados por una vida fa-
mélica, que anhela con todas sus fuerzas la misericordia de Dios, el ali-
mento de fesucristo.

[22] Y entonces la preocupacién se muda en temor y temblor, y éste es
el adecuado acceso al alimento celeste que tiene lugar cuando la concien-
cia est4 angustiada y la razén renuncia a sus poderes y piensa: «jAh!, si
Dios esta airado conmigo, ¢dénde puedo encontrar la gracia? Ya no soy
digna de ella, la he pisoteado con mis pies y debo avergonzarme ante Dios.
¢En qué abismo debo precipitarme, visto que no puedo volver los ojos a
Dios para invocarlo en mi apremiante necesidad?».

[23] Asi, la misera alma se presenta con angustia y temblor ante Dios
y no sabe confesarse ni hablar, porque se considera indigna de decir pala-
bra en la presencia de Dios, y sdlo se presenta ante él y se postra en tierra,
y se abisma en la generosisima y profundisima misericordia de Dios, en la
herida, en la pasién y en la muerte de Cristo, y comienza a suspirar desde
la més profunda intimidad de su ser, a llorar invocando la gracia, y a so-
meterse del todo, como los hermanos de José volvieron de nuevo a la pre-
sencia de Dios y se postraron ante él.

[24] Y cuando José vio que estaban todos tan humillados ante él, se
apiadé de ellos y no pudo pronunciar palabra, volvié el rostro hacia otro
lado y lloré. Y éste es el punto en el cual, con semejante misericordia, ad-
quiere de nuevo la vida el fondo intimo constituido por la naturaleza del
mundo celeste que habfa empalidecido en Adén, en el cual Dios pronun-
ci6 de nuevo su palabra de gracia del paraiso: estandarte y meta que testi-
monia cémo Cristo verdaderamente ha venido al mundo en este intimo
fondo del hombre y cémo en el hombre mismo, por medio de su sufri-
miento, resurge de la muerte y luego se sienta a la derecha del Padre (de-
recha que es el alma {gnea que expresa, en el Verbo de la eterna naturaleza,
la sustancia del Padre), y cémo, basdandose sobre este intimo fondo, de-
fiende al alma de la ira de Dios y la colma de amor.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 351

[25] Entonces el cristiano comienza a ser un Cristo, pues vive en Cristo
y no es ya un espia ni cristiano sélo de nombre, sino que lo es en su fondo
intimo; Simeon es liberado, y no hay ya nada de condenable en él, pues es
acogido en Cristo Jests. Y aunque el cuerpo exterior esté en este mundo,
y sometido a sus vanidades, eso ya no le perjudica, sino que todos los erro-
res que puede cometer estando en la carne acaban por servirle para bien,
pues por esa razon se esfuerza en matar los fermentos carnales, en crucifi-
car al antiguo Adin, y toda su vida se transforma en una verdadera peni-
tencia, y Cristo que estd en él lo ayuda a hacer penitencia, y lo conduce a
su espléndido banquete, como hizo José con sus hermanos, cuando vol-
vieron y él mandé preparar su mesa y les invité a ella.

[26] De suerte que Cristo nutre con su carne y su sangre al alma con-
vertida, y en este connubio consisten las verdaderas bodas del Cordero.
Sélo quien ha sido comensal en este banquete comprende el sentido de
nuestras palabras, y nadie mds, pues todos los demés no son sino espias, y
aun cuando creen comprenderlo, no hay hombre alguno entre ellos que
tenga verdadera comprensién de semejante cena, aun cuando crea haber
estado en ella y haber gustado esos alimentos. Es imposible que la razén
comprenda tal banquete si no estd en ella el espiritu de Cristo, que consti-
tuye también el alimento del banquete de José.

[27] Y a ti, Babel, se te debe decir que, con el espionaje que haces en
el banquete de José, engafias a la cristiandad, porque con esta cena aludes
a la resurreccién de los muertos, y yerras. Allf el cristiano debe comer la
carne del Hijo del hombre, pues de otro modo no puede haber vida en él.
En la resurreccién, Dios deviene su todo en todo. Entonces Cristo se sienta
a la derecha de Dios con el hombre y lo defiende con su cuerpo y con la
sangre por €l inocentemente derramada, y esta sangre la derrama sobre el
alma y la instila en ella cuando la ira de Dios estd a punto de alzarse con-

tra el anhelo de la carne.

[28] ;Oh misero, viejo Jacob de la espiante cristiandad! jManda final-
mente a José a tus famélicos hijos, que se han demacrado por la larga hambre
de su alma! ;No los retengas més con tu temor! ¢Y cudl es, pues, tu temor?
Piensas que, si el fondo intimo sale a la luz del mundo, perderis a los hijos
que amas. ¢Y qué son tus hijos? Son tu misma ambicién, pues piensas domi-
nar la tierra en lugar de Cristo, o sea, no son mds que el Lucifer de tu orgullo
de la carne. Temes que habré de decaer tu prestigio, que se requeriré de ti una
vida apostdlica y que se ird en tu busca en el proceso de Cristo, siendo asi que
ati te agrada vivir honrando la carne y el placer, y en el espionaje de la virtud,
adorando tu vientre y deprimiendo a la misera cristiandad.



352 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, ITI

[29] ;Oh misero, viejo Jacob del presente, no te turbes asi por cosas
efimeras! Considera lo que le sucedié al antiguo Jacob, cuando hizo ir a sus
hijos a José; es decir, cémo José lo hizo conducir junto a él y le hizo mucho
bien a él junto con sus hijos, y los alimenté en la carestia y los instalé en un
pafs mejor. Asi te sucederd también a ti si haces que tus hijos vayan a José.

Si, en cambio, sigues reteniéndolos, deberés sufrir el hambre y morir
en la miseria junto con tus hijos. Asf dice el espiritu obrador de milagros
por medio del banquete de José.

[30] Oh Israel, considera bien este texto, te atafie y ya ha operado so-
bre ti: sin ello seguirds todavia ciego en tu famélica miseria y esperaras ser
herido por la espada de la turba. Y dicha espada te despertara bien, si
quieres probarla,

[31] Cada uno piensa: «jCuando tres partes del hombre hayan pere-
cido, yo querré, con las demds, pasar buenos dias, y entonces nos haremos
piadosos y llevaremos una vida justa y devota!». Es decir, el hombre se en-
tretiene siempre buscando de qué parte puede recibir ayuda, y a tal fin es-
cribe, habla y piensa mucho que la ayuda debera llegar del exterior y so-
correr al deseo carnal. Y el alma se entretiene siempre con el reino terreno
de Cristo.

[32] Oh Israel, si tomases conciencia de ti en el tiempo en que vives como
ciego, te vestirfas de saco y harfas penitencia en la ceniza. Mira el astro fatal,
ya ha aparecido, luminoso, y todo el que tiene ojos puede verlo. Es grande
como el mundo, y sin embargo quieren estar tan ciegos como para no verlo.

DE «EL CAMINO HACIA CRISTO»
La penitencia

[IIL, 15] [El hombre deseoso de convertirse] haga propésito y fije tan
fuertemente su voluntad en su propésito que no secunde ya los antiguos
idolos animales ni los vicios; y aun cuando todas sus cerdas y sus bestias
hubieran de contristarse por su pastor, aun cuando por eso hubiese de pa-
recer loco a todo el mundo, permanezca fiel a su propésito y a las prome-
sas de gracia hechas por Dios. Y aun cuando por eso hubiese de parecer
hijo de la muerte, dispéngase, acogiendo a Cristo, a la muerte de Cristo y
quiera, como quiere €l, morir y vivir con él. Y dirija a Dios, con constante
plegaria y deseo ardiente, su propésito, y consagrele, al iniciarlo, todo tra-
bajo y obra de sus manos, y esté ajeno a toda imaginacién avara, envidiosa,

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 353

soberbia, Basta con que abandone estas tres bestias (avaricia, envidia y so-
berbia), y las demds comenzarin de inmediato a enflaquecerse y a debili-
tarse y empezaran a morir. Pues Cristo comienza de inmediato a asumir
una forma de vida en el verbo prometido que él se forja y del cual se cife
y comienza a obrar en el hombre; de suerte que el alma humana se forta-
lece y se vigoriza cada vez mds en el espiritu de la gracia.

[16] Lo mismo que el embrién humano opera en el vientre materno y
crece expuesto a muchos impedimentos naturales y circunstancias exteriores
hasta que el nifio asume una vida verdadera y propia en el vientre materno,
asf sucede también en este caso. Cuanto mas se aleja el hombre de los ido-
los, tanto mas se adhiere a Dios; pero finalmente Cristo se hace vital en la
gracia encarnada en el hombre; esto, no obstante, sélo sucede cuando el pro-
posito es muy serio. Entonces tienen lugar también las bodas con la virgen
Sofia; pues los dos amores se concilian con alegria, y con ferviente ardor se
impregnan mutuamente del dulcisimo amor de Dios. Luego, en breve
tiempo se prepara la fiesta nupcial del Cordero, en la cual la virgen Soffa (o
sea, la humanidad verdaderamente digna de Cristo) se desposa con el alma.
Lo que allf sucede y la alegria que allif se enciende lo dice Cristo a propésito
de la gran alegria que suscita el pecador convertido, que en el cielo, entre los
hombres y todos los santos dngeles, vale més a los ojos de Dios que noventa
y nueve justos que no tienen necesidad de hacer penitencia,

De la verdadera bumildad

(IV, 1, 2] Puesto que la individualidad, lo mismo que la razén, esté pri-
sionera y estrechamente ligada en una penosa carcel, o sea, en la ira de
Dios, asf como también en la mundaneria, es muy peligroso para el hom-
bre poner la luz del conocimiento en la individualidad personal, como po-
sesién particular suya.

[3] Pues la ira de la eterna y temporal naturaleza encuentra su gusto
alli donde el egofsmo y la razén individual se hinchan de soberbia, y se
aparta del alma verdaderamente sometida a Dios. Ella no se apacienta del
fruto del paraiso, sino de la sustancia del egofsmo, o sea, del régimen de la
vida, en la cual hay mal y bien; como hicieron Lucifer y Adan, que por an-
helo egofsta se hundieron ambos de nuevo en el estado originario del cual
esas criaturas nacieron y fueron generadas: Lucifer en el centro de la natu-
raleza de la ira, y Addn en la naturaleza terrena, o sea, en la matriz del
mundo exterior, o sea, en el deseo del bien y del mal.



354

LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

(4] Lo cual les sucedi6 a ambos porque habian hecho resplandecer en
el egofsmo la luz del entendimiento, en la cual podian reflejarse y contem-
plarse, por lo que el espiritu del egoismo se hundié en la imaginacién, o
sea, en el anhelo de alcanzar el centro de la naturaleza, para elevarse, para
hacerse mds grande y poderoso y luego miés sabio: asi como Lucifer buscé
a su madre en el centro del fuego y pensé de ese modo poder dominar el
amor de Dios y todo el ejército celeste, ast también Ad4n anhels conocer
en su esencia a la madre de la que brota el bien y el mal, y luego puso su
anhelo en la voluntad de llegar a ser experto e inteligente.

[5]1'Y ambos, Lucifer y Ad4n, fueron hechos prisioneros por su culpable
deseo en su madre misma, y perdieron toda humildad respecto a Dios, y con
el espiritu mismo de su intencién, o sea, con su anhelo, permanecieron cau-
tivos en su madre, y esto se convirtié en el régimen normal de la naturaleza:
es decir, que Lucifer permaneciese en el espantoso tormento del fuego y que
ese mismo fuego se revelase en el espiritu de su intencién; por lo cual esa
criatura se volvid, en su anhelo, enemiga del amor y de la dulzura de Dios.

(6] Luego también Adan pasé a posesion de la madre terrena, la cual
es mala y buena, producida por el amor y por la ira de Dios, y el modo de
vivir de Adan asumié cualidad terrena, por lo cual sucedié que la quema-
z6n, el frio, la envidia, la ira y los demds elementos contrastantes se volvie-
ron en €l patentes y dominadores.

[7]'Y debido a que los hombres no habian llevado consigo, en su ego-
fsmo, la luz del conocimiento, no se pudo revelar a ellos el espejo del co-
nocimiento del centro y del elemento originario de la criatura, o sea, la ver-
dadera y propia fuerza de donde surge la fuerza imaginativa y el anhelo.

[8] Por lo cual este peligro, que todavia en nuestros dias amenaza a los
iluminados hijos de Dios, hace que cuando se muestra a alguno el sol del
grandioso aspecto de la santidad de Dios, de donde triunfalmente brota la
vida, la razén se refleje allf dentro, y la voluntad se hunda en el egofsmo, o
sea, en una busca de fines estrictamente personales, y pretenda examinar

el centro de donde deriva la luz, y con el propio egoismo entrar violenta-
mente en él.

(IV, 1, 19] La razén querria, en este punto, ofrecerme el contenido y su-
gerirme que es justo y bueno que un hombre de Dios, aun cuando sélo lo
haya alcanzado la luz exterior de la naturaleza, se considere autorizado, segtin
la Esctitura, para regular sabiamente su propia vida con la guia de aquella luz.

[20] Desde luego es verdad, y no puede haber nada més til ni mejor
para el hombre, y es un tesoro superior a todos Jos tesoros del mundo, el

L o R ]

s

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 355
poder alcanzar y poseer juntamente a Dios y la luz del tiempo: es un ojo
abierto al tiempo y a la eternidad.

[21] Pero escucha, jdebes prestar mucha atencién al modo de usarla! La
luz de Dios se revela al alma por primera vez semejante al resplandor de una
vela, y enciende inmediatamente la luz exterior de la razén: no en el sentido
de que la razén se deba someter al dominio del hombre exterior; no, el hom-
bre exterior se mira en el transparente claror como una figura ante un espejo,
y aprende a conocerse en aquella personalidad que es buena y til para él.

[22] Y cuando eso acontece, la razén no puede hacer nada mejor, en
su creatural individualidad, que evitar reflejarse en la personalidad de la
criatura, no hundirse en el centro de la naturaleza con la anhelosa volun-
tad, no buscarse a s misma, ni privarse de la divina sustancia (que se re-
suelve en la luz de Dios con la que el alma debe alimentarse y restaurarse),
y no alimentarse de la exterior luz y esencia, por la cual puede absorber de
nuevo el veneno.

[23] La voluntad de la criatura debe, con toda la fuerza de su razén y
de su anhelo, encerrarse en sf como un nifio indigno, que no merece una
gracia tan grande —a saber, la de poder atribuirse capacida'd cpgnosc.itiva
alguna o entendimiento, y también la de pedir a Dios, en la 1nd1v1due?11dad
creatural, cierta inteligencia o anhelo de ella—, sino que debe sélo, simple
e ingenuamente, abismarse en el amor y en la gracia de Dios en Jesucr.istc?,
y desear que estén como muertas, en el amor de Dios, su razén y su indi-
vidualidad y dedicarse, con el impulso del amor, a la vida divina, para que
Dios la utilice como su instrumento para hacer su voluntad.

[24] La razén individual no debe proponerse poetizar, sobre funda-
mento humano, acerca de las cosas divinas, ni debe querer ni anhelar otra
cosa que la gracia de Dios en Cristo, de la misma manera en que un niﬁ.o
continuamente anhela el seno materno: y el anhelo debe volverse conti-
nuamente al amor de Dios, y el alma no debe nunca renunciar a este an-
helo. Y cuando la razén exterior triunfa en la luz y dice: «Tengo al verda-
dero nifio», la voluntad anhelosa de Dios debe postrarla en tierra y llevarla

a la maxima humildad, y confundirla y decirle: «Estas loca, y no tienes otra
cosa que la gracia de Dios»; debes volverte a ella con gran humildad y ano-
nadarte en ti misma, hasta el punto de no conocerte ni amarte: todo eso
que estd en torno a ti y en ti no debes considerarlo ni juzgarlo otra cosa que
un instrumento de Dios, y dirigir el anhelo tinicamente a la misericordia de
Dios, a salir de todo conocimiento y voluntad particulares, y a considerar-
las nada, a no concebir ninguna voluntad individual y a no adherirse nunca
de nuevo, ni mucho ni poco, a ella.



356 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I11

[25] Y si las cosas discurren asi, la voluntad natural queda impotente,
y entonces el demonio ya no puede, inspirando sus malos deseos, separar
al alma de Dios: pues las sedes donde él puede estar en paz se vuelven ari-
das e inhabitables.

[IV, 2, 6] Toda criatura debe mantenerse conforme a la naturaleza crea-
da en ella por Dios; pues, si quiere contrariar el querer de Dios y oponerse
a él, se procura tormentos. No hay criatura creada por las tinieblas que con
dichas tinieblas sufra: asf como un gusano venenoso no sufre con el ve-
neno, pues el veneno es su misma vida; y si, en cambio, perdiese el veneno
y se infundiese en €l algo bueno y en él manifestase su naturaleza, ello le
acarrearia dolor y muerte,

[7] El hombre fue creado en el parafso en el amor de Dios, y si se aban-
dona a la ira, al venenoso tormento y a la muerte, ésta es una vida contra-
dictoria con la suya, es martirio para él,

[8] Si el demonio hubiese sido generado en la matriz del furor y en el
infierno, y no hubiese tenido, originariamente, naturaleza divina, no sufri-
ria en el infierno; pero, puesto que fue creado de naturaleza celeste y en él
naci6 el tormento de las tinieblas y se hundié entero en las tinieblas, la luz
se ha vuelto para él un tormento, o sea, definitiva pérdida de esperanza en
la gracia de Dios y continuo rencor contra él, porque Dios no lo quiso to-
lerar y lo escupi6 lejos de si. Asf dio en tener odio 4 la misma madre de la
cual habfan surgido esencia y sustancia, o sea, a la eterna naturaleza, que
lo tiene prisionero lejos de s como un renegado, y que ejercita con él, ha-
ciéndolo objeto de escarnio, sus facultades de furor y de ira. No habiendo
querido € colaborar en las obras divinas de alegria, es preciso que acepte
la parte contraria y se convierta en enemigo del bien.

[9] Puesto que Dios es todo, es tiniebla y luz, amor y odio, fuego y cla-
ror; pero s6lo toma nombre de la luz de su amor.

[10] Existe un eterno contraste entre tiniebla y luz. Ninguna de las dos
llega a comprender a la otra, y ninguna de las dos es la otra, y sin embargo
constituyen un tnico ser: diversas en el sufrir, diversas en el querer, pero
constituyentes, no obstante, de una tGnica e inseparable naturaleza. Unico
es el principio discriminador: que lo presente en una cosa sea como nulo
en la otra; pero este principio no se revela en las cosas en las que esta.

[11] Puesto que el demonio ha permanecido en su sefiorfo —aunque
no en aquel en el cual Dios lo cred, sino en el que genera eterna angustia,
en el centro de la naturaleza, que es conforme a la esencia de la ira, por lo
cual se produce angustia y tormento—, €l es ciertamente un principe so-

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 357

bre el suelo de esta tierra, pero en el primer principio, en el reino de las ti-
nieblas, en el abismo. Y no ya en el reino del Sol, de los astros y de los ele-
mentos, en el cual no es principe ni sefior, sino en la ira, o sea, en la raiz de
la maldad de todos los seres, y sin embargo no tiene el poder de servirse
de ellos a voluntad.

[12] En todas las cosas hay un bien que tiene encerrado en sf, como pri-
sionero, el mal; de suerte que toda criatura puede dirigir y dominar el mal,
cuando se despierta a anhelos malos y vuelve al mal sus deseos. Eso no puede
sucederles a las cosas privadas de vida; pero el hombre puede hacer el mal
por medio de las cosas privadas de vida, con tal que infunda en ellas las més
intimas potencias de su voluntad con el anhelo que mueve desde el centro,
desde las potencias mas intimas de la naturaleza; y entonces se obtiene un
encantamiento y una magia mala. Y dondequiera que el hombre de mala vo-
luntad infunde el anhelo de su alma, que es eterna por naturaleza, en el mal,
alli puede insinuarse también la voluntad del demonio.

[13] Pues la originaria condicién del alma y la de los 4ngeles es, ab
aeterno, la misma; pero sobre la vida de este mundo, sobre su intima esen-
cia, el demonio no tiene un poder mayor que el que podria tener sobre una
Turba tragna. Donde la turba se enciende en eterna y natural ira, alli puede
operar con guerras y batallas y también con grandes tempestades sin agua.
En el fuego puede adelantarse tanto como la turba, y no mas all4; y afronta
también, como la turba, tremendos golpes; pero no puede hacer de caudi-
llo, porque es siervo y no sefior.

[IV, 2, 23] Precisamente porque el centro del alma es eterno y esta ge-
nerado por la omnipotencia de Dios, puede volverse adonde quiere; pues
lo que es eterno no tiene ley. Pero la voluntad tiene una ley, la de obedecer
a Dios, y es generada por el alma, que no debe desviarse de aquello en lo
cual la creé Dios.

[1V, 2, 45] Es preciso combatir hasta que el oscuro, duro y cerrado cen-
tro explote y sea acogida en el centro la chispa, con lo cual de inmediato
germine (como de un divino grano de mostaza, segin dice Cristo) la noble
planta del lirio. '

Es preciso orar seriamente con gran humildad y por un poco de tiempo
parecer loco ante la propia razén, sentirse confuso, hasta que Cristo tome

forma en esta nueva encarnacién. .
[46] Y cuando Cristo ha nacido, Herodes se adelanta inmediatamente

y pretende matar al nifio, e intenta hacerlo en el exterior con persecucién y



358 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

en el interior con tentacidén; entonces, si este brote de lirio quiere fortale-
cerse, debe quebrarle al demonio su reino, el cual se revela en la carne.

[47] Este pisoteador de serpientes es sacado al desierto tras haber sido
bautizado con el Espiritu Santo y es tentado para que se vea si quiere per-
manecer humildemente sometido al querer de Dios. Debe, por tanto, ser
perseverante y estar dispuesto, si hace falta, a abandonar todo lo terreno,
e incluso la vida exterior, para mantener su derecho de hijo.

El nuevo nacimiento

[V, 1, 13] Nosotros vemos el mundo exterior con los astros y los cuatro
elementos en los cuales vive el hombre y viven todas las criaturas: mundo
que no es ni se llama Dios. Dios alienta en €, pero el ser del mundo exte-
rior no lo encierra en si. Y asi, también vemos que la luz resplandece en las
tinieblas, pero que las tinieblas no encierran la luz, y sin embargo la una
alienta en las otras. Y otro ejemplo lo tenemos en los cuatro elementos, los
cuales en su origen no son més que un tinico elemento, que no es ni caliente
ni frio, ni 4rido ni hiimedo, y se divide, por medio del movimiento, en cua-
tro sustancias especificas, a saber, el fuego, el aire, el agua y la tierra.

¢Quién podria creer al agua capaz de generar el fuego, y que el fuego
tuviese origen en el agua? No lo creerfamos si no lo viésemos con los ojos
en el relampago, y no encontrasemos también en los seres vivos que, den-
tro del cuerpo, el fuego esencial vive en la sangre y que ésta es la madre y
que el fuego insito en la sangre es el padre...

[15] Y lo mismo que Dios alienta en el mundo y lo colma todo de s, y
sin embargo nada posee; y lo mismo que la luz alienta en las tinieblas, y sin
embargo no posee las tinieblas, y el dia en la noche y la noche en el dia, y
el tiempo en la eternidad y la eternidad en el tiempo, asi estd hecho tam-
bién el hombre. Segin la humanidad exterior, él es el tiempo y en el
tiempo, y del tiempo es el mundo exterior, y también el hombre exterior.
Y el hombre interior es la eternidad y el tiempo espiritual y el mundo in-
teriot, el cual estd también en la luz y en las tinieblas, o sea, en el amor de
Dios segtin la eterna luz, y en la ira de Dios segiin la eterna tiniebla. Y lo
que en él se revela es el elemento en el cual vive su espiritu: la tiniebla o la
luz. Y ambas cosas estdn en él, la luz y la tiniebla; cada una alienta en si
misma, y ninguna de las dos incluye a la otra.

[16] Pero si una penetra en la otra y quiere poseer a la otra, esa otra
pierde su derecho y su poder. El elemento que padece la accién pierde su

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 359

poder, pues apenas la luz aparece en la tiniebla, la tiniebla pierde su tene-
brosidad y ya no es reconocida como tal. Y viceversa: si la tiniebla entra en
la luz y obtiene el podert, la luz se apaga, y con ella su poder.

[17]1 Y debemos pensar que algo semejante sucede también en el
hombre. La tiniebla eterna es el infierno del alma, o sea, aquel angustioso
tormento que se llama ira de Dios. Y la luz eterna del alma es el reino de
los cielos, en el cual el ardiente tormento de las tinieblas se transforma
en alegria.

[18] Pues, lo mismo que la naturaleza de la angustia es, en las tinieblas,
causa de tristeza, asi es, en la luz, causa de la externa y mudable alegria.
Pues el tormento en las tinieblas y el tormento en la luz es un Gnico tor-
mento, una (inica naturaleza; lo mismo que el fuego y la luz son una tnica
naturaleza, y sin embargo producen efectos notablemente diferentes. El
uno alienta en el otro y produce el otro, pero, no obstante, no es el otro.
El fuego es doloroso y destructor; la luz es nutriente, benéfica, fuerte y rica
en alegria, un amable goce.

[19] Y también es preciso considerar asf lo que le acontece al hombre.
Est4 y vive en tres mundos: uno es el mundo de la eterna tiniebla, o sea, el
mundo de la eterna naturaleza, que es producido por el fuego, o sea, por
el angustioso tormento; otro es el eterno mundo de la luz, producido por
la eterna alegria, que es la divina morada, en la cual habita el espiritu de
Dios, en el cual el espiritu de Cristo toma humana sustancia y expulsa las
tinieblas y las obliga a volverse productoras de alegria en el espiritu de
Cristo, o sea, en la luz; el tercero es el exterior mundo visible, constituido
por los cuatro elementos y por la constelacién visible, de la cual cada ele-
mento tiene en si un astro conforme a su particular naturaleza, de donde
se derivan cualidades y anhelos, o sea, un temperamento.

[20] De suerte que el fuego en la luz es fuego de amor, deseo de dulzura
y del reino de la alegria, y el fuego en las tinieblas es fuego de tormento y es
doloroso, hostil, y esencialmente siniestro. El fuego de la luz tiene buen sa-
bor, y el sabor de la esencia de las tinieblas es desagradable y hostil; pues to-
das las formas del fuego estdn enteramente inmersas en la angustia.

[V, 2, 171 Asi dice Moisés: Dios hizo que a Adén le entrase un suefio
profundo y se durmiese. Visto que él no habfa querido permanecer obe-
diente a la divina armonia, en las facultades naturales, ni ser un instru-
mento tranquilo del espiritu de Dios, Dios lo hizo caer, de la armonia di-
vina, a una armonfa particularista, es decir, a las pasiones despertadas de
nuevo, al mal y al bien; y alli marchd el espiritu.



360 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

gélica y su fuerza, y yacié en la impotencia,
| Y entonces Dios, por medio de sy Fiat, hizo a la mujer sacandola de
a matriz de Venus, o sea, de aquella sustancia segtin Ia cual Addn tenia en

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 361

asumio el espiritu de Cristo como celeste esencia en su empalidecida fi-
gura, en la cual esti insita la palabra de la fuerza de Dios, o sea, la vida
operante.

[51 El hambre del alma pone su anhelo en la quebrantada sustancia de
la humanidad corrompida que habia sido privada, en Adan, de su parte ce-
leste. Y esta humanidad corrompida fue quebrantada por el dulce fuego de
amor de la muerte de Cristo, cuando fue vencida la muerte por la misma
recta humanidad celeste.

El hambre del alma alcanzé con su anhelo el sagrado ser celeste, o sea,
la celeste sustancia corpérea que obedece al Padre en todos sus designios,
y estd en todo y a través de todo, por lo cual el antes empalidecido cuerpo
celeste resurgi6 en la fuerza de Dios, en el dulce nombre de Jests...

[71 Y cuando el alma se alimenta de esta dulce, sagrada y celeste co-
mida, se enciende en gran amor al nombre de Jests; y entonces el fuego
que la torturaba se convierte en un gran triunfo y surge en ella un nuevo
sol, por el cual nace en ella una voluntad nueva. Y éstas son las bodas del
Cordero: lo que nosotros ardientemente deseamos para que de una vez por
todas la cristiandad aparente y verbal sea reconocida como tal, y se pase de
la fabuta (de la historia) a la realidad...

[11] El hombre que es exterior en la carne y en el alma, o sea, la parte
exterior del alma, no tiene una voluntad divina; es més, no comprende na-
da de Dios, como dice la Escritura: el hombre natural no acoge en s nada
del espiritu de Dios, etcétera...

[13] La razén por la cual el alma ignea no puede, en este tiempo, lle-
gar a la perfeccién, consiste en que ella, con su parte exteriot, esta ligada
al amor propio, por medio del cual el demonio continuamente la asaetea
con sus dardos envenenados y acecha a ver si el alma pica el anzuelo y se
envenena, y se genera tormento y angustia, por lo cual la noble Soffa per-
manece escondida en la fuente de Cristo, en la humanidad celeste, y no
puede acercarse a tal soberbia,

[14] Pues ella recuerda bien lo que aconteci6 con Adan, a saber, que
eché a perder su perla, que después sélo por gracia es devuelta como don
a la interior humanidad; por eso ella se llama Soffa, o la esposa de Cristo...

[181'Y cuando la luz exterior, o sea, el alma exterior, es iluminada por-
que la luz exterior de la razén ha sido encendida por medio de la luz inte-
rior, dicha alma exterior emana de si un aparente resplandor y se considera

divina, aun habiendo perdido su perla.

[19] Asf acontece para muchos, y a menudo el 4rbol de perlas se seca
en el jardin de Cristo, y la Escritura hace de él una mata tan dura, que si



362 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IiI

aquellos que han gustado una vez la dulzura del mundo futuro caen alli
dentro, dificilmente vuelven a ver después el reino de Dios.

[20] Y aun cuando la puerta de la gracia siga abierta, el acceso a ella es
impedido por el espejismo de la razén exterior, porque se piensa poseer la
petla y se vive sélo de vanidad mundana y se baila al son del silbo del de-
monio.

La vida suprasensible
(didlogo entre un maestro y un alumno)

[VI, 41] El maestro dijo: «<Donde la voluntad de Dios se aplica a una
cosa, alli se revela Dios, y en semejante revelacién también estin com-
prendidos los 4ngeles. Y cuando Dios no asiente a la voluntad de una cosa,
alli no se revela Dios, sino que permanece en si mismo, sin conceder su co-
operacion. Y entonces en aquello no queda m4s que la voluntad indivi-
dual, privada del querer de Dios, y alli se asienta el demonio y todo lo que
es enemigo de Dioss.

[42] El discipulo dijo: «¢Cudnto distan entre si el cielo y el infierno?s.

El maestro dijo: «Lo mismo que el dia y la noche, lo mismo que el yo
(el algo) y la nada. Estin contrapuestos, y cada uno es como una nada
para el otro, y existe una reciproca accién causal productora de placer y
dolor.

»El cielo est4 en todo el mundo y fuera del mundo, por doquier, sin
solucién de continuidad, espacio o lugar, y opera por medio de la divina
revelacién sélo en si mismo. Y dondequiera que va, y dondequiera que
se revela, alli se revela Dios. Pues el cielo no es otra cosa que una revela-
cién del eterno uno, por lo cual todo lo obra y quiere en sereno amor,

»Y también el infierno estd en todo el mundo, y sin embargo se asienta
y opera s6lo en sf mismo y en aquel en el cual se revela el fundamento in-
fernal, o sea, en el egofsmo y en la mala voluntad. Y estas dos cosas las tiene
en si el mundo sensible, y puesto que el hombre, en su vida temporal, est4
constituido sélo de mundo visible, en el tiempo de su vida exterior no vis-
lumbra el mundo espiritual. Pues el mundo exterior es, por su naturaleza,
como un velo puesto delante del mundo espiritual, lo mismo que el cuerpo
constituye un velo para el alma.

»Pero cuando muere el hombre exterior, el mundo espiritual se revela
al alma, y se revela, o segin la eterna luz en los santos angeles, o con la
eterna tiniebla en los demonioss.

g b

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 363

[43] El discipulo dijo: «¢Y qué significa que un dngel o bien un hom-
bre pueda revelarse en el amor de Dios o en su ira?». N

Fl maestro dijo: «xAmbos han surgido del mismo origen, de la divina sa-
bidurfa del divino querer, y son hechos semejantes a reflejos del divino
amor; han salido de la rafz de la eternidad, de donde salen la luz y las ti-
nieblas. Y las tinieblas son proclives a ceder a particulares apetitos; la luz
se asienta en la voluntad conforme a la de Dios. Y alli donde la voluntad
del alma individual esta de acuerdo con el querer de Dios, alli estd activo
el amor de Dios. En cambio en la inclinacién egoista de la voluntad del
alma, la voluntad de Dios opera penosamente y es una tiniebla que da real-
ce a laluz. Luz y tiniebla no son sino revelacién del querer divino, de la sus-
tancia luminosa o de la tenebrosa del mundo espiritual».

[44] El discipulo dijo: «¢Qué es, entonces, el cuerpo del hombre?».

El maestro dijo: «Es el mundo visible, que es imagen y sustancia del
universo. Y el mundo visible es una revelacién del interior mundo espiri-
tual, derivante, segiin la eterna luz y segiin la eterna tiniebla, de la colmena
del espiritu; y es un reflejo de la eternidad, con el cual la eternidad se ha
hecho visible y en el cual operan en reciprocidad voluntad egoista y vo-
luntad-obediente, o sea, bien y mal. Y de tal sustancia es también el hom-
bre exterior; pues Dios creé al hombre exterior conforme al mundo exte-
rior, e inspir6 en él el interior mundo espiritual en forma de alma y de vida
consciente. Por eso el alma puede, en la sustancia del mundo exterior, re-

cibir y hacer mal y bien».

DE «SEIS PUNTOS TEOSOFICOS»

[I, 2, 1] Existe un principio donde se encuentra una vida y un movi-
miento que no son ni lo uno ni lo otro; el fuego es un principio de esta na-
turaleza, y la luz es otro, pues nace del fuego, y sin embargo no tiene su
propiedad; posee, empero, una vida propia, cuya causa, no obstante, es el
fuego; y causa de ambos es el temor rabioso.

[2] Pero la voluntad del temor, que crea la naturaleza temerosa, llamada
Padre, no puede ser explorada: podemos ver solamente como se introduce,

3. El Padre es fuego de la voluntad; el Hijo es fuego del anhelo o luz. El tercer Ser es
su relacién como aire: despertar, semejanza, revelacién de los dos. Anterior  los tres es el

Ungrund, la Nada.



364 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I11

en altisima perfeccién, en la esencia de la santa Trinidad, c6mo se revela en
tres principios, cémo surge la esencia de todo tormento y qué es la esencia
de la que surge la vida de los sentidos, y el milagro de todos los seres,. *

[8] El fuego proviene de la rabia del frfo, y el frio proviene del centro de
la naturaleza, es decir, del miedo dspero y cortante que la aspereza genera tan
fuertemente en sf, crea la esencialidad y nos hace ver cémo en el movimiento
del Padre, en la creacién, ha producido la tierra y las rocas, pues para tal fin
no tenfa ninguna otra esencia sino la propia, nacida en los dos principios, es
decit, en el mundo de 1a luz y en el de la muerte, en ambos anhelos...

[10] No pudiendo alcanzar en este mundo el fuego eterno, no pode-
mos tampoco extraer cosa alguna de este principio; tal es la desventaja del
fuego eterno, que no podemos alcanzar sino en la Imaginacién, que da al
hombre el poder de alcanzar Ia vida desde la muerte, transportindola a
una esencialidad divina; sélo esto puede hacer el hombre...

[17] La creacién de este mundo acontecio mediante el despertar del es-
piritu volitivo: la voluntad interna, que suele permanecer en si, excité la
propia naturaleza, cual centro anheloso de estar fuera de si, cual luz que
sale del centro. Asf el centro anhelante creé fuera de sf mismo un ser, es
decir, tomé e hizo un ser en Ia propia imaginacién, anexionandole también
la esencia de la luz.

[18] Capt6 lo Eterno con el inicio; por eso los seres de este mundo de-
ben volver a entrar en lo Eterno con la figura [de ellos], anejos a él. Pero
lo que fue hecho o captado desde el principio del anhelo, entra de nuevo
en su €ter, como en una nada, existente nuevamente sélo en el espejo de la
imaginacién, que no proviene de Io Eterno, sino de la eterna magia, que
esta en el anhelo, al que pertenece; a semejanza de un fuego que engulle y
consume un ser de suerte que no queda nada de él, y vuelve a convertirse
en lo que era antes de devenir un ser.

[II, 3, 7] Pues el infierno tiene en la oscuridad la mejor conjuncién de
la fuerza amenazadora: en todo ¢l S¢ Oye como un gran ruido, y lo que re-
suena en la luz, bate en la oscuridad, como lo vemos en un objeto que,
cuando es batido, resuena: pues el sonido no es ¢] ser; a modo de una cam-
pana tafiida, que no es el sonido mismo, sino dureza y causa del sonido, La
campana recibe el golpe, el toque, y del duro toque sale un sonido: ello de-

4. El milagro es tal porque proviene de la lucha y es fragil: es Ia traduccién en figuras
de la Sabiduria eterna.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 365

riva del hecho de que en la materia de la campana se encuentra una esen-
cia, encerrada en su dureza en el acto de su fusién, por medio del movi-
miento de Dios omnipresente; y en ese hecho se pf)drla reconocer la tin-
tura metdlica si no nos obstindsemos en ser tan necios y ciegos...

[10] Si queremos decir ahora cémo se unen los principios, debem'os
poner en medio el fuego, como fuerza mayor, que proporciona a tpdolpr1}r11-
cipio una vida placentera y el espiritu que d.esea. Por eso no existe lucha
alguna en los principios, pues el fuego es.la v1d? de tqdos los p1'r1nc1plos(,ies
decir, la causa de su vida y no su vida misma: él conflere'al abismo su do-
lor, es decir, ese aguijén que la muerte encuentra en la v1da;' pues de otro
modo el abismo serfa silencio; le confiere su ira, que es la V1dai la.mov1h-
dad y el estado originario del abismo, que de otro modo no seria sino una
silenciosa eternidad y una nada.

[11]Y el fuego da su esencia también al mundo de la luz: pues de otro
modo no existirfa en €l ni sentimiento ni luz, y todo no serfa sino 1/1no, y
nada habria fuera del fuego, ojo del milagro que no se reconocetia a i
mismo, al no poseer razén alguna, sino una eterna segregacion, en la cual
no podria haber ninguna btisqueda ni cumplimiento. .

[12] El fuego confiere su esencia y su tormento, co'nilo c1.1al se des-
pierta toda vida y crecimiento, también en el tercer principio, reino de este
mundo. El fuego debe poseer toda sensibilidad, y todo lo que ha de ser
transmitido a algo; nada surge de la tierra sin la esencia del 'fuego. Elesla
causa de los tres principios y de todo lo que puec'le ser nominado.

[13] El fuego obra asi la unién de los tres principios y es la'causa del
ser en los tres. Ningtin principio lucha con otro, sino que la esencia de c.ada
uno de ellos desea sélo el propio [principio], y estd §i§mpre en lucha; si no
fuese asi, todo serfa una tranquila nada. Cada princ'1p10 confiere al otro su
fuerza y su forma, y entre ellos existe una paz continua... dl

[15] Asi, la muerte y la ira son generadoras del fuego y causa de
mundo de luz, de todo ser del tercer principio y de todas las esencias en
todas las vidas: y, en efecto, ningdn principio podria luchar con otro, pues
se desean reciproca y vehementemente. 3 .

[16] Porque el angélico mundo de luz, y también este nuestro mundo
visible deben poseer la esencia de la oscura muerte para su vida y para su
tormento, y de él tienen hambre continua. N .

[17] Pero es preciso destacar que cada principio constituye un to(rjmento
segn la propia cualidad: al mal da su bien y se une a 'el, y hace unlo e treis;
de manera que no exista disputa entre los tres principios. Pero eg a esenc
hay disputa, y asi debe ser, pues de otro modo todo seria una nada...




366 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I11

[23] Por eso te hacemos conocer y comprender que el 4rbol de los tres
principios los soporta en paz a los tres, pero no los soportan las criaturas,
pues las criaturas de cada principio singular no desean las demds, y por eso
existe entre ellas la firme determinacién de no conocerse y de no verse.

[IV, 5, 11] El mundo de la luz no sabe nada... de los diablos, y los dia-
blos no saben nada del mundo de la luz, salvo el recuerdo de haber estado
allf una vez; se lo representan como lo que se ve en la imaginacién, pues el
mundo de la luz no entra ya en su imaginacién, ni tampoco ellos consiguen
concretar imégenes segiin aquel mundo, pues se espantan y se averglen-
zan de él.

[12] Otro tanto podemos decir del mundo externo; la luz de Dios lo
traspasa, pero sélo es comprendida por lo que se ensimisma en ella; y
cuando este mundo externo esta mudo y sin comprensién para con Dios,
permanece en el propio querer y lleva consigo el propio espiritu, aun
cuando Dios le haya dado un dios natural, a saber, ¢l Sol, al que todos los
seres que son de este mundo deben entregar su voluntad y su anhelo; y el

ser que no obedece a eso, permanece en sf mismo, en gran maldad y ene-
mistad respecto a sf mismo.

[IV, 6, 7] Dice la razén: «sDénde estan los tres mundos?s. Flla querria
forzar una separacién, de manera que un mundo esté fuera del otro, o uno
por encima del otro; pero eso no puede ser, pues de otro modo el eterno
Ser insondable deberia escindirse: pero, scémo puede escindirse lo que es
una nada, que no tiene morada, y que por si solo es todo? Lo que no tiene
base, que no se deja comprender, que reside en sf mismo y se posee a si

mismo, no puede incorporarse a una particula, sino que sale de sf mismo y
se revela fuera de s{ mismo.

[VI, 9, 2] En las tinieblas, la esencia no tiene sino un continuo punza-
miento y ruptura, porque cada figura de la esencia hostiliza y niega la otra,
y cada una dice a la otra que es malvada y su enemiga y causa de su inquie-
tud y de su ira: cada una piensa que, si no existiese la otra, habria paz; y sin
embargo, todas ellas son malvadas y falsas. De ah{ viene que todo lo que
nace de la oscura propiedad rabiosa sea mentiroso y eche mendazmente en
cara a las demas figuras el ser malvadas: sin embargo, cada una es causa de
la maldad de las demés, pues las vuelve tales con su infeccidn venenosa...

[9] Pues toda vida estd inmersa en el veneno, y s6lo la luz resiste al
veneno, aun siendo causa de su vida e impidiéndole languidecer.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 367

[10] De ahi podemos ver cémo la vida de las tinieblas no es otra cosa
que un veneno languideciente, semejante a un tormento que muere; y sin
embargo no hay en ella muerte alguna, pues el mun'd(.) de la luz se contra-
pone al espejo de las tinieblas, de suerte que las tinieblas huyen eterna-
mente...

[12] Esta es la vida interna de las tinieblas, éste el humor de las esen-
cias venenosas, de donde surge semejante espiritu volitivo. Tal es la cuali-
dad que alli preside, visible en siete aspectos, segl"m el centro de,la natura-
leza y con el propio principio. Lo mismo que la vida de las al'egrlas estd en
siete figuras segtin la ley de la naturaleza, asf estd también la VIdg c'le la aflic-
cién; lo que en la luz da la alegrfa, confiere la afliccién en las t1g1§blas...

[13] No debemos creer, sin embargo, que la vida de las tmleb'las. se
hunda en la miseria, olvidindose y afligiéndose: no existe en ella aﬂ1cc19n
alguna; sino que cuanto entre nosotros sobre la tierra y segﬁp estas propie-
dades es afliccién, en las tinieblas, segiin la propiedad de las tinieblas, es po-
der y alegria. Pues la tristeza es una cosa que se hunde en l.a muerte. Pero
la muerte es vida para las tinieblas, lo mismo que la angustia es la vida del
veneno: cuanto mas aumenta la angustia en el veneno, tanto més se refuerza
]a vida venenosa, como podemos deducirlo de su apariencia externa...

[14] No podemos, pues, decir del diablo que se asiente en la tristeza y
en la duda; no hay en él duda alguna, sino més bien la firme voluntad de
atizar el tormento venenoso para aumentar con €l su rabia; la fueltza de
donde saca su voluntad consiste en pisotear los tronos e incendlarl'os.
Quiere ser poderoso en el tormento venenoso, que es para €l una ‘V1da
fuerte y grande; la luz le es, en cambio, miseria y duda, pues lo despoja de
su magnificencia, de manera que se espanta de ella, y es el verdade{o ve-
neno que lo atormenta; él la abandond, y ella lo ataca, y 'el se averglienza
mucho de ser un 4ngel deforme de aspecto extrafio. Se satisfarfa con el tor-

mento rabioso, si la luz no estuviese tan cerca de él; pero asi, en cambio,
esté lleno de vergiienza, y se insolenta y hace arder cada vez més su tor-
mento rabioso, de suerte que su aspecto se vuelve cada vez mds h?rrendo
y no se reconoce ya en €l la imagen divina: por eso no atiende mds que
enfurecerse y a desvariar contra Dios, como si fuese un extranjero o una
potencia extranjera, o como si poseyese un reino extranjero; y sin embargo
es pobre, y tampoco el reino de las tinieblas le pertenece, sino que h?bIta
en él como un prisionero. El reino de las tinieblas es el ablsrr‘lo de 1?105, y
el diablo no es sino una criatura dentro de él; éste quiere dominar alli, pero
no es més que un bufén de la ira, debiendo actuar s.egﬁn su naturaleza: es
decir, es un milagro de la grave potencia de la eternidad.



368 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Es como un juego con el cual se divierte la severa potencia, para que el
mal se distinga del bien, la alegria del dolor, y para que las criaturas del
mundo de la luz puedan humillarse; aun cuando Dios no haya creado nin-
guno de los diablos para el mundo oscuro, ni siquiera al mismo Lucifer;
Lucifer le es hostil porque era un 4ngel, y porque la luz le era tan préxima,
que se rebeld...

[16] Si queremos considerar rectamente las propiedades del mundo
oscuro, basta mirar la maldad y la soberbia de este mundo, que es imagen
suya; toda maldad, toda falsedad, soberbia y avaricia, tiene, en efecto, su
raiz en el mundo oscuro: son cualidades del mundo oscuro, aunque se en-
cuentren también en los hombres y los animales.

[17] Este mundo, en efecto, se apoya sobre el fundamento del mundo
oscuro, y éste le da la esencia, la voluntad y la cualidad; y si el bien no exis-
tiese increado, no habrfa en este mundo otro acto ni voluntad sino el del
mundo oscuro; pero la fuerza divina y la luz del Sol impiden eso, tal como
lo vemos en los hombres y los animales, que no hacen otra cosa que mor-
derse, hostilizarse y batirse, que se obstinan orgullosamente y que quieren
dominarse, estrangularse, comerse y superarse mutuamente, pisoteando
todo con luz, rabia, maldad y falsedad, para aduefiarse de ello...

(371 Todos los extrafios ropajes y las baratijas que inventa el hombre
vanidoso para revestir con ellas su locura, y para distinguirse de los verda-
deros hijos de Dios, son la imagen del mundo infernal. Cada tormento,
centelleo y boato suyo, con que se aleja de la humildad, son un espejo in-
fernal; porque la soberbia diabélica no quiere asemejarse a nadie y se dis-
tingue en este mundo. Ciego como es, el hombre no se apercibe de c6mo
el diablo se burla de él, de cémo lo engafa ni de cémo crea su méscara or-
gullosa s6lo para mofarse de Dios.

[VI, 10, 15] La soberbia es un bello espiritu, que surge del espiritu,
es la bella muchacha que querrfa poseer el cielo; pero la envidia ha he-
cho de ella una ramerilla, y la ha llevado a Babel, madre de la gran pros-
titucion del mundo; alli la soberbia ejerce el putaismo junto con la envi-
dia, y ante Dios no es sino una hija de puta; ella tiene amorios con el rey
de la Falsedad, que le quita toda penalidad, dandola a los cuatro ele-
mentos del diablo en el mundo oscuro; cuando la temerosa avaricia re-
vienta, la soberbia, como es justo, debe seguirla, y lleva consigo al abismo
la envidia, para que la soberbia reciba solaz de ello, lo mismo que de un
bufén revestido con sus harapos, que se cansa y se fatiga para hacer lo-
curas, para divertir a sus espectadores; pues precisamente es una loca in-

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 369

sensata. De este modo, la soberbia y la avaricia son los bufones de Dios
y los juglares del diablo, y se divierten transformando en imagen bufa la
que era imagen de Dios...

[18] La cuarta virtud de los cuatro elementos del reino de falsedad
del diablo es la rabia, la maldad; es el verdadero fuego infernal, pues la
rabia nace entre la avaricia y la envidia; es el fuego y la vida de la envi-
dia; lo que ésta no puede llevar a cabo, lo termina la rabia. Ella une el
cuerpo y el alma y corre como un diablo enfurecido para matar y destro-
zar todo; asalta murallas y fortalezas; y aunque esté casi reventando, to-
davia se muestra furiosa como un perro rabioso, que lo muerde y lo mata
todo; y es tan venenosa en su ira, que al menos envenena lo que no puede
subyugar. Esta es la verdadera gota del mundo; si la soberbia revestida
de su capote chispeante no puede obtener el poder con astucia y false-
dad, es esta virtud la que se pone en accién irrumpiendo con el pufio al-
zado y provocando la guerra. jOh, cuanto se alegra el diablo cuando
predominan asf los cuatro elementos! Cree ser el sefior del mundo; aun
cuando sea prisionero, los hombres bestiales realizan su obra, y por eso
no hace mas que burlarse de los hombres, que con ello se vuelven mas
malvados e intentan imitarlo.

[19] Estos son, pues, los cuatro elementos del mundo oscuro, en el
cual el diablo se cree Dios; con ellos y con su hijo fiel, la Falsedad, reina ¢l
sobre la tierra: ésta es la gatita adornada, que dice hermosas palabras de-
lante, pero sin perder de vista al ratén; y cuando puede finalmente atra-
parlo, jqué feliz se siente de poder ofrecer un bocado al diablo!

FRIEDRICH SPEE VON LANGENFELD

Naci6 en 1591, de familia noble, en Kaiserswerth, cerca de Diisseldorf.
En 1610 ingresé en la Compafifa de Jesiis y en torno a 1630 ensefiaba filo-
soffa en Paderborn. Fue misionero en las regiones protestantes, donde
convirtié a comunidades enteras, y en 1629 fue herido por un sicario. Mu-
ri6 en 1635 en Tréveris cuidando apestados.

En 1631 public6 de forma anénima Cautio crininalis seu liber de processu
contra sagas, contra los procesos por brujerfa, que le gané aversiones y ame-
nazas. Grildenes Tugendbuch y Trutz-Nachtigall vieron la luz en 1649.

Estd ya empapado del melindre y la prolijidad que mds tarde habian de
caracterizar la devocién popular.



370 _ LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II1

DE «EL RUISENOR QUE DESAFIA»
La esposa de Jesiis juega con un eco en el bosque

[4, 1] Estaba sentada en la verde floresta
junto a un cercado de [céncava] piedra;
por el follaje y la hierba delicada
hojeaba una brisa suave.

Una clara fuente

tenia al lado,

y un puro arroyo

de ella manaba feliz,

y de la roca céncava destilaba.

[2] La bella primavera habia llegado

a la mitad de marzo cuando

desde el abismo del alma soplé,

y el incendio estallé en el corazén.
Llamé Jestis desde el fondo del corazén,
job Jesis! grité con un lamento;

y de inmediato of

también desde la floresta

iJesds! nitidamente..,

[4] Pensé que seria alguien

al que el amor de Jestis quemaba
y dije: «Ya no estoy sola,

joh, cémo quisiera conocerlo!».
Y grité: «jHola!».

Y ripida: «¢Quién esta alli>».
Como alguien que pasara
respondieron «Holax»

y un rapido «Quién est4 alli»

en mi mismo tono...

[7] Extrafio, pensé,

si llamo, me llama,

si lo busco, me busca;

incliné sobre el pecho la cabeza

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

y me vino a las mientes
que tal vez fuese
Jests, al que yo amo,

y que se divirtiese

sin darse a conocer
burldndose de mi...

[12] Entonces con Ay de mi'y Ay de mi
afligida me golpeaba el pecho

y me parecia que también él,

palabras idénticas, idénticos golpes,

lo hacfa, afligido.

Y finalmente hablé diciendo:
«jBastante he charlado ya!

¢Quien te hard guardar silencio?s,

con voz débil entonces

me respondié: «Silencios..,

[14] Me vuelvo del otro lado: quiero ver un poco,
grito con todas mis fuerzas,

y por aquel lado calla,

no oigo una palabra,

y por eso me vuelvo de nuevo

a las céncavas piedras,

Y oigo poco a poco que habla una voz
idéntica a la mia...

[16] Grité: «¢Eres, pues, el eco?».

Y de inmediato, justo al lado,

fuerte: «El eco».

Y entonces ambos

jugamos ain,

porque sin medida,

sin tregua

nos agradaron los reenvios...

[18] En este bosque junto a este valle
quiero a menudo pasear

y contigo, oh eco, divertirme,

Oh dulce voz,

371



372 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I1I

oh bella pelota,

contigo a menudo quiero jugar
hasta la tumba,

no cesaré

aunque se venga abajo el cielo..,

[20] ;Oh Jesds, caro Jessis mio,
cémo me quema la sangre!
Ahora te ruego, por tu bondad,
que dia y noche en firme vela,
el mundo cante sélo de ti.

Y siempre, durante todo el afio,
de alegria, ante ti «dance».

HANS ENGELBRECHT

Naci6 en abril de 1599 en Braunschweig. Aunque era un lanero in-
culto, después de su conversién comenz6é a predicar y a escribir en alemaén,
holandés y francés, entre otras obras Christlicher Wunderreicher Bindbrief
S. Johannis (1626). Muri6 el 20 de febrero de 1642.

DE «EL RAPTO»

Cuando combatia en esta contienda, me golpeé por debajo la muerte y
yaci, y moria comenzando por abajo: duré doce horas este morir, pues en
ocho dias no habfa comido ni bebido nada. El viernes me acosté y caf en-
fermo, y hacia ocho dias el jueves siguiente, y morf entonces.

El jueves poco después de mediodia sentf claramente que la muerte me
salfa al encuentro desde abajo... y el cuerpo lo tenia tan tieso que no sentia
ya las manos ni los pies, ni tampoco el cuerpo, y al final no podia ya ni si-
quiera hablar o ver; la lengua la tenfa tan entumecida que no conseguia
abrir la boca, ni siquiera la sentia ya, y lo mismo los 0jos, que se me rom-
pieron en la cabeza; lo percibi nitidamente.

Pero comprendia lo que estaban rezando, y of bien que se decfan mu-
tuamente: «Tocadle las piernas, jqué frias y rigidas estan!». «Ya no du-
rard mucho.» Lo of, pero no sentfa nada... Pero cuando la guardia de la
ciudad anuncié las doce de la medianoche, desaparecié también el oido
corpéreo.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 373

Entonces me parecié que era elevado con todo el cuerpo y llevado
de allf, tan rapidamente como no puede una flecha dispararse del arco,
y pregunté después adénde habia ido el cuerpo. Me aseguraron que el
cuerpo no se habfa alejado; por cuédnto tiempo estuvo lejos mi alma,
tampoco lo supieron determinar. Estaba tan muerto a sus ojos que mi
madre me habia quitado ya la camisa y querian amortajarme: pero Dios
no quiso que lo hicieran y los ofuscé a todos, de suerte que no pudieron
notar que mi alma era arrebatada del cuerpo y llevada ante el infierno y
el cielo.

Sucedi6é en un abrir y cerrar de ojos porque Dios en un instante
puede revelar y ensefiar mas que cuanto se nos pueda manifestar en el
espacio de nuestra vida. Cémo tenga lugar tal instruccién nadie lo
puede comprender con la propia razén, acontece sobrenaturalmente en
el espiritu.

Soy sélo un instrumento muerto, como un rigido cafién de érgano; si
no se bate, no resuena. Pero sabed que estuve rigido y frio y no podia re-
sonar: pero que ahora resueno con el habla, que estd dominada por el Es-
piritu Santo, y no por mi. Estoy aqui puesto como un guante vacio; sin
mano que lo llene, el guante no se puede mover... No es el guante, sino la
mano, la que se mueve en él y lo sostiene; el guante por si solo no se puede
sostener. Asf me pasa a mi. Ante vuestros ojos me visteis yacer aqui, como
un guante muerto, incapaz de moverse, pero la viva mano de Dios se es-
condi6 en mi carne y en mi sangre muertas, que estaban rigidas y ffas, y
las hizo vivir de nuevo con su fuerza celeste, y la mano omnipotente de
Dios domina ahora en mi, y no yo.

ATHANASIUS KIRCHER

Naci6 el 2 de mayo de 1602 en Geisa, cerca de Fulda. En 1618 ingres6
en la Compaififa de Jests. Fue profesor de filosofia, matematicas y lenguas
orientales en Wiirzburg, de donde huyé en 1631 a causa de la guerra;
buscé asilo en Avifién primero, en Viena después y finalmente en Roma en
1635. Protegido por el cardenal Barberini, llevé a término sus estudios, y,
para dedicarse enteramente a las obras que estaba escribiendo, dejé tam-
bién la ensefianza de las matematicas en el Colegio Romano. Murié el 27
de noviembre de 1680.

Entre sus obras estan: Ars magnesia (1631); Magnes (1640); Prodromus
coptus (1636); Lingua aegyptiaca restituta (1643); Oedipus aegyptiacus




374 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

(1652-1654); Ars magnae lucis et umbrae (1645); Musurgia universalis
(1650); Polygraphia, seu artificium linguarum guo cum omnibus mundi po-
pulis poterit quis respondere (1663); Mundus subterraneus (1665). Dejé al
Colegio Romano un museo de curiosidades, antigtiedades, maquinas. Su
breve exposicién de la alquimia en Oedipus aegyptiacus se presta mejor que
cualquier otra obra alquimica a ilustrar la mistica ligada a los experimen-
tos naturales. En efecto, la manipulacién de los metales era un modo de al-
canzar el éxtasis, de transmutarse en oro, y toda operacién tiene una trans-
parente funcién metaférica y litdrgica.

En cuanto a los enigmas que Kircher dilucida, corresponden a una tra-
dicién de dichos misticos que se remonta al menos al Epigrana del herma-
frodito, de Mathieu de Venddme, escrito en torno a 1150:

Cuando mi madre encinta me ocultaba en el seno

parece que se aconsej6 con los dioses sobre qué parir.

Febo dice: «Es un nifio»; Marte: «Fémina»; Juno: «Neutro».

Yo, el que habia de nacer, era ya Hermafrodito.

Sobre mi muerte, la diosa dijo: «Serd muerto con armas».

Marte: «En la cruz». Febo: «Por agua». Quiso la Suerte que fuera de los tres modos.
El drbol sombreaba las aguas; bajé; cae la espada

que por casualidad yo llevaba, y me resbalo encima.

El pie se enredd en las ramas, la cabeza se precipitd en el rio. Llevé,

hombre mujer neutro, rios armas cruz.’

DE «OEDIPUS AEGYPTIACUS»

Axioma alquimico: «Disuelve Venus; una vez disuelta, congélala;
congelada, proyéctala sobre la Luna fundida y se exaltard en el color y en
el honor del verisimo y luminosisimo Sol». Se debe interpretar asi: Venus
es la exaltacién de la Luna al grado del Sol; por eso calcina Venus, di-
suélvela y une la solucién a la Luna disuelta; congela ésta y tendras la
exaltacion del Sol. Esta tintura y este peso se atribuyen a Marte, el cual,
si se transmuta en Saturno, se llama Saturno de los filésofos, y bajo estos
dos se oculta una fijacién perfecta. Si, en efecto, desecas la constitucién

5. Comentado por C. G. Jung en Mysterium coniunctionis, 2 vols., Zurich, Rascher,
1955-1956, vol. I, pags. 86-87.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 375

flematica de la Luna con la sangte caliente de Venus, y corriges su negror
con la sal de Marte, la animosidad de Marte, la constancia de la Luna y
la belleza de Venus consonaran en una mixtura perfecta.

Es preciso saber que la clave de todo el arte consiste en la disolucién
de la materia metélica en sus elementos por medio del fuego y de la pu-
trefaccidn; un cuerpo no putrefacto no produce forma alguna; gracias al
ministerio del fuego, lo que esta putrefacto se resuelve con la destilacién.
Siete son los planetas metélicos; ante todo deben resolverse en cuatro na-
turalezas diversas, a saber, en cal, sal, agua y aceite, que es el Mercurio
de los filésofos, el fin de toda la operacién. Aplicada a una cruz, la linea
inferior indica la sustancia terrestre metélica o cal; las lineas laterales, la
sal y el agua; la superior, la sustancia {gnea o el aceite. Los siete metales
se pueden primero reducir a cal, y después hacerse de cal sal, y de sal
agua, y de agua, finalmente, Mercurio filoséfico, que es el alma de cual-
quier metal disuelto, que contiene la potencia de transmutar lo que le es
semejante en su forma 6ptima. Principio de la obra es la calcinacién de
Jos metales para que de la preparacién de la cal se extraiga la sal que los
drabes llaman sal amarga o vinagre; no se debe esperar otra cosa en la
obra sino la extraccién de las sales, porque ellas contienen el alma trans-
formadora de los metales, por medio de la cual todos los metales con la
sola operacién de la naturaleza se transforman en metales més nobles, te-
niendo ella una virtud penetrativa debida a su suma sutileza y acritud. Se
debe saber que el Sol y la Luna tienen la virtud de fijar las sales de los de-
mas metales imperfectos, y especialmente de aquellos que producen una
cal semejante a la cal del Sol, o sea cuarzo amarillo, y las sales que pro-
ducen cal semejante a la cal de la Luna.

Primer enigma alquimico y su explicacion

El siguiente enigma tiene dos partes; en la primera se describe lo que
se ha de resolver; en la segunda, la Esfinge. Muchos ingenios se esforza-
ron en resolverlo. Unos le dieron un significado moral; otros, alegérico.
Guillermo Baroldon, el inglés, lo explica cabalisticamente en su libro so-
bre la verdadera y genuina interpretacién de la sagrada Escritura me-
diante el arte cabalistica. El autor de las Delicias del globo intenta expli-
carlo con combinaciones matematicas de letras. Otros, como Grunderus,
pretenden que el enigma pertenece al género aequalis calculi. Esto es lo
que pensamos sobre este problema y cémo creemos que se debe explicar



376 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

con método fisico, brevemente. «Flia Lelia Ryspis, ni hombre, ni mujer, ni
andrégino, ni nifia, ni vieja, ni casta, ni meretriz, ni pidica, sino todas las
cosas. No quitada de en medio por hambre, ni por hierro, ni por veneno,
sino por todos. No en el cielo, ni en las aguas, ni sobre las tierras, sino por
doquier yace. Lucio Agato Priscio, ni marido, ni amante, ni pariente, ni
dolorido, ni gozoso, ni llorador, ni sabe ni no sabe en quién ha puesto
esto, ni monumento, ni pirdmide, ni sepulcro, sino todo».

Elia Lelia. Decimos que estos dos vocablos significan el arte alquimica.
Se llama, en efecto, Elia Lelia porque los emperadores romanos, los Elios
y los Lelios, hombres de rancio abolengo entre los romanos, siempre la tu-
vieron en gran concepto y la cultivaron con gran dispendio de dinero,
como se puede ver en Eutropio, en relacién con los emperadores romanos,
Suetonio, Lampridio, Rodigino y otros autores de historia romana.

Ryspis es un anagrama o transposicion de letras de Pyrsis, o, en griego,
IMYpolg, que significa sutilizacién empirica, que se obtiene sutilizando
algo con fuego; y no se alude aqui a otra cosa sino al elixir de vida o, como
se dice comtinmente, piedra filosofal, transmutado con diversa transfor-
macién y temperamento, a partir de los metales, en sustancia maravillosa.

Ni hombre ni mujer. En todos los alquimistas se requieren dos princi-
pios para obtener la piedra filosofal que convierte todo en oro: azufre y
plata viva; aquél, principio activo, ésta, pasivo, y por tanto llamados por
Geber y Hermes Trismegisto en la tabla esmeraldina hombre y mujer. Di-
cho esto, expliquemos este fragmento: la piedra filosofal no es ni hombre
ni mujer, es decir, ni azufre ni plata viva, por haberse transmutado ya en
otra sustancia, de indole o esencia mas neutra que las precedentes, como
afirma la opinién comin de los alquimistas. Es, sin embargo, hombre y
mujer porque de ellos consta en cuanto a principios materiales. Por tanto,
se afiade:

N7 andrégino. Se entiende por andrdgino un animal dotado de los dos
sexos. Se dice por semejanza que la piedra es no andrdgina y andrégina;
andrégina, porque estd formada por los dos principios, azufre y plata viva;
no andrégina porque nada de los dos permanece una vez sutilizados.

Ni nifia, ni vieja. Quiere decir que esta piedra (o, como dicen otros,
huevo vegetal) desde el comienzo de las cosas est4 unida, vil y despreciada,
a las cosas mismas (como vieja), pero en cuanto extraida por arte alquimica
de la hez terrestre, hasta el punto de no dejar nada de los viejos sedimen-
tos, es como restituida a la juvenil hermosura (como nifia).

Ni casta, ni meretriz, ni piidica, sino todas las cosas. Se dice esto porque,
como piensa Geber, y Ramén Llull con él en el libro sobre la quintaesen-

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 377

cia, ninguna cosa se puede sutilizar con industria humana sin que quede en
ella algo de la tierra. No siendo, pues, la piedra un elemento y cuerpo sim-
ple, sino compuesto de cuatro elementos, esta claro por qué es llamada
casta y no casta, pura y no pura, etc.

No quitada de en medio por hambre, ni por hierro, ni por veneno, sino
por todos. Es decir, lo mismo que una semilla no puede desarrollarse ni cre-
cer si primero no muere en la tierra, asi la piedra filosofal no puede llegar
nunca a la vegetacion conversiva salvo que primero haya sido mortificada
por ciertos medios, con el hambre, o calcinacién, fijacién, coagulacién; con
el hierro, es decir, con el azafrian de Marte, o con purisimas flores de hie-
rro; por veneno, finalmente, es decir, por el antimonio crudo o sutilizado;
pero no es sutilizada por estos medios hasta el punto de que no perma-
nezca en ella la raiz de la hez terrestre.

No en el cielo, ni en las aguas, ni sobre las tierras, sino por doguier yace.
También estos elementos sugieren una contradiccién que se resuelve aten-
diendo a la relacién en que se deben poner. No estd en la tierra porque fue
separada de todo sedimento terrestre en la medida en que le fue concedido
a la industria humana; ni en las aguas, porque consta de una sustancia més
sutil y muy elevada por encima de la materia dcuea; ni en los cielos, al no
ser un cuerpo simple; y sin embargo estd compuesta por todos. Y en cada
cuerpo se encuentra: en la tierra, porque ésta constituye su materia prima;
en las aguas, en cuanto esa tierra disuelta degenera en materia 4cuea, o
también porque la arena durea que a veces se encuentra en los rios es con-
siderada por muchos la materia de esta piedra; en los cielos, finalmente, re-
side la virtud de los influjos.

Segundo enigma alquimico y su explicacion

Este enigma fue extraido de los monumentos de los egipcios por el
arabe Hamullid Sadid. Muestra a un anciano sentado en un templo sobre
un solio elevado, rodeado por una turba de filésofos, que con las dos ma-
nos muestra dos tablas que sostiene sobre las rodillas. En la primera se ven
tres lunas, de ellas dos llenas, y en medio dos pajaros: el inferior sin alas, y
el otro notable por la extensién de las alas, que esta sobre el primero mor-
diéndole la cola mientras el primero le muerde la cola a él.

En la segunda tabla se ven tres soles luminosos que difunden rayos; de
ellos, los dos superiores estdn como conectados al inferior por los rayos. Y
al lado se ven diez 4guilas en acto de volar. Este es el enigma sacado de los



378 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I

monumentos egipcios, que explico con mucho m4s agrado porque pre-
senta mayor afinidad con simbolos jeroglificos.

El templo o casa designa el mundo hermético o mineral en el cual to-
das las cosas se confunden como en un caos. El anciano es Hermes Tris-
megisto, primer explorador del mundo mineral y progenitor de todos los
filésofos. La turba de hombres a derecha e izquierda designa a los filéso-
fos de doble condicién; estén a la derecha aquellos que, teniendo suficiente
noticia de la ciencia y de las cosas, llegan al criterio hermético, pero, por la
dificultad del arte, no han alcanzado su perfeccién; de suerte que, movidos
por la curiosidad, piden instruccién a Hermes, para llegar a lo que anhe-
lan. A la izquierda estn los filésofos todavia mal instruidos, los cuales con
manos enfangadas querrian entrar en los penetrales sublimes de las cosas,
y éstos ciertamente no terminaran jamas la obra. En la primera tabla est4
representada la primera preparacién de las cosas lunares; en la segunda, la
de las solares. Cinco puntos se deben considerar en cada tabla. Sobre el
trono de Hermes, diez dguilas de gran envergadura que son unidas por un
arco con saeta. Pero examinemos las figuras hasta ahora omitidas,

El hecho de que la tabla sea doble designa las dos operaciones del pro-
ceso alquimico, que se ocupan, la una de la composicién de la Luna, y la
otra de la del Sol. Con las figuras lunares superiores se indica la doble luna,
la media luna que implica la imperfecci6n y la llena que representa la ca-
pacidad de crecimiento, produciendo la otra luna inferior que los filésofos
llaman agua mercurial, plata blanca, humo blanco, tierra blanca o magné-
tica, y nombres por el estilo; a ella no se llega sino por putrefaccién, ate-
nuacion, abstraccién del alma a partir del cuerpo en agua de espiritu, lo
cual viene indicado por los dos péjaros: el inferior, sin alas, es macho; el
otro, alado, que estd sobre el primero, es hembra, y se devoran mutua-
mente la cola. Los péjaros son dos y uno solo; el agua, en efecto, de dos
hace uno congelando y reduciendo a uno. Los dos volatiles se agarran uno
al otro porque lo disuelto al congelarse se reduce al uno; el macho est4 pri-
vado de alas, es decir, congelado, retiene a la hembra voladora, o espiritu
mercurial, y la obliga a estar junto a él para que no pueda escapar, y por
eso se ven enlazados y como condensados en uno; ésta es la verdadera fi-

jacion de la blanca Luna llena, y estd confirmada por el dicho de Hermes
referido por Haled: «Proyecta la hembra sobre el macho, y el macho su-
bird sobre la hembra y tendrés lo que quieres». Como bien dicen los 4ra-
bes, la piedra se hace con cinco cosas: macho, hembra y triple plata viva,
representadas excelentemente por la triple Luna y por los dos volatiles que
se muerden la cola. El agua mercurial no es aglutinada sino con azufre, su

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 379

semejante puesto en el centro del agua, y no se encuentra otra cosa seme-
jante al azufre sino aquello que se saca de él; como atestigua Hermes, a la
cosa conviene lo que le es mas préximo por naturaleza; en efecto, recha-
zan toda asociacién las cosas extrafias y desemejantes. Lo mismo que el 4r-
bol, cuyas ramas, hojas, flores y frutos provienen de él, se producen a tra-
vés y por medio de €, y él es todo y de él viene todo, y jamas genera otras
cosas, salvo que sean de su especie; de ahf su uso en el proceso hermético,
en el cual concurren muchas cosas diversas en apariencia, pero que son
una sola por su naturaleza y tienden a la unidad, como ensefia la figura. Por
eso, toma las materias lunares al principio de la obra y mézclalas en dosis
iguales, desmentzalas, conjigalas, tritiiralas juntas para que acontezca la
concepcidn, después extrielas y nttrelas para que nazca su criatura; este
connubio y esta concepcién no acontecen sino en la putrefaccién en el
fondo de un recipiente adecuado, a saber, en alambique o retorta circular,
bien representado por los dos voltiles unidos que se devoran mutua-
mente. Asf el agua digerida y defecada a través de su espiritu, emergiendo
de la cércel de las tinieblas y del reino del negror, finalmente en la tierra
blanca consuma la obra,

Sigue la otra parte de la tabla, tres soles unidos por los dos rayos, que
es conforme a la primera tabla y expone el agua del Sol, que es el oro de
los filésofos y nube vivificante; ella es triple lo mismo que el Sol descrito
como radiante con dos rayos y la figura de los dos en uno, y el Sol que tiene
un solo rayo es figura del uno en el uno, que son tierra; el agua, en efecto,
estd compuesta de dos naturalezas. Se llama triple porque es un uno en el
cual hay tres, a saber, fuego, aire y agua; la tierra negra inferior es el mundo
inferior mezclado y atemperado de dos: es figura de los dos en uno, es de-
cir, compuesta de dos cuerpos en uno, y se explica con cinco cosas: el re-
cipiente es a modo de Luna llena, en su vientre est4 escondida la Luna, y
dos rayos, con el tercero que desciende de lo alto circundando la tierra. Esta
tierra es triple: la primera entra en los cuerpos; la segunda es la obra lunar
y es comienzo de la segunda operacién y hace de blanco rojo el cuerpo del
Sol; la tercera tierra sefiala la culminacién de toda la obra; el agua derra-
mada sobre la tierra negra, en efecto, la vuelve blanca, y con el aumento de
calor sigue el enrojecimiento, final y término de la obra solar: si, en efectg,
proyectas tres porciones de agua sobre tierra suelta, de inmediato ésta, di-
suelta, se cambia en una Gnica tierra, sobre la cual las aguas nadan como
pez liquida, porque todo queda bien mezclado por el fuego lento del fimo
o de las cenizas por medio de la putrefaccién. Y ahora te das cuenta de lo
que significan las diez 4guilas unidas por arcos y flechas.



380 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 1II

Las 4guilas son animales igneos y de naturaleza velocisima, en simpatia
con las operaciones solares, e indican los espiritus volétiles que intervienen
en esta obra hermética; la sutileza y fuerza penetrante estd bien indicada
mediante el arco y las saetas; son diez porque sélo con una operacidn dé-
cupla suya se actiia la obra. No afiado la practica porque se desprende sin
dificultad de cuanto se ha dicho.

Fsta es la explicacién del enigma que no sé cudnto tiene de egipcio y
cuya forma genuina, de cualquier modo, fue corrompida por obra de los
drabes; para llegar a su restitucién, afiadimos un jeroglifico hermético
cuya interpretacion puede arrojar més luz que el precedente. Me fue
transmitido desde Egipto, y transcrito por Michele Scatta de Menfis de Ia
célebre piedra de El Cairo llamada cuenco de amor. El cuenco de amor
indica el recipiente alquimico en el cual, caso que se pongan cosas en sim-
patia entre sf, expulsados los contrarios, ésas se conjugan en amor per-
fecto, como en los simbolos cuya explicacién sigue. Es una figura de Anu-
bis sentada sobre el solio, y tiene bajo los pies dos cocodrilos; en la
diestra, un leén y serpientes; en la siniestra, escorpiones y un perro; en
medio estd una serpiente ondulante que se devora la cola; esta presente un
hombre que hiere a un hipopétamo; hay entre ellos una mariposa en
forma de dragén.

Con Anubis se indica a Hermes o Mercurio, cuya cabeza canina cele-
bra su sagacidad suma en la indagacién de los arcanos de la naturaleza,
Esta sentado en un solio para indicar tanto el poder de Mercurio como el
de los dem4s arcanos del mundo inferior que brillan en los penetrales de
la naturaleza. Pisa con sus pies dos cocodrilos que son los espiritus de Ti-
fén escondidos en los metales; acres, mordaces, venenosos, todo lo co-
rroen; si no los has suprimido no llegas a nada en el arte. Con la diestra
sostiene por la cola un ledn renuente, y éste obtiene por cierta fuerza sim-
pética el Ibis, que es la fuerza mercurial, El leén alquimico es el oro de los
filssofos que se ve atraido de modo natural a Mercurio, deseando su amis-
tad con sumo ardor; cuando ésta se haya entablado, Mercurio queda
unido a la tierra por fuerza coagulativa, lo cual est4 bien expresado por la
figura del ibis atado al hipopétamo, porque el hipopétamo es anfibio y
denota la humedad terrestre; éste es atado por Mercurio, el cual, sin em-
bargo, no puede consumir del todo su suma humedad, y por eso llama en
su ayuda al hombre con el venablo, es decir, la fuerza ignea latente en el
centro de la materia, con la cual se hiere al hipopétamo, una vez que ha-
yan sido expulsado los espiritus corrosivos y venenosos escondidos en el
agua mercurial. El dragén se devora la cola, es decir, regresa a la sustancia

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 381

DIAPASON CUM TONO
DIAPASON
HEPTACHORDON
HEXACHORDON
DIAPENTE
DIATESSARON
DITONUS
TONUS |
) o) S
>l B | g s|ef 2| B ¢ |52
® 2 8 8 R |88 8 2 | g9
EIE |5 &R (BR| R B B |55
N - »
2 |85 35| 25| 59 pe D5 (Be| 28 10 | B8
H |58 |E58|22|8 g e 5 g8 5 5
E §‘B 5&1 :§§ 53 o0 Eﬁ %g ng ER %8‘
Z M .
> a > Pl o o 2B L Bz
dal | g 2g &) 9| §|F|§ |Fef 5s
58 5 g 58| 3 3 8 g & g_.g %3‘
—
55 5
g o]
Bol.e| E| | F| B8l & 2| &
E5I89 B 8| B8 (BF| %8| B g | B
g’jé ®| & g S 6 | @ T 5 ) o
t - w
B9 F| 8| 8|an| k| ep| sr|tnE
Sh oéa B 2 [R5 |og 3| 35 | F8
Sw Il & o o ! 0 = el 'jgv_
G
(@] (=3
R% 28 | BBy TR F|eEF ]
el 8 53 o 188 ﬁ B o.ﬁ 888
>0 a | §| | & 88| &3¢ : ol
S =
[7d w @
SE|E| Q18| 9| Bl &8 & 8p 7
< 8 2 9 § 9 a B Fa 8
l‘nﬂ E 2 g 8 o ® ? ) = e
8k N
- (@) ] -
BBl ¢ olaR| 8ol o|ip| 2| o | §2 §
Ml e | 88| E |28 E =8 OE: o
"’g, N 8 CIE g‘o o g0 5 o E =
Vel © ® 5
0 t &

s | E Rl RIE|E| 5 9 4 2%
& sl 818|328 |F% ?g g8 g ...S‘
- o

>
e I g
ZI B8 |F| 2|58 ¢8558
s g |a| & | &| ¢8| 8 8 °g | =

Totius naturae syniphoniam exhibens. De Athanasius Kircher, Musurgia universa-
lis, Roma, 1650, pdg. 394.



382 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

358 OEDIPI EGYPTIACI GYMNAS HIEROGL
Typus Sympathicus Microcofmi cum Megacofmo,

"

s vase,
wicarje,

,
2

S

" “"_".hmu‘iMW‘“IIIM; =

o

Py,
G,

F i
Y

BN
R

Sl 2,

N\ o pronsii i,

'

o
mlp.,,,’a‘i’"

RO N, i

\"\'?5293:17

El esquema y la figura ilustran la relacién entre macrocosmos ¥ microcosmos; en
la figura esta particularmente indicada la correspondencia planetaria que media
entre érganos y hierbas medicinales, poniéndolos en relacién. De Athanasius Kir-
cher, Oedipus aegyptiacus, 3 vols., Roma, 1652-1654, vol. III, pédg. 358.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

383



384 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I1I

En la pégina anterior, frontispicio de una obra rosacruz del siglo XvII; encima,
sarcfago de las catacumbas de San Sebastian, en Roma (siglo 1v). En el emblema
rosacruz, la arafia y la abeja estan a los dos lados de la cruz sobre la cual se halla
la rosa; animales ambos sagrados, propios, respectivamente, de la fase dltima y
de la inicial de la ascensién del Monte de perfeccién. Invirtiendo los movimien-
tos con los cuales la arafia teje su tela, se obtienen las fases del rito de curacién
mistica, como demostré Marius Schneider. Sobre el sarcéfago, las dos mitades de
los doce orantes estdn divididas por el simbolo: una fila, correspondiente a la
arafia, muestra el dorso de la mano; la otra, correspondiente a la abeja, muestra
la palma. Los simbolos centrales son analogos, sélo que en el antiguo la rosa es
sustituida por el signo de Cristo, formado por las dos letras X y P de XPICTOC:
se obtiene una rosa, tal como queda formada por ocho espadas o como aparece
en los rosetones. La corona es lo que se obtiene al final de un certamen o ascen-
sién, y en el Apocalipsis se da una «corona de vida» al que es fiel «hasta la
muerte» (Ap 2,10), y el Hijo del hombre (Ap 14,14) lleva la corona dorada.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 385

sélida y firme por medio de la fijacién perfecta, y la piedra, hecha vegetal,
recibe vida para multiplicarse, lo que estd indicado por las serpientes que
sostiene entre las manos.

Alguno se preguntard cémo pueden aplicarse estas figuras a las practicas
quimicas habiendo sido aplicadas tantas veces a las cosas divinas y teo-16gi-
cas. Respondo que, en realidad, los jeroglificos adquieren muchos sentidos,
pero éstos son, a causa de la analogia de los mundos, analégicos, de manera
que, cuando se adapta al Sol arquetipico, puede igualmente aplicarse al Sol
sidéreo, médico, quimico, ético... Haled aporta otra comparacién en forma
de enigma, usada por los egipcios para denotar la obra. Es la siguiente, tra-
ducida del drabe: «Hay entre nosotros una tierra llamada Tormo, en la cual
habitan reptiles que comen cosas tenebrosas de piedras ardientes, y asf be-
ben la sangre de negros machos cabrios, y estando a la sombra, conciben en
bafios, paren por el aire, caminan sobre el mar y permanecen en los monu-
mentos y sepulcros, y combate el reptil hembra contra el macho, y el macho
permanece en el sepulcro cuarenta noches, y en la casuca cuarenta noches,
hasta que sale de alli semejante a las candidas palomas, y ambos proyectan
su semen sobre el marmol en la imagen y vuelan después sobre las cumbres
de los.montes, y alli blanqueados pululan y paren muchos fetos».

Este enigma drabe muestra todo el proceso del arte. Expliquémoslo por
partes. Se dice que todas esas cosas acontecen en la tierra de Tormo, es de-
cir, de los altramuces, o sea, de la tierra, materia prima del arte hermético.
Alli crecen reptiles que son los espiritus metalicos, salinos, mercuriales y at-
senicales, corrosivos, que devoran y disuelven las cosas opacas, es decir, la
materia metalica en la cual se ocultan; beben sangre de negros machos ca-
brios, es decir, la sustancia que tifie y es fecunda y que apropiadamente se
indica con la sangre de los machos cabrios, porque éstos son animales sala-
ces que montan a la hembra en cualquier tiempo, y asi la piedra cuando se
une a la hembra en la preparacién hermética, después de que se ha IBIan-
queado, se ennegrece en virtud del fuego filoséfico. Concibe en los banos y
pare por el aire, es decir, apenas se encierra en el alambique, pone las pre-
misas de su concepcién, el feto concebido en virtud del fuego pare en el e.le-
vado talamo del alambique, es decir, en el aire; en efecto, el vapor en el aire
del alambique es recogido por el tdlamo en el receptdculo resuelto en agl;a’
lo cual es caminar sobre el mar, donde habita como en un sepulcros don n(?
los espiritus encerrados urden una nueva lucha. El reptil hembra lucha coen
tra su macho cuarenta noches, es decir, ataca las imperfecciones latentelslra_ :
la materia preparada corroyéndolas, y consumiéndolas con divefs’d_(‘ijep .. A
cién en el tiempo definido por los quimicos; habiéndolas consumic® y g




386 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IIi

purado, el blanqueamiento deseado se manifiesta y queda indicado por las
palomas. La masa asi impregnada se proyecta sobre el marmol y se hace afii-
cos; luego se echa de nuevo al alambique donde, separados los espiritus pu-
ros de los impuros, que se dicen cuervos, y exaltados de modo sublime, fi-
nalmente alcanzan la extrema perfeccién de la blancura, que es acaba-
miento de la obra. Bien dice Hermes, por tanto, que el agua o materia dul-
cemente se levanta de la tierra al cielo, adquiere la fuerza de las cosas supe-
riores y desciende sobre la tierra, tiene en sf la virtud de lo superior y de lo
inferior, tiene la luz de las luces, y por eso huyen de ella las tinieblas. Tomad
las cosas de su copiosa fuente, sublimadlas en los lugares mis altos, arro-
jadlas desde las cimas de los montes y reducidlas a sus raices. Este es el
huevo filoséfico de tanta fecundidad, que no tiene precio, segtin los her-
méticos; éste es el célebre elixir de los arabes.

MARTA DE SANTA TERESA

Marfa Petyt naci6 en Hazebrouck en 1623, Fue terciaria carmelita, y
dirigida de Miguel de San Agustin, Desde 1657 hasta su muerte, acaecida
en 1677, vivié en el monasterio de Malines. Su director recogié sus escri-
tos en 1683, publicindolos en Gante en dos volimenes, con el titulo Her
lever van de weerdighe moeder Maria 4 §.14 Teresia. El mismo habia escrito
un tratado de instituciones misticas, donde se recomendaba la mediacién
de la Virgen: De vitg Mariae-formi et Mariana in Maria propter Mariam,
identificando a Marfa con la Sabidurfa: «En la medida en que el Reino de
Jests se acrece y florece mas en el alma, se acrece y florece en ésta el reino
de Marifa. Entonces se cumple en el alma: “La Reina est a tu derecha”s.

DE «VIDA DE LA MADRE MARIA DE SANTA TERESA»

Comprende lo que es la faz del alma,

La compara con un espejo

donde Dios se refleja con las verdades de Dios.
Cuando el alma se encuentra con Iy faz

vuelta a la Faz de Dios, ve muchas cosas

y saborea un comercio de amor totalmente divino,
Este goce es un estadio intermedio

entre la fe y la luz de la gloria

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 387

[6] El 18 de diciembre de 1668, al despertarme por la mafiana, senti
que mi alma era irradiada por una divina luz, y asi comprend'i l‘o que se
llama faz del alma, con la cual esta ante Dios y goza de la faz divina ya un
poco en esta vida; la faz del alma es tan maravillosa, innominable e in(foq-
cebible, que no puedo proporcionar comparacién alguna de e?la, ni si-
quiera remotisima. Porque guarda en si misma semejanza con DI'OS; antes
crefa en ello, ahora lo he visto, lo he sentido. jAh, qué gran semejanza en-
tre la faz del alma y la imagen de Dios!

Se me ocurre una comparacién tosca para describirla un poco; la faz
del alma es semejante a un espejo claro, sin manchas, donde Dif)s se es-
tampa de modo ininteligible para nosotros, porque el ent‘endimlento no
opera ya, sino que s6lo padece y es pasivo; la operacién misma de‘l enten-
dimiento y de las demés potencias serfa en este punto un grave impedi-
mento.

Cuando la faz del alma se encuentra asi inmediatamente ante la faz de
Dios, Dios no sélo se estampa en ella a s{ mismo, sino también las veFda-
des que quiere revelar, entre otras cosas algunas tal como son conocidas
ante Dios y no como son conocidas y juzgadas por los hombres. Esto acon-
tece rdpidamente, en un brevisimo instante, media avemaria.

Descansando entre los brazos del Amado, recibe sus caricias.
En un silencio mistico escucha lo que murmura el Amado.
Esta atencion silenciosa es dulcisima.

En el suefio mistico, ella se apoya en el Amado.

Ve su interioridad como un claro espejo

[9] Entonces el alma no se mueve... no habla ni dice una sola palabra
de amor (minne-woordt) al Amado, ni mas ni menos como en el suefio na-
tural; pero conserva cierto recuerdo de su amoroso descanso en su Amado
y del abrazo con el cual El la cifie, y comprende que el Amado no espera
ser abrazado a su vez, sino que ella debe dejar obrar sélo al Amado.

En ese estado tiene mi alma un oido espiritual, gracias al cual, en ese
silencio tan vasto de todas las potencias interiores, ella capta lo que el
Amado dice en un murmullo a su corazén. Y por sutil y misterioso que
pueda ser, ella lo capta y comprende. El murmullo del Amado es tan
quedo, misterioso, tan privado de ruido, que se debe recoger toda l'a aten-
cién del alma para comprendetlo; digo que se requiere tanta quietud y
tanto silencio como si estuviéramos solos en el mundo el Amado y yo. En-



388 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

tonces me encuentro de veras en aquel estado del cual est3 escrito: «La lle-
varé al desierto y le hablaré al corazény (Os 2,16).

A esta voz misteriosa, a este murmullo del Amado, parece tenderse el
mismo ofdo corpéreo, y hasta el entero cuerpo, sobre el lado del corazon,
donde se advierte este murmullo, Este escuchar silencioso (stzlle) es tan
dulce, saciante, gustoso al alma, que a su lado todas las satisfacciones y los
placeres del mundo juntos serfan como una gotita al lado del mar...

Un espiritu de amor I impulsa bacia el Amado
como una esposa llena de celo por I gloria de su Esposo
Y por la salvacion de lus almas

[10] Suelo comportarme muy familiar y amorosamente con mj Amado,
Como amante esposa; en efecto, me es concedido, y hasta soy invitada a tra-
tarlo sin preocupaciones y sin esfuerzos, como una esposa trata al esposo,
corazén a corazén y boca a boca, Y 4] final me parece ser introducida en

suyos, por decirlo asi, de amor loco por mi; en ciertos besos amorosos y
abrazos (no percibo en ellog nada de corporal); cémo sucede no puedo de-
cirlo; esta oculto a los sentidos,

A veces en la oracién, y también durante el trabajo manual, no tengo otra
actividad en el alma que la de dejar subir jocosas las llamas de amor hacia el
Amado, sin hablar, séo con una mirada de amor sobre El, en la cual El com-
prende suficientemente lo que la dileccién desea; de rebote, las llamas de
amor del Amado responden a las mias, me tocan el corazén y lo atizan to-
davia m4s. Este juego de amor podria durar horas e incluso jornadas enteras,
sin fatiga, y es prolongado por influjos divinos, conmigo que estoy pasiva.

DANIEL VON CZEPKO

Nacié en Koischwitz (Silesia), en 1605; estudi derecho y medicina,
fue consejero dulico en Ohlau. Murié en 1660, luterano.

Sus obras misticas son los aforismos contenidos en Sexcenta monodis-
ticha sapientum, publicados en 1655, y el péstumo Siebengestirn kinig-
licher Busse (1671).

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

| b DE «SEMITA AMORIS DIVINI»

3 Misterio del nacimiento interior

[4] Nacido y renacido,

no puedes, por tanto, estar perdido.
Si aquel gran Nifio que es tu Padre
no pare, inttil es tu eleccién, )

en Aquel en el cual renaces, sélo El

del cual naciste puede nacer en ti.
Y si lo pares, entonces, oh Esplendor, oh Trono,

el Hijo crea al Padre, y luego el Padre al Hijo.

DE «E1L REINO INTERIOR DE LOS CIELOS»

Quien aqui no empieza alli no acaba

[19]-Oh hombre, puesto que vive de esperanza suave, tu mente
sélo miés alld de la muerte se extiende a Dios.

Pero td viviendo mueres, y en cambio oyes y ves

de la quietud del alma una parte.

La muerte terrena para nada sirve: '
aqui debes conocer a Dios, aqui morir antes de morir.

Salvo permanecer muerto siempre.

DE «SEXCENTA MONODISTICHA SAPIENTUM»

Nada fuera de Dios

[T, 2] Quien en el corazén tiene a Dios y otra cosa quiere
?
pierde a Dios si lo otro obtiene.

Sobre el saber

[1, 42] Sélo por medio de Dios conozco a Dios, pero a Dios escog,

y por eso tanto sé, que no sé lo que es Dios,

389



390 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

Todo a través de lo otro

(I, 49] Lo eterno a través del tiempo, a través de la vida la muerte,
a través de la noche la luz, y a través del hombre veo a Dios.

Exn el error

[IV, 18] Felizmente yerra quien conoce su error
y ve la luz de la verdad resplandecerle en el corazén,

JOHANN RIST

Naci6 en Ottensen, cerca de Hamburgo, en 1607. Fue pastor lute-
rano en Wedel. Fernando IT lo hizo noble en 1653, como célebre poeta.

Murié en Wedel en 1667.

Escribi6, ademas de dramas y poestas profanas, las colecciones de can-
tos misticos: Himmlische Lieder, de 1641, Sabbatische Seelenkunst, de

1651, y Passionsandachten, de 1664,

A LA ETERNIDAD

iOh Eternidad, td, palabra de trueno!
iOh espada que el alma traspasa!

iOh inicio sin fin!

iOh Eternidad, oh tiempo sin tiempo!
Yo no sé, por gran cansancio,

a qué lado debo volverme,

tiembla mi corazén todo aterrorizado,
se me pega la lengua al paladar,

En todo el mundo no hay desventura
que finalmente con el tiempo no acabe
y no sea del todo superada;

la Eternidad que no tiene objetivo
continda, continda siempre su juego
sin dejar nunca de enfurecerse;

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

si, como dice mi Redentor,
de ella no nace salvacién.

Eternidad, me haces temblar,

oh Eterno, lo eterno es demasiado largo:
ninguna broma vale aqui

y por eso, si esta larga noche

contemplo con su gran pena,

me estremezco hasta el corazén.

Nada se encuentra en parte alguna

tan espantoso como la Eternidad.

iDespiértate, oh hombre, del suefio del pecado!
Animo, oveja perdida;

pronto tu vida sera mejor.

iDespiertal Ahora es ya tiempo,

y llega la Eternidad

a darte tu paga.

Quizis sea hoy el Gltimo dia,

y nadie sabe cémo ha de morir.

Deja el deleite del mundo,

por el lustre, la soberbia, bienes, honores, monedas,
no te dejes dominar mas.

Mira la gran certeza,

el falso mundo y el mal tiempo

junto con la ira del demonio.

Sobre todo ten en mente

esa larga noche.

iOh hombre desgraciado,

necio en los sentidos, ciego,

deja de amar el mundo!

¢Acaso deber4, ay, la pena del infierno,

donde hay ciento y més verdugos,
infinitamente turbarte?

Pero, ¢dénde vive el hombre de tanta facundia,
que esta obra sepa exponer?

391



392 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I

;Oh Eternidad, palabra de trueno!
iOh espada que el alma traspasa!

iOh inicio sin fin!

iOh Eternidad, oh tiempo sin tiempo!
Yo no sé, por el gran cansancio,

a qué lado debo volverme,

seflor Jestis, si te place,

voy deprisa a ti a la tienda del cielo.

ANGEL SILESIO

Nacié en 1624 en Breslavia, su nombre era Johann Scheffler, Estudié
en Estrasburgo, Leiden y Padua, y ejercié la medicina. Se convirtié al ca-
tolicismo y fue ordenado sacerdote en 1661. A continuacién ingres6 en la
orden de los Menores. Muri6 en Breslavia en 1677.

Escribi6 breves poesias liricas, publicadas en 1657 con el titulo Geist-
liche Sinn- und SchlufSreime, y luego como Cherubinischer Wandersmann.

DE «EL PEREGRINO QUERUBICO»

[I, 5] Yo no sé lo que soy, no soy lo que sé,
Cosa y no cosa, un puntito y un circulo.

[I, 37] Nada hay que te mueva, ti mismo eres la rueda
que por si misma corre y no tiene descanso.

[I, 82] {Parate! ¢Adénde corres? El cielo lo tienes en ti.
Si en otro lugar buscas a Dios, mil veces lo pierdes.

(I, 106] Yo no soy salvo Dios, Dios no es salvo yo,
yo soy su fulgor, y él es mi ornamento.

[1, 11] Dios es el fuego en mi, yo en él soy el reflejo,
¢no somos el uno en el otro intima esencia?

(L, 294] Rezamos: Sefior, hagase lo que ti quieres;
pero mira, él no quiere, él es la eterna calma.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

[T, 711 Amar es fatigoso: no debemos sélo
amar; como Dios, debemos ser amor.

[1, 270] Criaturas: estas voces de la eterna Palabra.
Ella se canta a si misma con gracia y furor.

[1V, 166] Dios no se fatigd nunca ni descansé, recuerda:
descanso es su obra, obra su descanso.

[II, 831 Yo soy un monte en Dios, debo escalarme a mi mismo
para que su quetido rostro Dios me desvele.

(1, 1] Puro como oro fino, arduo como la roca,
limpio como cristal sea tu dnimo.

[1II, 135] Inmensurable es el Supremo, lo sabemos,
sin embargo un corazén de hombre puede encerrarlo.

[V, 210] El amor, cuando es nuevo, fermenta como el vino;
cuanto mas envejece y aclara, mds se hace quieto.

[V, 170] Dios no se cuida de las obras, y cuando el santo bebe,
le agrada como cuando reza o canta.

[I1, 72] Quien un instante solamente se elevd sobre si mismo
podra cantar el Gloria con los dngeles de Dios.

(1, 301 Yo no creo en la muerte: si muriese a cada hora,
pasaria cada vez a mejor vida.

[V, 200] Hombre, en aquello que ames seras transformado.
Serds Dios si lo amas, y si la amas, tierra.

[I1I, 90] Retofia, Cristo helado, mayo est ante tu puerta,
si aqui y ahora no floreces, queda muerto para siempre.

(111, 232] Amigo, no puedes permanecer aquel que eres:
el hombre debe pasar de una luz a la otra.

393



394 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II

[IL, 178] Nada es, sino i y yO, y si no somos dos,
tampoco Dios es ya Dios, y los cielos se desmoronan.

[1, 108] La rosa que aquf ves con tus ojos de carne
también en Dios desde la eternidad florecia.

(II1, 228] Dos ojos tiene el alma: uno est4 fijo en el tiempo,
el otro se proyecta hasta lo eterno.

[1, 62] La cruz encima del Gélgota no te podri salvar
del mal si en ti mismo no la has levantado tu.

[, 1631 ¢No amas a los hombres? Tienes toda la razén.
La humanidad en el hombre es lo que debes amar.

(I, 126] Hombre, si tienes anhelo y nostalgia de Dios,
todavia no estas totalmente amarrado por él.

(1L, 30] Hombre, sé esencial: cuando el mundo penetras,
el Acaso se derrumba y el Ser permanece.

[III, 1231 Dios no carece de nada, no le hacen falta dones;
si es verdad, ¢por qué quiere mi pobre corazén?

[IV, 186] Para si sola no cae la lluvia, ni resplandece el Sol,
también tG estds creado para los demds y no para ti.

[1I, 4] Dios dice siempre si, es el diablo quien niega,
por eso éste no puede juntarse con Dios.

[1, 1431 Si el diablo pudiese salir de s mismo,
de golpe lo verias sobre el trono del Sefior.

[V, 74] Considéralo bien: en Dios hay eternidad,
con el diablo en el infierno existe sélo un tiempo eterno.

LI, 239] ¢Crees td, pobre hombre, que el grito de tu boca
es justo himno de alabanza a un Dios inmévilp

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 395

[V, 307] El amor entra a la presencia de Dios sin anunciarse,
el ingenio sutil hace larga antecimara.

[V, 366] Un corazén que esté quieto en Dios como Dios quiere
serd tocado a menudo por él: es su citara.

(1, 32] Yo no muero ni vivo. Dios mismo muere en mi,
y lo que debo vivir, él lo vive todo.

[IV, 156] Y Dios estd més en mi, que si el mar entero
estuviese recogido en una miniiscula esponja.

(1, 189] T mismo haces el tiempo, el reloj es tus sentidos;
si detienes la inquietud, el tiempo deja de existir.

[V, 173] Hombre, Dios no piensa nada: si tuviese en si pensamientos
podria vacilar aqui y all4, y no es apropiado para él.

[1, 8] Sé que sin mi Dios no vivirfa un instante:
si yo fuese anulado, él rendiria el alma.

(I, 115] También yo debo ser sol y con mis rayos
pintar el incoloro océano de lo Divino.

(11, 193] Hombre, dado que el querer y el correr no cuentan,
debes hacer como Dios, que vence no queriendo.

(111, 28] Cuando Dios estuvo escondido en el seno de una Virgen,
el punto contuvo en si al circulo.

{1, 23] Debo ser Maria, parir a Dios,
si él ha de concederme la eterna bienaventuranza.

[I, 54] Yo mismo debo ser virtud y despreciar el acaso
si la verdadera virtud ha de brotar de mi.

[1, 98] En cuanto est4 muerta mi voluntad,
Dios esté obligado a lo que yo quiero:
yo mismo le prescribo el modelo y la meta.

I—



396 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I

[V, 32] Cristo mismo, si tuviese un poco de voluntad,
aun siendo santo, créeme, caeria,

[V, 351] Los sentidos, en e] espiritu, son uno
y para un solo uso: quien contempla
a Dios, también lo oye, lo siente, gusta y huele.

(I, 921 Quien es como si no fuese, como si nunca hubiese sido
ése, oh bienaventuranza, es hecho un Dios patente,

’

(11, 98] ¢Qué es no pecar? No hace falta preguntar,
Ve y te lo diran las mudas flores,

[1V, 140] La oracién mas noble: cuando aquel que ora
se muda en aquello ante lo cual suplica.

[V, 51 El cero, la criatura, si se antepone a Dios
no vale nada; detrds de él, serd apreciada.

[V, 194] Lo que hacen todos los santos puede hacerlo un hombre solo,
Mira: no hacen otra cosa que abandonarse a Dios.

[VI, 263] Amigo, ya basta. Luego leerds mais.
Ahora ve, y conviértete t mismo en Escrito y Ser.

JUSTUS SIEBER

Nacié en marzo de 1628 en Einbeck. Se enrolé en el ejército impe-
rial, después asisti a las universidades de Helmstadt y de Leipzig. Fue
breceptory pastor. Ademds de sermones, escribig Considerationes de sa-
lute philosophorum gentilium (Dresde, 1659), y colecciones de poesias, en-

tre ellas Poétisierende Jugend (Dresde, 1658). Murié, padre de dieciséis
hijos, en enero de 1695,

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 397

Lt NS T

‘7'7:4! ‘}:;_'?_s,'vo&\‘ s

IO ‘\’Vgﬁwj {Q“;%‘
L

Q

vy
‘S ALIVNY

i

&9 e
o 30 "'?"ﬁpﬁn
Y¥s

2 &E et )
% 3 'CAIT NVILTL§A %,
JWANVIE  SAJUO0D)  ryavd 7

-' %)) oamed v onymv s ONTILVY i 1ad] ol

3

A3
&
=~

&

IO, e gy fuiehan
sl i e
N LRS! .

d V o Towe ',_VS <4
2R W NOL 2
B AIHYNIE‘};-NMM(

Del Amphitheatrum Sapientiae acternae solz'us. verae c/yrz'stz'a'no-kz;[m%xtzc'um;
divino-magicum necnon physico-chymicum Tertrzunm.n{ c/mtbolzcon., e I}I‘Iqu

Khunrath, 1602. En el centro Adan y Eva, la parte viril y la fernen.lnz'i, est?n f;n
vueltos con el nuevo manto cristiano, la estola candida, y por'e/so m,nt.am, fun i
dos en uno, a Cristo. La tabla muestra el estado .de la pt?rfecaon mlstldca,1 rekr)lte
a la fase puramente natural representada por las ilustraciones sacadas de la obra

de Robert Fludd.



398 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III
La vANA TEMPORALIDAD, LA DURABLE ETERNIDAD

Nulidad, nulidad,

como hoja temblorosa,

primavera oscilante,

clima que engaia.

Otro te persiga y te busque,

a mi el cielo me amarre a sf mismo para siempre.,

Labilidad, labilidad,

puente que hunde,

pobre en placer, rica en tormento,
escuela de la malicia,

no quiero nunca més contigo intrincarme,
sino avanzar por los celestes campos.

Eternidad, Eternidad,

jmi anhelo!

Eternidad, estacién de delicia,

idéjate estrechar por mi!

Labilidad, desaloja, parte con el viento,
ipero ven, Eternidad, veloz como el viento!

GERHARDT TERSTEEGEN

Nacido en 1697 en Mérs (Niederrhein), siguié la estela de Czepko y de

Silesio en el Gesstliches Blumengirtlein inniger Seelen. Murié en 1769.

DE «EL JARDINCILLO ESPIRITUALS
El instante divino

En el quieto Ahora, en el instante divino, amable, suave,
sumérgete, no pienses ni en antes ni en despuss,
confiate a Dios, inclindndote a El en ti,

y hasta que no se te muestre, ten paciencia,

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

¢Donde estd el cielo?

Dénde esti el cielo no lo preguntes, sal de ti mismo,
de otro modo, alli donde estés, te seri hostil y distante el cielo.
Quien a su querer muere y a Dios se puede dar,

ya vive, en la tierra, con Dios en el cielo.
Estdte tranguilo, Dios combatird

Cuando el enemigo te provoca, jno te espantes tanto!
Quédate dentro de la fortaleza, Dios te protegera.

Estéte tranquilo en Dios, confértate, desprecia al enemigo
que nada puede contra quien nada hace y nada quiere.

Primero llegar, después ver

Fuera de todo tiempo y lugar habita Dios,
de las criaturas y de los sentidos lejano,
quiets, en si, en suave paz;

si lo quieres ver, oh piadoso cristiano,
adonde Fl esti debes ti venir,

haciéndote igualmente desapegado.

Cual el nutrimento, tal la vida
Terrenos, anhelan los hombres la tierra,
el fondo del alma en ellos esti colmo de pena:

si anhelas sélo a Dios, serds divino
y alegre y leve, y saciada serd tu sed.

No te dejes atraer

Lo que con placer se mira en nosotros se imprime,

mirando sélo a Jests seris feliz,

Nuestro trabajo de pastores

Hago un trabajo de pastor: pensamientos y deseos

son mis ovejas, a las que el ojo sigue siempre,

399




400 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

en los cercados recogidas en uno las tengo,

para que no vayan al ajeno pasto dispersas.
No descuidar el deber principal

En todo lo que haces, escribiendo y leyendo,
permanece a menudo quieto, regresando a ti mismo.
En lo hondo de ti, Dios te est4 cercano; sea Fl tu maestro,

y que se convierta en fuerza y sustancia lo que lees y escribes.

Manténte quieto

iQué a disgusto se est4 en casa!

Fuera nos atrae el archiengafiador.

Se querria hacer mucho de ese bien,

pero haciendo no se hace més que dafio.
Quietos descansando seremos de provecho,
dejandonos por Dios aniquilar.

JOHANN GEORG GICHTEL

Johann Georg Gichtel (1638-1710), hijo de un consejero cortesano de
Ratisbona, tuvo que hacerse jurista pese a su vocacién mistica. Fue segui-
dor del pietista Spener, y ansié una comunidad cristiana renovada. Perse-
guido por los eclesiasticos luteranos, se libré de la condena a muerte refu-
gidandose en Holanda, donde conocié circulos de seguidores de Bohme, a
los cuales se agregé. En 1669 tuvo la visién de la Virgen Sabiduria, y con
elle.l contrajo matrimonio. Tras su muerte, sus seguidores permanecieron
unidos y llevaron el nombre de Hermanos de la vida angélica; los tltimos
fueron dispersados por los nazis en 1941. ’

Gichtel se cont6 entre los pocos que en Occidente se acercaron a la
teorfa india de los chakras: cantando un himno de Lutero, tuvo una visién
y entonces le fueron desvelados los centros, tal como cuenta &l en ¢l librc;
que tit}lla: «Theosophia practica o Breve introduccién e indicacién de los
tres principios y mundos en el hombre, representados con figuras distin-
tas: dénde estan sus centros en el hombre interior tal como el autor mismo
los encontré en si en la visién divina y ahora los percibe, gusta y siente,

Junto con una descripcién del hombre triple, en conformidad con el prin-

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 401

cipio o espiritu en él dominante. Donde cada uno podra verse como en un
espejo, en qué forma de vida y con qué gobierno es y vive. Al lado de una
indicacién sobre el significado de la lucha de Miguel con el dragén y de la
verdadera oracién en espiritu y verdad... en el afio 1696». Una segunda
edicién, reelaborada, fue publicada de forma péstuma en 1722, a cargo de
Johann Georg Greber.

DE «TEOSOFIA PRACTICA»

El hombre primordial estd compuesto de 4nimo fogoso y alma lumi-
nosa, dos «tinturas», y su primer pecado fue volverse a las cosas como ta-
les, cometiendo «adulterios. Su consorte, Virgen Sabiduria, o su mitad lu-
minosa, se alejé entonces marchéandose al cielo. El se encontré solo, pero
precisamente ahora que no tenfa ya poder creativo, es decir, unién de ar-
dor y luz, la soledad le resultaba intolerable, de suerte que cayé en el suefio
de la imaginacién de donde fue sacada Eva. Cristo fue el andrégino res-
taurado (mzysterium magnum) en el cual descansaron la viril voluntad y la
femenina sabiduria. La Virgen o Viuda parié en él un hombre nuevo. La
Sabiduria es parte de Dios, el fiat o soplo que animé el barro terrestre.

[I] El primer hombre, Addn, no era ni hombre ni mujer, su cuerpo era
cristalino, del santo y puro elemento del cual se sacan los cuatro elemen-
tos, sutil como el cuerpo de Cristo después de su resurreccidn, cuerpo con
el cual puede El atravesar ileso piedras, agua, aire y fuego, y dominar to-
das las criaturas. Y aun cuando Moisés escriba a menudo: «Dios la bon-
dad», se ha de entender que habla, no de Eva, sino de la Sabiduria, es de-
cir, de la tintura de luz que reluce en el fuego de las almas, pues Dios
insuflé el soplo vivo e increado. Y en este Espiritu triple fue Addn imagen

de Dios.

Ahora bien, sabemos que la mujer muere y no resucita nunca, pero
siempre es transformada, asi como nosotros nos convertiremos todos en
virgenes viriles, pero distinguiéndonos uno de otro como el Sol, la Luna y
las estrellas,’ y asi lo muestra el Espiritu Santo (Ap 14,4).

6. «Uno es el resplandor del Sol, otro el de la Luna, otro el de las estrellas: cada es-
trella, en efecto, difiere de la otra en resplandor» (1 Co 15,41).




402 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, I

LIIT] En este puro amor se revela Jests, cual pura Sabiduria: Jestis para
%os hombres es una virgen, y para las mujeres un hombre; E] es e Adan
Justo o entero con las dos tinturas,

. [Ad4n] se dej6 abrumar por el cielo exterior y quiso, como todos los
anlm?les [por él observados], vivir en la voluptuosidad; y puesto que ha-
bia visto en los animales el placer bestial de la reproduccién, le entraron

ganas de gustar de ella y probarla, y por eso cay6 en el suefio y fue sub-
dividido.

. [IV] La Sabiduria debe ser parida por nuestros dos fuegos internos; jel
misterio es grande! Apenas renunciamos con Marfa a nuestro querer I;er-
S(?nal, y nos hacemos Un Espiritu volitivo con Dios, se movera de inme-
diato en nuestras almas el ente virginal que se debilité en Ad4n y, bajo la
sombra del Espiritu Santo, estar4 gravido del hijo de la virgen, como Jests
o Sabidurfa. ,

El fruto nacido de las tinturas separadas es carne y mortalidad, una fi-
gura fragmentable en Padre y Madre, es decir: un dragén y una v;luntad
auténoma que lucha contra Dios, de manera que no vemos ni conocemos
otra cosa que el Adan hecho del polvo de la tierra y la Eva que de ¢l fue
sacada; pero la verdadera y primera imagen de Dios, que tuvo una sola vo.
luntad, no podemos concebirla sino gracias a Jess..

Pero, puesto que el espiritu de la fuente de la ira, es decir, el principe
de este mundo, despert6 en Ad4n unas ganas desviadas de vivir, como to-
dos los animales, en dos tinturas, quiso éste gustar el nacimiento del tercer

principio en el cuerpo, por eso llegaron al mundo Ia ira de Dios y la
muerte.

En este nuevo cuerpo seran transformadas de nuevo en un solo amor
las .dos tinturas escindidas en Adén, y si ahora el hombre pone en la mujer
Su Imaginacion, y la mujer en el hombre, en el renacimiento los instintos
de la reproduccién animal cesaran. Esta imagen se ama con un solo amor
y es la misma virgen de la decencia, modestia, pureza, que toma y desposa
a Dios, espejo de la Santa Trinidad en e que Dios mismo se contempla
siente y encuentra, ,

PuestQ que el alma del hombre es de fuego, y la de la mujer de agua o
de Iuz, Cristo Jests es para los hombres una virgen y para la mujer un esposo

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 403

u hombre; es ciertamente Un Espiritu, que en los dos sexos es parido, pero
la tintura masculina es m4s fuerte, y la femenina, débil.

[V] Sabidurfa es Jests, o su carne y su sangre celestes, tintura que es
un fuego de amor que viste nuestra alma y nuestro sentimiento tifiéndolos.
Esta era la compafifa de Adén antes de su suefio y le dio sabidurfa y razén
de suerte que pudiese dominar todos los animales, y era también su cuerpo
de fuerza con el cual Adan podia dominar todas las cosas. Pero, puesto que
él tuvo anhelo de la tintura terrestre, le fue puesta al lado Eva y desapare-
ci6 la Virgen Celeste; entonces vino en nuestra ayuda Jests y nos la trajo
de nuevo encarnandose, y encendié otra vez el principio de la luz en nues-
tras almas, de suerte que ahora en Jestis podemos encontrar nuestra sabi-
durfa y revestirnos de ella.

Nuestra alma es de fuego y viril, y esposo de la Sabiduria, lo cual para
las mujeres es al contrario.

Tenemos un cuerpo astral en el elemental; es también espiritual y an-
hela a Sabiduria y la atrae en virtud de su hambre perenne.

Cuando las mujeres atraen a Jesus, son también ellas virgenes viriles y
sacerdotes de Dios; en el cielo no hay ni hombre ni mujer.

[VI] Por lo que concierne a su esencia, [la Sabiduria] es el Amor
esencial en nosotros, en el segundo principio o mundo angélico opuesto
a la ira esencial del primer principio, en la criatura: en eso consiste el
combate de Miguel y del dragén [del cual estamos hechos y] que debe-
mos superar y vencer, si queremos sobrepujar al dragén y emigrar al pa-
rafso con la Sabidurfa. Su forma es de criatura humana, de miembros
como tenemos los hombres, pero sin miembros de animal. Ella es el fat
gracias al cual Dios cred todas las cosas, y cuando fue formado el cuerpo
de Adaén, ella se inspiré dentro del segundo principio como ayuda suya...
Ella no es Dios, sino su imagen y semejanza; cuando Dios se miré en el
espejo de su Sabiduria, la imagen del espejo era un espiritu sin sustancia
que, sin embargo, tomd sustancia en Adan. Ella no es Jests, sino la Vir-
gen del pudor que se abrié de nuevo en Maria y se sacrificé con el naci-
miento de Jests, y por eso es indivisible Virgen viril, como en el primer
Adan: para sus hombres, una querida esposa y compafiera; para las mu-
jeres, un hombre y marido fiel.



404 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, 111

DE «TEOSOFia PRACTICA», EDICION DE 1722

[Prélogo] Aun cuando Adan con su lengua exterior no comiese del
fruto prohibido, sin embargo su imaginacién entré con tal fuerza en el
érbpl prohibido que se vio abrumado por él y muri6 a la fuerza vital in-
terior, o, como dice la Escritura, cay6 dormido. Pero, ¢qué hizo Adan?
Imaginé tan largo tiempo con el anhelo y lucha del spiritus mundi, que

al fmzl qued6 grévido y, abrumado, impotente, caido en sopor, fue des-
garrado.

Las bodas espirituales

[IV, 98] Cuando el alma ha paseado por algiin tiempo con su Esposa
por el jardin de rosas, cuando ha hecho provisién de flores, la Esposa saca
al Esposo, el alma, fuera del cuerpo. ’

[99] Entonces ella se asemeja a una bola de fuego... y se ve sumergida
en el mar de fuego: esto me sucedié cinco veces en cinco dias seguidos du-
rante las oraciqnes de la tarde; vi que estaba en medio de un azul crista-
lino como el firmamento, pero se trataba de un agua ardiente, y que el
alma, al atravesarla, la hacfa ondear en pequeiias olas de fuego; no puedo
expresar su sabor ni sus deliciosas impresiones. ’

Renovacién del cuerpo

' [I?I, 13] Este [nuevo] cuerpo se nutre del Verbo de Dios o de la Sa-
biduria celeste, que aparece saliendo del sagrado fuego interior del Amor
y de la% l}lz, y que el deseo o la fe hacen presente o concebible. Y todo €so
es espiritual, ms sutil que el aire, similar a los rayos del Sol que penetran
todos los cuerpos.

[I1T, 25] No recibimos una nueva alma con la regeneracién, sino un
nuevo cuerpo; de manera que el alma no tiene necesidad de salir de
un .nuevo' parto, sino sélo de una renovacién y de una conversién del ex-
terior al interior, para que haya «renovacién» en virtud de la pura divi-

nidad.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 405

El hombre tenebroso

[1I, 6] La vida del alma sale del fuego eterno interior, que tiene su cezn-
tro en el corazén, pero mas hondo; es representado por un globo oscuro
puesto bajo el corazén. Es el Dragén igneo, o Espiritu-de-este-Mundo;
est4 tan unido con la primera vida como el hombre con la mujer; su raiz
estd en el Abismo [en la potencia originaria de Dios].

[7] Genera siete estados, los cuales son los siete sellos que impiden a
los no regenerados percibir el fuego divino.’

[IV, 18] Por debajo del corazén donde esta la divina luz del mundo [en
el hombre viviente], esta el divino ojo #zdgico de las maravillas, y el fuego
que es, en los regenerados, el lugar donde el Padre [Jehové] produce a su
Hijo [Cristo], el cual est4 en el corazén. En los demas es [solamente] el
fuego de la célera divina...

[19] Es el fondo del cielo y de los infiernos y del mundo visible, de
donde nacen el bien y el mal, asi como la luz y las tinieblas, la vida y la
muerte, la bienaventuranza y la condenacion...

[20] Es llamado weysterium magnum porque contiene dos seres y dos

voluntades.®

[II, 51] Los signos de los elementos representan la rueda de la natura-
leza exterior, el cuerpo sidéreo que se enrolla en torno al principio del
fuego, incluso en el Sol. En torno al corazén hay una serpiente que es el
Diablo en el spiritus mundi (es decir: en la matriz originaria), el cual se in-
sinda en nuestras formas de vida terrestre hasta en el Sol.

[52] El circulo o globo que esta en torno al Sol representa el mundo de

la luz, que estd escondido.
[53] Y el globo oscuro representa el alma del fuego, o cdlera de Dios.”

7. + es el orgullo, 9 la avaricia, Q la ira, &' la envidia, © el amor propio; & y ( no
son atri?uidas a ningtin vicio determinado.

8. «Este globo, puesto en las figuras junto al bazo, corresponderia a los infiernos», sea
como base subyacente, sea como fuego abrasador, cual se manifiesta a los seres decaidos.
La primera tabla muestra un hombre con un centro dorado sobre la frente: el Espiritu
Santo; uno argénteo en la laringe: la Sabidurfa espejo de Dios; uno en el corazén: Jesus;
uno en el bazo, pero celeste con aureola de llamas blancas: Jehova; uno negro en los geni-
tales: Mundo tenebroso, raiz de las almas en el centro de la Naturaleza,

9. Acompafia estas declaraciones una figura con el titulo E/ hombre terrestre natural
tenebroso segin las estrellas y los elementos. La figura humana es totalmente negra y la cir



406 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

[I1L, 51] Vi en mi corazén una luz blanca; en torno al corazén, una gran
serpiente enroscada tres veces sobre si misma como una trenza; en medio, en
una claridad, aparecié Cristo en la forma descrita por Juan (Ap 1,13-15)

QUIRINUS KUHLMANN

Naci6 en Breslavia en 1651; estudié jurisprudencia y fue poeta laurea-
do. Tras una primera iluminacién en 1669, se hizo seguidor de Béhme y
frecuenté los circulos misticos holandeses. Predic una unién ecuménica
de toda religién, vagando de Inglaterra a Turquia. En Moscq, el patriarca
ortodoxo hizo que lo condenaran a la hoguera junto con sus seguidores.
Era el afio 1689. Escribié, entre otras obras: Neubegeisterter Bohme, be-

%ez'/;e;nd hundertfiinfuig Weissagungen (1674); Der Kiibipsalter (1684-
86).

DE «SALTERIO REFRIGERANTE»
Salmo refrigerante 50

iAlabado sea Dios, el vuelo se complet6 a oriente y a septentrion!
iFue, ha sucedido!

iEl arado ha multiplicado nuestro vuelo!™

iHa dado alas a nuestro padecer!

iCudn alto fue el salto! ;Qué amplio! ;Qué ancho! {Qué grande!
El perder dio la victoria,

la paz crecié en la guerra.

iLo que nos amarré en prisiones nos solté y liberé!

iAlabado sea Dios, lo que me debilita, eternamente me refuerza!
iOh fortisima fuerza, mucho mas all4 de cuanto los hombres ven!

cundaﬁ una espiral que va del dpice de la cabeza, con el signo C, al ombligo ¢, a lo alto de
la nariz 2, al bazo &, al cuello A, al higado Q, v al corazén, donde una serpiente se en-
rosca en torno a ©. Aparte esté la leyenda: «El elemento del fuego A estd en el corazén; el
del agua v, en el higado; el de Ia tierra ¥, en los pulmones; el del aire A, en la vejiga» ’EI
Sol es el yo, que estd apretado por el anhelo o avidez. ’ ’

.’10. En Kuhlmann, el arado (Pflug) es simbolo de las tribulaciones que permiten la ele-
vacion (Flug, «vuelo»),

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 407

jAlabado sea Dios, el vuelo acontece de oriente y de septentrién!

iEl arado ha arado!

jArriba, Espiritu! Arriba, jibilo! jArriba, arriba! {Esta cumplido!

iBien, estd bien que me hagan la guerra todo en torno!

iArriba, Espiritu! {En el Espiritu de Dios! jArriba, Espiritu! jHaz como David!
Regocijate con todas tus fuerzas.

iCon todas las huestes angélicas!

jAlégrate! {Llénate de jubilo! ;Voz de alabanza! ;Triunfa!

iAlabado sea Dios, lo que me ennegrece me blanqueard eternamente!

iOh fulgor santo, resplandecer con el fulgor de Jests!

jAlabado sea Dios, el vuelo acontecers a oriente y a septentrién!

iEstamos de nuevo entusiasmados!

iAhora subimos mis 4giles de lo que el mundo pudiera creer,

porque nos mueve una eterna fuerza!

iNos arrastra el Espiritu que ata a todo Espiritu en toda criatura

con la omnipotente cuerda de Dios!

iEl Espiritu, Espiritu de los Espiritus! jInsondable para las criaturas!
jAlabanza a Dios, lo que me represent6 tiene que enderezarme eternamente!
iOh luciente luz, que debe iluminarme ahora de un extremo a otro!

jAlabanza a Dios, el vuelo acontece a través de oriente y de septentrién!
i Tiempo a través de todos los tiempos!

iEstupendamente velejamos sobre la goleta de carbtinculo

de la eterna eternidad!

Las olas se resguardan con islas de luz hasta el palacio del Sol,

de las azules fortalezas de nubes.

iEn eternisima eterna adornada maravilla falgida de luz!

jAlabado sea Dios, lo que se hunde es altisimo en Dios!

iOh Dios, Dios, Dios, tuya es esta gota de maravilla!

Salmo refrigerante 62

La tiniebla me ofusca:
iporque ocultamente se inicia la esencialidad!
;Oh raro carbinculo de la fortuna!
Lo que se derrama fuera, fluye.
Después, de arroyo que era, se convierte en mar.
Cuanto mis oscuro, tanto mas luminoso:



408 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, II1

cuanto més negro el todo, tanto mis blanca su simiente.
Un ojo divino es juez:
ningan mortal vive que haya entendido algo de eso;
cada vez mas resplandece, cuanto més sombrio se presentd.
iOh noche! ;Noche que alborea!
iOh dia, racional razén de la noche!
iOh luz que hieres a los Caines
y clara irradias a la estirpe de Abel!
Me alegro de tu oscura llegada.
iOh milagro tan esperado,
que despunta del niicleo del 4rbol entero!
Te enciendes de nuevo con el fuego del Edén,
ioh amado, mira cémo me languidece el corazén!
Basta; jescucha c6mo me late dentro!
iOh indecible azul!
iOh lucentisimo rojo! ;Oh blanco m4s que amarillo!
Lleva a conocer lo que hay de mis eterno,
haz de la tierra tierra de parafso,
quita maldicién a la maldicién, bendice cada rama,
iOh cuatro terrestre! jQué rayos!
El més oscuro es como el Sol m4s luciente,
joh gloriarse cristalizado!
La tierra hace voluptuoso el placer celeste:
brota a su vez como si fuese la fuente.
¢Qué imagen esencial?
¢Apareces asi, secretisima, figura de fuerza?
¢Cudnto de importante, y qué naturaleza?
¢Y qué ndmero? ¢Qué indicio?
i TG eres, yo no soy! jTuya la naturaleza y la curacién!
La corona es plena,
los mil son por doquier sustituidos:
ha acontecido lo que estaba velado;
oh altisimo rojo, muy requemado,
sobre ella se ha consumado todo arte.
Los lirios y las rosas
estn rotos por seis dias seguidos mafiana y tarde,
te coronan con caricias
ati, y a mi por tu fatiga.
Tu voluntad es la mia, la miz es la tuya, lleva a cumplimiento!

MiSTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 409

En el brillar de Jestis
volamos como flechas a la corona de Jests:
por medio de ti es apagado el orgullo:
vas a pie, entre grandes escarnios.
Otro es contigo heredero e hijo.

GOTTFRIED ARNOLD

Nacié en Annaberg (Sajonia) en 1666, estudié en Wittenberg y fue
educado, como tedlogo luterano, en aquella anquilosada sistematizacién
que habfia de ser el blanco de los collegia de opositores, por burla llamados
pietistas. Arnold fue sistemdtico en su rebelién contra el luteranismo ofi-
cial, pues no sélo se hizo pietista, sino que muy pronto se liberé de todo
ordenamiento eclesidstico y renunci6 a la catedra. Tuvo trato familiar con
Gichtel y los filadelfos, y escribié el prélogo a las versiones de Madame
Guyon. En 1701 se casé y ejercié como parroco en Allstedt. Su muerte es-
tuvo cargada de presagios sobre el futuro aleman: cuando, en 1714, vio a
los reclutadores del ejército de Federico penetrar en su iglesia y apoderarse
de los jévenes comulgantes, le dio un sincope.

Ademas de poesias (Géttliche Liebes-Funken, 1698; Anderer Theil der
gottlichen Liebes-Funken, 1701; Neue gottliche Liebes-Funken, 1701), es-
cribié una historia de las sectas y de los herejes, y Das Gebeimnis der gét-
tlichen Sopbia.

DE «FEL SECRETO DE LA SANTA SABIDURIA»

Ante todo est4 claro lo que Jerénimo, entre otros, recuerda: que en la di-
vinidad no hay sexo." La naturaleza invisible no est4 dividida en hombre y
mujer, ni se reproduce mediante multiplicacién y nacimiento. En efecto, un
ser que no tiene carne no tiene comunién con los cuerpos. Por eso se debe
despojar de todo sentido carnalmente impuro lo que aqui se va a decir.

Sabemos que el Hijo se revel6 en la carne y, al hacerse hombre, asumi6
forma viril;? El no admite cualidad humana alguna en la medida en que

11. Jerénimo, Commentaria in Isaiam prophetam, X1, 40; Basilio de Seleucia, Oratio-

nes, VI.
12. Méximo el Confesor, Scholia in corpus Aeropagiticum, De coelesti hierarchia, 4.




T N N N AaaEE N T h s

410 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IiI

permanece en la unidad y en su naturaleza una y divina; y descendié aqui
abajo segiin una economia especial para llevarnos a los hombres de nuevo
a la espiritualidad perdida, Junto con El, segtin la misma economia, des-
c'endié también la divina Sabiduria y en la Escritura esta representada en
figura de mujer, virgen, esposa, madre, nodriza, maestra, etcétera. Y esto
no allcontece por comparacién exterior, ni por discurso florido, ni tampoco
Segun una mera terminologia sexual, sino segiin la esencia, porque ella
misma obra asi y no de otro modo, mostrandose personalmente al ojo del
sentimiento en aquellos que la buscan y encuentran... Ya los antiguos re-
conocieron en cierta medida, o expresaron con palabras oscuras, lo que
ahora se deberfa experimentar y ver mucho més claramente: que la eterna
Sabidurfa no estd confinada en los sexos masculino o femenino tal como
estan reducidos, a ruina y vergiienza, tras la caida, sino que es pura celeste
razén y perfecta virginidad pura,

Se afirma, por tanto, que ella, en consecuencia, podia y queria revelarse
Y operar segun una semejanza adaptada a cada una de las almas, que ha-
bian de ser llevadas a la gloria pasada por medio de un nuevo nacimiento
divino. Y que ella debia descender a las almas con tal fin, para llevar a tér-
mino la obra de la salvacién como virgen o mujer o madre.

El fondo de este misterio est4 escondido, Cuando Adéan con su deseo
se alejé de Dios, de si y de la santa Virgen de la Sabiduria que habitaba en
él, perdi6 a esta Esposa secreta...

En la caida fue separada de él la Sabiduria celeste y, puesto que él era
de sensibilidad terrestre y tenia necesidad de una mujer, fue formada a
partir de sus costillas la fémina, y, ast lo afirma la Escritura, ¢l perdié la
cualidad femenina y obtuvo sélo la viril. Si el hombre hubiese de regre-
sar a su perdida perfeccién paradisfaca, el bendito sexo femenino debe-
ria devolverle también esta parte de si mismo, y hacer feliz a la mujer en
la unién con el hombre. Con tal fin ] Mesias estuvo en el sexo femenino
fie Maria, fue hombre y llevé de nuevo la parte viril al cuerpo de la mu-
jer virginal, aunque ya llevaba en sf figura virginal, Asf fue puesto el fun-
damento gracias al cual la fuerza viri] y femenina pudieron llegar a ser de
nuevo una sola figura y sustancia, y la nueva criatura pudo subsistir ante
Dios tras el renacimiento como Virgen viril. En ésta domina la cualidad
viril del fuego, pero queda dulcificada y atemperada por la fuerza lumi-
nosa de la mujer (lo mismo que el hijo por medio del amor extingue la
ira del Padre), pues asi permanecer y dominaré la figura del primer per-
fecto Adén, y no de Eva...

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 411

La Sabiduria en los fieles es ya conferida e innata en el cuerpo materno.
Ella ha puesto un fundamento de la eternidad entre los hombres y es en-
vasada en el semen.

Ha vivido entre todos los pueblos, y ha buscado la paz entre todos.

Por eso todo espiritu hecho a semejanza de Dios puede encontrar en si
y en su esencia a la Virgen divina. La razén de ello es que ésta, tras la cai-
da, se anuncia entre todos los hombres de modo espiritual y oculto, y que-
rrfa volver a empezar su vida precedente en ellos;

En efecto, esta Virgen fue desposada y unida al primer hombre en su
inocencia como semilla de puro nacimiento espiritual, de suerte que vivié
en Adén como espiritu vivo y soplo inspirado por Dios, y despertaba en él
toda alegtia y goce imaginable. Ad4n habrfa debido contentarse y vivir con
esta pura Esposa en gloria paradisfaca, permaneciendo deseoso sélo de
Dios.

Pero, dado que se volvié con duda y deseo a las criaturas y se hizo te-
rrestre, la divina Sabiduria se alejé de ély de toda la tierra, y él recibié, en
lugar de la celeste, una Eva terrestre que durante el suefio (que era ya se-
fial de su debilitamiento) le sacé Dios de las costillas.

Esta Sabiduria, alejada a causa del pecado, no habita ya en modo pa-
radisfaco en el hombre caido, pero, por amor cordial de su antiguo trono,
no deja de anunciarse internamente en el corazén de cada hijo de Adan pi-
diendo la restauracién de la vida comin perdida.

Esto acontece por obra de su secreto agitarse, recordar, castigar, llamar
abiertamente, pero también obstaculizar y por algin tiempo ahogar, de
donde viene toda ceguedad, todo error y extravio... En efecto, no es otra cosa
que un soplo amable y leve, un llamamiento en el alma, que la sorprende de
improviso sin haber sido buscado, cuando ella est4 interiormente quieta. Es
ésta una persuasion tan sutil y suave que puede ser ahogada por la menor ma-
nifestacién de la naturaleza tosca, con palabras y con obras, y hasta con pen-
samientos, que ni siquiera tienen por qué ser malos en si mismos.

Por eso su imprevista llegada se describe como una aparicién espiritual
interior aun cuando se revela verdaderamente al ojo de un espiritu que
busca. Ella se muestra en el camino a los que ama, dice el Eclesidstico.

En su compaiifa hay inteligencia; en sus palabras, buena fama. Ella viene
a los que encuentra preparados, y les desvela sus misterios (Si 4,17-18).
Cuando uno la busca, la conoce.

En la desfallecida congoja entra Sabiduria con su agua de vida y de
amor, y el espiritu se mueve con suaves efectos en tales semillas de vida,
con indecibles rasgos de gracia, no deja paz a las almas mientras no sea pa-



412 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

rida su semejanza espiritualmente, hasta que la muerta figura de Dios sea
de nuevo alcanzada, y se devuelva a la humana su precedente esencia ce-
leste con toda cualidad celeste.

Pero, ¢dénde hay una madre sin nacimiento? ¢Dénde estan los hijos
sin progenitores operantes y sustanciales? No es ésta una lucubracién de
figura retérica o de florida semejanza.

Las cosas suceden de forma mucho mis realista en el Reino de los cie-
los, que no en los bajos elementos terrestres. Estos son, en efecto, s6lo una
sombra o ruinas abandonadas de aquél.

Cristo restaura la semejanza perdida en virtud de la cual el Padre que
estd en los Cielos ha engendrado de verdad a sus hijos del semen vivo y
esencial de la Palabra eterna, y por eso no impropiamente, sino del modo
mas exacto y adecuado se llama Padre. No otra cosa sucede con la eterna
madre Sabidurfa, su Virgen eterna. Por eso un antiguo sabio llama a Dios
Padre del mundo (y por tanto del nuevo mundo o creacién), pero llama
Madre a la Sabiduria.

Agustin llama a la Sabiduria modesta madre de los creyentes, Y tam-
bién Pablo habla de ella como de la Jerusalén celeste, es decir, nuestra Ma-
dre o Madre de aquellos que de verdad han nacido de Dios (Hb 12,22; Ga
4,26; véanse Ap 3,12; 21,10). Esta esposa del Cordero es conocida como
morada secreta del Santo y de sus hijos, como también explican los sabios
antiguos.

Los profetas, dependiendo del fin y de la materia tratada, la llaman Fs-
posa, Templo o cabafia de Dios. Describen su figura y aparicion con su ves-
tido nupcial, de suerte que, ¢cémo podria la Esposa ser conducida a su Se-
fior con ropajes més suntuosos si, en vez de vestidos, estd circundada de
luz? ¢No veis una casta mujer toda inmaculada de duradera belleza que
lanza rayos de luz fulgente? En vez de con ropa, estd vestida de luz, y las
estrellas clarisimas son las diademas de su cabeza.

Esta madre, contintan ellos, produce y pare a los hombres psiquicos,
transformandolos en espirituales en su funcién de madre. Lo mismo que el
semen informe de un hombre forma en el plazo de ciertos meses dentro de
la mujer un ser humano completo, asf aquellos que se refugian en la Pala-
bra (Cristo), serdn acogidos por la comunidad de Dios y conformados a se-
mejanza y modelo de Cristo, y tras cierto tiempo transformados en ciuda-
danos de la eternidad espiritual.

La Escritura, y también los primeros cristianos, muestran que el es-
piritu del hombre en sf mismo aparece ante Dios desnudo e incompleto
si no lleva un traje nupcial, que es un cuerpo de luz o de fuerza perdido

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 413

por Adan en el parafso, para no encontrarse desnudo, como dicen Pablo
(2 Co 5,3) y san Macario. Si, pues, un alma quiere ser transformada por la
Sabiduria, debe entrar de nuevo en el cuerpo virginal de su madre y sacar
de él un nuevo principio o elemento, y en la nueva creacién con la Sabi-
durfa de naturaleza divina revestirse de una sustancia espiritual celeste, o
nueva corporeidad, y ser incorporado e inmerso en ella en virtuc'i del cielo,
y serd entonces preservado del fuego de la ira y no serd arro!ado fuera
cuando venga el Rey a ver a los invitados de su banquete nupcial.”

FRIEDRICH CHRISTOPH OETINGER

Friedrich Christoph Oetinger nacié en Goppinger el 6 de mayo de
1702, y murié en 1782. Admiré a Johann Albrecht Bengel (1687-1752) y a

Emmanuel Swedenborg, pero su fuente principal fue la Qabbalah.

DE «SaLMO»

Dios es de si mismo y no tiene necesidad de nadie. La criatura es por
si misma nada y siempre esta necesitada de Dios. Por eso dice David:
«Mandas tu aliento y los creas; se lo retiras y son polvo» (Sal 104,29).

iAh, Dios eterno! Eres un artifice invisible e ignoto. Te revelas, no
obstante, a través de tu creacién, por la cual se reconoce tu fuerza eterna
y divinidad. . .

El firmamento estrellado es visible, el cielo, invisible. El cielo es lu-
ciente, pero no como Dios. '

iDios es pura luz, todo lo creado, sin Dios, oscuridad! Puesto que el
abismo tiene el minimo de luz, es sede de la oscuridad, y el demonio per-
tenece al abismo, porque perdié su luz. '

iOh Dios! Luz es tu vestido. Los cielos y el cielo de cada cielo no te
comprenden, pero tu los comprendes.

Oh, conduce mi corazén desde este mundo tenebroso hasFa tu luz.

Déjame vagar ante ti, en tu luz, sin realizar obras de oscurldad..

Las estrellas estdn en el cielo y no se caen de él. Dios las puso bajo llave
en la nada, o sea, en su fuerza interna, que no se ve (Jb 26,7).

13. Metéfora que es el eje del misticismo rosacruz.



414 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IiI

A esta fuerza interna, a este mundo invisible debemos llegarnos varias
veces cada dia y representarnos con el pensamiento que estamos alli més que
en la propia estancia, mas que en el maligno mundo.

Puesto que sus fuerzas son indisolubles, Dios es perfecto.

Pero las fuerzas de las criaturas se ven disueltas por el pecado, y por eso no
subsisten en el bien ni en la verdad, en los que originariamente Dios las ordend.

DE «PENSAMIENTOS»

El sentido comiin es algo tan claro que si se le pregunta a alguien qué
es, se escandaliza de oirselo preguntar. Por eso la santa Escritura no ex-
plica la palabra «corazén». Pero es esa gran claridad que se tiene en uno
mismo cuando se estd parado y tranquilo, y sin embargo, precisamente por
eso, es algo muy escondido. Salomén dice que Dios ha escondido la eter-
nidad en el corazén del hombre (Qo 3,11). En cada hombre hay impulsos
anteriores a la educacién que empujan hacia la eternidad, llimense como
se quiera; baste decir que sin ellos no se puede hablar comprensiblemente
del testimonio del Espiritu Santo... No hay definicién mas breve de lo que
responde a la Sabidurfa que llama por las calles.

Si no puedo hacer algo que, no obstante, me agrada en los demas, Dios
me lo cuenta como si lo hubiese hecho yo. Pablo dice que el evangelio es
la fuerza de Dios, porque en €l se revela la justicia de Dios. La justicia de
Dios no es muy distinta de la gloria de Dios, porque tenemos necesidad
de la gloria de Dios (Rm 3,7).

Todos aquellos que caigan bajo el Juicio, tras las sentencias de Dios
dardn gracias por sus castigos y los aprobarén. En nuestra Iglesia se en-
sefia con seguridad que los castigos infernales serdn sin fin, sélo nos pre-
guntamos si lo que se ha ido convirtiendo poco a poco en doctrina en el
mundo, por efecto de la incomprensién de la palabra «eternidads, tiene
algin fundamento.

Lo visible prorrumpe desde lo invisible por cierto tiempo, y después
desaparece de nuevo. Esto se llama una eternidad: si algo creado dura
cierto tiempo y después se retira a lo invisible.

Los castigos son, ciertamente, pavorosos, pero totalmente distintos de
como se piensa, porque en el infierno uno no se quema, sino que se di-
suelve, de suerte que las miseras criaturas pueden atin dar gracias por ello.

La sagrada Escritura no conoce una muerte eterna.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA 415

DE «SERMON SOBRE LA (QABBALAH»

Queremos también mostrar con seriedad que, cuando se tiene el fruc-
tuoso conocimiento de la Trinidad, se goza de la vida eterna. Muchos pa-
ganos, muchos judios, muchos cristianos obtienen el gusto de la vida si ven
con la luz de la comunién con Dios. Nicodemo era maestro en Israel; in-
dudablemente, por las doctrinas ocultas sabia bastante sobre la trinidad,
sabfa de las siete Sefiroth por el libro de Abraham, el Séfer yetzivah, que es
la doctrina de la trinidad, sabfa por Miqueas (5,1) que las salidas del rey
Mesias eran desde el Inicio y desde la Eternidad, De dichas salidas, es-
plendores o sefiroth, los judios calculaban diez, o tres por tres mas uno,
porque la revelacién santa cuenta tres y siete. Pero son sdlo tres que hab%-
tan dos veces tres como superiores y que son unificadas en la décima... Vi-
vieron entre 1613 y 1679 dos hermanas princesas de Wiirttemberg y tias
abuelas de la todavia viva y dignisima Alteza de la princesa Federica de
Wiirttemberg-Neustadt, cuya piedad corone Dios de fuerza y de grac.ia.
De las dos, la primera era docta en ciencias; la segunda, en cambio, la prin-
cesa Antonia, amaba sélo la sagrada Escritura y la Qabbalah, que en el Zo-
har trataba de las Sefiroth. Amaba la Qabbalah, no por capricho, sino por-
que tenfa una sed indecible de conocer realmente la Trinidad seg}’m la vieja
manera judia en las diez Sefirdth. Se hizo ensefiar hebreo, y vio que las
emanaciones iban por parejas y estaban unificadas en la tercera, en el
Amor y en el Juicio, en la Bondad y en la Dulzura.

Vio también en la figura de Jests crucificado, ya prefigurado por la
serpiente de bronce, tres Sefirdth en la cabeza, tres en el pecho y los hon}-
bros, tres en los costados y en el vientre, todas después reunidas en la d.e-
cima (Malkhiith) como en el reino. Esto conectaba y unificaba todo el mis-
terio de Dios y de Cristo con el Antiguo y el Nuevo Testamentf),' y ella
quiso que fuese pintado en el baptisterio de la Iglesia de modo edificante,
y que alli fuese sepultado su corazén.




= | P
": SR, 17Ny

£
N

2o »
g e

¥

- —— e LA p————

— e S N ‘
e “
R T alifid 1

De Ernst Benz, Die christliche Kabbala, Zurich, Rhein, 1958: tabla cabalistica de
la princesa Antonia de Wiirttemberg conservada en la iglesia de la Trinidad de Tei-
nach (1662). Con las diez Sefirath o emanaciones de Dios: 4) Dios Padre; ) Dios
Hijo; ¢) Dios Espiritu Santo; ) La Gracia; e) La Justicia; /) El Amor; g) La Victo-
ria; 5) La Alabanza; ;) El Fundamento; ;) Cristo.

O 00 ~I &N bW N

W W W NN NN RN NN NN — kb b b b
WP O WS W RO WO NGV R W RO

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

. La corona del Reino, sobre el monograma de la princesa

. Los veinticuatro ancianos

. Elias con la espada

. Moisés y la zarza ardiente

. Henoc con un libro

. Lucha y victoria de Miguel

. El cordero en el monte Sién

. La caida del dragén

. La muchedumbre de los bienaventurados en el monte Sién
. Angeles que alaban

. Angeles con hojas de palmera

. Dios con los santos, como Juez

. La ascensidn de Jesus al cielo

. La efusién del Espiritu

. Las ruedas de Ezequiel

. Los cuatro animales de Ezequiel

. Transfiguracién sobre el Tabor

. Una mujer lava los pies de Jesis

. Nacimiento de Jests

. El hijo prédigo

. El 4ngel ante Marfa

. Jests ensefia en el Templo

. El elemento del fuego

. El elemento del agua

. Ascensién de Elias al cielo

. Jonas engullido por la ballena

. Los tres en el horno

. Bautismo de Jestis

. Juicio de Salomén

. Ester ante Asuero

. Abraham a punto de inmolar a Isaac

. David recibe alimento durante su huida

. Agag y Samuel

34.
35.
36.
37.
38.
39.

El joven Tobias guiado por Rafael

Jacob lucha con Dios

Jacob ve la escala

Victoria sobre Amalec

Mensaje sobre la pared para Baltasar
Victoria de Gededn sobre los madianitas

417



418 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

40. Lot salvado por Abraham

41. El faraén y los suyos se ahogan en el mar Rojo
42. Gededn distingue por el modo de beber a quiénes debe escoger
43. Jests y la Samaritana

44. Arca de Noé

45. Imagen de las monarquias de Daniel

46. El 4ngel implora la consumacién de los misterios
47. El Sinai humeante

48. El monte Sién

49. Campamento de los israelitas

50. Jerusalén

51. El 4ngel del Apocalipsis con la rueda de molino
52. Angel con el Evangelio eterno

53. Serpiente de bronce

54. Jesus crucificado

55. Juan el Bautista

56. Moisés con las tablas de la ley

57. Josué

58. Pablo apéstol de las gentes

59. Aarén tras el altar

60. Expulsién de Adan y Eva del parafso terrestre
61. Isafas ve la sefial del reloj de sol que retrocede
62. El Dios de Israel responde a Elfas con el fuego
63. El man4 cae del cielo

64. Sansén destroza un leén

65. José y los dos suefios

66. Cristo y el ciliz de los dolores sobre el monte de los Olivos
67. La copa de José en el saco de Benjamin

68. Los perros lamen las llagas de Lazaro

69. El Samaritano caritativo

70. Elias alimentado por los ngeles

71. Jests alimenta a la multitud en el desierto

72. Sepultura de Jests

73. Resurreccién de Jests

74. Jacob bendice a los dos hijos de José

75. Jests anima y bendice a los nifios

76. Circuncisién

77. EI Nifio Jests en el Templo

78. La reina de Saba ante Salomén

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

79. Los sabios de Oriente ante Jesis

80. La victoria de David despierta envidia
81. David derrota a Goliat

82. David trae de vuelta el arca de la alianza
83. Entrada de Jests en Jerusalén

84, Marta y Marfa

85. Jestis perfumado por la Sefiora y traicionado por Judas
86. Sepultura de Jacob

87. Lizaro resucitado

88. Los cuatro grandes profetas

89. Los cuatro evangelistas

90. Los doce profetas menores

91. Los doce apéstoles

1 Rubén

m Simedn

n Levi

o Judd

p Zabulén

x José
y Benjamin

419



Bibliografia

MISTICOS ITALIANOS DE LA EDAD MODERNA

SAN BERNARDINO DE SIENA

Tratado del amor de Dios
San Bernardino de Siena, Trattato dell’ amore di Dio, Operette volgari, a cargo de D. Pa-
cetii, Florencia, Libreria Editrice Fiorentina, 1938.
Opuscoli mistici, a cargo de N. Rosadi y M. Sticco, Milan, Vita e Pensiero, 1956.

SAN ANTONIO DE FLORENCIA

Obra para buen vivir
San Antonio de Florencia, Opera a ben vivere, a cargo de C. Angelini, col. «Biblioteca
dei Santi», n° 11, Milan, Istituto Editoriale Italiano, 1926.

MATTEO PALMIERI
De la vida civil
Eugenio Garin, Filosofi italiani del Quattrocento, Florencia, Le Monnier, 1942.

SANTA CATALINA DE BOLONIA

Las armas necesarias para la batalla espivitual
Santa Catalina de Bolonia, Le armi necessarie alla battaglia spirituale, Bolonia, Stampe-
ria di Lelio della Volpe, 1787.

GIOVANNI PONTANO

Carta sobe el fuego filosdfico
Lettera di Giovanni Pontano sul «Fuoco Filosoficos, a cargo de M. Mazzoni, Roma, Ata-
nor, sin fecha.



422

LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

MARSILIO FICING
Argumento sobre la «Teologia Platduicas
Eugenio Garin, Filosoff staliani del Quattrocento, Florencia, Le Monnier, 1942.

LUCA PACIOLI
De la divina proporcisn :
Luca Pacioli, De divina proportione, Mildn, Biblioteca Ambrosiana

- Mediobanca, 1956
(trad. cast.: Lz divina proporcidn, Tres Cantos, Akal, 1991).

SANTA CATALINA DE GENOVA

Vida de santa Catalina de Génova
Vita mirabile, e dottrina santa de

Didlogos del Alma y del Cuerpo
Santa Catalina de Génova, Op
Modena, San Paolo, 1956,

lla Beata Caterina Fiesca Adorna, Génova, Bottari, 1667,

ere, a cargo de G. de Libero, col. «Amanti di Dio», n° 5,

LUDOVICO LAZZARELLI

Crétera de Hermes
Testi umanistics su Permetismo, a cargo de E. Garin, M. Brini, C. Vascoli y C. Zambelli,
Roma, Bocea, 1955,

GIROLAMO SAVONAROLA

La sencillez de ln vida cristiang

Girolamo Savonarola, De simplicitate christianae vitae, a cargo de P. G. Ricci, Roma, Be-
lardetti, 1959.

BEATA CAMILLA BATTISTA DA VARANO

Los dolores mentales de Jesiis en sy pasién

Instrucciones a Giovanni dg Fano
Camilla Battista da Varano, Le opere spirituali, a cargo de G. Boccanera, Scuola Tipo-
grafica Francescana, Jesi, 1958,

FRANCESCO GIORGIO VENETO

La armonia del mundo

Francesco Giorgio Veneto, De barmonia mundi, Venecia, 1525.
Cuestiones sobre la sagrada Escritura

Testi umanistici sy lermetismo, a cargo de E. Garin, M, Brini, C. Vasoli y C. Zambelli,
Roma, Boccea, 1955.

LEON HEBREO
Diilogos de amor

Leén Hebreo, Dialoghi d’amore, a cargo de S. Caramella, Bari, Laterza, 1929 (trad.
cast.: Didlogos de amor, Barcelona, PPU, 1993).

GIOVANNI PICO DELLA MIRANDOLA
La dignidad del hombre
Giovanni Pico della Mirandola
cia, Le Monnier, 1942 (trad. ¢
nal, 1984),

s De bominis dignitate, a cargo de B. Cicognani, Floren-
ast.: De la dignidad del hombre, Madrid, Editora Nacio-

BIBLIOGRAFIA 423

Heptaplus
Carta a Gianfrancesco, su sobrino, en torno a la verdadera salu'd .
Eugenio Garin, Filosofi italiani del Quattrocento, Florencia, Le Monnierm 1942,

GIULIO CAMILLO DELMINIO
La idea del Teatro . ‘
Giulio Camillo Delminio, L'sdea del theatro, Florencia, Lorenzo Torrentino, 1550,

BERNARDO OCHINO

Predicaciones . .
Opuscoli e lettere di riformatori italiani del Cinguecento, a cargo de G. Paladino, 2 vols.,
col. «Scrittori d’Ttalia», n° 58, Bari, Laterza, 1913-1927.

LORENZO SCUPOLI

El combate espiritual 5 ’
alizzrenzo gcupoli, Il combattimento spirituale, Milan, San Paolo, 1994 (trad. cast.: E/
combate espiritual, Madrid, San Pablo, 1996).

GIORDANO BRUNO .

De los beroicos furores (trad. cast.: Los heroicos furore:‘, M.adn.d, Tegnos, 1?87). G
Giordano Bruno, Drialoghi italiani. Dialoghi metafisici e z?mlog{az mo:alz, con note Sl .
Gentile, a cargo de G. Aquilecchia, col. «Classici della filosofia», n° 8, Florencia, San-
soni, 1958.

CESARE DELLA RIVIERA

El mundo midgico de los héroes o 5
Cesare de%la Riviera, Il Mondo Magico de gl Herox..., introducién y notas a cargo de J.
Evola, Bari, Laterza, 1932; Carmagnola, Arktos, 1982.

FRANCESCO PANIGAROLA

Predicaciones o .
Prediche di Monsignor Reverendo Panigarola Vescovo dz'Astz fatte da lui spezzatamente,
e fuor de’ tempi quadragesimali, Asti, Virgilio Zangrandi, 1591.

BARTOLOMEOQO CAMBI DA SALUZZO

Vida del alma ' -
Bartolomeo Cambi, Vita dell’anima desiderosa di cavar frutto g;"zmde della Sant.ma Pas
sione di Giesu Christo, Roma, Stamparia della Camera Apostolica, 1614.

SANTA MARIA MAGDALENA DE PAZZIS

Los cuarenta dias o o _
Tutte le opere di Santa Maria Maddalena de’ Pazzi dai manoscritti originali, 7 vols., Flo
rencia, Centro Internazionale del Libro, 1960-1966, vol. 1, 1960.

La contemplacion de los misterios

Revelaciones e inteligencias o - _

ev;utte le opere di Santa Maria Maddalena de’ Pazzi dai manoscritti originali, 7 vols., Flo

rencia, Centro Internazionale del Libro, 1960-1966, vol. 1v, 1964,



424 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IiI R

TOMMASO CAMPANELLA !
La prictica del éxtasis filoséfico I &
Tommaso Campanella, Opere, a cargo de A. d’Ancona, Turin, Pomba, 1854. [ /

GIAMBATTISTA MARINO
Arengas sacras
Giambattista Marino, Dicerie Sacre a La strage degli innocenti, a cargo de G. Pozzi, Tu- 1

rin, Einaudi, 1960. 1 s‘

GIOVANNI BONA | f

Guia al cielo !
Giovanni Bona, Guida al cielo, a cargo de M. C. Borgogno, col. «Il fiore dei Santi Pa-
dri, Dottori e Scrittori ecclesiastici», n° 22, Roma, San Paolo, 1944,

Curso de vida espivitual

Giovanni Bona, Corso di vita spirituale, a cargo de A. Tisi, Roma, San Paolo, 1951.

SANTA VERONICA GIULIANI i
Diario ¥
«Un tesoro nascostor ossia Diario di S. Veronica Giuliani, religiosa clarissa cappuccina in |
Cirta di Castello, scritto da les medesima, edicién a cargo de O. Fiorucci, notas a cargo L
de P. Pizzicaria, 5 vols., Citta di Castello, Monastero delle Cappuccine, vol. 1, 1969; vol. 11
I, 1971.

GIAMBATTISTA SCARAMELLLI

Discernimiento de los espiritus [
Giambatista Scaramelli, Dottrina di S. Giovanni della Croce e Discernimento degli spi- | § ]
rit7, col. «I1 fiore dei Santi Padri, Dottori e Scrittori ecclesiastici», n° 35, Roma, San Pa- l
olo, 1946, |

SAN ALFONSO DE LIGORIO
Carta sobre la utilidad de los ejercicios esprrituales hechos en soledad |
San Alfonso de Ligorio, Sermoni e comment evangelici, col. «Biblioteca dei Santix, n° 1
5, Milan, Istituto Editoriale Ttaliano, 1926. 1

SAN PABLO DE LA CRUZ i
Epistolario
San Pablo de la Cruz, Dallepistolario, a cargo de A. Caselli, col. «Biblioteca dei Santi»,
n® 2, Milan, Istituto Editoriale Italiano, 1925,

B

MISTICOS INGLESES DE LA EDAD MODERNA

P S e . TS

JOHN DONNE

Sonetos sacros

La Cruz

Himno a Cristo en la ditima partida del autor para Alemania 1
John Donne, Selected Poems, Death’s Duell, a cargo de G. Melchiori, Bari, Adriatica, {
1957.

BIBLIOGRAFIA 425 |

John Donne, Poesée amorose, poesie teologiche, a cargo de C. Campo, «Collezione di po-
esia», n° 79, Turin, Einaudi, 1971,
Himno a Dios, mi Dios, en mi enfermedad

Sermones )
John Donne, Predica xxv11, a cargo de M. Praz, Turin, 1958.

ROBERT FLUDD

Medicina catélica
Robert Fludd, Medicina catholica, Frankfurt, 1629.

AGUSTINE BAKER
Post scriptum al comentario a «La nube del no-sabers

San
LOS PURITANOS

THOMAS HOOKER

Sermones
Perry Miller, The American Puritans. Their prose and poetry, Nueva York, Doubleday &

Co., 1956.

JOHN COTTON

Sermones
Perry Miller, The American Puritans. Their prose and poetry, Nueva York, Doubleday &

Co., 1956.

URIAN OAKES

Sermones
Perry Miller, The American Puritans. Their prose and poetry, Nueva York, Doubleday &

Co., 1956.

INCREASE MATHER

Sermones
Perry Miller, The American Puritans. Their prose and poetry, Nueva York, Doubleday &

Co., 1956.
LOS FILADELFOS

JOHN PORDAGE

Teologia mistica
Ernst Benz, Adam. Der Mythus vom Urmenschen, Miinchen, Planegg, Barth, 1955.

JANE LEAD

Fontana de jardines

Las leyes del paraiso 3 - Denol
Serge Hutin, Les disciples anglais de |. Boebme aux Xvile et Xviile stécles, Paris, Denoél,

1960.
Ernst Benz, Adam. Der Mythus vom Urmenschen, Miinchen-Planegg, Barth, 1955,



426 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, III

GEORGE HERBERT
El templo
The Works of George Herbert, a cargo de F. E. Hutchinson, Oxford, Clarendon Press, 1972

FRANCIS QUARLES
Emblemas
Francis Quarles, Emblemes and Hieroglyphikes of the Life of Man, Ziiri
, , Zurich, N Y
Olms, 1993, reproduccién de la edicién de Londres, 1635. e Rueva York

THOMAS BROWNE
La religién del médico
El jardin de Ciro
%ﬁe Works of Thomas Browne, Londres, Faber & Faber, 1964.
omas Browne, Religio medici. Hydriotaphia. The Garden of C
A. Robbins, Oxford, Clarendon Press, 1982, /G  cargo de R 1

RICHARD CRASHAW

Los peldarios del templo
Richard Crashaw, The Poems, English, Latin and Greek: d i
ford, Clarendon Press, 1927. S e & NEEOx
Richard Crashaw, Steps to the Temple, Sacred Poems, with Other Delights of the Muses
Menston, Scholar Press, 1970, reproduccién de la edicién de Londres, 1646, ’

HENRY MORE
Conjectura cabbalistica
Henry More, Opera omnia, Hildesheim, Olms, 1966.

HENRY VAUGHAN
Silex chispeante
ggr;ry Vaughan, The Works [1914], a cargo de L. C. Martin, Oxford, Clarendon Press

THOMAS VAUGHAN
Antroposofia teomdgica
Thomas Vaughan, Anthroposophia theomagica, Londres, Blunden, 1650.

THOMAS TRAHERNE
Noticias
Thomas Traherne, Centuries, Poems and Thanksgivs i
) 2 givings, a cargo de H. M. M.
2 vols., Oxford, Clarendon Press, 1958, ¢ 5o =
El preparativo
Los suefios
Thomas Traherne, Centuries, Poens and Thanksgivs i
) 2 givings, a cargo de H, M.
2 vols., Oxford, Clarendon Press, 1958, ¢ Bo < N

WILLIAM LAW
El camino al conocinsiento divino
The Works of the Reverend William Law, 9 vols., Setley, Moreton, 1892-1893.

BIBLIOGRAFfA 427 |

CHRISTOPHER SMART

Cancién para David
Christopher Smart, Poems, a cargo de R. Brittain, Princeton, Princeton University

Press, 1950.
The Collected Poems of Christopher Smart, 2 vols., a cargo de N, Callan, Londres, Rou-

tledge and Kegan Paul, 1949,
Christopher Smart, In#o a David e altre poesie, a cargo de M. Guidacci, «Collezione di

poesia», n° 119, Turfn, Einaudi, 1975.

MISTICOS ALEMANES Y FLAMENCOS DE LA EDAD MODERNA

NICOLAS DE CUSA

Sobre las conjeturas
Nicolés de Cusa, Opera omnia, 22 vols., Leipzig, Meiner, 1932—, vol. 111, De conjecturis,

Hamburg, 1972,

De la docta ignorancia
Nicolds de Cusa, Opera omnia, 22 vols., Leipzig, Meiner, 1932, vol. 1, De docta igno-

rantia, Leipzig, 1932 (trad. cast.: La docta ignorancia, Madrid, Aguilar, 1957).

El profano
Nicolds de Cusa, Opera ommnia, 22 vols., Leipzig, Meiner, 1932-, vol. v, Idiota, De sa-
pientia, De mente, De staticis experimentis, Leipzig, 1937,

Predicaciones
Nicolds de Cusa, Opera omnia, 22 vols., Leipzig, Meiner, 1932—, vol. XVI, Sermones,

Hamburg, 1972.

KLAUS VON DER FLUE
La vision de la santisima Trinidad
Amedeo Andrey, Nicola della Fliie, Roma, Studium, 1942.

FRANCOIS-LOUIS DE BLOIS

El manual de simples
Frangois-Louis de Blois, I/ manuale de’ semplici, Roma, 1605.

MARTIN LUTERO
La libertad del cristianismo (trad, cast.: La libertad del cristianismo, en La cautividad babilénica;

La libertad del cristianismo,; Exhortacién a la paz, Barcelona, Planeta-De Agostini, 1996).
Giuseppe Alberigo, La riforma protestante, Mildn, Garzanti, 1959,

ENRIQUE CORNELIO AGRIPPA VON NETTESHEIM

La filosofia occulta
Enrico Cornelio Agrippa von Nettesheim, De occulta philosophia, a cargo de V. Perrone

Compagni, Leiden, Nueva York, K&ln, Brill, 1992.

VALENTIN WEIGEL

Studiun universale
Alfons Rosenberg, Die christliche Bildmeditation, Miinchen, Planegg, Barth, 1955,



428 LOS MISTICOS DE OCCIDENTE, IIT

JOHANNES KEPLER

Armonias del mundo
Johannes Kepler, Gesammelte Werke, 20 vols., Miinchen, Beck, 1937, vol. v, Harmo-
nices mundi, 1940.

JAKOB BOHME
El gran misterio
Jakob Béhme, Lz storia di Giuseppe (dal Mysterium magnum), Bari, Laterza, 1938,
El camino bacia Cristo
Jakob Bhme, La viz verso Cristo, Bari, Laterza, 1933.
Seis puntos teosdficos
Jakob Béhme, Sex puncta theosopbica, ossia Palto e profondo fondamento det sei punt;
teosofict, Milan, Bocca, 1938.

FRIEDRICH SPEE VON LANGENFELD

El ruiserior que desafia
Friedrich Spee von Langenfeld, Trutz-Nachtigall oder geistlich-poetisch Lustwildlein,
Halle, Niemeyer, 1936,

HANS ENGELBRECHT
El rapto
«Antaios», vol. II, n° 1, 1960,

ATHANASIUS KIRCHER
Oedipus aegyptiacus
Athanasius Kircher, Oedipus aegyptiacus, 3 vols., Roma, 1652-1654.

MARIA A SANCTA TERESIA
Vida de la Madre Maria de Santa Teresq
«Etudes Carmélitaines», octubre 1931,

DANIEL VON CZEPKO

Semina amoris divini

El Reino interior de los Cielos

Sexcenta monidisticha sapientum
Daniel von Czepko, Gesstliche Schbriften, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesells-
chaft, 1963, reimpresién de la edicién de Breslau, 1930.

JOHANN RIST
A la Eternidad
Barocklyrik, a cargo de H. Cysarz, 3 vols., Leipzig, Reclam, 1937,

ANGEL SILESIO

El peregrino queribico
Angelo Silesio, Samtliche poetische Werke, a cargo de H. L. Held, 3 vols., Miinchen, All-
gemeine Verlagsanstalt, 1924,

JUSTUS SIEBER

La vana temporalidad, lg durable Eternidad
Anthologie der deutsche Lyrik, a cargo de L. Traverso y G. Zaboni, Florencia, Sansoni,
1950.

BIBLIOGRAFIA 429

GERHARDT TERSTEEGEN
El jardincillo espiritual '
Gerbardt Tersteegens Geistliche Blumengdrtlein inniger Seelen, Stuttgart, Steinkopf, 1969.

«Conoscenza religiosa».

JOHANN GEORG GICHTEL
Teosofia prdctica (trad. cast.: Teosophia préctica, Barcelona, Siete y Media, 1980).
Ernst Benz, Adam. Der Mythus vone: Urmenschen, Miinchen, Planegg, Barth, 1955.
Teosoffa prictica, edicién de 1722 .
Johann Georg Gichtel y Johan Georg Greber, Theosophia practica, Leiden, 1722. 5
Johann Georg Gichtel, Theosophia practica, Schwarzenburg, Ansata, 1979, reimpresién
de la edicién de Berlin, Leipzig, Ringmacher, 1779.

QUIRINUS KUHLMANN

Salterio refrigerante . '
Quirinus Kuhlmann, Der Kiéibipsalter, 2 vols., Tiitbingen, Niemeyer, 1971,

GOTTFRIED ARNOLD
El secreto de la santa Sabiduria o
Gottfried Arnold, Das Gebeimnis der hetligen Sophia, Leipzig, 1700.

FRIEDRICH CHRISTOPH OETINGER
Salmo
Pensamientos

Sermén sobre la Qabbalih
Oetinger - Bengel; Weg imd Wort der beiden schwabenviter, Stuttgart, Gundert, 1933.




	1 001
	1 002
	1 003
	1 004
	1 005
	1 006
	1 007
	1 008
	1 009
	1 010
	1 011
	1 012
	1 013
	1 014
	1 015
	1 016
	1 017
	1 018
	1 019
	1 020
	1 021
	1 022
	1 023
	1 024
	1 025
	1 026
	1 027
	1 028
	1 029
	1 030
	1 031
	1 032
	1 033
	1 034
	1 035
	1 036
	1 037
	1 038
	1 039
	1 040
	1 041
	1 042
	1 043
	1 044
	1 045
	1 046
	1 047
	1 048
	1 049
	1 050
	1 051
	1 052
	1 053
	1 054
	1 055
	1 056
	1 057
	1 058
	1 059
	1 060
	1 061
	1 062
	1 063
	1 064
	1 065
	1 066
	1 067
	1 068
	1 069
	1 070
	1 071
	1 072
	1 073
	1 074
	1 075
	1 076
	1 077
	1 078
	1 079
	1 080
	1 081
	1 082
	1 083
	1 084
	1 085
	1 086
	1 087
	1 088
	1 089
	1 090
	1 091
	1 092
	1 093
	1 094
	1 095
	1 096
	1 097
	1 098
	1 099
	1 100
	1 101
	1 102
	1 103
	1 104
	1 105
	1 106
	1 107
	1 108
	1 109
	1 110
	1 111
	1 112
	1 113
	1 114
	1 115
	1 116
	1 117
	1 118
	1 119
	1 120
	1 121
	1 122
	1 123
	1 124
	1 125
	1 126
	1 127
	1 128
	1 129
	1 130
	1 131
	1 132
	1 133
	1 134
	1 135
	1 136
	1 137
	1 138
	1 139
	1 140
	1 141
	1 142
	1 143
	1 144
	1 145
	1 146
	1 147
	1 148
	1 149
	1 250
	1 251
	1 252
	1 253
	1 254
	1 255
	1 256
	1 257
	1 258
	1 259
	1 260
	1 261
	1 262
	1 263
	1 264
	1 265
	1 266
	1 267
	1 268
	1 269
	1 270
	1 271
	1 272
	1 273
	1 274
	1 275
	1 276
	1 277
	1 278
	1 279
	1 280
	1 281
	1 282
	1 283
	1 284
	1 285
	1 286
	1 287
	1 288
	1 289
	1 290
	1 291
	1 292
	1 293
	1 294
	1 295
	1 296
	1 297
	1 298
	1 299
	1 300
	1 301
	1 302
	1 303
	1 304
	1 305
	1 306
	1 307
	1 308
	1 309
	1 310
	1 311
	1 312
	1 313
	1 314
	1 315
	LOS MISTICOS DE OCCIDENTE TOMO III PARTE II.pdf
	1 001
	1 002
	1 003
	1 004
	1 005
	1 006
	1 007
	1 008
	1 009
	1 010
	1 011
	1 012
	1 013
	1 014
	1 015
	1 016
	1 017
	1 018
	1 019
	1 020
	1 021
	1 022
	1 023
	1 024
	1 025
	1 026
	1 027
	1 028
	1 029
	1 030
	1 031
	1 032
	1 033
	1 034
	1 035
	1 036
	1 037
	1 038
	1 039
	1 040
	1 041
	1 042
	1 043
	1 044
	1 045
	1 046
	1 047
	1 048
	1 049
	1 050
	1 051
	1 052
	1 053
	1 054
	1 055
	1 056
	1 057
	1 058
	1 059
	1 060
	1 061
	1 062
	1 063
	1 064
	1 065
	1 066
	1 067
	1 068
	1 069
	1 070
	1 071
	1 072
	1 073
	1 074
	1 075
	1 076
	1 077
	1 078
	1 079
	1 080
	1 081
	1 082
	1 083
	1 084
	1 085
	1 086
	1 087
	1 088
	1 089
	1 090
	1 091
	1 092
	1 093
	1 094
	1 095
	1 096
	1 097
	1 098
	1 099
	1 100
	1 101
	1 102
	1 103
	1 104
	1 105
	1 106
	1 107
	1 108
	1 109
	1 110
	1 111
	1 112
	1 113
	1 114
	1 115
	1 116
	1 117
	1 118
	1 119
	1 120
	1 121
	1 122
	1 123
	1 124
	1 125
	1 126
	1 127
	1 128
	1 129
	1 130
	1 131
	1 132
	1 133
	1 134
	1 135
	1 136
	1 137
	1 138
	1 139
	1 140
	1 141
	1 142
	1 143
	1 144
	1 145
	1 146
	1 147
	1 148
	1 149
	1 250
	1 251
	1 252
	1 253
	1 254
	1 255
	1 256
	1 257
	1 258
	1 259
	1 260
	1 261
	1 262
	1 263
	1 264
	1 265
	1 266
	1 267
	1 268
	1 269
	1 270
	1 271
	1 272
	1 273
	1 274
	1 275
	1 276
	1 277
	1 278
	1 279
	1 280
	1 281
	1 282
	1 283
	1 284
	1 285
	1 286
	1 287
	1 288
	1 289
	1 290
	1 291
	1 292
	1 293
	1 294
	1 295
	1 296
	1 297
	1 298
	1 299
	1 300
	1 301
	1 302
	1 303
	1 304
	1 305
	1 306
	1 307
	1 308
	1 309
	1 310
	1 311
	1 312
	1 313
	1 314
	1 315




