


HISTORIA DEL SILENCIO
DEL RENACIMIENTO A NUESTROS DÍAS

 
ALAIN CORBIN

 
TRADUCCIÓN DEL FRANCÉS

DE JORDI BAYOD

 

BARCELONA 2019 ACANTILADO



 
 
 

TÍTULO ORIGINAL Histoire du silence
 

Publicado por
ACANTILADO

Quaderns Crema, S. A.
 

Muntaner, 462 − 08006 Barcelona
Tel. 934 144 906 - Fax. 934 636 956

correo@acantilado.es
www.acantilado.es

© 2016 by Éditions Albin Michel
© de la traducción, 2019 by Jordi Bayod Brau

© de esta edición, 2019 by Quaderns Crema, S. A.
 

Derechos exclusivos de edición en lengua castellana:
Quaderns Crema, S. A.

 
ISBN: 978-84-17346-72-0

DEPÓSITO LEGAL: b. 14 011-2019
 

AIGUADEVIDRE Gráfica
QUADERNS CREMA Composición

ROMANYÀ-VALLS Impresión y encuadernación
 

PRIMERA EDICIÓN junio de 2019
 
Bajo las sanciones establecidas por las s leyes, quedan rigurosamente

prohibidas, sin la autorización por escrito de los titulares del copyright, la
reproducción total o parcial de esta obra por cualquier medio o

procedimiento mecánico o electrónico, actual o futuro—incluyendo las



fotocopias y la difusión a través de Internet—, y la distribución de ejemplares
de esta edición mediante alquiler o préstamo públicos.



En el silencio hay siempre algo inesperado, una belleza que
sorprende, una tonalidad que paladeamos con la sutileza del gourmet,
un reposo de sabor exquisito […] Sin que pueda darse nunca por
hecho, aparece como movido por una fuerza interior. El silencio se
sedimenta […], surge con paso ágil y delicado.

 
JEAN-MICHEL DELACOMPTEE,
Petit éloge da amoureux du silence



[Acantilado no se responsabiliza del contenido de ninguno de los portales
de red mencionados en el libro].



PRELUDIO
El silencio no es sólo ausencia de ruido. Casi lo hemos olvidado. Las
referencias auditivas se han desnaturalizado, han perdido fuerza, han perdido
su sacralidad. El miedo y aun el horror suscitados por el silencio se han
vuelto más intensos.

En otros tiempos, los occidentales apreciaban la profundidad y los sabores
del silencio. Lo consideraban como la condición del recogimiento, de la
escucha de uno mismo, de la meditación, de la plegaria, de la fantasía, de la
creación; sobre todo, como el lugar interior del que surge la palabra.
Desgranaban las tácticas sociales del silencio. La pintura, para ellos, era
palabra de silencio.

La intimidad de los lugares, la de la estancia y sus objetos, la del hogar,
estaba tejida de silencio. Tras el surgimiento del alma sensible en el siglo
xviii, los hombres, inspirados por el código de lo sublime, apreciaban los mil
silencios del desierto y sabían escuchar los de la montaña, los del mar y los
del campo.

El silencio probaba la intensidad del encuentro amoroso y parecía un
requisito de la fusión. Presagiaba el sentimiento duradero. La vida del
enfermo, la cercanía de la muerte, la presencia de la tumba suscitaban una
gama de silencios que hoy son sólo residuales.

¿Qué mejor manera de experimentarlos que sumergirse en las citas de los
numerosos autores que han emprendido una verdadera búsqueda estética? Al
leerlos, ponemos a prueba, cada uno de nosotros, nuestra sensibilidad. La
historia ha pretendido «explicar» con excesiva frecuencia.

Cuando aborda el mundo de las emociones debe también, y ante todo,
hacernos sentir, en especial cuando se trata de universos mentales
desvanecidos. Así pues, es indispensable recurrir a un gran número de citas



reveladoras. Sólo ellas permiten que el lector comprenda de qué manera los
individuos del pasado han experimentado el silencio.

Hoy en día, es difícil que se guarde silencio, y ello impide oír la palabra
interior que calma y apacigua. La sociedad nos conmina a someternos al ruido
para formar así parte del todo, en lugar de mantenernos a la escucha de
nosotros mismos. De este modo, se altera la estructura misma del individuo.

Es bien cierto que hay caminantes solitarios, artistas y escritores, adeptos
a la meditación, mujeres y hombres recogidos en monasterios, mujeres que
visitan tumbas y, sobre todo, enamorados que se miran y callan, que buscan el
silencio y todavía son sensibles a sus texturas. Pero son como viajeros
arrojados a una isla de costas escarpadas que está a punto de quedar desierta.

Ahora bien, el hecho decisivo no es, como podríamos pensar, el aumento
de la intensidad del ruido en el espacio urbano. Gracias a la acción de
militantes, de legisladores, de higienistas, de técnicos que analizan los
decibelios, el ruido de la ciudad, que se ha transformado, sin duda no es más
ensordecedor que en el siglo xix. Lo esencial de la novedad reside en la
hipermediatización, en la conexión continua y, por el lo mismo, en el incesante
flujo de palabras que se le impone al individuo y lo vuelve temeroso del
silencio.

En este libro, la evocación del silencio de otros tiempos, de las
modalidades de su búsqueda, de sus texturas, de sus disciplinas, de sus
tácticas, de su riqueza y de la fuerza de su palabra tal vez pueda contribuir al
reaprendizaje del silencio, es decir, del estar con uno mismo.



1
EL SILENCIO Y LA INTIMIDAD DE LOS LUGARES

 
Hay lugares de privilegio donde el silencio impone una sutil

omnipresencia, lugares en los que podemos escucharlo de manera especial,
lugares donde, con frecuencia, el silencio aparece como un ruido delicado,
leve, continuo y anónimo; lugares a los que se aplica el consejo de Valéry:
«Escucha ese fino ruido que es continuo y que es el silencio, Escucha lo que se
oye cuando nada se hace oír»; ese ruido «lo abarca todo, esa arena del
silencio… Nada más. Esa nada es inmensa al oído».1 El silencio es una
presencia en el aire. «El silencio no se ve y sin embargo está manifiestamente
ahí; se extiende a lo lejos y aun así lo tienes cerca, tan cerca que lo sientes
como tu propio cuerpo», escribe Max Picard.2 No se trata sólo del
pensamiento y de las ideas. Los comportamientos y las decisiones están
sujetas a esta profunda impresión.

Entre esos lugares en que el silencio se impone se distinguen la casa, sus
salones, sus pasillos, sus estancias y todo aquello que constituye su
decoración, pero también ciertos monumentos privilegiados: las iglesias, las
bibliotecas, las fortalezas, las cárceles… Para empezar, elegiremos ejemplos
en los que se habla sobre tales lugares en los siglos xix y xx; y lo haremos así
porque en esa época se ahonda en el discurso sobre el silencio de los lugares
íntimos. Reservamos para más adelante el silencio asociado al recogimiento, a
la interioridad, el que autoriza la oración, la plegaria, la escucha de la palabra
de Dios.

Hay casas que respiran silencio, casas en las que éste, por así decirlo,
impregna los muros. En nuestro tiempo, el pintor Edward Hopper lo ha
expresado de un modo magnífico. Es también el caso de Quesnay, la



residencia del sacerdote casado descrita por Barbey d’Aurevilly: el héroe,
Néel de Néhou, que espera el regreso de Sombreval, vela a Calixte en el
silencio de una casa en la que el silencio había dominado siempre.3

En la misma época, el silencio se encuentra en el corazón de la obra de
Georges Rodenbach, un silencio como el de las mansiones patricias de Brujas.
A lo largo de los canales, el silencio de esas casas mudas, presentes en la
agonía de la ciudad, es opresivo, y Hugues Viane, el protagonista del relato,
andando por las calles desiertas, «confraternizaba con el silencio y la
melancolía de esta Brujas doliente».4 Aquí, el silencio, asegura Rodenbach, es
una cosa viva, real, despótica, hostil a quien lo perturba. En la ciudad,
cualquier ruido resulta chocante, es sacrílego, animal y grosero.

En El mar de las Sirtes de Julien Gracq, la presencia del silencio es
central.5 Reina en el palacio, la vieja morada de Vanessa, en toda la ciudad de
Maremma donde está situado, en la capital Orsenna, en suma, en cualquier
sitio donde se percibe la decadencia. Volveremos a encontrarnos con esta
novela, obsesionada por una amplia gama de silencios.

En el interior de la casa, diferentes texturas de silencio impregnan salas,
pasillos, estancias, gabinetes de trabajo. El silencio, objeto primordial de la
novela más célebre de Vercors, impera en la sala de la planta baja en la que se
encuentran el tío, la sobrina y el oficial alemán Werner von Ebrennac.6 Desde
el tercer día, este último lo percibe y lo mide antes incluso de entrar. Después
de hablar, el silencio se prolonga, «se hacía cada vez más espeso, como la
niebla de la mañana. Espeso e inmóvil», y la actitud de los actores hacía «más
pesado ese silencio, como de plomo».7

Desde ese momento, el silencio revela la evolución de la partida que está
en juego; el oficial alemán se esfuerza por vencer el silencio de Erancia
durante las cien veladas de invierno. Para hacerlo, «dejaba que el silencio
invadiera la estancia y la saturase hasta el fondo de los rincones como un gas
pesado e irrespirable».8 Todo sucede como si, de los tres protagonistas, fuera
el alemán quien se siente más cómodo.

A su regreso, unos años más tarde, tras haber vivido algunos dramas y
comprendido la resistencia opuesta por Francia, Werner von Ebrennac aprueba
el silencio «cuya saludable tenacidad» reina de nuevo, pero ahora «más
oscuro y tenso».9 El silencio que en 1941 era de dignidad se ha transformado
en silencio de resistencia.



Toda estancia es, según Claudel, como un vasto secreto.10 La habitación es,
por excelencia, el lugar íntimo del silencio. Tiene necesidad de él. En el siglo
xix, subraya Michelle Perrot, aumenta la exigencia de la habitación particular,
del espacio propio, del caparazón, del lugar de secreto y de silencio.11 Tal
exigencia es un hecho histórico. Baudelaire proclama el deleite que le produce
encontrarse, de noche, recogido por fin en la propia habitación. En ese
momento, escribe citando a La Bruyère, escapa al gran infortunio de no poder
estar solo, al contrario de aquellos que se agitan en medio del gentío,
temerosos, sin duda, de no poder soportarse a sí mismos. «¡Al fin! ¡Solo! No
se escucha más que el rodar de algunos fiacres tardíos y derrengados. Durante
algunas horas poseeremos el silencio, si no el reposo. ¡Al fin! La tiranía de la
faz humana ha desaparecido, y ya no tendré que sufrir sino por mí mismo […]
Descontento de todos y descontento de mí, bien quisiera rescatarme y
enorgullecerme un poco en el silencio y la soledad de la noche».12

Huysmans atribuye esta misma clase de deseo a varios personajes de sus
novelas. Des Esseintes se ha rodeado de sirvientes casi mudos, viejos
doblegados por los años de silencio. Se ha acondicionado una habitación
silenciosa: los tapices, el piso acolchado, las puertas engrasadas impiden que
pueda oírse el ruido de los pasos de los sirvientes. Es evidente que Des
Esseintes sueña con una especie de oratorio, con una falsa célula monástica,
con un lugar de retiro para pensar, cuyo silencio, por lo demás, acaba
resultándole pesado.13

Marcel Proust hizo recubrir de corcho las paredes de su habitación, y pagó
a los operarios para que no hicieran los trabajos que debían efectuar en el piso
de arriba. Más tarde, Kafka expresará el deseo de tener una habitación de
hotel que le «ofrecía la posibilidad de aislarse, de permanecer callado, de
disfrutar del silencio, de escribir durante toda la noche».14

Otros autores han analizado con esmero las raíces de este deseo banal de
silencio en la propia habitación. A menudo, su importancia está ligada a las
emociones producidas por los ruidos ligeros y familiares de los miembros de
la familia. Whitman exalta, al otro lado del Atlántico, a «la madre, en casa,
poniendo en silencio los platos en la mesa para cenar».15 Rilke expresa la
felicidad sentida en la «habitación silenciosa de una casa heredada, entre un
montón de objetos tranquilos, sedentarios, y oír fuera, en el jardín ligero y de
un verde luminoso, los primeros páridos que ensayan su canto, y, a lo lejos, las



campanadas del reloj del pueblo».16 La felicidad nace aquí de la osmosis entre
el espacio íntimo y un espacio exterior indeterminado.

Rilke juega con la gama de los silencios que, para un niño, genera la visita
de la madre: «¡Oh, silencio de la escalera! Silencio de las estancias contiguas,
silencio de lo alto del techo. Oh, madre: tú, la única que alteraste ese silencio,
antaño en la infancia. La que carga con él, y dice: no temas, soy yo. La que
tiene el valor, en plena noche, de ser ese silencio para quien tiene miedo, para
quien querría que la tierra se lo tragara de tanto miedo como tiene. Enciendes
una vela y te conviertes en ese ruido».17

Hay, según Rilke, otro silencio peculiar en el corazón de una estancia: el
que se genera cuando los vecinos dejan de hacer ruido: «Y entonces se hizo el
silencio. Un silencio como cuando cesa un dolor. Un silencio extrañamente
palpable, que producía comezón, como si sanara una herida», un silencio que
sorprende y que, por un momento, despierta; «no se puede describir cómo era
aquel silencio: hay que haberlo vivido».18

El narrador de En busca del tiempo perdido multiplica el análisis de las
texturas del silencio que lo envuelve. Aprecia la deliciosa calidad de silencio
de la terraza de Legrandin. Hay, a este respecto, un ejemplo muchas veces
recordado, el del interior de la estancia de la tía Léonie: «Estaba aquel aire
saturado por lo más exquisito de un silencio tan nutritivo y suculento, que yo
andaba por allí casi con golosina, sobre todo en aquellas primeras mañanas,
Irías aún, de la semana de Resurrección, en que lo saboreaba mejor porque
estaba recién llegado a Combray».19 Más adelante veremos el esmero con que
el narrador guarda silencio en la estancia donde duerme Albertine.

Volveremos sobre el sutil erotismo que se despliega en el interior de la
habitación evocada por Barbey d’Aurevilly en La cortina carmesí.
Limitémonos, por de pronto, a considerar la gama de los silencios
amenazadores de la casa, que es un verdadero reino de silencios. El amante, a
la espera de la llegada silenciosa de Alberte, presta atención al «terrorífico
silencio» de la casa adormecida. Escucha el silencio inquietante de la
habitación de los padres. Conviene ser discreto para evitar cualquier sorpresa,
para guardarse del ruido que podrían hacer las puertas de bisagras chirriantes.
Es significativa, a este respecto, la primera aparición de Alberte en la
habitación del narrador, mientras éste se encuentra encerrado en el silencio de
su habitación. La calle misma estaba silenciosa «como el fondo de un pozo».



«Se habría oído el vuelo de una mosca; pero si, por casualidad, había una en
mi habitación, debía de estar dormida en cualquier rincón del cristal o en uno
de los pliegues acanalados de aquella cortina de recia tela de seda asargada
[…] que caía delante de la ventana, perpendicular e inmóvil». De pronto, en
ese «profundo y completo silencio»—convendría reflexionar sobre esta
distinción—la puerta se entreabre lentamente y aparece Alberte, asustada por
el ruido que puede haber causado.20

Por aquel entonces, otra habitación fue percibida como si estuviera
impregnada de silencio: la de la joven trabajadora entregada a su cometido, tal
como la describe con emoción Víctor Hugo. En su buhardilla se entrelazan
trabajo, pureza, piedad y silencio. En ese «asilo oscuro», mientras la doncella,
«pensando en Dios, simple y sin temor, realiza su tarea augusta y sana, el
Silencio soñador se sienta a su puerta».21 Las voces del viento que «ascienden
vagamente desde los umbrales silenciosos» de la calle le dicen: «¡Sé pura
bajo los cielos! […] Estate tranquila […] Sé feliz […] Sé buena».22

Angélique, la heroína de Le reve de Zola, novela en la que un permanente
silencio se contrapone al ruido de las campanas de la cercana catedral, parece
ilustrar el sueño hugoliano. Una de las grandes escenas de la novela transcurre
en completo silencio. La noche en la que por primera vez aparece el
enamorado Félicien, el silencio es tan absoluto en la habitación que obliga a
escuchar los ruidos, que revela los de la casa convulsa y suspirante, los que
inspiran los terrores nocturnos.23

Jules Verne, en una picante farsa titulada Une fantaisie du docteur Ox,
lleva hasta el absurdo la descripción del absoluto silencio que reina en el seno
de una ciudad flamenca imaginaria, lo cual le permite detallar los ruidos que
amenazan de ordinario con hacerse oír. Así, la residencia del burgomaestre
Van Tricasse era una «mansión tranquila y silenciosa, cuyas puertas no
chirriaban, cuyas vidrieras no vibraban, cuyos tablones del suelo no gemían,
cuyas chimeneas no zumbaban, cuyas veletas no rechinaban, cuyos muebles no
crujían, cuyas cerraduras no traqueteaban y cuyos huéspedes no hacían más
ruido que su sombra. Seguramente el divino Harpócrates la habría escogido
como templo del silencio».24

El novelista francés del siglo xx obsesionado por el silencio de la
habitación, sometido a la necesidad de analizarlo, de hacerlo sentir, es,
evidentemente, Georges Bernanos. Este sentimiento se impone de modo



particular al leer Monsieur Ouine. La textura de los silencios de su habitación
refleja la naturaleza del personaje, «genio de la nada», del vacío, del mal,
«pedagogo de la nihilidad», «pederasta de las almas», reptil monstruoso.
Aquí, el silencio expresa la desesperanza. Acompaña a la muerte, precedida
de una larga agonía.

El joven Steeny, nada más entrar por primera vez en la estancia de
monsieur Ouine, se ve enseguida confrontado con el «asombroso silencio de la
pequeña habitación [que] parece estremecerse apenas, girar con lentitud en
torno a un eje invisible». Steeny cree «sentirlo resbalándole por la frente, por
el pecho, por las palmas de las manos, como la caricia del agua».25 Después,
surgen unos murmullos de llantos lejanos. «No puede decirse que el silencio
se haya roto, pero va desvaneciéndose poco a poco, deslizándose por la
pendiente. Tras él, se alza un temblor casi imperceptible, que no es todavía
ruido, pero que lo precede, lo anuncia».26

Monsieur Ouine evoca a Anthelme, el marido de su anfitriona, que está
agonizando. «Hablaba de una manera tranquila, pausada, con una voz
ligeramente apagada, y sin embargo Philippe [Steeny] creía sentir, no sin un
vago temor, que el mismo silencio se volvía a formar a su alrededor, el
silencio vivo que parece absorber sólo la parte más tosca del ruido, que
produce la ilusión de una especie de transparencia sonora».27 El mismo
monsieur Ouine es silencio que envenena las inteligencias y pervierte los
instintos. Esto se hace evidente durante su agonía: «La respiración de
monsieur Ouine no turba el silencio de la pequeña estancia, le confiere
simplemente una especie de gravedad fúnebre»,28 y el moribundo confiesa:
«Durante mi solitaria vida […] he hablado más bien para evitar oírme a mí
mismo». El silencio que conforman las palabras de monsieur Ouine en la
habitación no aporta ningún alivio: «Está lleno de otras palabras no
pronunciadas, que Steeny cree oír murmurar y agitarse en algún sitio, en la
sombra, como un nudo de reptiles». Al morir, monsieur Ouine emite el leve
sonido de una risa que «apenas se alzaba por encima del silencio».29

A propósito de la habitación, sería del todo insuficiente atenerse a lo que
precede, a lo que concierne al refugio, a la reclusión, al terror, a la osmosis
del silencio y a la onda indeterminada de los ruidos susurrados por el exterior.
Analizar el silencio de una estancia exige interesarse por su decoración, por
los objetos, incluso por los seres que, en ese lugar, son particularmente afines



al silencio.
El discurso silencioso de las cosas que constituyen la decoración es un

«lenguaje mudo del alma».30 Max Picard escribe: «Cada objeto tiene en sí un
fondo que viene de más lejos que la palabra que designa el objeto. No es
posible acceder a ese fondo de otra manera que por medio del silencio.
Callamos sobre nosotros mismos cuando vemos un objeto por primera vez.
Respondemos con nuestro silencio al estado anterior a la palabra, tal como es
en el objeto; rendimos homenaje al objeto mediante nuestro silencio».31

Georges Rodenbach afirma que el objeto habla, expresa su naturaleza en un
discurso silencioso, confidencial, porque sólo puede percibirlo su
interlocutor. En su obra poética, este autor exalta numerosos objetos que
hablan en silenció al alma. Entre ellos se distinguen las «frágiles vidrieras
siempre cómplices del exterior», las ventanas en las que, los domingos, las
mujeres pegan las caras contemplando el vacío y el silencio, el espejo, «alma
gemela de la estancia», los viejos arcones, «la estatuilla de espalda broncínea
que se curva, se dobla en un himno silencioso». Aquí, los sueños ruedan como
burbujas, y «la habitación guarda silencio y hace juegos malabares con esas
burbujas». Al atardecer, sólo «el fulgor desparrama su ruido de insatisfacción
por el silencio cerrado». Rodenbach percibe la habitación como un «fasto de
silencio hecho de materiales inertes». Aquí, más que en ningún otro sitio, reina
«la virginidad pensativa del silencio».

Hay otros muchos objetos que hablan al alma de manera silenciosa: la
lámpara de noche, los retratos antiguos «con los que charlamos a menudo en
silencio», el acuario, cubeta que expresa el rechazo de la exterioridad, en la
que el agua se refugia «en el fondo de su casa de cristal» y, entre las joyas, la
perla, «ser sin ser». Rodenbach considera que el gris es el color sensible del
silencio, así como el blanco el del plumaje de los cisnes de los canales de
Brujas y el negro el de la noche. Escribe también:

Las habitaciones son en verdad ancianos
sabedores de secretos y de historias […]
que han ocultado tras las vidrieras oscuras,
que han escondido tras los espejos.

Y de noche se produce una «caída de secretos, ninguno de los cuales se



difunde».32

Si la decoración es un lenguaje mudo del alma, el silencio mismo impone a
ésta su sutil omnipresencia. Este silencio engendra el halo del objeto
contemplado, ese «límite en el cual el ser se convierte en ausencia» y que
constituye en ese momento «como una vibración sutil, una palabra silenciosa».

Algunos seres tienen aquí afinidad con el silencio. Ante todo, como hemos
visto, el niño, que siente la presencia maternal del silencio. «El niño es como
una pequeña colina de silencio: pareciera que el silencio ha escalado hasta lo
más alto del niño […] En la palabra del niño, surge más silencio que sonido»,
escribe Max Picard.33 Algunos cineastas han hecho del silencio su reino. Para
Philippe Garrel, el niño induce al silencio y lo transforma en territorio.34

Max Picard se demora en el «denso silencio» que reina en los animales;
para él, éstos «transportan consigo el silencio para el ser humano […] Ponen
sin cesar el silencio ante nosotros». Son «imágenes del silencio». Ahora bien,
el silencio del animal es pesado, como un bloque de piedra. «Quiere librarse
de él con una violencia salvaje, pero está encadenado a él».35 Entre los
animales, el gato de manera particular—y los cineastas hacen frecuente uso de
esta característica—sabe vivir en el silencio que parece simbolizar.

También ciertos monumentos, pero de un modo distinto que la casa, sus
pasillos y sus habitaciones, se imponen como otros tantos templos del silencio,
ante todo las iglesias y los claustros. «La catedral ha crecido alrededor del
silenció». «La catedral románica está ahí como una sustancia», escribe Max
Picard. Parece que «va a engendrar con su mera existencia muros de silencio,
ciudades de silencio, hombres de silencio»; «la catedral es como silencio
incrustado en la piedra», se alza «como un enorme depósito de silencio».36

En sus novelas, sobre todo en las que siguen a su conversión, Huysmans
presenta reiteradamente a sus héroes—por ejemplo, a Durtal—como
buscadores de silencio, ansiosos por refugiarse en él, at raídos de manera
particular por el que reina en «las iglesias desiertas y las capillas oscuras».
Mientras reside en Lourdes, Durtal deja de lado la fea basílica moderna y
prefiere recogerse en la vieja iglesia ya abandonada: «Muy silenciosa, apenas
iluminada, muy íntima, durante la semana estaba casi vacía y, cuando las
multitudes salían del nuevo Lourdes, ¡no había refugio más delicioso! Las
escasas mujeres que oraban ante el Santísimo Sacramento permanecían
inmóviles y mudas en sus sillas; ni un solo ruido»; mantenían, con la Virgen,



«una dulce y larga charla en el silencio y en la sombra».37

Durtal se instala en Chartres para gozar de la catedral, que él presume un
receptáculo de silencio. Tras haber descendido a la cripta, desde la primera
visita, sus expectativas se ven satisfechas sólo en parte: «Poco a poco se
oyeron unos zuecos que taconeaban, después los pasos ahogados de unas
religiosas; se produjo un silencio, al cual sucedieron salvas de narices
comprimidas por pañuelos, y entonces todo calló».38 Refugiado en un gabinete
de trabajo justo enfrente de las torres, y obsesionado por el edificio, Durtal
sólo oye el graznido de las cornejas y el tañido de las horas resonando «en el
silencio y en el abandono de la plaza». «Había colocado la mesa cerca de la
ventana, y fantaseaba, oraba, meditaba, tomando notas», en el «silencio de la
provincia», en cuyo seno, según él, se trabaja mejor que en París. Durtal
permanece un tiempo considerable en Chartres, retenido por el silencioso
encanto de la catedral y sus inmediaciones, pero lamentando a la vez la
imperfección de su silencio. Cuando decide alejarse de la ciudad, echa de
menos «justamente ese silencio, esa soledad de la catedral».39

Durante su estancia, visita el monasterio de las hermanas de San Pablo.
Allí, en los silenciosos corredores, «se entreveían espaldas de religiosas,
cruzadas por un triángulo blanco de lino, y se oía el tintineo de grandes
rosarios negros de cuentas de cobre que chocaban, sobre la falda, con los
manojos de llaves que llevaban colgados».40

AI udamos de manera breve a la conexión, que es del todo obvia, entre
silencio y liturgia. Durtal la subraya, ciertamente, a propósito de los gestos del
monaguillo que marca el ritmo del oficio. Este «se desenvolvía, lento, absorto
en el silencio terrenal de los asistentes, y el niño, más atento, más deferente
aún, hizo sonar la campanilla; fue como un haz de chispas crepitantes bajo el
humo de las bóvedas, y el silencio se volvió más profundo tras el acólito
arrodillado».41

La lista de monumentos del silencio es muy extensa, y resultaría tedioso
enumerarlos. Un ejemplo es la cárcel, donde el silencio es una imposición.
Edmond de Goncourt, atormentado por el recuerdo de su hermano Jules,
muerto afásico, consagra la segunda parte de su novela La filie Elisa a la
destrucción de un ser por el silencio penitenciario. Albert Camus, en las
últimas páginas de El extranjero, evoca el mismo tema. El Obermann de
Senancour se refugia en la biblioteca [Nacional] para superar el insoportable



tedio que le asalta en París. «Tengo más tranquilidad entre gentes silenciosas
como yo que solo en medio de una población tumultuosa», declara. El
apacible patio de la biblioteca, cubierto de hierba, está adornado con dos o
tres estatuas. «Raramente salgo sin detenerme un cuarto de hora en este recinto
silencioso», añade.42

Volvamos a la novela de Julien Gracq, El mar de las Sirtes, una obra,
insistimos, en la que se ponen en juego todos los matices del silencio. El
Almirantazgo, la fortaleza donde el narrador se encuentra acuartelado, es el
silencio de una ruina abandonada, y ese silencio tiene la significación de una
«hostilidad altiva». Es inhóspito, de principio a fin de la novela: «el silencio
de sus casamatas vacías y sus pasillos sepultados como galerías de mina en el
espesor extraordinario» de piedras ciclópeas, hace que la fortaleza adquiera
una dimensión onírica.

El corazón de ese silencio late en la sala de los mapas, adonde el autor
regresa a menudo. Al inicio de la novela, el silencio de ese lugar recuerda al
de un claustro, pero, en su interior, parece albergarse alguna cosa
misteriosamente despierta. Desde el mapa principal, que el narrador
contempla durante horas, un «leve susurro» parece alzarse e invadir «la
estancia cerrada y su silencio de acechanza». Esa sala opresiva, en cuyo seno
se gesta la decisión de retar al adversario, tranquilo desde hace lustros, con
una incursión del navio el Temible, se asemeja a un claro de silencio. El
narrador, héroe de la insensata aventura, regresa tras la acción a la calma del
despacho de su superior ausente, al regazo del apagado silencio donde ahora
puede oírse el rumor tentador del mar, despertando como «el zumbido de una
sola abeja» en la «inmovilidad ingrávida y sosegada» de un cementerio.43 El
silencio de las piezas del Almirantazgo refleja el desafío que se había
decidido en su interior.

Lugares y rumores pesan sobre las almas. Los comportamientos y las
decisiones sufren esa sutil influencia. Tales impresiones han marcado a
numerosos autores que han vuelto una y otra vez sobre ellas, y las evocaciones
del espacio han devenido expresión de su estado interior. La na turaleza
también ha estimulado sus sentidos y aguzado su búsqueda mútica.



2
LOS SILENCIOS DE LA NATURALEZA

 
Algunos sonidos, afirma Maurice de Guérin, hacen que el silencio resuene

y, al mismo tiempo, confieren profundidad al espacio. «Los recuerdos, a la
manera de reminiscencias, empiezan [entonces] a hablar en el silencio
interior». El 14 de agosto de 1833, escribe que un «velo inmenso, inmóvil, sin
el menor pliegue, cubre la faz del cielo […], todos los ruidos que surgen en la
lejanía del campo llegan al oído merced a ese silencio: son canciones de
labrador, voces de niños, piadas y sonidos de animales y, de vez en cuando, un
perro que ladra […] Se ha producido un gran silencio, y oigo como si fuesen
las voces de mil recuerdos delicados y conmovedores, que se alzan en la
lejanía del pasado y vienen a susurrar a mi oído».44

Leconte de Lisie experimenta la plenitud de la luz como «el silencio
refulgente de los cielos».45 Mallarmé, al contrario, ansia que la acumulación
de nieblas forje un gran techo silencioso.46 Sin duda, debemos a Henry David
Thoreau el análisis más minucioso del nexo más general que une silencio y
elementos naturales. Parafraseando sus palabras, el alma humana es un arpa
silenciosa en la orquesta de Dios.47 Cuando pasea por los bosques o por el
campo, Thoreau siente que «el sonido es casi igual que el silencio: es una
burbuja que estalla de pronto en la superficie del silencio […] es una débil
articulación del silencio que sólo place a nuestro nervio auditivo por el
contraste que genera. En proporción con ese contraste, y en la medida en que
eleva e intensifica el silencio, [el ruido] es armonía y melodía».48 Así pues,
Thoreau concluye: «Sólo el silencio es digno de ser oído». Hay
«profundidades y una fecundidad que varían como las del suelo».49 Para



hacerse entender mejor, analiza el efecto del heno sobre el silencio, así como
la textura de aquel que es propio de los musgos. Tras entrar en la granja de
Baker, sentado sobre el «heno susurrante», asegura que su crujido hace
sensible el silencio.50 En su «Natural History of Massachusetts», dice
contemplar los musgos para capturar la belleza que encierran, pues su vida
está impregnada de silencio y de modestia.51

Una vez instalado en Walden, en pleno campo y en la cercanía de los
bosques, Thoreau sonríe a su buena fortuna cotidiana, que le permite analizar
la multitud de pequeños ruidos que revelan el silencio y lo crean: los ínfimos
sonidos de la naturaleza, de los pájaros, de las ranas, incluso de las hojas,
quiebran de continuo el silencio. En Walden, buscar el silencio apenas tiene
sentido: está en todas partes. Pero para poder gozar de una relación más íntima
con aquel que, en cada uno de nosotros, está más allá, o por encima, es preciso
que uno mismo guarde silencio.52

En el siglo xx, Max Picard comparte la misma suerte de convicción:
«Todas las cosas de la naturaleza están llenas de silencio; están ahí como
depósitos repletos de silencio». Hasta el tiempo que hace está impregnado de
un silencio particular, y «cada estación surge del silencio de la precedente».
En invierno, «el silencio es como una cosa visible»; en primavera, parece que
el verde se hubiera propagado silenciosamente de árbol en árbol.53

En esta misma perspectiva, ciertos cineastas han prestado atención al
silencio de lo cotidiano, que algunos han intentado capturar. Nicolás Klotz
pretende que las buenas películas guardan silencio, y «guardar silencio»,
añade, no es «en modo alguno lo mismo que callar». Deplora que hoy en día
cada vez haya más películas que callan, pero cada vez menos que guarden
silencio. El silencio, asegura, «está ahí donde comienza el mundo», aunque
hoy asusta.54 Jean Breschand, por su parte, define el silencio que anhela como
«la no-ruptura de un suave continuum sonoro, del rumor ambiental, familiar»,
del «ronroneo de la jornada». A sus ojos, el silencio es un entorno, un «ruido
suave, ligero y continuo», y anónimo.55

Concluidas estas consideraciones generales, pasemos a un análisis más
preciso de los momentos y los lugares que revisten, en el seno de la
naturaleza, texturas peculiares de silencio. Se impone, en primer lugar, aludir a
la relación entre la noche, o más exactamente el espacio nocturno, y el
silencio. Lucrecio, en De rerum natura, evocaba «el severo silencio de la



noche» que reina en la totalidad del espacio.56 En las postrimerías del siglo
xviii, Joubert considera ese espacio «como un gran texto de silencio».57

Maurice de Guérin se detiene en el momento en que anochece, cuando el
silencio «lo envuelve». En ese instante, los vientos callan, el monte bajo deja
de emitir ruido, el de los hombres, «que son siempre los últimos en callar, se
desvanece de la faz de los campos. El rumor general se extingue», sólo
permanece el leve ruido de la pluma que escribe en medio del silencio de una
noche que lo ha abrazado todo.58

Chateaubriand asocia el silencio nocturno con los efectos de la luna.
«Cuando los primeros silencios de la noche y los últimos murmullos del día
luchan sobre los collados, a orillas de los ríos, en los bosques y en los valles,
cuando los bosques han suspendido sus innumerables voces, cuando no se oye
el menor suspiro de la hierba ni del musgo, cuando la luna preside en el cielo
y cuando presta atención el oído del hombre»,59 entonces el pájaro empieza a
cantar y revela el silencio de la noche. Víctor Hugo, por su parte, escribe en
Les Contemplations-. «Yo soy la criatura inclinada […] | que pregunta a la
noche el secreto del silencio».60 Al otro lado del Atlántico, Walt Whitman, que
proclama el esplendor del silencio, evoca la noche estival, desnuda y
silenciosa, que lo saluda…61

También Georges Rodenbach, en sus volúmenes de poemas, insiste en la
conexión entre la noche, la luna y el silencio. Añade a esto la presencia
nocturna del agua del río y de los canales de una Brujas que se adormece «en
pesados silencios». Aquí, la noche «posa sus silenciosas alhajas sobre un agua
atormentada de remordimiento».62

Gaston Bachelard subraya que la noche amplifica las resonancias auditivas
que compensan la aniquilación de los colores. De ahí que el oído sea un
sentido de la noche. Mientras que las formas quedan retenidas en el espacio
nocturno, los ruidos están engastados en el silencio y llegan al oído de una
manera imperceptible.63

En el siglo xx, Proust vuelve a la textura del silencio del claro de luna. En
su terraza, Legrandin se entrega a la exaltación de la sombra y de su silencio:
«Y, sabe usted, hijo mío, llega una hora en esta vida […] en que los ojos
fatigados ya no toleran más que una luz, ésta que una noche como la presente
prepara y destila en la oscuridad, y cuando el oído no percibe otra música que
la que toca la luna en el caramillo del silencio».64 Valéry afirma que en plena



noche, anclado en su sustancia, un espíritu extraordinariamente solitario,
distinguido, reposado siente que las tinieblas lo iluminan y que el silencio le
habla de cerca.65 Al anunciarse la aurora, el alma percibe que «los primeros
rumores surgidos en el espacio que se ilumina se establecen sobre el
silencio», en el instante mismo en que las formas coloreadas que se insinúan
«se posan sobre las tinieblas».66

En nuestro tiempo, Philippe Jaccottet retoma con la máxima agudeza las
sensaciones que asocian luna y silencio. En un primer momento, se dice
asustado por el silencio, casi absoluto, que se genera a veces en el exterior en
medio de la noche.67 El 30 de agosto de 1956, hacia las tres de la madrugada,
cuando una claridad de luna se alza sobre su cama y el silencio es absoluto, al
punto que no oye ningún ruido, ni de viento, ni de pájaro, ni de vehículo, el
terror se apodera de él, atroz. Se asusta ante la inmovilidad silenciosa y vacía,
y espera la entrada en escena de la luz. Por el contrario, en una noche de luna,
el silencio parece ser otro nombre para definir el espacio. El astro transforma
la tierra, la hace más libre, más transparente, más íntima. Ella confiere
tranquilidad, inmovilidad al paisaje hasta hacer perceptible la respiración
silenciosa de las hojas.68

Iniciemos con el desierto, lugar silencioso por excelencia, nuestra revisión
de los espacios privilegiados en los que el silencio reviste una particular
importancia. Evocaremos más adelante la experiencia de los Padres del
desierto. Por desgracia, con respecto a nuestro objeto, carecemos de
testimonios que permitan conocer sus emociones ante tal espacio, salvo las
que atañen a su búsqueda de Dios. A partir del siglo xix, en cambio,
disponemos de grandes textos que nos transmiten la experiencia emocional de
individuos enfrentados al silencio del desierto. Así, en Francia,
Chateaubriand, Lamartine, Fromentin, Nerval, Flaubert, y después, entre las
dos guerras, los viajeros a la búsqueda de aventuras y los agentes de la
colonización de los desiertos, que son legión, narraron las emociones
experimentadas mientras encontraron refugio en ese espacio.

Chateaubriand, que percibe Oriente por el oído, lo describe como un gran
silencio de desolación surgido del despotismo.69 Este régimen político, a sus
ojos, petrifica a los seres y al mundo. Ya en Constantinopla, el silencio es
continuo. No se oyen ruidos de carrozas ni de carretas. No hay campanas, y
apenas ningún oficio de martillo, y «ves a tu alrededor una muchedumbre



muda». A esto se añade, en la imaginación del viajero, el silencio del serrallo.
El verdugo mismo, que estrangula con un hilo de seda, es mudo. En el Imperio,
el silencio es condición de supervivencia. Alejandría es también
«inhumanamente silenciosa». Ya al recorrer Grecia, Chateaubriand había
percibido el silencio del Oriente despótico: «Las ruinas de Esparta
enmudecían en mi derredor», escribe.70 Allí, el silencio significa la
servidumbre y la muerte del espíritu de la Grecia antigua. En suma, Oriente le
parece a Chateaubriand un mundo amenazado a la vez por «el abandono y el
olvido».71

En Jerusalén, que domina su entorno desértico, el viajero atribuye un
sentido distinto al silencio, que opone al que surge del despotismo. En Judea,
donde las «extraordinarias perspectivas revelan por todas partes una tierra
teatro de grandes milagros […] el desierto parece aún mudo de terror, y
pudiera decirse que no se ha atrevido a romper el silencio desde que oyó la
voz del Eterno».72 Aquí el desierto es ante todo el espacio donde se deja oír la
palabra de Dios. Su silencio no es ya el de la humillación, el del abatimiento
producido por el despotismo, sino el signo de la presencia inefable de Dios.
Es presentimiento de aquel que precederá a la trompeta del Juicio y a los
sones de la Jerusalén celeste.

Con estas imágenes y sensaciones, Chateaubriand nos introduce en las
peculiaridades del espacio desértico. Un espacio puro, atópico, amorfo,
anómico, hecho de mineralidad, de inmensidad, de total esterilidad, de
vacuidad, que dinamiza las ensoñaciones trascendentes e infunde el
sentimiento de lo infinito, pero, al mismo tiempo, se impone como mortífero
porque es representación «alusiva y metafórica» de la eternidad.73 Arrebata la
realidad al mundo. Este es el significado del silencio del desierto para los
viajeros del siglo xix.

Guy Barthélemy señala en las variaciones lamartinianas en torno al
desierto, lleno de vestigios de la presencia de Dios, el gusto de los románticos
por las representaciones espaciales del infinito; aquí, la estética de lo sublime
modela con frecuencia la representación del desierto, «máquina purificadora
que permite al sujeto reencontrar la autenticidad en una separación radical
respecto de sus semejantes, operar una reinvención de sí». Por ello, el silencio
es aquí esencial:74



Así, en su silencio y soledad
el desierto me hablaba mejor que la multitud.
¡Oh, desierto!, ¡oh, gran vacío donde el eco procede del cielo!
Habla al espíritu humano, este inmenso Israel […]
En este lúgubre desierto, departir cara a cara
con la eternidad, la potencia y el espacio:
tres profetas mudos, silencios llenos de fe […]
evidencias del espíritu que hablan sin palabras.

Otro tanto expresa, con menos talento, Félicien David en Le désert, oda
sinfónica de David y Colin:

¡En el desierto, todo calla; y sin embargo, oh, misterio,
en esa calma silenciosa
el alma pensativa y solitaria
oye sonidos melodiosos,
acordes inefables del silencio eterno!75

En medio del desierto, subraya el mismo Guy Barthélemy, «se revela el
infinito, y el silencio participa de esa revelación, primero en cuanto que
traducción del vaciamiento, de la desmaterialización del mundo, y después en
cuanto que acceso paradójico, oximórico, y a decir verdad misterioso, a este
infinito de misterio». El alma está bañada en los «inefables acordes del eterno
silencio» en los que «cada grano de arena tiene una voz».76

Fromentin, el gran conocedor del desierto, que sin duda percibe y traduce
en su pintura, y, en lo que nos concierne, en su libro Un été dans le Sahara,
presenta al lector un mundo de sensaciones en cuyo seno el silencio es
primordial. Es «exaltación espacial de la nada», lugar de una «estética de la
desaparición».

Guy Barthélemy define de un modo magnífico la especificidad del
desierto. En esa vastitas, en cuyo interior tiene lugar una alteración de todos
los sentidos, «el silencio mismo se manifiesta como Otro». Allí, «el silencio
no puede ser ya considerado como lo contrario del ruido, sino que uno es
conducido a percibirlo como un estado que nos introduce en otra dimensión de
lo real inmediatamente interiorizada […] la cual entraña una nueva relación



con la realidad».77

El vacío del desierto, «depósito inagotable de sensaciones inéditas», «da
acceso al ignoto mundo de los ruidos infinitamente leves», es decir, que la
inmensidad desértica nos introduce, por paradójico que resulte, en lo
infinitamente pequeño. Fromentin, por su parte, asegura que «el silencio es uno
de los atractivos más sutiles de ese país solitario y vacío»,78 por el hecho
mismo de que surge del vacío y adquiere una densidad que incita a la
interpretación espiritual. Aquí, el vacío se desvanece en el silencio. Se trata
de un dato esencial de la emotividad desértica.

Un été dans le Sahara rebosa de descripciones del silencio. En Djelfa,
escribe Fromentin a un amigo que permanece en París, «el silencio que se hace
en torno a mí es grande. El silencio comunica al alma un equilibrio que tú no
conoces, tú que has vivido en el tumulto: lejos de abrumarla, la dispone a los
pensamientos ligeros. Se suele creer que el silencio representa la ausencia de
ruido como la oscuridad representa la ausencia de luz. Es un error. Si puedo
comparar las sensaciones del oído con las de la vista, el silencio extendido
por los grandes espacios es más bien una suerte de transparencia aérea, que
vuelve las percepciones más claras, nos da acceso al mundo ignoto de los
ruidos infinitamente pequeños, y nos revela una dimensión de gozos
inexpresables».79

En el desierto, siempre el mismo silencio, «una especié de impasibilidad
que parece haber descendido desde el cielo hasta las cosas». Es significativo
constatar que en el desierto los avances se hacen siempre «en el más profundo
silencio».80

Durante su viaje a Egipto, Flaubert no se entrega a un análisis concienzudo
del silencio, que ocupa muy poco espacio en su relato, pues lo menciona a lo
sumo nueve veces. En el Viaje a Oriente, las observaciones son visuales,
olfativas, táctiles. Este rechazo a escribir sobre los efectos del silencio ha
llevado a los críticos a plantearse interrogantes. El interés de Flaubert está en
otra parte, escribe Pierre-Marc de Biasi.81 En su caso, el desierto es ante todo
padecido por el cuerpo. No es el lugar de proyección de estados anímicos, y
la expresión se limita voluntariamente al mínimo estricto.

En el siglo xx, Saint-Exupéry constituye, sin lugar a dudas, el mejor
ejemplo entre quienes han descrito su experiencia del desierto y de su
silencio: «En el desierto reina un profundo silencio de casa ordenada».82 En el



desierto, el silencio está formado por mil silencios. Cuando el avión lo
sobrevuela, el motor produce ese «denso ruido que existe por sí mismo y
detrás del cual se desliza el paisaje, en silencio, como una película».83 Para el
aviador, el silencio más fuerte es siempre el de la línea telefónica que implica
la pérdida de un avión y de su piloto.84

La afición a la montaña, como la afición al mar, se extiende en el siglo
xviii en correspondencia con el ascenso del código de lo sublime. En la
experiencia de los viajeros y su imaginario se asocia, ciertamente, con las
rocas, las piedras, la nieve, el hielo, pero también con el silencio. Saussure,
en su Voyage dans les Alpes, exalta, al anochecer, «el reposo y el profundo
silencio» de las cumbres, pero confiesa que le embarga una «suerte de
terror».85

Durante una estancia en Friburgo, el Obermann de Senancour no encuentra
esos sonidos silenciosos que desearía oír cuando «sobre la tierra reina la
incertidumbre».86 Desde la infancia, ha sentido que «necesidades sin límites
me consumieron en el silencio».87 Pero, al descubrir los Alpes, reconoce en
ellos la naturaleza que había presentido. En el «silencio de los chalets», en los
reflejos de la luna, «oí sones de otro mundo», escribe.88 Todo está mudo, salvo
«el torrente que corre sordamente tras los árboles frondosos, en medio del
silencio». Las impresiones que generan melancolía se refieren a esa mudez.
«Nuestros días se escapan del silencio»,89 como el agua de una cascada. En la
montaña, las umbrosas gargantas están mudas; lo estarán siempre, y uno puede
«figurarse en el silencio que mañana todo puede acabar sobre la tierra».90

Dicho esto, las sensaciones que experimenta sugieren a Obermann, en otro
lugar, una serie de himnos al silencio de la montaña, a sus arroyos silenciosos,
al solemne silencio de sus grandes valles, que surge de noche en medio de las
tinieblas; y el ruido de las cascadas le parece que se suma, paradójicamente, a
la «permanencia silenciosa» de las altas cumbres, y de los glaciares… y de la
noche. Por lo demás, en la montaña «hay dos flores silenciosas en cierto modo
y casi desprovistas de olor, pero que, por su actitud, me atraen más de lo que
podría expresar», el aciano y sobre todo la maya, es decir, «la margarita de
los prados».91

En el siglo xix, también fuera de las obras de ficción, el aprecio por el
silencio de la montaña se repite a tal extremo que puede llegar a fatigar. Al
final de este período, John Muir, el infatigable explorador de las cumbres de



Sierra Nevada, entre otras, refiere su ascensión al monte Shasta, mientras caen
copos de nieve que van posándose sin hacer ruido en el aire seco. «Yacer solo
en la montaña en una noche apacible y sentir el contacto del primero de esos
pequeños mensajes silenciosos del cielo es una experiencia memorable: nadie
puede olvidar una delicadeza semejante».92

Este texto induce a asociar el silencio de la montaña con el análisis del
silencio de la nieve, la «dulce adormecedora», la que Rodenbach califica de
«hermana pensativa del silencio» que favorece el repliegue hacia el mundo
interior:

Tan abundante como silenciosa es la nieve.
A ella puedes confiarle cuanto quieras:
es una confidente muy segura.93

En Une page d’amour, Zola ofrece uno de sus textos más hermosos: el que
consagra al silencio de la nieve que cae en el cementerio donde madame
Rambaud va a recogerse junto a la tumba de su hija. «El deslizarse sin fin de
esas partículas blancas se adensaba; uno habría dicho que eran gasas
deshilachadas flotando. No se alzaba ni un suspiro […] Los copos […] se
posaban de uno en uno, sin tregua, por millones, con un silencio tal que las
flores hacen más ruido al deshojarse; y de esa muchedumbre en movimiento,
desplazándose por el espacio de manera inaudible, surgía el olvido de la
tierra y de la vida, la paz suprema».94

El Eutidemo de Platón contiene el vano debate de un sofista con sus
interlocutores sobre la diferencia entre silencio y palabra. La conclusión es
que las cosas, en particular las piedras, guardan silencio, pero al mismo
tiempo hablan. De ahí puede concluirse que se trata de silencios
materializados y locuaces.95

Michelet, a la búsqueda de las tristezas de la montaña, confiesa, sin
embargo, que no preveía su silencio angustioso. A orillas del Rin suizo, en el
lapiaz, ya no hay flores. «Nada salvo piedras. Gran silencio […] La ruta era
lúgubre». En ese espacio, «la erosión continúa actuando en silencio, sólo para
que una mañana aparezca, despojándose, la ominosa desnudez en la cual nada
retornará nunca».96 La tarea silenciosa de la naturaleza culmina aquí en la
destrucción, pues la erosión «no tiene ni el deseo ni el poder del bien»,



mientras que en los mares del Sur la «silenciosa labor de innumerables
pólipos» forja la tierra futura en la que tal vez habitaremos.97

El mar es también un ámbito de silencio, de texturas peculiares. Como
escribe Chateaubriand en El genio del cristianismo: «Se aprecia la calma en
el mar […] y se admira el silencio de las concavidades del abismo porque
sale de la misma profundidad de las aguas».98 Joseph Conrad hace que el
lector de La línea de sombra sienta ampliamente la tragedia de la completa
quietud de la alta mar tropical y su espantoso silencio, el cual se corresponde,
en tales regiones, con la abrumadora inmovilidad del mundo.99 Es un espejo de
la desesperación. En el barco pasan horas sin que se oiga el menor ruido, y el
capitán prevé el fin de la nave, la muerte en esa calma completa: «Era inútil
[…] tratar de prever la proximidad del momento. Cuando éste llegara las
tinieblas absorberían silenciosamente la débil claridad que caía de las
estrellas sobre el navio y sobrevendría el fin de todo, sin un suspiro, sin un
movimiento, sin un murmullo».100

Las maniobras se efectúan sin ruido alguno, como si los marineros no
fuesen ya más que fantasmas sumidos en un terrible sopor. El silencio perfecto
se alía con la perfecta inmovilidad. Por un instante, se hace un silencio «tan
profundo que se habría podido oír el ruido de un alfiler al caer sobre la
cubierta». Sin embargo, en torno al navio reina «el silencio indolente del
mar»101 referencia implícita al infierno cuya imagen marca el tono de la
novela, reedición del tema del barco fantasma.

En el océano, de noche, cuando las marsopas se han ido, escribe Albert
Camus en «El mar, aún más cerca. Diario de a bordo», «queda el silencio y la
angustia de las aguas primitivas».102 Pero esta sombría emoción difiere de las
que le evoca un amanecer en Tipasa: «En esa luz y ese silencio […] escuchaba
dentro de mí un sonido casi olvidado […] Y ahora, despierto, reconocía uno a
uno los imperceptibles ruidos de los que estaba hecho el silencio: el bajo
continuo de los pájaros, los suspiros ligeros y breves del mar al pie del monte,
la vibración de los árboles, el canto ciego de las columnas, el roce de los
ajenjos, las lagartijas furtivas. Eso oía; escuchaba asimismo las oleadas de
felicidad que subían dentro de mí».103

La fuerza evocadora del bosque del litoral escuchada por Camus se
encuentra también en el corazón del bosque. El bosque, escribe Max Picard,
«es como un gran lago depositario de silencio desde el cual éste fluye



lentamente hacia el aire; el aire es límpido de silencio».104 En lo más profundo
del bosque americano, de noche, observa Chateaubriand, cuando el fuego
empieza a apagarse, «se diría que unos silencios suceden a otros»; «Busco en
vano oír en esta tumba universal algún ruido que indique vida».105 Tras la
caída de un árbol, que hace bramar los bosques, los ruidos «mueren en
lejanías casi imaginarias». A la una de la madrugada, el viento despierta los
ruidos, «la música aérea se inicia de nuevo».106 Después, sin duda la
imaginación de Chateaubriand le arrastra hacia una imagen poderosa que nos
hace sentir el profundo silencio de los bosques bajo los ardores del mediodía.
En ese momento, la serpiente hace sonar su cascabel para llamar a su hembra.
«Esta señal de amor es el único ruido que a esa hora hiere el oído del
viajero».107

Volvamos a las emociones experimentadas por Henry David Thoreau en
los bosques. Una de las más fuertes es la producida por la sensación del
silencioso crecimiento de las plantas. En invierno, cuando el suelo helado
suena como leña seca, el crujido del hielo sobre los árboles es suave y fluido,
y el humo se eleva en silencio. En los bosques, limpios de sus pecados, la
naturaleza hace reinar el buen orden en silencio.108 Por su parte, Victor Hugo
aprecia en verano, en los bosques, el momento «en el que el silencio duerme
sobre el terciopelo de los musgos».109

Émile Moulin, oscuro analista del silencio, cita a Sully Prudhomme, quien
escribe en Les solitudes:

Así pues, los bosques tienen también su manera de callar
y de ser oscuros a los ojos que guía el sueño.
En su silencio se siente errar al alma del ruido.110

John Muir, muy impresionado por los grandes árboles que examina, se
detiene largamente en el silencio de las secuoyas de California que,
procedentes de la noche de los tiempos, mantienen al hombre a distancia. Se
dirigen sólo a los vientos. Piensan sólo en el cielo. Parecen no saber nada, y
se yerguen «solitarias, silenciosas y serenas».111

En i 920, Robert Walser, paseando por un bosque de abetos, siente que
reina el mismo silencio que en «un alma humana feliz, que en el interior de un
templo, en un palacio y en castillos de cuento hechizados y soñados, en el



castillo de la Bella Durmiente, donde todo duerme y calla desde hace cientos
de largos años […] Había tal solemnidad en el bosque que imaginaciones
grandiosas y bellas se apoderaban por sí solas del sensible paseante. ¡Qué
feliz me hacían el dulce silencio y la tranquilidad del bosque!». Algunos leves
ruidos no hacen sino acrecentar «la falta de rumores reinante, que yo respiraba
a placer y cuyo efecto bebía y sorbía en toda regla».112

Llegamos ahora a su espacio más común, el que se ha recorrido con mayor
frecuencia, aquel en cuyo silencio más hincapié se ha hecho y aquel que es
más banal: me refiero al silencio del campo. El paseo silencioso por el campo
es un lugar común en la escritura introspectiva, en la novela y en la poesía
lírica. A fines del siglo xviii, cuando el paseo por los footpaths que surcan las
grandes propiedades británicas deviene un ritual, las novelistas inglesas Jane
Austen y, después, las hermanas Bronté y George Eliot, se complacen en
relatar sus emociones. Así, cada tarde, St. Aubert, el protagonista de Ann
Radcliffe en Los misterios de Udolfo, efectúa un paseo campestre,
acompañado de su esposa y su hija, en dirección a la pequeña casa de unos
pescadores para escuchar «en el silencio de la oscuridad la música de los
ruiseñores».113

René, relatando sus paseos por el campo en compañía de su hermana
Amélie, cuenta que a veces andaban en silencio prestando oídos al sordo
gemido del otoño, o al ruido de las hojas secas. Y los domingos, apoyado
contra el tronco de un olmo, escuchaba en silencio el piadoso murmullo de las
campanas.114 El Dominique de Fromentin aprecia el mes de octubre que
devuelve el campo a su silencio. Guy Thuillier ha estudiado el manto de
silencio que, en el siglo xix, envuelve los pueblos del Nivernais, a la espera
de los ruidos intermitentes, tranquilizadores, que prueban el buen desarrollo
de la actividad agrícola y ganadera.115 En esa época, la canción de trabajo,
elemento esencial del paisaje sonoro, tiene como objetivo atestiguar una
presencia laboriosa mediante la ruptura del silencio circundante. En lo más
oscuro de la noche, en la soledad del campo, la voluntad de quebrar el
silencio tiene también un objetivo tranquilizador.

En Les Voix intérieures, Victor Hugo asocia Olimpio «con los campos
silenciosos, | con la virginidad de las hierbas no holladas».116 Y en el himno a
los árboles aparecido en Les Contemplations, él, que los escucha y los
cuestiona, los proclama llenos de silencio.117



Las landas constituyen, ciertamente, un arquetipo en nuestro tema. Barbey
d’Aurevilly hace que su lector sienta la intensidad y la calidad específica del
silencio de las landas de Lessay. De noche, las envuelve una capa tan vasta
que «devoraría todo el griterío que surgiera en su seno» en caso de un ataque
de bandidos. El narrador, que atraviesa las landas de noche acompañado de su
guía, declara sobre los momentos en que callaban: «Lo que más me
impresionaba en esas mareas de niebla y de oscuridad era el mutismo lúgubre
de los aires cargados. La inmensidad de los espacios que no percibíamos se
revelaba a través de la profundidad del silencio. Ese silencio, que pesaba en
el ánimo y en el pensamiento, no fue turbado ni una sola vez en todo el
recorrido por las landas, que se asemejaba, decía maese Tainnebouy [el guía],
al fin del mundo, salvo, de vez en cuando, por el ruido de alas de alguna garza
que dormía sobre las patas y se echaba a volar ante nuestra cercanía».118 Y en
Un prêtre marié, tras el entierro de Calixte, Barbey escribe que el silencio
volvía a cernerse por el aire y se adueñaba de nuevo de los campos.119

Hemos recordado ya, a propósito de las urbes de Oriente, cercanas al
desierto, y de las residencias patricias de Brujas, algunos ejemplos extremos
de evocación de los silencios de una ciudad. Pero con respecto a la segunda,
nos hemos limitado a esbozar lo que se dice de la ciudad misma. Según
Georges Rodenbach, en su interior el silencio está ligado a la noche, a los
viejos muelles, al agua de los canales y del río y, como hemos visto, al de las
mansiones patricias. «Desvaídos caminos de silencio»120 surcan el corazón de
la ciudad de Brujas y «aguas llenas de adioses [se mantienen] inertes como las
vendas silenciosas de una muerta».121 En las ciudades de Bélgica:

sentimos flotar un frío silencio uniforme;
tan despótico, aunque débil y lánguido […]
que el menor rumor infinitesimal
produce una turbación, parece cosa anormal
como la risa junto a un enfermo dormido.
 
¡Porque allí damos fe del silencio!
Allí reina, es imperioso, se contagia;
y hasta el más insensible transeúnte
se impregna de él como de incienso en un lugar de culto […]



 
¡Ah!, esas ciudades, ese inmenso silencio monótono […]
ese silencio tan vasto y tan frío que nos asombra
sobrevivir a la nada del entorno.122

Pero hay otras ciudades que, sin duda, ofrecen silencios de una textura un
poco distinta. Los novelistas franceses del siglo xix se complacen en hacer
sentir al lector los que reinan en las pequeñas ciudades de provincia, a
menudo sedes episcopales. Balzac inició el tema de las ciudades de provincia,
símbolos de siglos pasados, silenciosas por muertas, obsesionadas con su
historia, suspendidas fuera de las corrientes de la modernidad. Así, Guérande,
teatro de los primeros capítulos de Beatriz, puede ser considerada como una
matriz. El silencio que sugiere y menciona unas cuantas veces Balzac impregna
la descripción de la ciudad, así como la de la casa de la familia Du Guénic y
el retrato del anciano que mora en ella. Nada más entrar en Guérande, el
silencio impresiona: «Un pintor o un poeta permanecerán sentados,
entretenidos en saborear el silencio profundo que reina bajo la bóveda todavía
nueva de la poterna, hasta la cual la vida de aquella ciudad apacible no envía
ruido alguno […] La ciudad produce sobre el espíritu el efecto que produce un
calmante sobre el cuerpo, y es tan silenciosa como Venecia». Todo artista,
todo burgués que pasa por Guérande, experimenta el fugaz deseo, escribe
Balzac, de acabar aquí sus días en silencio. La casa de los Du Guénic (o
Guaisnic) está situada «al extremo de una callejuela silenciosa, húmeda y
sombría». El viejo amo calla, «silencio éste que constituye uno de los rasgos
del carácter bretón […] El silencio profundo es indicio de voluntades
inmutables». Tiene la misma naturaleza que el granito. En el curso de la
velada, que empieza a las seis, «el silencio se hizo tan profundo que podía
escucharse el ruido de las agujas de acero» de la octogenaria, hermana del
dueño de la casa, que tejía sin descanso. Al retirarse el cura, que ha ido a
visitar a los Du Guénic, se oye el ruido pesado de sus pasos, que no cesa
«hasta que la puerta del presbiterio» resuena «en el silencio de la ciudad, al
cerrarse».123

En La comedia humana, las ciudades episcopales apiñadas en torno a su
catedral ilustran estas poblaciones silenciosas. En Tours, el abate Birotteau
mora en un apartamento, según él muy prestigioso, en la primera planta de una



casa situada al fondo de la calle de la Psalette, que, siendo sombría, húmeda y
fría casa se halla «siempre envuelta en un silencio profundo, interrumpido tan
sólo por el tañido de las campanas […] o por los graznidos de los grajos que
anidan en la cúspide de los campanarios».124 El cura aprecia en esta morada el
silencio y la paz de su gabinete. «Silencio, frío, inacción, egoísmo», escribe
Nicole Mozet, caracterizan las ciudades de la provincia de Balzac; y los
personajes, como el cura Birotteau, están en armonía con los sitios.125

Todo lector de Barbey d’Aurevilly conserva el recuerdo de la textura del
silencio de la plaza nocturna de Valognes, cuya descripción abre Le Chevalier
des Touches, cuando suenan las ocho y media: «Sólo el ruido de dos zuecos
arrastrándose, que el miedo o el mal tiempo parecían apresurar en su marcha
insegura, alteraba el silencio de la plaza de los Capuchinos, desierta y
lúgubre», lo mismo que «el campo del Patíbulo» donde en el pasado se
efectuaban los ahorcamientos.126

En lo que concierne al siglo xx, podríamos retomar ampliamente el
silencio de las ciudades sugeridas en El mar de las Sirtes de Julien Gracq,
que son verdaderos «laberintos de silencio», silencio de peste, silencio de
decadencia, silencio de amenaza. La novela se cierra con la descripción de las
sensaciones experimentadas en el silencio, calificado como mágico, de las
calles nocturnas de Orsenna, la capital dormida, que Aldo recorre a grandes
zancadas al salir del palacio: «En el silencio de la noche, más allá de los
muros desnudos, subían con intermitencia de la ciudad baja unos ruidos leves;
ruidos del agua que corre, rodar rezagado de un coche lejano; inconfundibles y
sin embargo intrigantes como los suspiros y los movimientos de un sueño
agitado, o los crujidos de los desiertos de rocas que contrae el frío de la
noche»,127 una evocación que contrasta de forma radical con lo que en nuestros
días Pierre Sansot afirma sobre la avenida Breteuil de París: ¡que su lujo y la
calidad de su silencio resultan reconfortantes!128

Numerosos testimonios subrayan la calidad específica del silencio de las
ruinas, que impone, por sí solo, la inmersión en el pasado que sobrevive a
través de ellas. Chateaubriand califica las ruinas de Palmira de «morada del
silencio». A este respecto, evoca «la muerte, que es tan poética porque toca a
las cosas inmortales, y tan misteriosa a causa de su silencio».129 Para Max
Picard, la esfinge, «que se remonta a la época del silencio más intenso, se
erige todavía hoy, una vez desaparecido todo silencio, como amenazadora,



pronta a abalanzarse sobre el mundo del ruido». Añade que, de una manera
más general, las estatuas egipcias están «enteramente sujetas al silencio», son
«prisioneras del silencio».130

Ahora bien, algunos monumentos imponen a Chateaubriand lo que cabe
calificar de «ruinas auditivas». Se trata de la presencia y la rememoración de
tres grandes silencios del pasado: el del Escorial, el de Port-Royal y el de
Soligny. Así, a Chateaubriand le gustaría hacer oír, en la abadía de la Gran
Trapa, el silencio del estanque de antaño. Nadie puede ya experimentarlo, ni
apreciarlo, como se hacía dos siglos antes. Chateaubriand lo siente y lo dice.
A mediados del siglo xvii, pero ya no en 1847, en pleno día reinaba el mismo
silencio que a medianoche.131

Aun así, Soligny es, según Chateaubriand, un lugar privilegiado para
reencontrarse con el silencio pasado. Se goza allí, en efecto, de una
excepcional disponibilidad del oído. Allí, un proceso arqueológico de
reconstrucción del silencio y de los ruidos es posible, pues ciertas
sensaciones del presente adquieren el estatuto de vestigios. Dicho esto, tal
tentativa resulta muy difícil, pues el silencio del siglo xix es acosado de
manera insidiosa por una historia más reciente, por un reajuste, una
reinterpretación de su alcance, por el nuevo valor social que reviste, por
nuevas figuras de la disponibilidad que traduce, por la modificación del
sentido que se le atribuye. Un haz de recuerdos recientes turba la comprensión
y la rememoración del silencio del pasado.

Víctor Hugo, por el contrario, anticipa. En Les Voix in- térieures, sueña en
lo que, dentro de tres mil años, será el paisaje del París destruido, y se
esfuerza por imaginar la naturaleza del silencio que envolverá sus ruinas.
Imagina a un hombre sentado en una colina que domina la ciudad: «¡Oh Dios!
¡Con qué triste y silencioso aspecto | los parajes donde estuvo París
asombrarán sus ojos!».132



3
LAS BÚSQUEDAS DEL SILENCIO

 
Las búsquedas del silencio son múltiples, antiguas, universales. Impregnan

toda la historia humana: hindúes, budistas, taoístas, pitagóricos y, claro está,
cristianos, católicos y, tal vez más aún, ortodoxos han experimentado la
necesidad y los beneficios del silencio; tal necesidad desborda, además, la
esfera de lo sagrado y de lo religioso. No poseo las competencias que
permitirían exponer esta multiplicidad, pero no podemos descuidar por
completo un objeto que se sitúa, en Occidente, en las raíces mismas de la
historia del silencio. Nos limitaremos a algunas de las búsquedas efectuadas
en los siglos xvi y xvii. Quienes, a partir de entonces, han sentido el anhelo del
silencio se han referido a ellas, de manera explícita o no.

El silencio es, en ese período, condición necesaria de toda relación con
Dios. La meditación, la oración interior, de hecho toda plegaria, lo exigen. La
tradición monástica ha transmitido, desde la Antigüedad, un ars meditandi que
rebasa los claustros en el siglo xvi y que desde entonces conforma una
disciplina interior accesible a los laicos. En este tronco se injerta la filosofía
moral antigua, por ejemplo la de Séneca y la de Marco Aurelio, con la cual los
humanistas estaban por aquel entonces familiarizados. Todo ello llevó a
preconizar una lucha contra la distracción, una concentración de la atención,
una búsqueda meditativa estrechamente ligada al silencio. Este proceso que
condujo a la banalización de la oratio interior silenciosa, tan bien descrita
por Marc Fumaroli, se inscribe en el corazón de la historia del silencio.

Ya en 1555, el padre jesuita Baltasar Álvarez escribe un Tratado de la
oración de silencio. Según él, la «oración de la presencia de Dios», permite
acceder a la «oración de silencio»: «En ella Dios habla, y el alma calla, y está



oyendo con suma atención lo que su celestial Maestro la dice al corazón, y la
enseña y descubre de sí mismo y de sus misterios»; por ello, hay que acogerlo
«en silencio y en quietud».133

El dominico Luis de Granada propone un método de oración interior que
influirá tanto en Carlos Borromeo como en Felipe Neri, el fundador del
Oratorio. El método consiste en crearse un «cuadro interior, silencioso», de
los «rasgos visibles y sensibles de un acto de la vida de Cristo». «[A partir de
este momento] puede instaurarse una verdadera conversación entre el yo
pecador y la escena sagrada», y Cristo, así como los restantes actores del
cuadro, mediante sus gestos y sus miradas, «llaman silenciosamente a retornar
a uno mismo». Semejante oración interior, repetida sin descanso, genera,
según Luis de Granada, un habitus de «movimientos silenciosos» que impregna
todos los actos.134

Sin embargo, en este período la más fuerte y más profunda influencia la
ejerce el pensamiento de san Ignacio de Loyola. Ahora bien, su mensaje se
funda en el silencio. «Dios llena, Dios arrastra, Dios acaba su obra, y todo eso
no puede hacerse sino en el silencio que se establece entre el Creador y la
criatura». «Quien se allega a su Creador y Señor y lo alcanza» vive en el
silencio.135

Instalado en Manresa, en Cataluña, Ignacio de Loyola consagra siete horas
al día a la oración interior. Y durante las comidas, cuando comparte mesa con
otros, tiene por costumbre no hablar nunca, pero escucha para nutrir, por
medio de la palabra de los comensales, la conversación con Dios que
mantendrá tras la comida.136

Para él, el ejercicio espiritual es una manera de meditar, de orar, de
examinar la propia conciencia, de entregarse a la «composición de lugar».
Esto impone el silencio, que naturalmente es obvio en el «ejercicio de noche».
Un ejemplo permitirá comprender este ejercicio efectuado en el silencio y que
autoriza el juego de la imaginación: mientras uno come, escribe Ignacio de
Loyola, «considere como que ve a Cristo nuestro Señor comer con sus
apóstoles, y cómo bebe, y cómo mira, y cómo habla».137

En un largo texto sobre las maneras de orar, Ignacio de Loyola precisa el
modo en que la palabra debe ajustarse a la respiración, con el fin de alcanzar
el consuelo y vencer la desolación provocada por los malos espíritus. En
efecto, éstos «entran con sonido e inquietud» en el alma, mientras que el buen



ángel se introduce en ella leve y suavemente, y «con silencio».138

Esto nos conduce a evocar a los místicos. San Juan de la Cruz, definiendo
la noche serena, hecha de calma, de soledad en Dios, subraya la importancia
del silencio en el impulso místico. «En aquel silencio y sosiego de la noche ya
dicha, y en aquella noticia de la luz divina, echa de ver el alma […] una
correspondencia con Dios…». Se establece una sublime armonía musical, la
cual «sobrepuja todos los saraos y melodías del mundo», y a esta música el
alma la llama «música callada, porque […] es inteligencia sosegada y quieta,
sin ruido de voces; y así se goza en ella la suavidad de la música y la quietud
del silencio […] aunque aquella música es callada cuanto a los sentidos y
potencias naturales, es soledad muy sonora para las potencias espirituales».139

Más adelante, san Juan de la Cruz define los beneficios de la
contemplación de la «sabiduría de Dios, secreta o escondida, en la cual, sin
ruido de palabras […], como en silencio y quietud, a oscuras de todo lo
sensitivo y natural, enseña Dios ocultísima y secretísimamente al alma…».140

En una palabra, el silencio del espíritu es condición necesaria para que Dios
acuda al alma. El «anula toda actividad racional y discursiva, haciendo así
posible la percepción inmediata de la palabra divina».141

Podríamos también, en lo que concierne al silencio y al misticismo,
demorarnos en la experiencia y en los escritos de santa Teresa de Jesús, ante
todo en su descripción del «castillo interior». Aquí, a Dios se le alcanza sólo
en el silencio mediante los «oídos del alma», durante la noche.

La regla de los cartujos se basa en el silencio y en la soledad, completada
con una formación libresca específica; esto permite adherirse (inhaere) a
Dios, escribe Gérald Chaix, «con todo el corazón, con toda el alma y con
todas las fuerzas».142 El silencio exterior que figura en la regla y en las
costumbres cartujas es sólo un medio para alcanzar el silencio interior, el del
espíritu (mens) y del corazón (cor). En ese momento, depurado de toda
imaginación mundana, el espíritu se dirige sólo a Dios. Aunque no sea sino un
medio para llegar a tal relación, el silencio exterior impuesto por la regla
debe seguirse escrupulosamente, lo mismo que la soledad. Sucede otro tanto
con la renuncia al estudio de la elocuencia en provecho de la lectura de obras
que enseñan silencio y devoción. Gérald Chaix concluye que, perfectamente
adaptado a la época de la Reforma, este ideal de soledad y de silencio resultó
después cada vez más desconcertante, al punto de hacer aparecer a los



cartujos como «locos de Dios».143

En el siglo xvii, en el momento mismo en que el mundo exterior se aleja
del silencio, dos eminentes personalidades le atribuyen una importancia
central en el proceso contemplativo: Bossuet y, de un modo más radical, el
abate de Raneé, el reformador de la Trapa. El primero, en su obra, insiste
muchas veces en la grandeza y en la necesidad del silencio. Bossuet funda su
exhortación en un pasaje del Apocalipsis: cuando el ángel rompió el séptimo
sello, se hizo un gran silencio en el cielo, y durante este silencio «los ángeles
rendían homenaje y adoraban a la suprema majestad de Dios. ¿Qué significa el
misterioso silencio que guardaron los ángeles en el cielo?», se pregunta
Bossuet. Que «toda criatura, esté en el cielo o en la tierra, debe permanecer en
silencio y callar para adorar y admirar la grandeza de Dios»; de ahí la
exhortación: «Guardad de tiempo en tiempo silencio, a imitación de los
ángeles»,144 «nunca lamentaréis haber guardado silencio».145

En una exhortación dirigida a las ursulinas de Meaux, Bossuet asegura:
«[Dios] sólo os otorgará sus inspiraciones y gracias, y hará sentir su presencia
en vuestro interior, si guardáis silencio y elimináis los discursos inútiles y que
os distraen».146 Este tipo de exhortación constituye un leitmotiv de sus
prédicas. Bossuet recuerda las palabras con las que Santiago reclama que todo
hombre sea diligente en el escuchar y tardío en el hablar.147 «Se precisa un
silencio y un recogimiento perfectos para oír la voz de Dios en el interior»;148

y a esas mismas ursulinas de Meaux les dice: «Se producen pérdidas
deplorables por falta de silencio»149, el deseo de hablar aleja de Dios. En los
establecimientos religiosos, «la violación del silencio es la causa de todas las
faltas contra la caridad».150 Jesús, durante la Pasión, «guardó un silencio
continuo», salvo cuando se trató de informar a Pilatos; imitadlo, pues, ordena
Bossuet. ¿De dónde proceden, se pregunta, tantos deseos de hablar? Tales
ansias impiden acceder al propio interior.151

Grandes ejemplos refuerzan estos mensajes. En el «Second panégyrique de
saint Benoît», Bossuet escribe que en la soledad del desierto «horrible y
aterrador al que aquél se retiró [reinaba] un silencio espantoso y terrible, que
sólo interrumpían los chillidos de los animales salvajes».152 Dios le otorgó,
para alejarlo de la licencia de su juventud, «una tierra inculta e inhabitada, un
desierto, un silencio, una soledad […], una caverna sombría y aterradora».153

Posteriormente, san Bernardo, que renunció al mundo a la edad de veintidós



años, «enamorado en extremo del secreto y de la soledad», meditó sobre cómo
la Cruz había cerrado la boca de Jesús, y se dijo: «Yo condenaré la mía al
silencio».154 En Claraval, cuando algunos monjes encontraban demasiado rudo
el «largo y horrible silencio» del monasterio, Bernardo les decía que «si se
detenían a considerar el rigor con el cual el gran Juez examinará las palabras,
no les costaría mucho esfuerzo callar».155

Bossuet precisa el análisis en su «Méditation sur le silence», dirigida a las
ursulinas de Meaux. Según él, hay tres clases de silencio: «el silencio de la
regla, el silencio de prudencia en las conversaciones y el silencio de
paciencia en las contradicciones».156 En treinta años, Jesús habló una sola vez
en el templo. «No decía nada para enseñar a los hombres a guardar
silencio».157 En las órdenes monásticas, la regla establece momentos y horas
de silencio. Algunas de ellas «guardan [incluso] un silencio perpetuo y
profundo, y no hablan nunca». Los fundadores de órdenes pensaron, en efecto,
que «el silencio borraba muchos pecados y defectos». También «previeron que
la devoción y el espíritu de oración no podían subsistir sin silencio».158 Al
cabo, éste es necesario para mantener la caridad, la paz, la unión entre los
hermanos y entre las hermanas. Cuando se pretende reformar un monasterio,
añade Bossuet, es preciso empezar por el silencio, desterrar las «ansias de
comunicarse».

Practicar el silencio de prudencia significa evitar las faltas contra la
caridad, dar prueba de una «sabia discreción». Practicar el silencio de
paciencia significa «sufrir en silencio bajo la mirada de Dios». Porque «el
silencio santifica nuestras cruces y nuestras aflicciones».159 Es preciso, a este
respecto, pensar en la actitud de Jesús cuando es flagelado y cuando le
colocan la corona de espinas. Se ha dicho que Cristo fue «víctima del
silencio». Lo probó y consagró durante la Pasión.160 El silencio protege de la
cólera, es el medio más rápido para vencer la pasión de la venganza, es una
manera de dominar los «deseos de curiosidad»; y Bossuet concluye:
«Guardando fielmente silencio, venceréis todas vuestras pasiones».161

El abate de Raneé, en Soligny, instaura y hace reinar el silencio, al cual
consagra su instrucción número 29. Muchos de los mensajes de Bossuet se
corresponden con las convicciones del abate, amigo suyo. Según éste, silencio
y soledad concuerdan; sin el primero, la segunda sería vana. El silencio
participa del espíritu de penitencia, sanciona la separa ción respecto de los



hombres. Pone de relieve la ruptura, el alejamiento. Es un requisito para el
olvido de uno mismo, una prueba del abandono de la preocupación por el
cuerpo. Sobre todo, el silencio es una condición para la plegaria, dispone para
escuchar a la divinidad. Permite el ejercicio espiritual, el acceso a lenguajes
distintos de la palabra: el del interior, el del más allá, el de los ángeles.

Raneé, además, da a entender que el silencio está en consonancia con las
meditaciones sobre las vanidades. Permite medir mejor cotidianamente el
transcurso de los días. Anticipa el silencio de la tumba. De ahí que prepare
para la eternidad, que aplasta todos los tiempos. Por tal razón, Chateaubriand
considera que el silencio de Raneé es terrible, por su duración y su
profundidad. En el momento de la muerte, el abate exclamó que puesto que
sólo le quedaban unos instantes de vida, la mejor manera de usarlos era
pasarlos en silencio, y mantuvo su palabra.162

Lo que precede nos remite a las vanidades, muy frecuentes en el siglo xvii.
En este período, las vanidades traducen la fuerte presencia de la meditación
sobre la vida, la muerte y la eternidad, realizada en silencio. Vanidades,
escribe Alain Tapié, melancólicas en el norte, en la estela de la devotio
moderna, apasionadas y extáticas en el sur, otras tantas pinturas que tienden a
demostrar o cuando menos a recordar que la vida es sueño, a subrayar la
inconsistencia y la nihilidad de la criatura. En esos cuadros, que expresan a su
manera un duelo anticipado, se encuentran series de motivos, entre los cuales
numerosas naturalezas muertas que muestran la naturaleza en estado de reposo,
de quietud y de silencio. El objetivo de la pintura de vanidades es asombrar y
al mismo tiempo predicar a través del silencio.163

Desde la Edad Media se establece un debate sobre los méritos
comparativos del silencio y del servicio, es decir, del ideal contemplativo y
de la práctica del apostolado. Es un debate que hunde sus raíces en la página
del Evangelio que refiere la visita de Jesús a casa de Marta y María. La
primera habla y se pone manos a la obra, la segunda calla y contempla. A los
cristianos se les plantea, pues, la cuestión: «¿Es preferible mantenerse en
silencio a los pies del Señor, en el recogimiento de una intimidad nutrida por
su presencia y por su palabra, o bien esforzarse en múltiples tareas para
servirle, a El y a los suyos?».164 Según Lucas, Jesús parece decantarse en
favor de la primera opción, al decir: «María ha escogido la mejor parte, que
no le será arrebatada», una actitud de Cristo que realza, una vez más, el



silencio.
El debate no se resolvió. A los monjes les correspondía la parte de María,

a los clérigos seculares la de Marta, es decir, los quehaceres de la vida activa.
Dicho esto, la parte de María se ha considerado la mejor con más frecuencia:
la vida contemplativa y su silencio parecían superiores por su orientación
hacia el fin último y porque habían de consumarse en la vida eterna. Aun así,
muchas veces, como sucedió entre los franciscanos, la solución consistió en
alternar las dos posturas.165

Avancemos dos siglos. En 1936, al resumir la vida de Charles de
Foucauld, el cineasta Léon Poirier titula su película L’appel du silence y no
«du désert»-, por eso evocamos su figura en este capítulo, cuando habríamos
podido hacerlo en el precedente. Tras su conversión, Charles de Foucauld
permanece una temporada en Notre-Dame-des- Neiges, en Ardèche, y luego se
hace trapense durante un tiempo, como novicio, en Akbés, en la Siria otomana.
En 1897 se retira en una cabaña de Nazaret, que le fascina para siempre. En
suma, su formación religiosa está anclada en dos silencios, como él mismo
dice y repite.

En su abundante obra espiritual, plegaria, noche y silencio están
estrechamente unidos. Una noche, poco tiempo después de su conversión, le
parece que Jesús le habla. Oye que le pide comenzar a vivir «con la silenciosa
Magdalena, mi silenciosa madre y el silencioso José».166 Charles de Foucauld
desarrolla ampliamente los méritos del silencio. Mientras permanece en
Nazaret, Jesús se dirige de nuevo a él: «Durante estos treinta años, no ceso de
instruirme, no por palabras sino por mi silencio».167 Comprendemos, desde
este momento, cuál es el destino último de Charles de Foucauld. Para recibir
la gracia de Dios es necesario pasar por el desierto, el alma requiere este
silencio. Para él, la llamada del desierto es llamada del silencio. Su
correspondencia revela esta convicción; ya el 17 de julio de 1901, Charles
escribe a un trapense: «Es en silencio cuando se ama más ardientemente; el
ruido y las palabras apagan a menudo el fuego interior: quedemos silenciosos
[…] como santa Magdalena y san Juan Bautista, supliquemos a Jesús que
alumbre en nosotros este gran fuego que hacía su soledad y su silencio tan
bienaventurados».168 Volveremos sobre el Nazaret vivido por Charles de
Foucauld. Observemos por de pronto que, convertido en eremita en el Sáhara,
entre tuaregs, instalado desde 1904 en Tamanrasset, donde fue asesinado en



1916, Charles de Foucauld expresa una y otra vez la felicidad que procura el
silencio del desierto. Así, el 15 de julio de 1906 escribe: «Este desierto me es
profundamente agradable [… ] Sin embargo, me resulta duro viajar y
abandonar esta soledad y silencio».169 Confiesa que siempre buscó forjar una
vida en Nazaret, una vida de soledad y desierto.

Los teólogos ortodoxos atribuyen al silencio un lugar más decisivo aún que
los católicos; por desgracia, necesitaríamos mucho tiempo para poner de
manifiesto la complejidad de su pensamiento y de su experiencia. Nos
limitaremos a esbozar la cuestión. La inefable paz de Cristo está tejida de
silencio. El fiel debe buscar ese silencio durante su vida entera y, para
hacerlo, escuchará las voces de los Padres del desierto. Dado que Dios es
incognoscible, conviene guardar un absoluto silencio con respecto a El; cabe,
a lo sumo, la posibilidad de sumergirse en el silencio en el que se envuelve.
Mediante la experiencia mística, el alma se hunde en la «tiniebla del
silencio». Así, se ofrece una vía: ante todo, entrar en silencio en la propia
alma, morir al mundo, y después entrar en silencio en Dios, es decir, en
definitiva, producir la oscuridad voluntaria de la inteligencia. El monaquisino,
claro está, constituye la vía privilegiada de acceso a ese silencio, que es lucha
contra los pensamientos, que es renuncia, olvido de uno mismo. «Es silencioso
quien renuncia a partir de él [el silencio] para afirmar su existencia», escribe
Michel Laroche.170 En el curso de tal ascesis, es habitual que se derramen
lágrimas; por tal motivo, lo que precede puede definirse mediante la noción de
teología del silencio y de las lágrimas.

Sería muy simplista reducir el abanico de las búsquedas de silencio a las
que resultan del deseo de favorecer la escucha de Dios y la experiencia
mística; así lo muestran los restantes capítulos de este libro. Muchas de esas
búsquedas se han desarrollado fuera del dominio de lo religioso o en sus
márgenes. Un buen número de individuos ha compartido la convicción
enunciada por Margaret Parry: «Si queremos alcanzar una vida auténtica, es
indispensable fundar un monasterio del silencio en nosotros mismos».171 Esto
constituye un leitmotiv para Senancour: «Sólo en la independencia de las
cosas, como en el silencio de las pasiones, es posible estudiar», señala
Obermann.172 Y sería imposible enumerar los múltiples pasajes del diario de
Henry David Thoreau que asocian el silencio de los bosques con el
ahondamiento de la reflexión y de la felicidad. En la Genealogía de la moral,



Nietzsche afirma que, para facilitar la recepción de cosas nuevas, es necesario
guardar silencio.

Sin duda, nadie ha exaltado las virtudes del silencio y ha preconizado su
búsqueda hasta el punto que lo hace Maeterlinck; volveremos a encontrarlo
profusamente en el capítulo consagrado a la experiencia amorosa. Según él,
«la trascendencia se hace la muerta» y el mundo visible permanece
radicalmente misterioso. Pero en el corazón de la ti- niebla interior palpita una
cosa desconocida, «no una gran claridad», como la que los grandes místicos
dicen haber visto brillar en el fondo de su noche, sino «una cosa desconocida,
como una prenda enigmática que nos hubiera dejado el Huésped divino que a
veces viene a instalarse en el silencio de nuestra noche».173

En el siglo xx, Francis Ponge exalta el silencio de una pineda como el de
una catedral vegetal que propicia la meditación. Hoy, la necesidad de silencio,
estima Thierry Laurent, estructura la obra de Patrick Modiano.174 Para él, se
trata de una suerte de consuelo, de escapatoria para enmascarar la
desesperación. De ahí que saber guardar silencio sea una cualidad tan valiosa
pero de adquisición tan difícil.

De una manera más simple, por no decir más banal, la búsqueda del
silencio se traduce en la búsqueda de parajes silenciosos. He aludido a
aquella a la que se entrega Dur- tal en las novelas de Huysmans en las que
aparece (Lá-bas, En route, La cathédrale, L’oblat). Como hemos visto,
sucede otro tanto con Baudelaire y Proust, fuera del dominio de la ficción.
Hoy en día, esta necesidad inspira a la clientela de los hoteles Reíais du
Silence [‘albergues del Silencio’], una cadena turística que garantiza el
silencio a sus huéspedes, lo cual prueba hasta qué punto este bien se ha vuelto
precioso.



4
APRENDIZAJES Y DISCIPLINAS DEL SILENCIO

 
Entre los griegos, al dios Harpócrates se le representaba con un dedo en la

boca. Con este gesto ordenaba callar. En el curso de la historia, el precepto de
guardar silencio ha sido múltiple y banal. Implica aprendizajes, pues el
silencio no es una obviedad. Hay individuos, escribe Maeterlinck, «que no
tienen silencio y matan el silencio en torno suyo, y estos son los únicos seres
que pasan verdaderamente inadvertidos», porque no podemos «formarnos una
idea exacta del que nunca se calló. Se diría que su alma no tiene rostro».175 El
aprendizaje del silencio es tanto más esencial porque el silencio es el
elemento en el que se forjan las cosas importantes. Para que éstas puedan
finalmente surgir se requiere aprender el silencio: «Y tú mismo, en tus pobres
pequeñas perplejidades, trata de contenerla lengua durante un día y ¡verás
cuánto más claros son tus designios y tus deberes al siguiente!».176 La palabra,
por el contrario, es con excesiva frecuencia el arte de ahogar y de suspender el
pensamiento, que sólo trabaja en el silencio. Por todas estas razones, el
silencio nos asusta y pasamos buena parte de la vida, repite Maeterlinck,
buscando lugares donde no reine.

El aprendizaje del silencio y, más aún, las maneras de imponerlo son datos
que están ampliamente recogidos y desarrollados en los diccionarios. Así, el
Grand Dictionnaire Universel Larousse du xix siècle enumera y comenta
cuanto corresponde a las disciplinas y a su ruptura: «guardar silencio»,
«ordenar silencio», «pedir silencio», «imponer silencio», «observar silencio»
y, en sentido contrario, «romper el silencio». En la corte de Bizancio, indica el
autor de la rúbrica, el silenciario tenía como misión velar por el silencio,

El mandato de guardar silencio concierne, claro está, a lugares



privilegiados: iglesias, escuelas, colegios e institutos, ejército…, así como a
determinadas circunstancias que atañen a la urbanidad, a la cortesía, a la
sumisión. El silencio no sólo se impone—todavía hoy—en el interior de las
iglesias, de los templos, de las mezquitas, sino también, muchas veces, en los
alrededores de estos edificios. Dentro de la iglesia, el silencio es signo de
respeto, de autodominio, de capacidad para controlarlos impulsos. Como
hemos visto, permite evitar la distracción y la dispersión del espíritu. La
celebración misma del culto es escuela de silencio y enseña a evitar toda
agitación. Los niños deben evitar hablar y, con más razón, gritar en el interior
de la iglesia y en sus inmediaciones; sobre todo si se trata de monaguillos,
acostumbrados al dominio del cuerpo que exige la escenografía de la
ceremonia.

Una cultura somática específica refuerza esta exigencia de silencio. Lo
muestran las posturas de la Adoración, así como el recorrido hacia la santa
mesa. A partir de la segunda mitad del siglo xix, la práctica de la Adoración
perpetua se convierte en una terrible escuela de silencio. El fiel, muchas veces
un adolescente o incluso un niño, alumno de un colegio o de un instituto
católicos, tiene la obligación de adorar, solo y en silencio, en la iglesia o en la
capilla del establecimiento, la eucaristía expuesta en el ostensorio. Este
ejercicio, que asocia control del silencio y arte postural, puede durar una hora.

En el curso de la misa, pero también de las vísperas, de las completas y de
las salves al Santísimo Sacramento, los signos que acompasan el tiempo
ceremonial transmiten las órdenes colectivas, prescriben los momentos de
silencio particularmente profundo y, al mismo tiempo, son preceptos
posturales. La misma disciplina se aplica, fuera de la iglesia, al desarrollo de
las procesiones. El día del Corpus Christi, escribe Chateaubriand en El genio
del cristianismo, los silencios—pues son múltiples—sobrecogen al fiel.
Difieren del silencio piadoso de la Elevación. «Las voces y los instrumentos
callan por intervalos, y este silencio, tan majestuoso como el de los grandes
mares en los días de calma, reina en esta multitud devota, sin oírse otra cosa
más que sus graves y mesurados pasos que resuenan en las calles».177

Otro silencio sobrecogedor en las manifestaciones del culto católico es el
de las campanas entre el Viernes Santo y la Pascua. Muchos testimonios
acreditan la emoción que suscita este silencio, como también la que produce el
estruendo que anuncia la Resurrección. En la Trapa, para marcar el ritmo de



los ejercicios, el silencio de las campanas impone el uso de la matraca, más
discreta.

En las instituciones escolares, confesionales y después laicas, el silencio
se ha impuesto desde los inicios de los tiempos modernos. Se concibe a la vez
como señal de respeto hacia el maestro y el profesor, como prueba de un
autodominio que evita la disipación y como requisito para la atención. Callar,
en efecto, permite escuchar bien. Además, como hizo notar Alain en 1927, el
silencio es tan contagioso como la risa. Importa, pues, actuar de tal manera
que triunfe sobre su rival.178 Jean-Noël Luc ha mostrado que en el siglo xix el
aprendizaje del silencio empezaba ya en el parvulario.179

La campana, la campanilla o el tambor en los liceos napoleónicos marcan
el ritmo de los tiempos de silencio y de palabra libre. Desde el siglo xviii
hasta mediados del XX, las prescripciones de silencio desbordan la clase
propiamente dicha. Determinan el tiempo de las comidas, en el refectorio, y el
del descanso, en el dormitorio. En los establecimientos religiosos, la plegaria
colectiva que precede a la clase, a la alimentación y al sueño prepara para el
silencio. En la perspectiva de Michel Foucault, tales disciplinas y las faltas
sancionadas mediante severos castigos forman parte de las técnicas para
endurecerse practicadas en esos lugares.

Ocurre lo mismo en el ejército, en el cual el «silencio en las filas»
constituye una práctica ritual hasta el presente. En este medio, saber soportar
en silencio forma parte del honor y se impone dentro de un colectivo que ha
sido calificado como «el gran mudo».

En estas instituciones, tomar indebidamente la palabra y alborotar, como
toda vulneración de los mandatos de silencio, se consideran signos graves de
incumplimiento de las órdenes.

Además, una serie de preceptos determina, en cualquier ámbito, los límites
de lo que puede decirse y la configuración de lo indecible. Entre los rituales
que imponen silencio destaca el «minuto de silencio», cuya historia, por lo que
yo sé, está aún por hacer. Se trata de la transposición de una práctica religiosa
fuera de la esfera sagrada. En este proceso de desacralización del silencio,
reencontramos los mismos preceptos y, también, las mismas faltas.

Los autores de diccionarios enumeran otras obligaciones de silencio
detectadas al hilo de los siglos. Pero lo que califican como «ley del silencio»
designa las más de las veces la obligación de no romper un secreto. Así



ocurre, según ellos, a título de ejemplo, en el interior de las sociedades
secretas que imponen silencio por juramento, entre los aprendices masones,
entre los malhechores… Pero este tipo de mandatos sobrepasa el objeto de
este libro.

Caso distinto es el de las disciplinas de silencio impuestas por el código
de cortesía o, de una manera general, por la urbanidad, ampliamente difundida
en el siglo xix por los «tratados de buenas maneras», entre los que, en aquel
tiempo, el más usual en Francia es el de la baronesa Staffe.180 Los niños, se
indica, deben callar en presencia de los adultos, sobre todo cuando éstos
tienen el uso de la palabra. Durante siglos, los sirvientes deben guardarse de
hablar si el amo no los invita a hacerlo. En las zonas rurales, sucede otro tanto
en las relaciones entre trabajadores agrícolas y patrón. Cualquier ruptura de
tales códigos genera una turbación que puede resultar cómica, como ocurre en
muchas comedias de Molière.

Mas allá de estas imposiciones de silencio cotidiano, la civilización de las
costumbres que se despliega, cuando menos, a partir del Renacimiento y que
ha sido puesta de relieve por Norbert Elias se traduce en el creciente peso de
los mandatos de silencio en correspondencia con una interiorización de las
normas. Thierry Gasnier muestra, en una bella memoria titulada «Le silence
des organes», la progresiva difusión de las prohibiciones de eructar, de
echarse pedos y de hacer perceptible cualquier manifestación orgánica—a
éstas puede añadirse la del placer sexual—, a tal punto que en el siglo xix se
llega a calificar de «enfermedad verde» la turbación que provoca entre las
mujeres el temor a peer en público.181 El lenguaje corporal busca desde
entonces el silencio de las actitudes y de las palabras; hablar de las
sensaciones gustativas internas se considera una ofensa contra el decoro. «Los
lenguajes corporales del gusto tienden, pues, hacia un ideal de silencio y de
invisibilidad de los gestos gustativos», escribe Marie-Luce Gélard.182 Este
tipo de disciplina puede extenderse a la insonorización de toda una gama de
gestos, así como a la del manejo de los objetos. Georg Simmel, por su parte,
hace notar que desde el siglo xix la interpelación en el espacio público podía
percibirse como una agresión.

A comienzos del siglo xix saber callar, saber guardar silencio, frente a la
algarabía en la que se complace el pueblo, forma parte del proceso de
distinción, lo mismo que saber practicar el mezzo voce. Callar es también



demostrar que uno se mantiene disponible para la escucha; tanto más porque
en este siglo de las confidencias y de las afinidades electivas el silencio de
quien sabe escuchar resulta muy valioso. Saber guardar silencio forma parte,
desde mediados del siglo xvn, de esas buenas maneras que, en París,
distinguen del provinciano.

En pleno siglo xix se produce un gran debate en torno a la teoría
penitenciaria. Enfrenta a los partidarios del sistema celular llamado
«pensilvano», según el cual el aislamiento impone de manera automática un
silencio permanente, con los del sistema de Auburn, que implica que los
detenidos viven y trabajan en grupo pero están obligados a guardar silencio
dentro de los talleres colectivos. Se cree entonces que el silencio entraña la
esperanza de un retorno sobre sí mismo, requisito para la rehabilitación del
culpable. De ahí que sea al mismo tiempo sanción, privación de la libertad de
palabra y requisito para una futura reintegración a la sociedad.

Saber callar, ser discreto, se convierte en el fundamento mismo de la
esfera privada en pleno ascenso desde fines del siglo xviii. Ésta se basa en el
secreto o, por lo menos, en la estricta acotación de su difusión. La
conformación del área del silencio dibuja la del grupo.

En el interior de numerosas comunidades, el silencio es un instrumento de
poder. «Rehusar oír y ver al otro, impedir que deje huella, es condenarlo a una
forma de no-ser»183. Esto era particularmente claro antaño en el seno de la
sociedad de corte descrita por Saint-Simon. A este respecto, convendría
reflexionar sobre el silencio de los historiadores y sobre la configuración de
su laconismo, el cual proviene a veces del déficit de huellas y a veces del
rechazo al registro. De todas maneras, a ellos, en presencia de sus fuentes, les
corresponde reflexionar sobre el significado de su mutismo.

Aunque sea difícil datarlos, ni siquiera de manera aproximada, en la era
contemporánea se ha producido una modificación y un derrumbe de los
preceptos y de las disciplinas del silencio. Otro tanto cabe decir de una
metamorfosis de los deseos de silencio y de una modificación de los lugares
donde se imponía, así como de aquéllos donde era posible gozar de él.
Muchos beneficios hasta ese momento atribuidos al silencio se han dejado de
lado, mientras que, poco a poco, ha tenido lugar una metamorfosis de las
maneras de sentirlo.

El descenso del umbral de tolerancia al ruido y al alboroto en Occidente,



desde los inicios del siglo x ix, ha venido a superponerse a todos estos
procesos. De ahí que la historia de las disciplinas y de los preceptos de
silencio resulte extraordinariamente compleja. Durante las primeras décadas
del siglo xix, el paisaje sonoro de las grandes ciudades de Occidente, sobre
todo en París, estaba constituido, al contrario que en el campo, por un alboroto
constante (y el umbral de tolerancia al ruido era muy elevado). Desde los
albores de los tiempos modernos, los gritos de los trabajadores, artesanos o
vendedores formaban un estruendo continuo. La música callejera, la de
saltimbanquis y organilleros, no estaba todavía reglamentada. Había ruidosas
máquinas instaladas por todas partes: en los talleres, en las tiendas. Así,
Jacques Léonard, que ha estudiado este mundo sonoro, señala la presencia de
forjas en los pisos de algunos inmuebles parisinos. Las campanas de las
iglesias parroquiales, de los conventos y de los establecimientos de enseñanza
se sumaban a la barahúnda. El trajín ensordecía la calle.

Ahora bien, desde mediados de siglo, el umbral de tolerancia al ruido
desciende. Un nuevo anhelo de silencio se traduce de manera progresiva en la
formulación de nuevas exigencias. Poco a poco, los gritos de los trabajadores
se atenúan, aunque sin llegar a desaparecer antes de mediados del siglo XX.
Las cartas postales difundidas durante la década de 1890 ya no presentan sino
con nostalgia los «viejos oficios» que, poco antes, ocupaban el espacio
sonoro. La música callejera, como ha mostrado Olivier Balay a propósito de
Lyon, se reglamenta de manera cada vez más estricta, así como las actividades
ruidosas dentro de los edificios.184 Entre las elites sociales, el alboroto se
asocia con un comportamiento popular, juzgado bárbaro, y deviene cada vez
menos tolerable.

Campañas de opinión reclaman silencio. Se establecen nuevas
reglamentaciones, se imponen nuevas disciplinas. En el interior de las salas de
espectáculos y, más aún, de conciertos empieza a exigirse silencio, aunque
esto no se hace realidad más que de forma paulatina. En 1883, el fotógrafo
Nadar populariza una campaña contra el ruido de las campanas, sobre todo de
aquellas que suenan a primera hora de la mañana.185 Nadar define su estrépito
como una verdadera «insurrección de calderería». En Suiza hay
movilizaciones contra los ladridos de los perros. Aquí y allá, y hasta nuestros
días, se producen quejas por el canto matinal de los gallos que turba el
silencio matutino.



El análisis de los registros y de los manuales de jurisprudencia prueba el
cambio de sensibilidades. Dos ejemplos bastarán para hacerme comprender.
Unos panaderos de Montauban que tenían por costumbre, en tiempos de la
Monarquía de Julio, cantar en plena noche para animarse en la tarea suscitan
la queja de los vecinos; la reclamación es desestimada porque el canto de los
trabajadores parece necesario para el buen ejercicio de su actividad. En
cambio, se sanciona a un cochero que desde lo alto de su diligencia hace sonar
un cuerno cuando atraviesa de noche las ciudades: tal manera de proceder no
se considera indispensable para su función.

Desde fines del siglo xix, el zumbido de los neumáticos reemplaza
paulatinamente al fragor de los carruajes y al estrépito de las herraduras de los
caballos. Dicho esto, nuevas señales sonoras, como sirenas de fábricas y
bocinas de automóviles, producen estruendos hasta entonces desconocidos.
Este tipo de ruidos encuentra sus defensores. En los inicios del siglo xx, Luigi
Russolo y los futuristas italianos celebran el de las máquinas y los autos, y
posteriormente el estruendo de las armas de guerra. El primero considera que
el ruido de un automóvil a gran velocidad y el de la metralla son superiores a
la Quinta sinfonía de Beethoven.186 A su vez, como hemos visto, este nuevo
paisaje sonoro incita a algunos paseantes delicados a refugiarse en el silencio
de las iglesias.

Globalmente, la profunda metamorfosis del paisaje sonoro ordena la
historia del silencio y suscita reacciones que militan en favor de este último.
Desde comienzos del siglo xx, Georg Simmel subraya que en los trenes y en
los tranvías, muchas veces, los viajeros se miran en silencio, cosa que antes
no sucedía. Desde mediados del siglo xix, el paseante y un buen número de
peatones apresurados ya no apreciaban, insistimos, ser voceados, y las
multitudes de las grandes exposiciones universales respetaban órdenes que
diferían de las ruidosas puestas en escena de las aglomeraciones de otros
tiempos. En París, durante la década de 1890, grandes carteles invaden las
fachadas, y los quioscos se multiplican, así como los hombres-anuncio.187

Todo esto transforma los bulevares en espacios de lectura, lo cual vuelve
inútil el griterío de tiempos anteriores, cuyo objetivo era informar de una
presencia. Unicamente—o casi—persisten los gritos de los repartidores de
periódicos y la charlatanería de los vendedores ambulantes.

Ahora bien, los combates de la Primera Guerra Mundial modificaron el



sentido, el alcance y las texturas del silencio. La guerra industrial fue un
infierno sonoro, un gran estrépito, obsesivo e ininterrumpido: el ruido de las
armas y de la corneta, los gritos de furia y sufrimiento, los estertores de los
moribundos se entremezclaron hasta la llegada del gran silencio, el silencio
absoluto del 11 de noviembre de 1918 que señaló con fuerza que el mundo
acababa de entrar en la postguerra.

En otros tiempos, todo silencio era alivio, incluso placer, «clave de un
improbable reposo». En la trinchera, el ruido desvela y el silencio adormece.
En ocasiones se impone un «paradójico desasosiego del silencio», pues éste
es una anomalía. Así lo expresa L’ángoisse du poilu, de Marco de Gastyne.
«Aprender a descifrar el ruido y el silencio forma parte de la tarea cotidiana»
de quien lucha por sobrevivir. En los ataques, refiere Henri Barbusse en Le
feu, se distingue muy bien, «en medio del enorme estruendo del cañón», «el
silencio extraordinario de las balas a nuestro alrededor». En el campo de
batalla, las voces resuenan de un modo particular y extraño. En estos tiempos
de guerra, el silencio está intensamente ligado a la realidad de la muerte y a la
experiencia del duelo, cosa que atestiguan por ejemplo los largos silencios
que acompasan los toques de muertos. Durante décadas, el silencio marcó el
ritmo de las ceremonias conmemorativas del 11 de noviembre.188

En ese momento hacen su aparición en el corazón de la ciudad unos
paneles que ordenan silencio. Los más característicos son aquellos en los que
figura la fórmula HOSPITAL: SILENCIO. Dado que evocamos esta institución,
señalemos la revolución que se produce a partir de mediados del siglo XX.
Hasta entonces había una considerable tolerancia con respecto al grito, en la
medida en que se admitía implícitamente el valor cristiano del dolor redentor.
Pero en los hospitales contemporáneos el grito de dolor supone un escándalo,
y testimonia a la vez el fracaso de los médicos y la falta de autodominio del
paciente.

Por el contrario, el grito de placer que en el siglo xix parecía todavía
intolerable se ha convertido, en nuestros días, en un elemento esencial de
muchas secuencias de espectáculos cinematográficos y televisivos. Las quejas
registradas a este respecto por los policías del siglo xix, en especial cuando
tales gritos eran proferidos por prostitutas, prueban esta mutación.189

Detengámonos, excepcionalmente, en el período actual. Alzar la voz en el
interior de un tren es considerado una molestia, pues los viajeros desean el



silencio. No fue así hasta mediados del siglo XX, cuando las conversaciones
en el interior de los compartimentos parecían normales, incluso un signo de
cortesía. De la misma forma, durante los viajes en avión el silencio es
apreciado; romperlo puede considerarse una falta de cortesía. Sucede lo
mismo en el cine.

¿Hemos de concluir, con todo, que tales exigencias de silencio indican un
descenso del umbral de tolerancia al ruido? Ciertamente no. Los que, en el
transcurso del día, reclaman y aprecian el silencio en los transportes son a
veces los mismos que, durante la noche anterior, han tolerado en una discoteca
o en una sala de espectáculos musicales in- ' tensidades sonoras desconocidas
hasta este momento en la historia humana. Es como si el silencio y el bienestar
que éste procura no fueran más que exigencias intermitentes, que dependen de
los tiempos y de los lugares.



5
INTERLUDIO: JOSÉ Y NAZARET O EL ABSOLUTO DEL SILENCIO

 
El silencio de un hombre, José, y el de un lugar, Nazaret, están íntimamente

ligados; y son absolutos. El padre adoptivo de Jesús permanece totalmente
mudo en las Escrituras. Es el patriarca del silencio. Es inútil buscar una sola
palabra suya en los cuatro evangelios. Cuando Jesús se demora entre los
doctores, en el templo de Jerusalén, María y José se alarman por su ausencia.
Ahora bien, es la madre y no el padre quien le dirige unos reproches. En
Belén, José calla. Cuando acoge en sueños la palabra del ángel que le ordena
partir hacia Egipto (Mateo 2,13), guarda un completo silencio, y después
obedece sin pronunciar una sola palabra. La muerte de José en Nazaret es
silenciosa. En suma, en el Evangelio de Mateo, José responde con el silencio
a todo lo que le concierne. Su silencio es el corazón que escucha, la
interioridad absoluta. Durante toda su vida este hombre ha contemplado a
María y a Jesús, y su silencio es superación de la palabra.

José ilustra lo que Bossuet, en el doble panegírico que le consagra,
califica como gravedad y humildad del silencio. Nazaret, tanto como un lugar,
le parece a Bossuet un tiempo, el gran tiempo del silencio. En ninguna otra
parte se han condensado en el tiempo, con tanta fuerza, las emociones
silenciosas.

Sin duda, nadie ha meditado tanto sobre el silencio de Nazaret como
Charles de Foucauld. Su deseo es ponerlo en el centro de su reflexión
espiritual. En sus escritos insiste sin descanso en que anhela hacer de su vida
una «vida de Nazaret», es decir, de humildad, de pobreza, de trabajo, de
obediencia, de caridad, de recogimiento, de contemplación. Trata de explicar,
para poder revivirlo mejor, el silencio de esta vida oscura. María y José,



conscientes de guardar un admirable tesoro, callan a fin de poseerlo en la
soledad y el silencio de una vida oculta; y nadie ha practicado como ellos el
silencio.

Charles de Foucauld oye un día que Jesús le dice, evocando la práctica
totalidad del tiempo de su vida, «no ceso de instruirme, no por palabras sino
por mi silencio».190 El piensa que el silencio de adoración había alcanzado su
punto culminante cuando Jesús estaba todavía en el vientre de su madre. María
y José pensaban, según Charles de Foucauld, que nunca más tendrían «el poder
de gozar de El […] en un silencio tan perfecto».191 Cuando la Navidad se
acerca, Charles de Foucauld medita sobre la vida de María y de José,
repartida entre «la adoración inmóvil y silenciosa, las carantoñas, los
cuidados solícitos, devotos y llenos de ternura».192 Al caer la noche, imagina,
María y José se sentaban de nuevo, silenciosos y felices, frente a la cuna de
Jesús.



6
LA PALABRA DEL SILENCIO

 
El silencio, muchas veces, es palabra—incluso al margen de su uso

táctico, que nos ocupará en el capítulo siguiente—, pero es palabra que
compite con aquella que se profiere oralmente. Ionesco afirmaba en su Diario
en migajas que la palabra impide hablar al silencio; y Antonin Artaud sostenía
que alma de las cosas no está en las palabras.193

«No hablamos sino a las horas que no vivimos […] y la vida verdadera, la
única que deja alguna huella, no está hecha sino de silencio»—escribe por su
parte Maeterlinck— y su sombría potencia explica que éste nos inspire un
miedo tan hondo.194 La lengua del alma es el silencio. Esto es —como veremos
más adelante—lo que plantea, según Charles du Bos, el problema fundamental
de traducir este lenguaje mediante palabras.

Es lícito decir que la palabra ha surgido de la plenitud del silencio, y que
éste le confiere su legitimidad, escribe Gabriel Marcel, quien subraya por otra
parte la «calidad supratemporal del silencio».195 Según Max Picard, la palabra
que nace del silencio «perece cuando deja de estar en relación con el
silencio», cuando ha «salido del silencio, de la plenitud del silencio», del cual
es tan sólo la otra cara, la resonancia. «En el silencio la palabra contiene el
aliento y se llena de nuevo de vida original», «en cada palabra hay algo
silencioso que indica de dónde procede la palabra» y «cuando dos hombres
conversan, hay siempre un tercero presente: el silencio, que escucha».196

«El silencio es la palabra transfigurada. Ninguna palabra existe en sí
misma; la palabra no es más que por su propio silencio. Es silencio,
indivisiblemente, en el interior de la menor palabra», escribe Pierre



Emmanuel en La révolution parallèle.197 Y Jean-Marie Le Clézio, en L'extase
matérielle, afirma que el silencio es la suprema consumación del lenguaje y de
la conciencia.198 Pascal Quignard asegura, por su parte, que «el lenguaje no es
nuestra patria. Venimos del silencio y nos hemos desviado de él cuando
andábamos todavía a cuatro patas.199 Esta convicción autoriza una empresa de
rehabilitación del lenguaje por el silencio, la que preconiza Wittgenstein en la
estela de Henry D. Thoreau, quien estima que para tomar de nuevo posesión de
nuestras palabras, y por consiguiente de nuestras vidas, debemos pasar por el
silencio.200

En este punto, la silenciosa palabra del Dios de la Biblia constituye la
base de nuestra reflexión. Escuchemos el testimonio de quienes están
convencidos, no de que Dios se oculta y guarda silencio, sino de que habla
sobre todo cuando calla. Kierkegaard ruega al Señor que no nos permita nunca
olvidar que también, cuando calla, habla.201 Pierre Coulange ha puesto de
relieve esta palabra silenciosa de Dios en un capítulo magnífico, definiendo la
noción de «silencio de trascendencia», «grandeza de Dios que se despliega no
en la acción o la palabra, sino simplemente en su visita, en su vuelo, si
podemos expresarnos así».202 Aquí el ejemplo supremo es el silencio
primordial que precede a la Creación, pues «antes de la realización de esta
obra grandiosa impera el silencio, un silencio impresionante que es como un
pensamiento sobre el universo que ha de nacer», entonces vuela el espíritu, y
las tinieblas y el silencio lo envuelven todo.203 Los Salmos han retomado este
lenguaje silencioso de la Creación, y Pierre Coulange cita las numerosas
manifestaciones que salpican la Biblia de la palabra de un Dios que escapa a
las miradas, como en el Nuevo Testamento, en el episodio de los discípulos de
Emaús. En el siglo XVI, Juan de la Cruz subraya la presencia de la palabra
silenciosa de Dios oída en la quietud del silencio de la noche oscura.

Muchos han experimentado el silencio como palabra no proferida. Víctor
Hugo escribe en Les Contemplations que en la Creación «todo habla»: el aire,
la flor, la brizna de hierba…

… del astro a la larva, la inmensidad se escucha […]
¿Crees que el agua del río, los árboles del bosque
sin nada que decir, elevarían la voz? […]
¿Supones que la tumba, en musgo y noche envuelta,



tan sólo sea silencio? [… ]
No, todo es una voz y todo es un perfume;
todo, en el infinito, dice una cosa a alguien.204

 
Oímos el ruido del rayo que Dios lanza,
la voz de lo que llamamos silencio.205

Maeterlinck hace hincapié, una y otra vez, en su fascinación por la palabra
del silencio: en cuanto «tenemos realmente algo que decirnos, estamos
obligados a callarnos […] Tan pronto como hablamos, algo nos advierte de
que en algún sitio se cierran puertas divinas. Somos muy avaros del
silencio».206 El silencio habla ante todo en la desgracia; entonces nos abraza, y
los «besos del silencio en la desgracia—porque en la desgracia es
principalmente cuando el silencio nos rodea—no pueden ya olvidarse».207 Más
adelante nos detendremos en la palabra del silencio en el amor.

La fuerza de la palabra del silencio ha sido proclamada a menudo. El
lenguaje, escribe Merleau-Ponty, «sólo vive del silencio: todo cuanto
arrojamos a los demás germinó en ese gran país mudo que no nos
abandona».208 Seamos más precisos: el vínculo entre palabra y silencio ha
sido analizado en múltiples dominios: en la música, en la elocuencia, en la
escritura (particularmente poética), en la pintura, en el cine…

Pascal Quignard hace hablar al maestro Chang en «La última lección de
música de Chang Lien»: tras invitar a su alumno a escuchar los sonidos más
sutiles, los del viento en las ramas, el pincel en la seda, la orina de un niño en
los ladrillos, declara al final de la jornada: «Hoy he hecho demasiada música.
Voy a lavarme los oídos en el silencio». Monsieur de Sainte Colombe,
compositor del Tombeau les Regrets y protagonista de Todas las mañanas del
mundo, ha hecho voto de silencio. Como su amigo, el pintor Baugin, está
convencido de que pintar es ante todo callar. La pintura surge en el silencio.
En el mundo interior de la música, como en el de la pintura, una búsqueda sólo
puede culminar en la intimidad más profunda, en el silencio.209

Ahora bien, la muta eloquentia de la pintura ha sido objeto de estudio
particular. Se trata de una cuestión hoy en día abundantemente documentada,
que aquí sólo cabe esbozar. «La imagen es silencio que habla, recuerda al
hombre la existencia que precedió a la palabra; por eso la imagen le conmueve



tanto», escribe Max Picard.210 Según Lessing, la pintura es poesía muda. Más
tarde, Eugène Delacroix asegura: «El silencio impone siempre […] Yo
confieso mi predilección por las artes silenciosas, por esas cosas mudas de
las que Poussin decía hacer profesión. La palabra es indiscreta; viene a
buscarte, solicita la atención […] La pintura y la escultura parecen más serias:
hay que ir a ellas»; el «encanto mudo» de la pintura «opera con la misma
fuerza y parece aumentar cada vez que le diriges la mirada».211

Paul Claudel consagra una de sus obras, titulada Loeiel écoute, a la
elocuencia muda de la pintura. Se ocupa de la pintura holandesa, cuyos
paisajes son a sus ojos fuentes de silencio. Al escribir sobre un cuadro de Van
de Velde afirma que se trata de una de esas pinturas que, más que mirar,
escuchamos; y a propósito de una obra de Vermeer señala que rebosa de ese
silencio de la hora que representa. A los espectáculos que ofrece la pintura
holandesa se les añade, según Claudel, un elemento esencial que es el
silencio, y éste permite oír el alma, o cuando menos escucharla.212

Rembrandt, sin haberla inventado, supo dar importancia a la relación entre
el vacío, el espacio puro y el silencio que desprende el objeto que acapara la
mirada. En sus cuadros, el silencio es una invitación a recordar. En cuanto a la
La ronda de noche, uno de los elementos de la fascinación que suscita reside
en el hecho de que está llena de un extraño ruido mudo. En Paisaje bajo la
tormenta, Rembrandt captura el momento en el que, antes del estruendo y la
fulguración, se anuncia la tempestad mediante un «espesamiento» del silencio
como el que todos hemos experimentado al final de una pieza de órgano.213

Contemplando los vitrales, Claudel abjura del alma cristiana y le dice:
«Tal es tu silencio».214 En las Conversations dans le Loir-et-Cher, critica el
modo en que las cerámicas se amontonan en los museos cuando, de hecho,
cada una de ellas reclama a su alrededor «una cierta extensión de soledad y de
silencio».215

Entre todos los especialistas en la historia del Grand Siècle, Marc
Fumaroli lleva más lejos que nadie el análisis de la escuela de silencio que
constituye la pintura de la época. «Las artes de la imagen silenciosa hablan»,
resume tras estudiar la muta eloquentia en la pintura de Nicolas Poussin,
retomando así la lectura efectuada por Delacroix.216 Por eso, cuando crean, los
pintores aman la soledad y el silencio. Según Marc Fumaroli, el Santo Sudario
de Turin representa, de la manera más intensa, «la sonoridad de las palabras



no pronunciadas».217 Es una síntesis de la palabra interior unida a la palabra
divina; es una palabra pronunciada y proyectada en el mundo sensible, en cuyo
seno existe el peligro de que quien la escucha en silencio la degrade. En
efecto, según Pascal, «la palabra cristiana es tanto más vigorosa, penetrante,
cercana a su fuente divina» cuando es «fiel a su silencio» y se mantiene en el
plano de la oratio interior. El silencio, comenta Marc Fumaroli, no es la
pérdida de la palabra, sino la retirada de ésta a su lugar más original, más
resonante.218 La pintura de los gestos silenciosos de los héroes adquiere
entonces una gran potencia semántica. Deviene dramaturgia de la palabra
muda ofrecida a la meditación del espectador. Reencontramos así el trabajo
sobre las imágenes interiores propuesto, como hemos visto, en los «ejercicios
espirituales».

Durante siglos, en particular en el XIX, las imágenes piadosas de los
misterios gozosos, dolorosos, gloriosos que han sustentado la recitación del
rosario se inscribían en la perspectiva de una búsqueda meditativa asociada al
silencio. En el siglo xvii, la poesía silenciosa de las imágenes y la pintura
parlante de los discursos se relevaban conscientemente entre sí.219 Es preciso
comprender bien que por aquel entonces los espectadores dirigían al cuadro
una mirada distinta de la nuestra. Lo contemplaban con fervor. Esperaban de
un coloquio silencioso algo que les inspirara en sus prácticas de piedad. Hoy
en día sólo dirigimos al cuadro una mirada sometida a una reflexión de orden
estético. Ahora bien, la tarea más esencial del historiador es la de reencontrar
la mirada antigua y explicársela a sus lectores. La pintura de las figuras
solitarias, en especial, producía un «efecto de silencio», que constituía una
irresistible invitación a la meditación; y Marc Fumaroli enumera y analiza
algunos cuadros particularmente cargados de fuertes enunciados silenciosos.

El Durtal de Huysmans, del que podemos pensar que se trata de un doble
del autor, estima que los pintores flamencos, preocupados por su labor,
«obsesionados por los recuerdos de la tierra, […] seguían siendo […]
hombres». No habían recibido ese tallado peculiar que sólo se realiza en el
silencio y la paz del claustro. Fra Angélico, en cambio, subraya Durtal, fue
capaz de acceder al «dominio seráfico» en el que navegaba sin abrir «los ojos
cerrados por la plegaria más que para pintar». Fra Angélico «no había mirado
nunca al exterior […], no había visto nunca sino en sí mismo».220 De ahí la
fuerza del silencio en sus obras.



Yves Bonnefoy se demora mucho tiempo ante el Cristo resucitado de
Piero della Francesca. Esta obra, según él, incita de manera particular a
guardar silencio. Obliga a escucharla para no privarla de los bienes de su
larga maduración. El cuadro, según él, difiere de aquellos que, en el
Quattrocento, imponen el silencio de la perspectiva, que resulta de las
«simples relaciones entre proporciones y formas». En cambio, subraya Yves
Bonnefoy, el silencio de Piero della Francesca es el de «la evidencia del
mundo, susurrante de murmullos, de rumores, con el reflejo del cielo azul en el
agua de los charcos».221

Las escenas de la Anunciación se han interpretado muchas veces, con
razón, como si estuvieran totalmente dominadas por un silencio paradójico.
Pese a las palabras del arcángel—¿acaso fueron pronunciadas?—y a la breve
respuesta, el profundo silencio es un eco del interior del alma de María. Sólo
más tarde lo romperá el canto del Magnificat. En una perspectiva cercana,
Marc Fumaroli analiza con gran talento los silencios de La Virgen de las rocas
de Leonardo da Vinci, que él considera la obra maestra absoluta del arte
cristiano. En los silencios de los personajes, todo «está presentido por
anticipado, consumado y contemplado a distancia»:222 la Anunciación, la
Natividad, el Bautismo y la Cruz.

Un pequeño cuadro de Rafael, expuesto en el Louvre, fue titulado a
posteriori El silencio de la Virgen. Merecería un análisis de la misma factura
que el que Marc Fumaroli consagra a la La Virgen de las rocas. Volveremos al
San José de Georges de La Tour y a la profundidad silenciosa del coloquio
que impone al espectador. Este pintor, escribe también Marc Fumaroli, «se
ajusta al rasgo francés de no hacer nunca demasiado, a la reserva que garantiza
la intensidad y la interioridad», un carácter permanente de la «espiritualidad
galicana».223

Paul Claudel, ya lo hemos visto, considera que la pintura de Rembrandt es
una pintura del silencio. Ahora bien, en lo sucesivo fueron muchos los artistas
que cabe calificar como pintores del silencio, a tal punto que es difícil
establecer una lista. Aun así, lo intentaremos. Las vanidades, insistimos, están
impregnadas de un silencio reforzado por el de las naturalezas muertas que
representan, una pintura de «la ontología de la nada», según escribe Louis
Marin, que debe buscarse en el silencio de las cosas. Los cuadros de
vanidades imponen una mirada muda, silenciosa. Invitan al espectador a una



suspensión de sus actividades cotidianas, a la contemplación del final de su
existencia, a la anticipación de la muerte. Simultáneamente, hacen resurgir el
fantasma de su historia pasada. Subrayemos, a este respecto, la fuerza
excepcional del Memento morí de Philippe de Champaigne, expuesto en un
museo de Le Mans. María Magdalena y san Jerónimo han sido las figuras-tipo
de esta pintura de las vanidades, escuela de silencio.

Varios pintores de la primera mitad del siglo xix han impuesto, con
insistencia, la palabra del silencio, en especial Caspar David Friedrich, quien
según Anouchka Vasak nos comunica «una experiencia muda del horizonte».
Así, El caminante sobre el mar de nubes transmite toda una serie de
emociones, en el mayor de los silencios, y esta palabra muda tiene efecto
sobre el espectador. Como escribe de nuevo Anouchka Vasak, «el viajero, al
mismo tiempo que me representa, se zafa de mí como otro […] Me muestra
que no lo veo todo, y que anhelo ver, pero que ver supone dejar una parte en la
oscuridad».224 Lo que percibimos en el cuadro de Friedrich es lo que vemos al
contemplar un paisaje en silencio. Además, los personajes de este pintor
comunican su asombro en una inmovilidad muda. Muestran un recogimiento
que traduce el pathos religioso de la contemplación auténtica de la naturaleza.
Por lo demás, ciertas páginas del diario de Caspar David Friedrich hablan de
la necesidad que experimenta el pintor de escuchar su voz interior, antes de
hacer salir a la luz, en su obra, lo que ha visto en el silencio y la oscuridad.

Con el fin de ilustrar mi planteamiento mediante una gama de silencios
pintados, elijamos algunos cuadros del Museo de Orsay, datados, por
consiguiente, en la segunda mitad del siglo xix y que todo el mundo recuerda:
El Angelus de Millet y el silencio recogido de unos campesinos piadosos, el
silencio sensual de El nacimiento de Venus de Bouguereau, el silencio
maternal de contemplación de La cuna de Berthe Morisot, el silencio de
desesperación y de imposible comunicación de La absenta de Degas y, para
acabar, otro silencio de dos soledades, El hombre y la mujer de Pierre
Bonnard.

Con todo, en aquel tiempo son los simbolistas quienes más profundizan en
la representación de la palabra del silencio, y no acabaríamos de enumerar las
obras que lo atestiguan. Fernand Khnopff pinta explícitamente El silencio\ una
mujer con guantes posa un dedo en las comisuras de sus labios. En las obras
de estos simbolistas, el silencio se acompaña a menudo de la envoltura en un



velo o en el manto de la noche. Acentúa el desapego del personaje que busca
la verdadera realidad en el recogimiento. Detengámonos en una obra muy
conocida de Arnold Bócklin titulada La isla de los muertos (1880). En ella el
silencio es sofocante, apresa incluso la barca que conduce a la isla. El cuadro
quiere ser un símbolo del silencio y al mismo tiempo de la irrevocabilidad de
la muerte. En Orfeo en la tumba de Eu- rídice, de Gustave Moreau, el silencio
está por todas partes. «El aedo sagrado calla para siempre. La gran voz de los
seres y de las cosas se ha apagado».225

Otros muchos artistas simbolistas se refieren de manera explícita al
silencio en el título de su obra. Citemos, además del pastel de Fernand
Khnopff, la serie titulada La voz del silencio (1903), de Frantisek Kupka. En
cuanto a Mau- rice Denis, llama «Silencio» a su residencia, que domina la
playa de Trestrignel en Perros-Guirec.

Posteriormente, los especialistas detectan en las obras de los surrealistas
otra forma de evocar el silencio. Así, El imperio de las luces de Magritte es
ante todo una pintura de un profundo silencio. Giulia Latini Mastrangelo ha
analizado a fondo la manera en que el silencio se despliega en un buen número
de telas de Dalí y cómo se hace desgarrador. Enigma, un cuadro datado en
1982, representa una estatua antigua que anuncia un silencio eterno y total.
Cuando Dalí pinta A orillas del mar (1932), representa una extensión solitaria
dominada por el silencio. «En esta soledad [Dalí] compone un cuadro cuyo
paisaje, a través del silencio, se comunica con nuestra soledad y nuestro
silencio».226 Dalí parece aquí inspirarse en un poema, exactamente
contemporáneo, de García Lorca:

Oye, hijo mío, el silencio
Es un silencio ondulado,
un silencio,
donde resbalan valles y ecos
y que inclina las frentes
hacia el suelo.227

En nuestros días, todos hemos sentido, en presencia de muchas telas de
Hopper, que este artista pinta ante todo el silencio, el de las carreteras, las
calles, las casas, en particular el que se establece o impera entre las personas.



Volveremos sobre ello.
Lo que acabamos de decir sobre la pintura como escuela de silencio es,

sin lugar a dudas, muy sumario. Deberíamos añadir muchos nombres a la lista
que hemos esbozado, demorarnos en el silencio de las cosas en la obra de
Chardin, citar a los pintores que han guardado silencio para mantenerse a la
escucha de las mínimas vibraciones en el seno de la naturaleza, tales como los
de la Escuela de Barbizon y, sobre todo, Théodore Rousseau, aquellos que,
como Van Gogh, han sabido sugerir el silencio de las piezas vacías, sin
olvidar a quienes se han detenido en las situaciones privilegiadas de silencio.

Por mi parte, recuerdo una experiencia que prueba que el silencio de un
lugar permite dejarse penetrar mejor por el de las obras. Por un extraño azar,
me encontré solo, durante una hora, en una pequeña sala de un museo de
Harvard, contemplando una serie de Cézanne muy conocida, que representa
unas manzanas. No sé por qué descuido me dejaron ahí, ante los cuadros, sin
que nadie me interrumpiera, en una soledad y un silencio absolutos. Aunque
había contemplado muchas veces reproducciones de esas mismas obras, sentí
que se había establecido una comunicación silenciosa que me las hacía
apreciar de una forma distinta y más profunda.

La relación entre silencio y escritura ha fascinado a un buen número de
autores. El vértigo de la página en blanco está impregnado de silencio, es un
rasgo que une nada y creación. A otra escala, en el Génesis, la Creación es
precedida por una silenciosa página en blanco. Para Maurice Blanchot
escribir es irrisorio. «Un dique de papel contra un océano de silencio. El
silencio. Sólo él tiene la última palabra. Sólo él encierra el sentido
desparramado a través de las palabras. Y en el fondo, cuando escribimos,
tendemos hacia él, […] aspiramos a él […] Al escribir, todos queremos, sin
darnos cuenta, guardar silencio».228 La página en blanco es el espacio creador.
Así lo percibe François Mauriac: «Toda gran obra nace del silencio y vuelve a
él […] como el Ródano atraviesa el lago Léman, un río de silencio atraviesa
el país de Combray y el salón de los Guermantes sin mezclarse con ellos».229

No acabaríamos nunca de citar a los autores cuya escritura es una escuela de
silencio y enseña al lector a analizar sus diversas modulaciones. Limitémonos
al magnífico análisis que Michael O’Dwyer efectúa de la novela Thérèse
Desqueyroux de Mauriac, verdadera propedéutica del silencio destinada al
lector. O’Dwyer distingue en ella no menos de diez tipos de silencios



asociados a la palabra: los silencios que traducen la aniquilación del sujeto o
la incomunicabilidad entre los seres, el silencio que arroja al sujeto a las
«tinieblas de su ser», el silencio que es un viaje interior, el silencio
amenazador del otro que remite a la nada, el silencio generado con el fin de
resistir al estruendo del mundo y, en lo que nos concierne de manera más
precisa, el silencio de reflexión, los silencios sugeren- tes que dicen lo
indecible. Para Mauriac, el drama humano es casi siempre consustancial al
silencio: «El de un ser vivo prosigue casi siempre y se resuelve en el
silencio», escribe.230

Puesto que evocamos la escritura como escuela de silencio, volvamos
atrás y leamos unos versos de Albert Samain que figuran en Au jardín de
l’infante y que ilustran la fórmula de Gastón Bachelard: «Y grandes ondas de
silencio vibran en los poemas»:231

Sueño con versos dulces y cantos íntimos,
versos que rocen el alma como plumajes,
 
versos rubios donde el sentido fluido se libera
como el cabello de Ofelia bajo el agua
 
versos silenciosos sin ritmo y sin trama
donde la rima sin ruido se desliza como un remo.

Ninguno de los silencios que hemos inventariado en este volumen se
encuentra presente aquí. Según Patrick Laude, este poema no es sino escuela
de silencio, escritura de una música del silencio que nos arrastra hacia el
«repliegue en el silencio estático de la sustancia del alma».232

El cine como escuela de silencio merecería una serie de volúmenes, a tal
punto es laberíntico. Algunos rasgos específicos señalados por los
especialistas permiten sugerir algunas líneas directrices. El silencio plantea un
desafío a los cineastas. En efecto, se trata de encarnar aquello que, a primera
vista, es irrepresentable, atañe al dominio de lo implícito, de la insinuación,
del sobreentendido, según Nina Nazarova.233 Pero, al fin y al cabo, el
problema se plantea de la misma manera a los pintores y a los dramaturgos.

El cine mudo fue capaz de expresar, con extraordinaria fuerza, las



emociones y los sentimientos. Esto lo sabe todo el mundo, y piensa en las
silenciosas apariciones de Drácula o del monstruo de Frankenstein en las
películas mudas de Murnau, en el rostro tan expresivo de la Juana de Dreyer,
sin olvidar la fascinación de los enamorados en las películas de Charlie
Chaplin. El cuerpo parlante del cine mudo ha sido objeto de numerosas obras.
El grito de Fay Wray en la mano de King Kong es el más silencioso de la
historia del cine. Prueba que el silencio, en el cine mudo, es una materia, un
dato sensible.

Aun así, en estas películas, como se ha hecho notar, tienen la palabra los
cuerpos más que el silencio; y los cuerpos se expresan de una manera enfática
gracias al maquillaje, a la exagerada gesticulación, a cuanto procede del
mimo. Con la llegada del cine hablado, los cuerpos se separan en parte de la
palabra. No olvidemos, además, que las películas mudas solían ir
acompañadas de una música ilustrativa y de intertítulos. Lo cual lleva a Paul
Vecchiali a afirmar que los verdaderos silencios están en las películas
habladas;234 sin olvidar que la música de película está estrechamente
vinculada al silencio que la condiciona.

En efecto, la escritura cinematográfica fue durante mucho tiempo algo muy
sutil: el silencio del cine hablado «actúa como la caja de resonancia de
aquello que lo circunda, se enriquece con el fragor que le precede, con la
estridencia que le sucede o con el silencio más profundo que lo encuadra»; nos
habla, «ya sea tranquilizador o insoportable, denso o desértico».235 Incumbe al
cineasta hacer sentir el silencio. Alain Mons asegura que en el film Blow-up
de Antonioni «se hace visible un ruido imaginario del silencio»; la
«coreografía de los roces», la tensión «entre el silencio y el grito posible»
nutren «el silencio ruidoso de lo visible». Añadamos algo que puede parecer
un detalle: en ocasiones, el cine ha revelado el silencio del animal, a la vez
que su mirada, ha mostrado la «vitalidad silenciosa del tiempo bestializado»,
el silencio de una vaca que te mira, de un gato que parece soñar y el intenso
zumbido de las moscas.236

Dicho esto, las películas son cada vez menos expresivas en este terreno.
La escritura cinematográfica del silencio, insistimos, estaba llena de sutileza,
y el espectador actual ha dejado por lo general de apreciarla.



7
LAS TÁCTICAS DEL SILENCIO

 
Abandonemos el silencio destinado a favorecer el recogimiento y la

reflexión interior, para concentrarnos en el papel que desempeña en las
relaciones sociales, en sus ventajas y sus inconvenientes, en sus vínculos con
la creación de su propia imagen, en lo que aporta en la búsqueda de distinción;
en una palabra, en las tácticas aconsejadas por los moralistas y, de manera
más amplia, por todos aquellos que reflexionan sobre los beneficios y los
daños del silencio vivido fuera de la soledad.

El arte de callar ha sido objeto de numerosos textos y ha suscitado
abundantes aforismos desde fines del siglo xvi. Es cierto que la espiritualidad
no siempre está ausente de ellos. El mutismo de Jesús en los Evangelios
plantea el silencio en sociedad como una virtud; así, Ignacio de Loyola
preconiza un arte de callar modelado en el silencio crístico. En 1862, se lee
aún en el Dictionnaire de théologie morale que el silencio debe, ante todo,
considerarse una virtud: una virtud consiste en no hablar sino de manera
pertinente, «más bien poco que mucho, porque es difícil hablar mucho sin
desbocarse y pecar»; ahora bien, «se comete pecado mortal cuando no se sabe
callar un secreto y se dicen cosas perjudiciales para los demás».237

La Antigüedad proporciona ejemplos de silencios de gran alcance.
Salomón, en el libro de los Proverbios, asegura que quien cierra los labios
pasa por inteligente. Re-

cluido en el Erebo, Áyax opone a Ulises un silencio trágico cuando éste
evoca la querella que los enfrentó, a propósito de la herencia de las armas de
Aquiles, que condujo al primero al suicidio. Dido, en ese mismo lugar,
responde a Eneas con un silencio que posee una fuerza aterradora. Y los



estoicos preconizaron a menudo el silencio.
Aristóteles pensaba que el silencio lleva siempre consigo su recompensa.

Séneca hacía de él una virtud del sabio. Publilio Siró compuso numerosas
máximas sobre el silencio. Según él, «debes callar, salvo que tus palabras
valgan más que el silencio». En cuanto a Dionisio Catón, afirma: «No hay
peligro en el callar, puede haberlo en el hablar».

En los tiempos modernos, se da vueltas sin descanso a la convicción según
la cual hay menos riesgo en callar que en hablar. Deriva del modelo del
cortesano. La raíz de la certeza de que la palabra constituye un riesgo se ajusta
inicialmente a los preceptos que rigen la sociedad de corte. Así, los grandes
textos que, desde el siglo xvi hasta el xviii, tratan del arte de callar ilustran el
proceso de la civilización, puesto de relieve por Norbert Elias. Se ajustan a la
interiorización de las normas que lo caracteriza.

Más que El cortesano de Baldassare Castiglione, de tanto renombre, el
Oráculo manual y arte de prudencia de Baltasar Gracián constituye la matriz
del arte de callar. Sin embargo, Castiglione lo esboza en distintos momentos
de su obra. Aconseja al cortesano, por ejemplo, que no hable en exceso.
Inmiscuirse temerariamente, sin ser requerido, en la conversación ante un
señor es peligroso. A menudo, el grande, en esta circunstancia, evita responder
para avergonzar a quien ha tomado indebidamente la palabra. De este modo,
se muestra el amo del silencio. El cortesano debe reflexionar siempre antes de
decir lo que le pasa por la cabeza. Quienes dan prueba de un exceso de
locuacidad se vuelven pronto «estúpidos e inertes». Romper el silencio
implica tomar en cuenta a la vez el lugar donde uno se halla, el momento y
asimismo la necesaria modestia. En el curso de la conversación, conviene
acompasar el silencio a fin de permitir al otro hablar y «reflexionar para
responder».238

El jesuita Baltasar Gracián, en el Oráculo manual y arte de prudencia,
traducido al francés en 1684 como L’homme de cour [‘El cortesano’], lleva
más lejos la reflexión sobre las tácticas del silencio, que califica como el
«sagrado de la cordura», es decir, de la moderación y del recato. El sabio
debe saber contenerse. El autor estaba influenciado, a este respecto, por
Séneca y Tácito, así como por las máximas españolas muy en boga por aquel
entonces. Cuando se encuentra con desconocidos, todo individuo debe en
primer lugar tener «arte en el intentar». Nunca ha de hablarse de uno mismo, y



hay que evitar toda queja. Sobre todo, «querer hablar y oírse no sale bien».239

Conversar, es decir, anudar una relación con otro, es un arte, una «escuela
de erudición y […] enseñanza culta»; el hombre muestra así su valía.240 «El
fácil hablar cerca está de ser vencido y convencido». Baltasar Gracián se
vuelve todavía más radical: «Las cosas que se han de hacer no se han de decir,
y las que se han de decir no se han de hacer».241 El discreto debe callar cuando
decir la verdad es peligroso.

Ciertamente, la ignorancia se refugia a menudo en el santuario del silencio;
el necio saca provecho de callar porque el silencio «amaga misterio».
Además, el hablar debe evitarse con más razón porque «pecho sin secreto es
carta abierta». Baltasar Gracián lleva la severidad hasta el extremo de
escribir: «Hase de hablar como en testamento».242 La obra de Gracián es
contemporánea de una serie de artes del callar aparecidos entre i63oyi684 que
tienen por objeto formar al «honnête homme [caballero]» a la francesa. Pero
su manual es en Europa entera, escribe Marc Fumaroli, el gran clásico de la
mejor educación. La sabia reserva de lo propio responde a la necesidad de
preservar una parte de silencio sobre sí mismo, evitando a la vez el ridículo
de la declamación. El arte de callar es, además, una manera de mantener a los
otros en suspenso y de administrar, escribe de nuevo Marc Fumaroli, «efectos
de deseo, de curiosidad y de sorpresa».243 Dicho esto, el arte de la prudentia
es una táctica muy difícil.

Un buen número de moralistas del siglo xviii se inscriben en esta
tradición. En este período, la conversación adquiere una importancia capital.
Consiste en hacer alternar el silencio contemplativo y amplios intercambios,
sin escucharse nunca mucho, como escribe Montesquieu. La Rochefoucauld
asegura que «el silencio es el partido más seguro para quien desconfía de sí
mismo». Observa que se habla poco cuando la vanidad no empuja a tomar la
palabra. Pretende que si hay «mucho arte en el hablar, no lo hay menos en el
callar», y distingue a este respecto silencio elocuente, silencio burlón y
silencio respetuoso. De todos modos, es mejor escuchar y no forzarse nunca a
hablar. Las coquetas y los ancianos en particular, más que otros, deberían
interesarse en el silencio, pues son proclives a un parloteo sin arte.244 Madame
de Sablé escribe: «Hablar demasiado es un defecto tan grande que, en materia
de negocios y de conversación, lo bueno, si breve, dos veces bueno, y se gana
mediante la brevedad lo que a menudo se pierde por el exceso de palabras»,



«Saber descubrir el interior de los demás y esconder el propio es un gran
signo de superioridad espiritual».245

Monsieur de Moncade hace notar que «si sólo dijéramos cosas útiles, se
haría un gran silencio en el mundo».246 La Bruyère señala, por su parte, que
quienes se entregan a los juegos de azar guardan «un silencio profundo»
asociado con una atención de la que serían incapaces en otras
circunstancias.247 Dufresny describe divertido la introducción de un recién
llegado a la corte: «No hace ni habla. Es un sabio, dicen. En efecto, hay
sabiduría en su modestia y en su silencio, pues a poco que hubiese hecho o
hablado, habríamos sabido que es sólo un necio».248

En 1771 se publica una obra llamada a gozar de amplia difusión: L’art de
se taire, del abate Dinouart. El autor retoma con precisión, fuerza y detalle
todo lo que precede. Su mensaje esencial consiste en decir que «el hombre
nunca se posee más que en el silencio».249 Habida cuenta su repercusión,
vamos a examinar este tratado con detalle. Di- nouart distingue once clases de
silencios: prudente, artificioso, complaciente, burlón, espiritual, estúpido, sin
olvidar aquellos que son signo de aprobación, de menosprecio, de humor, de
capricho, de astucia política. El abate Dinouart busca ante todo componer un
tratado de urbanidad cristiana, lo cual le distingue de sus predecesores.
Además, pretende extender la prudentia, más allá de la corte, al mundo de los
salones parisinos y de los hombres de letras con el fin de contrarrestar el
espíritu filosófico, el racionalismo y el materialismo. Recupera una antigua
convicción, que se encontraba en Las aventuras de Telémaco de Fénelon,
según la cual el arte del buen gobierno requiere callar. El soberano, más aún
que los demás, nunca se posee mejor que en el silencio.

Antoine de Baecque, comentando el tratado de Dinouart, añade el nexo que
en esta obra se establece entre el silencio y una cierta retórica corporal. El
callar se ajusta, en sociedad, al gesto medido, a la expresión contenida, a una
cierta mímica facial, al arte de la parquedad que componen esta retórica. En
sociedad, asegura por su parte Émile Moulin en 1885, cuando el hombre calla,
su silencio no tiene valor ni expresión sin sus auxiliares naturales e
indispensables que son la fisonomía, la actitud, la compostura, la mirada.250

Para volver a Dinouart, éste invita a refrenar la lengua a la vez como cristiano
y como hombre de mundo, como político y estratega, lo cual, escribe Antoine
de Baecque, equivale a reencontrar la urbanidad del «honnête homme»



perfilado en el siglo anterior. Algunos aforismos del abate resumen su
estrategia: «Sólo se debe dejar de callar cuando se tiene algo que decir mejor
que el silencio», «nunca se sabe hablar bien si no se ha aprendido antes a
callar», «el silencio del sabio es expresivo».251 Por el contrario, el pueblo
«tosco y estúpido» no sabe callar, lo cual se debe a su falta de instrucción, a
su insolencia, a su superstición. En cuanto al silencio en literatura, muchos
autores harían bien en inspirarse en él y no publicar nada.

Dicho esto, en sociedad hay momentos, sostiene Emile Moulin, en que el
silencio no responde a ningún objetivo táctico, en que es tan sólo la
consecuencia de un rasgo de carácter, la «taciturnidad». Molière hace decir de
Diafoirus hijo: «Se le veía sin que dijera nunca una palabra». Emile Moulin
presenta una gama de individuos en permanente silencio. El Rey Asuero, al
decir de la Esther de Racine, permanecía mudo, Guillermo de Orange era
llamado el Taciturno. A esto se añade el tímido que desconfía de sí mismo,
cosa que lleva a Émile Moulin a presentar una serie de silencios que apenas
son tácticos y que no se corresponden con la lista establecida por Dinouart.
Son, por ejemplo, los silencios de «inercia», de «sangre iría», de
«incredulidad», de «duda», de «ironía», de «compostura»—al que se somete
quien no comprende lo que sucede—, sin olvidar el «silencio de delicadeza»,
en presencia de ancianos, el silencio de «reserva respetuosa», de cortesía, de
resignación o de «simpatía dolorosa».252

En el siglo xix, el Obermann de Senancour estigmatiza las conversaciones
en las que se habla tan sólo para meter baza, pero «evitando decir cosas».253

En la novela de Benjamin Constant, Adolphe, que vive en Gotinga, y se siente
abatido por el tedio y forzado al silencio por su timidez, en ocasiones querría
poder hablar, pero se ve frenado por la decepción que le produce la sociedad
que frecuenta, en la que el desprecio silencioso reemplaza la burla.254

El 23 de septiembre de 1854, Eugène Delacroix desarrolla con todo
detalle en su Journal el beneficio que comporta la opción de callar en la
conversación y en las «relaciones de toda índole». Su análisis psicológico
ahonda en los preceptos anteriores. Por desgracia, asegura, «nada es más
difícil que esta contención para aquellos a quienes domina la imaginación,
para los espíritus sutiles que ven con gran facilidad todos los aspectos de las
cosas y que han de hacer los mayores esfuerzos para resistirse a expresar sus
ocurrencias». Ahora bien, «escuchando, en cambio, sólo cabe obtener



ganancias. Lo que pretendías decir a tu interlocutor lo sabes ya, estás lleno de
ello; lo que él te quiere decir, sin dúdalo ignoras […] Pero ¿cómo resistirse a
ofrecer una idea ventajosa del propio espíritu a un hombre sorprendido y, en
apariencia, encantado de oírte?». Además, «los necios son arrastrados con
mucha mayor facilidad que los demás a este vano placer de escucharse a sí
mismos hablando a los otros […] piensan menos en instruir a su interlocutor
que en deslumbrarlo».255

Gérard Genette ha estudiado la finalidad literaria de los silencios de
Flaubert en Madame Bovary. Según él, por momentos el relato parece callar,
evadirse extramuros. El análisis de Bernard Masson difiere. Cuando Bovary
puede frecuentar libremente a los Bertaux, Flaubert describe tres secuencias
del encuentro: se brinda a la manera del campo, después se calla porque no se
tiene nada que decir y finalmente se habla como si «el paso del silencio a la
palabra hubiera supuesto una dificultad» en la escritura misma de la novela,
como si los protagonistas, durante un tiempo a la escucha de un silencio
«acompasado con algunos ruidos que acentúan su intensidad», hubieran
cedido, sin transición, al «despertar de las palabras».256

Paul Valéry se inscribe tardíamente en el linaje de los moralistas de la era
moderna, transponiendo sus aforismos a las esferas de la amistad y de la
intimidad: «La verdadera intimidad descansa en el sentido mutuo de las
pudenda y de las tacenda», escribe, y «sólo las personas que poseen el mismo
grado de discreción llegan a hacerse verdaderamente íntimas. El resto,
carácter, cultura y gusto, importa poco». En cuanto a «nuestros verdaderos
enemigos, son silenciosos».257

Julien Gracq, por su parte, evoca una sutil táctica: a veces, un interlocutor
impone un silencio desconcertante en medio de la conversación, un silencio
«casi descortés» que crea un vacío y te conduce hacia «unos ojos que miran
sin decir nada; unos ojos que han sabido crear el silencio a su alrededor».
Esta es la táctica adoptada por el gobernador de Orsenna para imponer su
autoridad a Aldo en El mar de las Sirtes.258

Penetremos en otro mundo. Los campesinos recurren con mucha frecuencia
a las tácticas del silencio, pero lo hacen a su manera, ligada a la necesidad del
secreto. Se insiste en que, en el siglo XIX, el campesino es un hombre que
calla. Su palabra es rara, a menudo le parece inútil, incluso en el gesto mismo
de la plegaria. El cura de Ars se da cuenta, asombrado, de que un campesino



de su pequeña parroquia acude de manera regular a la iglesia para venerar al
Santísimo Sacramento. Lo hace en silencio, sin mover siquiera los labios. El
buen cura termina por preguntarle qué forma de piedad lo empuja a
arrodillarse en silencio ante el ostensorio. El campesino le responde con una
definición mínima de la plegaria: «Yo lo miro, y él me mira». Este campesino
se limita a transponer al interior de la iglesia su comportamiento de hombre
callado. Zola, en La ierre, presenta al viejo Fouan, que ha vivido durante un
año en una casa desierta, guardando un permanente gran silencio trágico,
rumiando proyectos para ampliar su propiedad.259 En el campo, el silencio es
ante todo una táctica. Protege de la revelación de los secretos de la familia, de
cualquier ataque contra el patrimonio de honor. Asegura la solidaridad del
grupo. Oculta la amplitud de los bienes poseídos y de los proyectos de
adquisiciones. Disimula los eventuales deseos de venganza. Callar es
protegerse de la circulación de los chismorreos del otro, que intenta
incesantemente penetrar en lo que se oculta tras el silencio. Es preciso
comprender que en este medio los proyectos, ambiciosos o trágicos, tardan
mucho tiempo en hacerse realidad. Lo esencial, por lo tanto, es no descubrirse.

Pero aparte de ese silencio estratégico, el que reina en la propiedad es
tranquilizador. El campesino aprecia el cuadro de quietud que genera.
Cualquiera podría expresarse, observa Yvonne Crebouw, y sin embargo evita
hablar.260 La desconfianza hacia quien pregunta no es la única causa del
silencio. Se calla porque se piensa que no se podrá interesar a los demás o
porque se habla mal (o nada) el francés. Cuando el interlocutor es el maestro o
un burgués, el desnivel social y cultural tiene un efecto paralizador. El temor
ancestral a hablar en exceso se nutre a veces de las trampas tendidas en las
investigaciones, las que efectúan los agentes del fisco, los policías, los jueces.
Además, la costumbre autoriza acuerdos que se establecen sin que intervenga
ningún escrito, ni siquiera ninguna palabra. En ese silencio se basa la
continuidad de las comunidades que se denominan «calladas», así como todo
aquello que depende de la reconducción tácita, ya se trate de la contratación—
el arriendo—de un obrero, de una criada, o de un contrato no escrito de
aparcería, así como de la renovación de un contrato manteniendo las mismas
condiciones. El acuerdo se prolongaba o se disolvía en el silencio. Durante
mucho tiempo, concluye Yvonne Crebouw, éste ha pesado en la zonas rurales,
de manera que se han mantenido costumbres consideradas sabias, pero se ha



frenado el desarrollo.
Dicho esto, un error acecha al historiador confrontado con este medio: el

de sobreestimar la rareza de la palabra, el silencio de personas que apenas se
confían fuera de los ambientes en los que suelen vivir y expresarse. El silencio
del campesino es un bien. Su palabra es rara porque es valiosa; es lenta,
pausada, y por lo tanto fácilmente inteligible, porque se pretende creíble. En
estos medios, un largo silencio previo otorga valor a la audacia de tomar la
palabra. Añadamos que el silencio de que dan prueba los testigos campesinos
durante las investigaciones judiciales demuestra a menudo una incomprensión
surgida de la discordancia entre el código y los múltiples sistemas de normas
en vigor en el territorio nacional. Por último, lo tácito tal como el campesino
lo practica participa del silencio, sin confundirse del todo con él. Muchas
veces se basa en el sobreentendido, que no requiere la palabra; implica el
aprendizaje de un código distinto del que rige en ella; supone unas
modalidades de connivencia distintas de las que se fundan en el decir. Así lo
expresa el dicho «Quien calla otorga». En la sociedad rural, en particular en el
siglo XIX, el juego entre silencio y palabra resulta de una extrema
complejidad. Además, el historiador se ve a la vez obligado a distinguir los
silencios impuestos, los silencios deliberados, los silencios implícitos, los
silencios instrumentalizados y los que resultan de un déficit en el dominio de
la enunciación, sin olvidar el rechazo de las elites a registrar la palabra
campesina, juzgada pobre, torpe, incluso incomprensible.

Joris-Karl Huysmans basa en todo lo que precede su aborrecimiento del
campo. A este respecto, su novela En rade, a la que volveremos, constituye un
testimonio admirable. Una pareja de ciudad se refugia en casa de sus tíos.
Éstos son callados, y su silencio, o por lo menos su parquedad verbal,
disimula un insaciable afán de ganancias. No tienen otro designio que
embaucar a sus sobrinos. Ambos manejan el silencio con arte, aparentando
inscribirse en el respeto tradicional de los campesinos al hablar con parisinos.
Uno y otro saben combinar al callado, al respetuoso y al hipócrita. La sobrina
y el sobrino tratan con una pareja unida por un acuerdo tácito, sellado en el
curso de una vida entera. Huysmans traduce muy bien la importancia táctica
del silencio y de lo tácito.

También podríamos, aunque eso supondría no acabar nunca, explorar los
usos del silencio en otros muchos medios. Dentro del ejército tiene lugar un



aprendizaje del gesto silencioso, lo cual es más cierto, si cabe, en la práctica
de la caza. Thoreau, relatando su exploración de los bosques de Maine,
describe el comportamiento de un cazador indio. Armado con un hacha, se
desliza sin hacer ruido entre la maleza. Su modo de andar es peculiar,
«elástico, silencioso y furtivo» y, a medida que avanza, señala «en silencio
una solitaria gota de sangre sobre las brillantes y bonitas hojas»261 El
historiador Sylvain Venayre ha sabido transmitir la fuerte emoción producida
por las escansiones de silencio que acompasan el desarrollo de las grandes
cacerías que se desarrollaron en territorios exóticos, a menudo coloniales,
durante la segunda mitad del siglo XIX. Atacar a una fiera implicaba períodos
de acecho que duraban en general más de media hora, durante la cual era
imperativo mantener, con el corazón acelerado, un silencio absoluto.262



8
DE LOS SILENCIOS DEL AMOR AL SILENCIO DEL ODIO

 
El silencio es un ingrediente esencial de la profundidad del amor. Nadie ha

sabido expresarlo de manera tan exacta como Maurice Maeterlinck.
Escuchémosle con cierto detalle: «Si te es dado descender un instante en tu
alma hasta las honduras que habitan los ángeles, lo que recordarás sobre todo
de un ser al que has amado profundamente no son las palabras que ha dicho o
los gestos que ha hecho, sino los silencios que habéis vivido juntos; pues sólo
la calidad de estos silencios ha revelado la calidad de vuestro amor y de
vuestras almas». Tal es el «silencio activo», pues hay otro, el «pasivo», el
«silencio que duerme», que «no es otra cosa que el reflejo del sueño, de la
muerte o de la inexistencia».263

El silencio es el «mensajero de lo desconocido peculiar de cada amor».
En este terreno, todos los silencios difieren, y el destino entero de un amor
depende «de la calidad del silencio que va a nacer». Si dos amantes no se
entienden en ese primer silencio, «sus almas no podrán amarse, porque el
silencio no se transforma [… ] entre dos almas [… ] su naturaleza no cambiará
nunca y hasta la muerte de dos amantes tendrá la actitud, la forma y el poder
que tuvo cuando por primera vez entró en el aposento».264 Las palabras, por su
parte, no expresan nunca las relaciones reales y especiales entre dos seres. De
una manera más general, nuestra verdad sobre el amor, la muerte, el destino,
«no hemos podido entreverla sino en silencio»,265 en el silencio secreto de
cada uno de nosotros. «Si digo a alguien que le amo, tal vez no comprenda lo
que dije a otros milhombres; pero el silencio que seguirá si en efecto le amo
[…] hará nacer certeza a su vez silenciosa».266 Maeterlinck concluye con
algunas preguntas: «¿No es el silencio lo que determina y fija el sabor del



amor? Si estuviera privado de silencio, el amor no tendría sabor ni perfumes
eternos. ¿Quién de nosotros no ha conocido aquellos minutos mudos que
separaban los labios para reunir las almas? Es menester buscarlos sin cesar.
No hay silencio más dócil que el silencio del amor, y es verdaderamente el
único que es sólo nuestro».267

En el encuentro amoroso, vivido en toda su profundidad, esperado desde
años atrás, charlamos de «la hora que ha dado o del sol que se pone, a fin de
procurar a nuestras almas el tiempo de admirarse y de abrazarse en otro
silencio que el murmullo de los labios y del pensamiento no podrá
turbar…».268 Maeterlinck coincide en esto con Jean Paul, que escribía:
«Cuando quiero amar con mucha ternura a una persona querida y perdonárselo
todo, no tengo más que mirarla un rato en silencio».269

Georges Rodenbach, como Maeterlinck, se ajusta al ideal simbolista de
comunión de los seres en el silencio. Así, escribe en uno de sus primeros
poemas: «Entro en tu amor como en una iglesia | en la que flota un velo azul de
incienso y silencio».270

En otro pasaje evoca al amante, acostado en una habitación sin lámpara,
que oye soñar a la amante que ha callado:

¡Dulzura! ¡No verse ya distintos! ¡No ser ya sino uno!
¡Silencio! Dos olores en el mismo perfume.
Pensar lo mismo sin decírselo.271

Max Picard, por su parte, asegura en 19 5 5 que en el amor hay más
silencio que palabra. Los amantes, escribe, son dos conjurados, conjurados
del silencio. El amante escucha más el silencio que la palabra. «“Cállate”,
parece murmurar ella, “cállate” para que te oiga». Así pues, amar es más fácil
cuando se calla, «porque en el silencio el amor puede extenderse hasta la
lejanía más remota». El silencio atestigua también la profundidad de la
amistad. Max Picard, citando a Charles Péguy, describe a los amigos que
«gustan del placer de callar juntos, de callar uno al lado de otro, de andar
durante mucho, mucho tiempo, de avanzar, de caminar silenciosamente por
rutas silenciosas. Dichosos aquellos dos amigos que se aman lo bastante para
[saber] callar juntos. En un país que sabe callar».272

La insistencia en la profundidad del silencio en el amor posee una lejana



genealogía—pensemos en el amor cortés…—que nos impone una vuelta atrás,
tejida de pensamientos más banales. En El cortesano, de 1528, Baldassa- re
Castiglione asegura, aunque no se trate exactamente del encuentro amoroso en
el silencio, que si alguien ama mucho, habla poco. Hace decir a Lorenzo el
Magnífico: «Mas los verdaderos enamorados, como tienen el corazón caliente,
así tienen la lengua fría con parlar roto e súbito silencio».273 Castiglione
dispensa sus consejos: el cortesano, para dar a conocer su amor, debe
mostrarlo mediante la actitud más que con palabras. El sentimiento amoroso se
expresa mejor con un suspiro, con un acto de respeto o de temor que con «mil
palabras». Hay que actuar de tal manera que «yendo y viniendo […] por el
camino que va de los ojos al corazón» se encienda «con el viento del deseo
aquel fuego que tanto arde» (no olvidemos que en esa época la mirada es un
«contacto»).274 Los ojos, «graciosos y dulces», disparan sus flechas en
silencio. Ellos sellan el acuerdo amoroso, en el silencio: «en especial cuando
por derecho camino envían sus rayos a los ojos de la persona amada, en
tiempo que ella también haga lo mismo; porque entonces los espíritus de
entrambos se topan y se encuentran». Producen el «dulce encuentro».275 Dos
enamorados hacen que se lea en los ojos «lo que dentro en el corazón tienen»
y «he visto yo alguna vez algún hombre hablar con su amiga largo rato en sus
amores» sin que los presentes se percaten de nada gracias a la discreción y a
la prudencia. Los ojos de los enamorados dicen en silencio las únicas
palabras que importan.276

La novela de la época clásica declara la presencia del silencio en la vida
de los amantes. En L’Astrée se llama al lecho lugar de «los estrechos favores
obtenidos en el secreto y en el silencio»;277 asombrosa es la figura del silencio
que invita al amor en el corazón del Paraíso terrenal de Milton: cuando Adán y
Eva se unen en el tálamo, el poeta dice que el silencio estaba complacido.
Pascal escribe que un «amor en silencio vale más que el habla […J hay la
elocuencia del silencio que alcanza más que la lengua. ¡Qué bien convence un
amante a su amada cuando queda sin palabra!».278

La era romántica, en este aspecto, enlaza los preceptos de los moralistas y
la sutileza de los simbolistas. Ante Ellénore agonizante, Adolphe, que ha
dejado de amarla, constata que ella continúa sintiendo ternura por él: «Su
debilidad raramente le permitía hablarme; pero clavaba en mí sus ojos en
silencio, y entonces me parecía que sus miradas me pedían la vida que ya no



podía darle».279 En Cécile, del mismo Benjamín Constant, la esposa del
narrador ama a otro hombre que no es su marido. Durante una velada que
transcurre en un silencio bastante profundo, éste observa las miradas de los
dos amantes, la recíproca inteligencia que delatan las cosas mínimas, la dicha
que sienten por estar juntos, aunque no puedan decir una palabra sin ser oídos,
todo lo cual sume al narrador en una profunda meditación.280 El silencio es
aquí el resguardo del cruce de las miradas amorosas y del deseo de las almas.
Una vez el marido ha logrado romper esta muda alianza, se emociona por las
lágrimas que resbalan de los ojos de Cécile, la cual queda muda e inmóvil.281

El Obermann de Senancour piensa, por su parte, que «el silencio protege
los sueños del amor», pero cuando cesa el silencio del amor comienza «el
vacío en que se apaga nuestra vida».282 Alfred de Vigny evoca varias veces la
fuerza del silencio que une a los amantes. El poeta, todos lo recordamos,
propone a su amante recubrir la casa del pastor con un espeso brezo: «Y allí,
entre las flores, en la sombra hallaremos | para nuestros cabellos un lecho
silencioso».283 En cambio, Eva clama: «Iré sola y serena, en un casto
silencio».284

Victor Hugo vuelve en varias ocasiones al silencio, constitutivo del placer
amoroso. En Les Contemplations evoca el paseo silencioso de los amantes:

Mudos largo rato, contemplamos
el cielo donde la luz se extinguía.
¿Qué sucedía en nuestras almas?
¡Amor! ¡Amor!

El poema titulado «Bajo los árboles» relata con más precisión estos
momentos de silenciosa plenitud:

Andaban, […] se detenían,
hablaban, se interrumpían, y durante los silencios,
las bocas calladas, sus almas cuchicheaban.285

En el siglo xx, el nexo entre amor y silencio deviene un leitmotiv. El
narrador de En busca del tiempo perdido mira en silencio cómo duerme
Albertine y goza de ella sin ruido: «Entonces, cuando notaba que estaba del



todo dormida […] deliberadamente me subía sin ruido a la cama, me acostaba
al lado de ella, le rodeaba la cintura con mi brazo, posaba los labios en su
mejilla y sobre su corazón; después, en todas las partes de su cuerpo, mi única
mano libre, que la respiración de la durmiente levantaba también, como las
perlas […] Su respiración, ahora más fuerte, podía dar la ilusión del jadeo del
placer y cuando el mío llegaba a su término podía besarla sin haber
interrumpido su sueño».286 Cabría asociar a esta emoción el silencio de la
estancia en la que se escriben las cartas de amor.

Soñar en silencio en un amor entra dentro de nuestro tema. Saint-Exupéry
evoca con emoción a la joven que con «los pensamientos, con la voz y con los
silencios de un amante, ha logrado formarse un Reino».287 En El extranjero de
Albert Camus, el idilio entre Marie y el narrador surge en silencio, en la
playa: «La besé. Después, dejamos de hablar».288 Mucho más tarde, Pascal
Quignard escribe: «Sólo el silencio permite contemplar al otro».289

Pero hay otro silencio del amor, que ya nos sugiere Vigny, el que se
despliega en el placer y, más ampliamente, en la sensualidad erótica, otra
vertiente de nuestro objeto que debemos abordar ahora. El placer, su espera,
su acmé, sus secuelas, imponen muchas veces una gama de silencios
profundos. Así sucede, según los principales representantes de la literatura
erótica del siglo xviii, en el momento de la masturbación, en particular
femenina, que en esa época suscita una gran emoción entre los hombres.

Por definición, la búsqueda del placer durante las maniobras
masturbatorias se desenvuelve en un silencio de una textura y un sabor
peculiares. El doctor Roubaud cita el caso de un joven de temperamento
linfático, incapaz de eyacular «cuando afronta la prueba del coito, y que no
puede llegar a término sino en el silencio de la masturbación». El doctor
Deslandes cita otros casos, los de los masturba- dores que actúan en el mayor
de los silencios, en pleno salón, en medio de la familia. «No realizan ningún o
casi ningún movimiento», pero «en la actitud, la fisonomía, el silencio del
sujeto […] hay algo insólito» que no puede escapar al médico. «Es sobre todo
imposible sustraer a una mirada vigilante la emoción final, por más experto
que sea el masturbador».290

El Dictionnaire érotique moderne de Alfred Delvau, datado en 1864,
subraya con complacencia el estado extático de la mujer que goza. Aquí no se
trata ya exactamente de silencio voluntario, sino del que provoca lo que en esa



época se califica como «pequeña muerte», la cual se produce cuando la
mirada de la mujer se enturbia, cuando pone los «ojos en blanco».291

En «La cortina carmesí», Barbey d’Aurevilly describe como esencial el
silencio del placer. La heroína, Alberte, es un ser profundamente silencioso.
Toda su actitud traduce la persistente profundidad de su silencio, que culmina
en el momento de la unión sexual. Noche tras noche, Alberte se quedaba
«incluso apoyada en mi pecho, silenciosa, susurrándome apenas», refiere el
narrador, y «sólo me respondió con cálidos abrazos. Su boca triste permanecía
muda ante todo… ¡salvo para los besos!». Contrariamente a otras mujeres, al
llegar al clímax, «no decía nada».292 Tal esfinge profería «a lo sumo un
monosílabo». Esto duró seis meses. Una noche, Alberte se mostró «más
silenciosamente enamorada que nunca [… ] Con sus abrazos, la oía. De
repente, dejé de oírla. Sus brazos dejaron de estrecharme contra su pecho, y
pensé que se trataba de uno de los desmayos que solían darle […] Tenía
experiencia de los espasmos amorosos de Alberte».293 Pero ahora estaba
muerta, inerte, fría, había quedado enlazada a su amante sobre el canapé azul,
en medio del atroz silencio de la casa.

Más adelante, Georges Bernanos describe con fuerza la sensualidad del
silencio en su novela Monsieur Ouine, que ya hemos hojeado. Estamos ante
una pareja pobre y ruda: la hija del viejo Devandomme, propietario sin gran
fortuna, ha desposado al cazador furtivo Eugène, acusado poco después de dar
muerte a un mozo de granja. La situación es desesperada. Ahora bien, la mujer
«ha aprendido de Eugène un cierto silencio, masculino, feroz, que la lleva a
apiadarse del resto del mundo. Ahora, de noche o de día, sólo existe ese
silencio, en el que descansa, se acurruca, dulce bestia paciente (ese único
silencio). Fuera de él, todo es insipidez o cobardía».294 Por eso, acepta
suicidarse con Eugène dentro de la cabaña donde viven. Tras el disparo, se
erige «un muro de silencio y de noche».295

Delicioso testigo de la profundidad del amor, el silencio se transforma a
veces en síntoma de su destrucción. Como escribe Proust, entre Albertine y
Marcel se interponía a menudo el obstáculo de un silencio hecho de «los
agravios que ahora tenía y que callaba, porque seguramente los consideraba
irreparables, imposibles de olvidar, inconfesados, pero que no por eso
dejaban de poner entre ella y yo la prudencia significativa de sus palabras o el
intervalo de un infranqueable silencio».296 Volvamos a la pareja imaginada por



Huysmans en la novela En rade. La larga estancia en la triste morada de los
primos avariciosos y callados ha separado poco a poco a los dos esposos. El
campo ha matado el amor por medio del silencio. Desde entonces, ambos
alimentan su propio sueño de futuro en soledad, un sueño silencioso que es
sueño de la muerte del matrimonio. De noche, ambos fingen dormir para no
hablar. Los esposos nada tienen ya que decirse. Hasta los viejos que los han
albergado se sienten incómodos, el día de la separación, por el mutismo de
Jacques y de Louise.

El silencio puede tener un efecto más trágico: en la novela de Mauriac
Thérèse Desqueyroux, el de la pareja, resultado de la incomunicabilidad,
desemboca en el crimen. El silencio de Bernard es el motivo esencial del acto
trágico de Thérèse. Entre los dos cónyuges, el silencio ha impedido desde el
inicio «el dominio encantado de la fusión amorosa», los ha devuelto a uno y a
otro a la nada. Poco a poco, Thérèse ha sentido que iba a ser aniquilada por el
silencio, que se encontraría encerrada en él. El silencio de la vida de esta
mujer la arroja a las «tinieblas de su ser»,297 y el de Bernard se convierte en el
móvil principal del crimen.

Para continuar con lo trágico, Vigny hacía ya compartir al lector la espera
de Dolorida, que acecha a su traidor compañero. «¡Qué largo es el silencio!»,
escribe de la amante que va a asesinar a su amante.298

Claude Simon describe, en la novela titulada La hierba, el paisaje sonoro
de la violación de Louise por aquel que es calificado como «viejo», en el
interior de un baño. Tras un breve forcejeo, los dos cuerpos se derrumban
«con estruendo, una cascada de ruidos repercutiendo, desmesurados, en el
silencio nocturno y después, el silencio, no refluyendo, sino, por así decirlo,
abatiéndose de golpe, como si se tratara de algo absoluto, aplastante (como
una tonelada de silencio) y total, hasta que (a modo de una fuente que se
infiltra, abriéndose insidiosamente camino bajo un derrumbamiento de rocas)
aparece de nuevo el minúsculo, múltiple y vasto crepitar de la lluvia».299

La ficción que describe el efecto destructivo del silencio en el seno de la
pareja refleja una realidad social que ha estudiado muy bien Frédéric
Chauvaud en su Histoire de la haine. Después de dedicar toda una vida a leer
los archivos judiciales del siglo xix, este historiador hace del silencio uno de
los principales elementos de destrucción de la pareja, tal como ésta se explica
ante la audiencia, cuando se exhiben los odios mutuos. Las «parejas que se



odian» han sido destrozadas por «rencores añejos». Es cierto que la mayoría
de ellas ha renunciado a la violencia, pero ha optado cuando menos por un
larguísimo «mal humor». «El silencio gravoso, casi interminable, resulta ser
un arma invisible y formidable», escribe Chauvaud. No dirigir la palabra al
cónyuge es «una manera de manifestar odio rechazando al otro fuera de la
propia vida». Ahora bien, muchas veces este odio, observa no sin humor
Chauvaud, se convierte paradójicamente en «una suerte de cemento que
asegura la longevidad de la pareja, mucho mejor de lo que podría hacerlo el
amor». Porque las convenciones sociales hacen que el silencio del odio se
rompa de vez en cuando: se trata de guardar siempre las formas. Ante un
público, sea el que fuere, los miembros de la pareja se dicen algunas palabras
para cubrir las apariencias. Pero una vez «al abrigo de los oídos indiscretos,
callan de nuevo y se sumen en un profundo silencio». Chauvaud se detiene en
el origen de la instauración del silencio. A veces, un simple enfado o una
pequeña diferencia es la causa de que los amantes o los cónyuges empiecen
bruscamente a odiarse y juren en su fuero interno no volver a dirigirse la
palabra. Se entra entonces en el terreno de los «odios tenaces en los que cada
uno parece llevar la contabilidad de agravios irrisorios que da por resultado
un silencio rencoroso y persistente».300

Quienes aprecian de modo particular la obra de Edward Hopper saben con
qué insistencia este pintor representa el silencio que traduce la distancia entre
hombre y mujer, tanto cuando uno de los dos mira por la ventana a distancia
del otro como cuando ambos se aíslan en una tarea que parece absorbente.
Muchos espectadores recuerdan el silencio que constituye el tema central de la
película de Pierre Granier-Deferre titulada Le chat. Los dos personajes,
interpretados por Simone Signoret y Jean Gabin, ilustran la manera en que el
silencio consuma un odio tenaz, o cuando menos una profunda distancia. Su
actitud prueba la tesis de Chauvaud: paradójicamente, ese mismo silencio se
vuelve poco a poco cemento o por lo menos connivencia entre los dos
personajes.



9
POSTLUDIO: LO TRÁGICO DEL SILENCIO

 
«En el silencio no hay sólo un elemento sano, amable; hay también un

elemento oscuro, telúrico, terrible, hostil, que puede surgir del fondo del
silencio, infernal, demónico», escribe Max Picard.301

A lo largo de la historia de Occidente, la primera forma de angustia
suscitada por el silencio lo es por el silencio de Dios, por aquello que
Georges Simón considera la «inmensa epopeya del silencio de Dios».302

Hemos evocado ya dos grandes silencios: el de la Creación, subrayado en el
cuarto libro de Esdras, y posteriormente el del largo y grave silencio que
genera el ángel del Apocalipsis en el momento de la apertura del séptimo
sello, que sume a las criaturas en la ansiosa espera del Verbo. Por otra parte,
hemos dirigido nuestra atención al silencio de Dios, en el capítulo consagrado
al estudio del silencio como palabra, recordando que si bien el Dios de la
Biblia—aparte del episodio del bautizo de Jesús—no pronuncia de manera
clara palabra alguna, impone a veces su presencia silenciosa en forma de
nube, de ligera brisa, de soplo, y por medio de una gama de pequeños signos
que son palabra. Los ortodoxos piensan en el silencio de Dios, silencio de la
trascendencia, como un elemento de su naturaleza, la cual pertenece por
esencia a lo incognoscible. Por último, en la Francia católica del siglo xvii,
Pascal basa su teología en la existencia de un Dios oculto (Deus absconditus).
Según él, el hecho de que Dios se esconda deliberadamente y guarde silencio
es justo y útil para el fiel. Su oscuridad misma recuerda al hombre que es
pecador. El Ser trascendente debe ser insondable, enigmático. Para san Juan
de la Cruz, que Dios se vuelva silencioso confiere al hombre la libertad de
creer o no creer. En su Cántico espiritual, la pregunta que plantea, «¿Adonde



te escondiste?», es un grito de amor.
Pero hay además otro aspecto en nuestro objeto: el silencio de Dios se ha

percibido y sentido también como trágico; su ausencia silenciosa pone en duda
su misma existencia pues, de lo contrario, puede ser interpretada como
indiferencia, lo cual no ha dejado de despertar la cólera desde los tiempos en
que se redactó el Antiguo Testamento. El silencio de Dios cuando se
desencadenan las desgracias del mundo, ante el horror de ciertos fenómenos
naturales, ante el sufrimiento y la muerte, ¿no es la prueba de su inexistencia?
En el corazón mismo del cristiano más fervoroso, el silencio de Dios produce
la impresión de que no está ahí, y ocasiona por instantes una noche de la fe.

El escándalo de su silencio suscita gritos de revuelta. Esto se hace
explícito en varios textos del Antiguo Testamento, cuyo inventario Pierre
Coulange ha realizado con precisión. Job lanza una acusación contra el
Altísimo. En el salmo 22 se lee un grito que más tarde hará suyo Jesús
crucificado: «¡Dios mío. Dios mío! ¿Por qué me has desamparado? Lejos
están de la salvación mis rugidos. ¡Dios mío!, clamo de día, y no me
respondes; de noche, y no hallo remedio». En el salmo 28 se leen quejas del
mismo orden. Ya en el libro de los Proverbios está escrito: «Entonces me
llamarán y yo no responderé». El libro de las Lamentaciones está impregnado
de una cólera debida a la ausencia de la voz de Dios, que se esconde y que
parece ignorar el sufrimiento de su pueblo. Isaías se lamenta: «En verdad que
tienes contigo un Dios escondido».

Sea como fuere, el escándalo más veces denunciado a lo largo de los
siglos es el que causa el silencio de Dios, subrayado por Mateo en el relato de
la Pasión. En el huerto de los Olivos, el silencio (el sueño) de los apóstoles se
une al de Dios, del cual Jesús acaba quejándose en la Cruz. Este silencio
produce angustia y tristeza mortal en el alma de Cristo. Pierre Coulange
escribe con razón que el silencio de Dios, en el momento de la Pasión, es «el
punto focal» de las Escrituras y de todo cuestionamiento sobre el misterio
divino.303

En el curso déla historia, esta insistente cuestión se plantea incesantemente
en el corazón mismo de los mayores santos, como lo prueban los escritos de
Teresa de Avila y, mucho más tarde, los de Teresa del Niño Jesús, y luego las
confidencias de la madre Teresa.

En pleno siglo xix, Vigny lanza el que sin duda es el grito de cólera más



fuerte en respuesta al silencio de Dios, sin hacer aún de tal mutismo la prueba
de su inexistencia:

Si es cierto que en el sagrado jardín de las Escrituras
el hijo del Hombre dijo lo que hay escrito en ellas,
mudo, ciego y sordo frente al grito de las Criaturas,
si el Cielo nos abandona en un mundo abortado,
el Justo opondrá el desdén a la ausencia
y su sola respuesta será el frío Silencio
al eterno Silencio de la Divinidad.304

Esta estrofa de «El Monte de los Olivos», que lleva por título «El
silencio», no es totalmente exacta, pues Jesús se queja del abandono del Padre
en la Cruz. Con todo, en ella lo más significativo es la respuesta de Vigny al
silencio de Dios: no es la revuelta violenta sino un perfecto desdén. En 1859
insiste: «Haced como Buda, ¡silencio contra aquel que no habla!» y, en 1862:
«No hables ni escribas nunca sobre Dios […] Devuélvele el silencio por
silencio», sin olvidar una serie de versos no utilizados en un poema pero de la
mano de Vigny: «Así el enmudecido cielo no quiso decir nada» o: «Tened
cuidado, pontífices, o será sólo el silencio el que responda al silencio de la
divinidad».305

La convicción de que el Dios oculto (Deus absconditus) no romperá nunca
su silencio y de que esto impone el desdén al hombre no significa la muerte de
Dios. Sin embargo, en el taller del poeta, antes de la redacción de «El Monte
de los Olivos», Vigny imagina un Cristo escéptico que declara: «Yo soy el hijo
del hombre, no el hijo de Dios», y que maldice la totalidad del mensaje. Dicho
esto, Vigny no es Nietzsche.

Los sentimientos de Victor Hugo son, a este respecto, más ambiguos.
Nunca deja de creer y de esperar la existencia de Dios, pero denuncia
firmemente su silencio: «El ser espantoso calla allí en el nocturno cielo. | [… ]
Pasan y nadie contesta en el éter taciturno».306

Y en el poema titulado «Los magos»:

Frente a nuestra raza servil
el cielo calla, y nada escapa […]



lo desconocido guarda silencio.307

Hay otro silencio misterioso que asombra al lector del Nuevo Testamento:
el de Jesús en ciertos momentos. En el episodio de la mujer adúltera, a la vista
de la lapidación que se está preparando, Jesús calla y desvía la mirada. Este
silencio contrasta con el tumulto de los atacantes. Pero surte efecto: Jesús
transmite su mensaje, que consiste en remitir a cada cual al juicio de su
conciencia y no a la expiación prevista por la ley. Como ya hemos dicho, el
silencio, aquí, es palabra que remite a la interioridad. A decir verdad, en esa
misma perspectiva, el Evangelio entero se desarrolla en un contexto de
silencio.

Con todo, para el cristiano, insistimos, el silencio de Dios es muchas
veces sufrimiento, un camino de dudas, de cuestionamiento de la fe. El desdén
de Vigny está lejos de ser la única respuesta, y para muchas personas, en
especial en el siglo xix, el silencio de Dios es la prueba de su inexistencia.
Nerval, en el poema «Cristo en el monte de los Olivos» que figura en Las
quimeras, aunque ciertamente no utiliza la palabra silencio, evoca a su vez la
plegaria de Cristo que queda sin respuesta:

«¡Dios no existe, no existe!», les decía, gritando […]
«Os he engañado, hermanos: ¡Abismo!, ¡abismo!, ¡abismo! […]
Dios falta ante el altar donde me sacrifico…
¡Dios no está, ya no hay Dios!»—¡Y seguían durmiendo!

Jesús exclama finalmente:

Cuando el ojo de Dios busqué, sólo una órbita
vi, negra, vasta, hundida, desde donde, más honda,
se expande sobre el mundo la noche, día a día.308

Jesús aparece aquí como la eterna víctima, la insensata sublimidad.
En La cathédrale, Huysmans refiere el sufrimiento de una cristiana

admirable, la humilde madame Bavoil, ante el silencio de Dios. Caminando
con Durtal, ella le confiesa su angustia: Dios no responde ya a sus plegarias.
Ahora calla. «Ya no converso, ni tengo visiones. Estoy sorda y ciega. Dios
calla».309 Y Durtal se siente atenazado por un sufrimiento parecido que, en su



caso, no es temporal: «Interrogamos al eterno silencio y no obtenemos
respuesta; esperamos y nada llega; por más que se acredite que El es el
Incircunscrito, el Incomprensible, el Impensable, que todos los intentos de
nuestra razón son vanos, ¡no conseguimos librarnos de la turbación, ni, sobre
todo, dejamos de sufrir!».310

En el siglo xx, cuando la incredulidad aumenta, el silencio de Dios—y la
incomprensión, la duda, el sufrimiento, la cólera que suscita—desaparece de
la literatura. A título de ejemplo, Stéphane Michaud ha buscado sus huellas en
tres escritores de nuestro tiempo: Paul Celan, Yves Bonnefoy y Michel Deguy.
Llega a la conclusión de que el silencio de Dios está ausente de la poesía
contemporánea, que, por ello, ignora o calla las dolorosas reacciones que
acabo de evocar. La mayoría ha dejado de preguntarse si el silencio de un
Dios oculto es palabra. De manera más global, la poesía manifiesta la ruptura,
la disolución de los lazos ancestrales entre literatura y religión. Así, en la obra
de Celan, escribe Stéphane Michaud, «el Silencio es ensordecedor, la
Ausencia radical», pues nada acredita la existencia de un Dios que callaría
ante el sufrimiento de todo el mundo.311

Sin embargo, debemos matizar un poco más. Philippe Jaccottet se pregunta
por el significado de la desaparición de las religiones: «¿Cómo comportarnos
ante esta suerte de silencio y, casi, de nada?», escribe. Al poeta, según él, le
corresponde «encontrar el lenguaje que traduzca con fuerza soberana la
persistencia de una posibilidad en lo imposible». Ha de «tratar de inventar
[…] el canto de una ausencia», de ser el hombre que «habla contra el
vacío».312

Abordemos otros aspectos de aquello que vuelve trágica y dolorosa la
presencia misma del silencio sin que esta vertiente opresiva indique una forma
de impaciencia, de inquietud o de terror religioso. A menudo, escribe Vigny,
sucede que la desgracia habla en el silencio.313 Huysmans subraya la fuerza del
sentimiento que le inspira el silencio que reside en lo más profundo del ser,
que surge cuando uno decide «mirar en el interior de sí mismo, cuando uno se
vuelve, en medio de un silencio terrible, hacia un agujero negro».314

Convendría reflexionar sobre este terror al silencio en sí mismo, que
determina, hoy en día, la huida fuera del no-ruido y de la interioridad.

Con su habitual agudeza, Maeterlinck señala varias raíces del miedo al
silencio: «Ninguno de nosotros desconoce esa sombra potente [… ] y por eso



el silencio produce un miedo tan profundo. Soportamos en rigor el silencio
aislado, nuestro propio silencio; pero el silencio de muchos, el silencio
multiplicado, y sobre todo el silencio de una muchedumbre, es un fardo
sobrenatural cuyo peso inexplicable temen las almas más fuertes». Por eso,
«usamos una gran parte de nuestra vida rebuscando los lugares en que no reina
el silencio. Cuando dos o tres hombres se encuentran, no piensan sino en
desterrar al invisible enemigo». Y Maeterlinck se pregunta: «¿Cuántas
amistades ordinarias no tienen más base que el odio al silencio?».315

Muchos grandes textos hablan de múltiples formas del miedo al silencio.
Intentemos una enumeración parcial que podrá parecer deshilvanada. Si la
serpiente inspira tanta inquietud y ha personificado el espíritu del mal, se debe
a su condición de ser radicalmente silencioso; así lo sugiere Milton. Pascal,
con una fórmula que todos recordamos, describe el terror que suscita el
silencio de los espacios infinitos. Senancour asocia de manera estrecha
silencio y tedio, anticipando una convicción plenamente contemporánea.
Obermann abandona ciertos lugares debido al «hastío de su silencio. No
hablan bast ante alto para mí». Y añade: «Hemos abandonado el bullicio de la
ciudad; el silencio que nos rodea parece, ante todo, dar a la duración de las
horas una constancia, una inmovilidad que entristece al hombre acostumbrado
a precipitar su vida».316 En el campo, los días parecen más largos que en los
otros sitios, y el silencio espanta por su austeridad. Baudelaire expresa la
inquietud que podía generar un silencio persistente, como el que reina los
domingos en la ciudad, cuando la máquina urbana se detiene.

Tanto Byron como Vigny treinta años más tarde exaltan, en otra
perspectiva, el heroísmo trágico del silencio de los estoicos. El lobo evocado
por Vigny sabe morir en silencio y transmite su mensaje: «luego, igual que
hago yo, sufre y muere en silencio»; «sólo importa el silencio: todo el resto es
quebranto».317

A mediados del siglo XX, Saint-Exupéry hace que el lector experimente el
silencio trágico del avión extraviado. Enumera todas las emociones que lo
vinculan al drama, en particular el mutismo angustiado de quienes esperan que
llegue el aparato, sin duda perdido: «Ese silencio que empeora de minuto en
minuto como una enfermedad fatal».318 En una misma perspectiva trágica,
deberíamos analizar el silencio de la vela de armas, el de la trinchera antes
del ataque.



Julien Gracq lo califica de manera global como «silencio de catástrofe»,319

sin olvidar, en una perspectiva muy distinta, el terror suscitado, en ciertas
ocasiones por el silencio nocturno, sobre todo en el espíritu de los niños, ante
la inmovilidad y el vacío de la noche, a la espera de que entre en escena la luz
de la mañana.320

Todo esto nos conduce a lo ineluctable, es decir, los silencios de la
cercanía de la muerte: el de la habitación del enfermo y el de la cámara
mortuoria, y después el de la tumba. Georges Rodenbach insiste en el
parentesco entre silencio y enfermedad. En un poema titulado «Les malades
aux fenêtres» hace de ellos, a la vez que víctimas, grandes sacerdotes del
silencio, más capaces que los otros de penetrar su esencia.321 En una suerte de
«taumaturgia del silencio», la variedad de ruidos es modificada desde el
interior por mediación del enfermo. El silencio se le impone, le guía hacia la
desaparición, pero, al mismo tiempo, le hace experimentar su más eminente
dignidad.322

«Parece que el silencio, expulsado de todas partes, haya ido a esconderse
en los enfermos; vive en ellos como en las catacumbas [… ] La enfermedad ha
llegado, el silencio la ha seguido […] actualmente el silencio resulta siniestro
porque no se encuentra ya más que entre los enfermos», escribe Max Picard.323

Nos limitaremos a dos ejemplos en que se evocan los silencios de la
agonía. La evocación de monsieur Ouine de Bernanos es muy confusa. El
silencio de los últimos instantes del personaje, como hemos visto, es un nudo
de reptiles, una manera de evitar oírse, una pedagogía de la nada. El silencio
de la agonía de monsieur Ouine es también una manera de aprender a imitar la
muerte, más allá de la cual él dice que no hay nada.

Hermann Broch, en su novela La muerte de Virgilio, consagra muchas
páginas a la evolución del silencio en el espíritu del poeta agonizante, al
progreso de la «quietud en la quietud».324 Cuando, en la cuarta parte del libro,
el silencio de la agonía se hace más preciso, el autor escribe: «Lo escuchable
se había reducido a lo nunca vivido, nunca vivido el murmullo […] Como si el
silencio hubiera sido demasiado fuerte todavía, se había instaurado una nueva
quietud, una segunda quietud, una quietud superior a superior nivel, de oleaje
plano, tranquilo, como una tabla, como un reflejo del espejo de las aguas,
sobre el cual reposaba».325

Desde entonces, Virgilio experimenta el sentimiento de cobijarse en una



quietud «inmutable y sin embargo dispuesta a entrar en nueva paz a un nivel
superior, preparada para nueva quietud».326 Después, el poeta, «retenido en el
centro ilimitado del ser, que todo lo atrae hacia sí y todo lo retiene en la
unidad de lo interior y exterior, silencio del centro», se pregunta: «¿es el
centro del ser lo así alcanzado?».327 Esto antes de que resuene, antes de que
estalle el Verbo que disuelve, abóle el universo, cerniéndose por encima de la
nada, más allá de lo expresable y lo no expresable, y, después, la última línea
del libro: «para él [el Verbo] era inconcebiblemente inefable, pues estaba más
allá del lenguaje».328 Lo cual concuerda con la intuición de Péguy, para el cual
durante la eternidad paradisíaca no puede darse la palabra, puesto que hablar
no puede inscribirse sino en el tiempo.

Lo que calificamos como silencio de la muerte—«el avaro silencio y la
masiva noche», escribe Mallarmé—329 sólo tiene sentido para quien está vivo.
La transmuerte, en cambio, está hecha de una gama de silencios, en lo sucesivo
sudarios de la muerte, alimentados por el recuerdo. Ante todo, escribe
Maeterlinck, se «impone un silencio que se asemeja al del aposento en que uno
se calla para siempre».330 A título de ejemplo, citemos la cámara mortuoria en
la que yace la madre de aquel que Albert Camus llama «el extranjero», en la
cual se deslizan los pensionistas de la residencia de ancianos antes de
mostrarse «abatidos, tristes y silenciosos».331

Después llega la toma de conciencia del silencio de los objetos familiares
del muerto, como el del laúd de Geneviève Roussel, fallecida en el esplendor
de la juventud, que conmueve profundamente a Malherbe, en los albores del
siglo xvii. Colgado de un gancho, el instrumento, ahora triste, se cubre de
inmundicia lentamente, mientras la araña extiende sobre él, poco a poco, su
tela polvorienta.332

La tumba, más sin duda que cualquier otra cosa, impone la emoción
suscitada por el mutismo de los muertos, acentuada por el recuerdo de sus
voces. El tema es tan recurrente en la literatura y en las artes plásticas que me
limitaré al ejemplo de Victor Hugo, a tal punto es profunda en él la sensación
del silencio ligado a la muerte de Léopoldine, que califica de «vasto y
profundo silencio de la muerte».333 Aun así, queda la esperanza expresada por
la «boca de sombra», pues todo habla en el universo: «¿Supones que la tumba,
en musgo y envuelta, | tan sólo sea silencio?».334 Y a propósito del recuerdo de
su hija: «¡Oh!, cuántas veces he dicho: ¡Silencio, ella ha hablado!».335



En Les rayons et les ombres, invirtiendo el planteamiento, con motivo de
la muerte de su hermano Eugène Hugo, el poeta trata de imaginar lo que oirá el
fallecido, los ruidos que perturbarán el silencio de la tumba:

¡No oirás más que la hierba y la maleza,
los pasos del enterrador estremeciendo la tierra,
la caída del fruto maduro!
Y a veces el canto propagado en el espacio,
del pastor que desciende a la llanura
y pasa por detrás del viejo muro!336

Terminemos este libro con el más contundente y trágico de todos los
silencios: el que reinará cuando la Tierra esté muerta, cuando se consuma su
disolución en el silencio, el «día en el que todo callará», evocado por Vigny.
A este respecto, leamos «Solvet seclum», uno de los Poérnes barbares de
Leconte de Lisie:

Tormentos, crímenes, remordimientos, suspiros desesperados,
espíritu y carne del hombre, ¡un día callaréis!
Todo callará, dioses, reyes, condenados y viles multitudes,
el rauco gruñido de los presidios y las ciudades,
los animales de los bosques, los montes y el mar,
lo que vuela y salta y repta en este infierno,
lo que tiembla y huye, lo que engulle y mata,
desde la lombriz aplastada en el fango
hasta el rayo errante en la densidad de las noches!
De un plumazo la naturaleza interrumpirá sus ruidos.

Esto sucederá «cuando el Globo […] estúpido, ciego, lanzando un último
aullido […] aplastará su vieja y mise-

rabie corteza contra algún universo inmóvil en su fuerza». Entonces
«fertilizará con sus restos inmundos los surcos del espacio en los que
fermentan los mundos».337

Leconte de Lisie desconocía el Big Bang y su ruido, ignoraba que el
universo se expandió y se contrae, pero mostró, sin duda mejor que nadie, la



aniquilación ineluctable de nuestro planeta y el silencio trágico de sus restos.



AGRADECIMIENTOS
Doy las gracias a Fabrice d’Almeida por haber supervisado atentamente la
versión editada de este libro, y a Sylvie le Dantec por haber copiado el
manuscrito.



BIBLIOGRAFÍA EN ESPAÑOL
BACHELARD, Gaston, La poética del espacio, trad. Ernestina de
Champourcín, Ciudad de México, FCE, 2006.

BALZAC, Honoré de, Beatriz, en: La Comedia humana, vol. iv, trad.
Aurelio Garzón del Camino y María Teresa Gallego Urrutia, Madrid,
Hermida, 2016.

—, El cura de Tours, en: La Comedia humana, vol. vil, trad. Aurelio
Garzón del Camino, Madrid, Hermida, 2018.

BARBEY D'AUREVILLY, «La cortina carmesí», en: Las diabólicas, trad.
Josefina Bueno Alonso y Concepción Palacios Bernai, Murcia, Universidad de
Murcia, 1993.

BAUDELAIRE, Charles, El Spleen de París, trad. Margarita Mi- chelena,
Ciudad de México, fce, 2018.

BROCH, Hermann, La muerte de Virgilio, versión dej. M. Ripalda sobre
la trad, de A. Gregori, Madrid, Alianza, 2007.

CAMUS, Albert, «El mar, aún más cerca. Diario de a bordo» y «Retorno a
Tipasa», en: El verano, trad. Rafael Chirbes, Madrid, Alianza, 1996.

—, El extranjero, trad.José Ángel Valente, Madrid, Alianza, 2014.
CASTIGLIONE, Baldassare, Elcortesano, trad. Juan Boscán, Madrid,

Imprenta de Rivadeneyra, 1873.
CHATEAUBRIAND, François-René de, El genio del cristianismo, trad.

Torcuato Torio, Ciudad de México, Imprenta de Juan R. Navarro, 1852.
—, Itinerario de París a Jerusalén, trad. Manuel M. Flamant, Madrid,

Gaspar y Roig, 1853.
CONRAD, Joseph, La línea de sombra, trad. Javier Alfaya Bula y Javier

Alfaya McShane, Madrid, Alianza, 2016.



CONSTANT, Benjamin, Adolphe, trad. Marta Hernández, Barcelona,
Acantilado, 2002.

FOUCAULD, Charles de, Escritos espirituales de Carlos de Fou- cauld.
Ermitaño del Sahara, apóstol de los Tuareg, trad. fraternidad de los
Hermanos de Jesús, Barcelona, Herder, 1996.

GRACQ, Julien, El mar de las Sirtes, trad. Josep Escué, Barcelona,
Debolsillo, 2015.

HUGO, Victor, Antología poética, edición bilingüe, trad. Mercedes
Tricás, Barcelona, Bosch, 1987.

—, Lo que dice la boca de sombra y otros poemas, trad. Antonio Martínez
Sardón, Madrid, Visor, 1989.

LA BRUYÉRE, Jean de, Los caracteres, trad. Consuelo Berges, Madrid,
Hermida, 2013.

LUCRECIO, De rerum natura, trad. Eduard Valentí Fiol, Barcelona,
Acantilado, 2012.

MAETERLINCK, Maurice, El tesoro de los humildes, Santiago de Chile,
Ercilla, 1935.

MALLARMÉ, Stéphane, Antología, trad. Marcos R. Bamatán, et al.,
Madrid, Visor, 1991.

MERLEAU-PONTY, Maurice, Lo visible y lo invisible, trad. Estela
Consigli y Bernard Capdevielle, Buenos Aires, Nueva Visión, 2010.

PASCAL, Blaise, Discurso sobre las pasiones del amor, trad. Julio Torri,
Sevilla, Renacimiento, 2003.

PERROT, Michelle, Historia de las alcobas, trad. Ernestojunque- ra,
Madrid, Siruela, 2011.

PROUST, Marcel, En busca del tiempo perdido, vol. 1: Por el camino de
Swan, trad. Pedro Salinas, Madrid, Alianza, 2013.

—, En busca del tiempo perdido, vol. 5: La prisionera, trad. Consuelo
Berges, Madrid, Alianza, 2011.

PRUDHOMME, Sully, Obras escogidas, vol. I, trad. José Antonio
Fontanilla, Madrid, Aguilar, 1965.

QUIGNARD, Pascal, Vida secreta, trad. Encarna Castejón, Madrid,
Espasa Calpe, 2004.

—, La lección de música, trad. Ascensión Cuesta, Madrid, Funambulista,



2005.
—, Todas las mañanas del mundo, trad. Esther Benítez, Madrid, Espasa,

2008.
RADCLIFFE, Ann, Los misterios de Udolfo, trad. Carlos José Costas

Solano, Madrid, Valdemar, 1992.
RILKE, Rainer Maria, Los apuntes de Malte Laurids Brigge, trad. Juan de

Sola, Barcelona, Alba, 2016.
RODENBACH, Georges, brujas la muerta, trad. Fruela Fernández,

Madrid, Vaso Roto, 2011.
SAINT-EXUPÉRY, Antoine de, Correo del sur, trad. Enrique de Juan,

Barcelona, Salamandra, 2000.
—, Tierra de los hombres, trad. Rafael Dieste, Córdoba, Berenice, 2016.
SENANCOUK, Étienne Pivert de, Obermann, ed. Eduard Cairol, trad.

Ricardo Baeza, Oviedo, KRK, 2010.
SIMÓN, Claude, La hierba, trad. Esteban Busquéis y Esther Tusquets,

Barcelona, Lumen, 1986.
THOREAU, Henry David, «Un paseo invernal», en: Desobediencia civil y

otros textos, ed. Vanina Escales, La Plata, Terramar, «Utopía Libertaria»,
2009.

—, Los bosques de Maine, trad. Héctor Silva, Tegueste, Baile del Sol,
2013.

VV.AA., Antología de la poesía romántica francesa, ed. bilingüe Rosa de
Diego, trad. Miguel Angel García Peinado, Evelio Miñano, Pilar Andrade y
Javier del Prado, Madrid, Cátedra, 2000.

VERCORS, El silencio del mar y otros relatos clandestinos, trad.
Santiago R. Santerbás, Madrid, Cátedra, 2015.

WALSER, Robert, El paseo, trad. Carlos Fortea, Madrid, Sirue- la, 2014.
WHITMAN, Walt, Hojas de hierba, trad. Eduardo Moga, Barcelona,

Galaxia Gutenberg, 2014.



 
 
 

ESTA EDICIÓN, PRIMERA, DE
«HISTORIA DEL SILENCIO», DE ALAIN
CORBIN, SE TERMINÓ DE IMPRIMIR

EN CAPELLADES EN EL
MES DE JUNIO

DEL AÑO
2019

 



NOTAS
1 Paul Valéry, Tel quel, en: Œuvres, Paris, Gallimard, «Bibliothèque de la

Pléiade», t. n, i960, pp. 656-657.
2 Max Picard. Le Monde du silence. Paris, pur, 1954, p. 4.
3 Jules Barbey d’Aurevilly, Un prétre marte, en: Romans, París.

Gallimard, 2013, p. 889.
4 Georges Rodenbach. Brujas la muerta, trad. Fruela Fernández. Madrid,

Vaso Roto, 2011, p. 80.
5 Julien Gracq, El mar Je las Sirtes, trad. José Escué. Barcelona,

Debolsillo. 2015. [No se indica página cuando se cita la edición digital (N.
del E)].

6 Vercors. El silencio del mar y otros relatos clandestinos, trad. Santiago
R. Santerbás, Madrid. Cátedra, 1015.

7 Ibid.
8 Ibid.
9 Ibid.
10 Paul Claudel. L'a il écoute, en. Œuvres en prose. Paris, Gallimard,

«Bibliothèque de la Pléiade», 1965. p. 2740.
11 Michelle Perrot, Histoire de chambres, Paris, Seuil, «La Librairie du xxi

siècle», 2009.
12 Charles Baudelaire, El Spleen de Paris, trad. Margarita Michelena,

Ciudad de México, FCE, 2018.
13 Joris-Karl Huysmans, A rebours, presentación de Marc Pumaroli, Paris,



Gallimard. «Folio classique», 1983, pp. 142-143.
14 Michelle Perrot, Historia de las alcobas, trad. Ernesto Junquera.

Madrid, Siruela, 2011.
15 Walt Whitman, Hojas de hierba, trad. Eduardo Moga, Barcelona,

Galaxia Gutenberg. 2014.
16 Rainer Maria Rilke, Los apuntes de Malte Laurids Brigge, trad. Juan de

Sola, Barcelona, Alba, 2016.
17 Ibid.
18 Ibid.
19 Marcel Proust. En busca del tiempo perdido, vol. i: Por el camino

deSwann, trad. Pedro Salinas, Madrid. Alianza. 2013.
20 Jules Barbey d’Aurevilly, «La cortina carmesí», en: Las diabólicas,

trad. Josefina Bueno Alonso y Concepción Palacios Bernal, Murcia,
Universidad de Murcia, 1993, pp. 121 122.

21 Víctor Hugo, «Regard jeté dans une mansarde», en: Les rayons et les
ombres, París, Gallimard, «Poesie», 1964, p. 259.

22 Ibid., pp. 262-263.
23 Émile Zola, Le rêve, en: Les Rougon-Macquart, Paris, Gallimard,

«Bibliothèque de la Pléiade», t. iv, 1966, p. 902.
24 Jules Verne, Une fantaisie du docteur Ox, Paris, Gallimard, 2011, pp.

17-18.
25 Georges Bernanos. Monsieur Ouine, París. Le Livre de Poche, 2008, p.

49.
26 Ibid., p. 50.
27 Ibid., p. 51.
28 Ibid., p. 307.
29 Ibid., p. 310-312 y 329.
30 Patrick Laude, Rodenbach. Les décors de silence, Bruselas, Labor,

1990, pp. 71 y 79.
31 Picard, Le Monde du silence, op cit.. p. 55.
32 Georges Rodenbach, Le règne du silence, París, Charpentier, 1891.

Todas las citas que preceden y que siguen están extraídas de Georges
Rodenbach, Œuvre poétique, París, Mercure de France; Règne du silence,



1.1, Archives Karéline, 2008, pp. 77, 271, 183, 188-189, 191 y 216.
33 Picard, Le Monde du silence. op. eit.. p. 89.
34 Safia Berhaim, «Acheminement vers la parole. Le cinema de Philippe

Garrel», Vértigo. Esthétique et histoire du cinema: «Le silence», n.° 28,
verano de 2006.

35 Picard, Le Monde du silence. op. cit.. pp. 82-83.
36 Ibid., p. 131.
37 Joris-Karl Huysmans, Les foules de Lourdes, París, Plon-Nourrit, 1911,

p. 228.
38 Id., La cathédrale, Clermont-Ferrand, Paléo, 2009, p. 82.
39 Ibid., pp. 99-100 y 434.
40 Ibid., p. 190.
41 Ibid., p. 86.
42 Étienne Pivert de Senancour, Obermann. ed. Eduard Cairol, trad.

Ricardo Baeza, Oviedo, KRK, 2010. pp. 154-155.
43 Gracq. El mar de las Sirtes, op. cit.
44 Maurice de Guérin, Le cahier vert, en: Œuvres complètes. Paris,

Classiques Garnier, 2012, pp.22 y 72.
45 Leconte de Lisie, «Dies Iræ», en: Poèmes antiques, Paris, Gallimard,

1994, p. 294.
46 Stéphane Mallarmé, «L’azur», en: Poésies, Paris, Garnier-Flammarion,

1989, p. 59.
47 Henry David Thoreau, Journal, 1837-1861, presentación de Ken neth

White, Paris, Denoël, 2001, p. 31.
48 Ibid., p. 32.
49 Ibid., p. 115.
50 Ibid., p. 97.
51 Henry David Thoreau, «Histoire naturelle du Massachusetts», en:

Essais, Marsella, Le Mot et le Reste, 2007, p. 39.
52 Id., Walden ou la vie dans les bois, París, Gallimard, «L'Imaginaire»,

1990, p. 142.
53 Picard, Le Monde du silence, op. tit., pp. 84, 87 y 106.
54 Klotz, Vertigo: «Le silence», op. at., pp. 89-91.



55 Ibid., pp. 91 y 93.
56 Lucrecio, De rerum natura, trad. Eduard Valenti Fiol, Barcelona,

Acantilado, 2012, libro iv, v. 460, p. 353.
57 Joubert, Carnets, 2 vols., París, Gallimard, 1994.
58 De Guérin, Le Cahier vert, op. cit., p. 91.
59 François-René de Chateaubriand, El genio del cristianismo, trad.

Torcuato Torio, Ciudad de México, Imprenta de Juan R. Navarro, 1852, P- 47.
60 Victor Hugo, Les Contemplations, «Pleurs dans la nuit», lgf, 2002, p.

408.
61 Whitman, Hojas de hierba, op. cit., «Canto de mí mismo», 21.
62 Rodenbach, Œuvre poétique, op. cit., p. 93.
63 Gaston Bachelard, La poética del espacio, trad. Ernestina de

Champourcín, Ciudad de México, fce, 2006, p. 156.
64 Proust, Por el camino de Swann, op. cit.
65 Paul Valéry, Tel quel, op. cit., p. 656.
66 Id., Mauvaises pensées et autres, ibid., p. 860.
67 Philippe Jaccottet, La Promenade sous les arbres, Lausanne, La

Bibliothèque des arts, 2009, pp. 120-121.
68 Ibid., pp. 59 y 66.
69 François-René de Chateaubriand, Itinéraire de Paris à Jérusalem; Guy

Barthélemy, «L'Orient par l’oreille», Colloque sur Chateaubriand, 9 de
diciembre de 20 o 6, http://études-romantiques.ish-lyon.cnrs.fr, p. 4.

70 Id., Itinerario de Paris a Jerusalén, trad. Manuel M. Flamant, Madrid,
Gaspar y Roig, 1853, pp. 153-154.

71 Ibid., p. 19.
72 Ibid., p. 88.
73 Sobre estos puntos, véase Guy Barthélemy, Fromentin et l’écriture du

désert, Paris, L’Harmattan, 1997.
74 Guy Barthélemy, «Le désert ou l’immatérialité de Dieu, une variation

lamartinienne sur le motif de la “caravane humaine”», en: Gertrude Durusoy
(ed.), Actes du Colloque International sur Lamartine: Tire, Turquie, Esmirna,
Presses de l’Université Ege, 2004, pp. 112-113.

75 Ibid.



76 Ibid.
77 Barthélemy, Fromentin et l’écriture du désert, op. cit., p. 61.
78 Ibid., p. 62.
79 Eugène Fromentin, Un été dans le Sahara, en: Œuvres complètes, Paris,

Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 1984, p. 54.
80 Ibid., p. 123.
81 Gustave Flaubert, Voyage en Egypte, ed. y presentación de Pierre- Marc

de Biasi, París, Grasset, 1991, pp. 64-70.
82 Antoine de Saint-Exupéry, Tierra de los hombres, trad. Rafael Dieste,

Córdoba, Berenice, 2016.
83 Id., Correo del sur, trad. Enrique de Juan, Barcelona, Salamandra, 2000,

p. 38.
84 Ibid., p. 155.
85 Citado por Claude Reichler, La Découverte des Alpes et la question du

paysage, Ginebra, Georg, 2002, p. 71.
86 Senancour, Obermann, op. cit., p. 484.
87 lbid., p. 594.
88 lbid., pp. 594-595.
89 lbid., pp. 645 y 651.
90 lbid., p. 711.
91 Ibid., pp. 286 y 733.
92 John Muir, Célébrations de la nature, París, José Corti, 2011, p. 52.
93 Rodenbach, Œuvre poétique, op. cit., pp. 290 y 113.
94 Zola, Une page d'amour, en: Les Rougon-Macquart, op. cit., p.1084.
95 Platon, Euthydème, en: Œuvres complètes, Paris, Gallimard,

«Bibliothèque de la Pléiade», 1.1,1950, p. 601.
96 Jules Michelet, La montagne, Plan-de-la-Tour, Editions d’aujourd’hui,

«Les Introuvables», 1983, p. 277.
97 Ibid., pp. 126 y 279.
98 Chateaubriand, El genio del cristianismo, op. cit., p. 183.
99 Joseph Conrad, La línea de sombra, trad. Javier Alfaya Bula y Javier

Alfaya McShane, Madrid, Alianza, 2016.



100 Ibid.
101 Ibid.
102 Albert Camus, «El mar, aún más cerca. Diario de a bordo», en: El

verano, trad. Rafael Chirbes, Madrid, Alianza, 1996, p. 86.
103 Id., «Retomo a Tipasa», en: El verano, op. cit., pp. 76-77.
104 Picard, Le Monde du silence, op. cit., p. 106.
105 François-René de Chateaubriand, Voyages, en: Œuvres complètes,

París, Furne, t. vi, 1832, p. 60.
106 Ibid., p. 61.
107 Ibid., p. 113.
108 Henry David Thoreau, «Un paseo de invierno», en: Desobediencia civil

y otros textos, ed. Vanina Escales, La Plata, Terramar, «Utopía Libertaria»,
2009, pp. 109-110 y 112.

109 Victor Hugo, «A un riche», en: Les Voix intérieures, París, Poésie-
Gallimard, 1964, p. 192.

110 Sully Prudhomme, «Silence et nuit des bois», en: Les solitudes, citado
por Emile Moulin, Le silence. Etude morale et littéraire, Montauban,
Forestié, 1885, p. 73.

111 Muir, Célébrations de la nature, op. cit., p. 252.
112 Robert Walser, El paseo, trad. Carlos Fortea, Madrid, Siruela, 2014.
113 Ann Radcliffe, Los misterios de Udolfo, trad. Carlos José Costas

Solano, Madrid, Valdemar, 1992.
114 François-René de Chateaubriand, René, en: Atala. René. Le dernier

Abencerage. París, Gallimard, «Folio classique», 1371, pp. 144-145.
115 Guy Thuillier, Pour une histoire du quotidien au XIXe siècle en

Nivernais, Paris, EHESS, 1977.
116 Hugo, «A Olympio», en: Les Voix intérieures, op. cit., p. 225.
117 Hugo. «Aux arbres», en: Les Contemplations, op. cit.. p. 229.
118 Barbey d’Aurevilly, L'ensorcelée, en: Romans, op. cit., pp. 380 y 398.
119 ld., Un prêtre marié, op. cit., p. 894.
120 Rodenbach, Brujas la muerta, op. cit., p. 50.
121 Ld., Œuvre poétique, op. cit., p. 222.
122 lbid., p. 226.



123 Honoré de Balzac, Beatriz, en: La comedia humana, vol. iv, trad.
Aurelio Garzón y M.ª Teresa Gallego, Madrid, Hermida, 2016.

124 Id., El cura de Tours, en: La comedia humana, vol. vii, trad. Aurelio
Garzón, Madrid, Hermida, 2018.

125 Nicole Mozet, «Aux arbres», La comedia humana, t. iv, Paris,
Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», p. 175.

126 Barbey d’Aurevilly, Le Chevalier des Touches, en: Romans, op. cit., P-
533.

127 Gracq, El mar de las Sûtes, op. cit.
128 Sansot, Du bon usage de la lenteur, citado por Antoine de Baecque,

Écrivains randonneurs, op. cit., p. 786.
129 Chateaubriand, El genio del cristianismo, op. cit., pp. 188 y 190.
130 Picard, Le Monde du silence, op. cit., pp. 126 y 128-129.
131 François-René de Chateaubriand, Vie de Rance, París, Le Livre de

Poche, 2003. Sobre este tema, cf. Alain Corbin, «Invitation à une histoire du
silence», en: Foi, fidélité, amitié en Europe à l'époque moderne. Mélanges
offerts à Robert Sauzet, Paris, Publications de l’Université de Tours, t.
11,1995, pp. 301-311.

132 Hugo, «À l'arc de triomphe», Les Voix intérieures, op. cit.. p. 160.
133 Luis de la Puente, Vida del V. P. Baltasar Alvarez, de la Compañía de

Jesús, Madrid, Aguado, 1880, cap. 14, § 1, pp. 148-149.
134 Cf. Louis de Grenade, De l’oraison et de la considération, París, 1863.

Sobre la historia del arte de meditar, cf. Marc Fumaroli, L’école du silence.
Le sentiment des images au xvii siécle, París, Flammarion, 1998, en
particular pp. 234-237.

135 Maurice Giuliani, «Ecriture et silence. A l’origine des Exercices
spirituels d’Ignace de Loyola», en: Du visible à l’invisible. Pour Max Milner,
París, José Corti, 1.11.1988, p. 112.

136 Autobiografía de san Ignacio de Loyola, IV, 42.
137 Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, 214.
138 Ibid. ,335.
139 Juan de la Cruz, Cántico espiritual, xv, 25, en: Obra completa, ed.

Luce López-Baralt y Eulogio Pacho, Madrid, Alianza, 2 vols., 11, p. 103.



140 Ibid., xxxix, 12, pp. 235-236.
141 Teresa de Avila y Juan de la Cruz, Œuvres, París, Gallimard,

«Bibliothèque de la Pléiade», 2012, nota, p. 1033.
142 Gérald Chaix, «Réforme et contre-Réforme catholiques. Recherches sur

la chartreuse de Cologne au xvi siècle», Analecta cartusiana, n.° 8o,
Salzburgo, 1981,1.1, p. 67.

143 Ibid., pp. 410-411.
144 Bossuet, «Troisième exhortation aux ursulines de Meaux», en: Œuvra

oratoires, Paris, Desclée de Brouwer, t. 6, 1894, pp. 252-253.
145 Ibid., p. 246.
146 Ibid., p. 242.
147 Ibid., p. 246.
148 Ibid., p. 241.
149 Bossuet, «Seconde exhortation aux ursulines de Meaux», ibid., p. 230.
150 Ibid., p. 231.
151 Ibid., p. 232.
152 Bossuet, «Second panégyrique de saint Benoît», en: Œuvres. Paris,

Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 1961, p. 560.
153 Id., «Premier panégyrique de saint Benoît», ibid., p. 298.
154 Id., «Panégyrique de saint Bernard», ibid., p. 270.
155 Ibid., p. 271.
156 Bossuet, «Méditation sur le silence», en: Œuvres oratoires, op. cit. pp.

365-366.
157 Ibid., p. 366.
158 Ibid., p. 367.
159 Ibid., pp. 371 y 377.
160 Ibid., p. 378.
161 Ibid., p. 381.
162 Chateaubriand, Vie de Raneé, op. cit., p. 220.
163 Sobre las vanidades, véase el bellísimo catálogo Les vanités dans la

peinture au xvii siècle, Caen, Musée des Beaux-Arts, 1990; para lo que nos
concierne de modo particular, véase Alain Tapié, «Décomposition d’une
méditation sur la vanité» y «Petite archéologie du vain et de la destinée», así



como Louis Marin, «Les traverses de la vanité».
164 Mireille Lamy, «Marthe ou Marie? Les franciscains entre action et

contemplation», en: Le silence du cloître. L’exemple des saints, xiv-xvii
siècle, Clermont-Ferrand, Université Blaise-Pascal, 2011, p. 63.

165 Ibid., passim.
166 Escritos espirituales de Carlos de Foucauld. Ermitaño del Sahara,

apóstol de los Tuareg, trad. fraternidad laica de los Hermanos de Jesús,
Barcelona, Herder, 1996.

167 Ibid.
168 Ibid.
169 Ibid.
170 Michel Laroche. La voie du silence. Dans la tradition des Pères du

désert, Paris, Albin Michel, 2010, p. 86. Esta obra es muy valiosa en la
medida en que explica claramente las líneas fundamentales de la teología
ortodoxa en lo que concierne al silencio.

171 Parry, «Le monastère du silence ou la recherche du Verbe», en: Le
silence en littérature. De Mauriac à Houellebecq, Paris, L’Harmattan, 2013;
a propósito de Charles du Bos, para quien «la lengua del alma es el silencio»,
p. 49.

172 Senancour, Obermann, op. cit., p. 90.
173 Citado por Reynaud, «La rose des ténèbres. Transparence et mystère

chez Maeterlinck», en: Du visible à l’invisible, op. cit., pp. 13 5 y 143.
174 Laurent, «Le silence dans l’œuvre de Patrick Modiano», en: Le silence

en littérature, op. cit., p. 61.
175 Maurice Maeterlinck, El tesoro de los humildes, Santiago de Chile,

Ercilla, 1935, p. 9.
176 Ibid., p. 5.
177 Chateaubriand, El genio del cristianismo, op. cit., p. 226.
178 Alain, Propos, París, Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», t. II,

1970, 20 de noviembre de 1927, p. 716.
179 Jean-Noël Luc, «L’invention du jeune enfant au xix siècle. De la salle

d’asile à l’école maternelle (1826-1887)», tesis doctoral, Paris, Université
Paris 1 Panthéon-Sorbonne. 1994.



180 Baronne Staffe, Règles du savoir-vivre dans la société moderne, Paris,
Victor-Havard, 24.ª ed., 1891.

181 Thierry Gasnier, «Le silence des organes», tesina, EHESS, 1980.
182 Marie-Luce Gélard (dir.), Corps sensibles. Usages et langages des

sens, Nancy, Presses Universitaires de Nancy, 2013, pp. 78-79 y 87. Véase
también Rudy Steinmetz, «Conceptions du corps à travers l’acte alimentaire
aux xvii et xviii siècles», Revue d’Histoire Moderne et Contemporaine, xxxv,
1,1988, pp. 3-35.

183 Alain Corbin, «Le mot du président». Revue d'Histoire du XIX Siècle,
vol. 10: «1848, révolutions et mutations au XIX siècle: Le silence au xixe
siècle», 1994, p. 16.

184 Olivier Balaÿ, Olivier Faure, Lyon au XIX siècle. L’environnement
sonore de la ville, Grenoble, Cresson-Centre Pierre-Léon. 1992.

185 Le cas des cloches. Soumis par Nadar à M. le ministre des Cultes
(puisqu’ily en a encore un…) et à tous les maires, conseillers municipaux,
députés et même sénateurs, Chambéry, Ménard, 1883.

186 Luigi Russolo, L'art des bruits, Lausana, L’Áge d’Homme, 1975
[1916].

187 H. Hazel Hahn, Scenes of Parisian Modernity. Culture and
Consumption in the Nineteenth Century, Nueva York, Palgrave-Macmillan,
2009.

188 Esteban Buch, «Silences de la Grande Guerre», en: Entendre lú guerre.
Sons, musiques et silences en 14-18, París, Gallimard-Historial de la Grande
Guerre, 2014. Tomamos de este bello artículo lo esencial de cuanto figura en
este párrafo.

189 Alain Corbin, Les filies de noce, París, Flammarion, «Champs
Histoire», 1982, passim.

190 Escritos espirituales de Carlos Foucauld, op. cit.
191 Charles de Foucauld, Nouveaux écrits spirituels, París, Plon, 1950, p.

31.
192 Ibid., p. 49.
193 Citado por Pascal Quignard. Véase Nadia Jammal, «La quête de ce

qu’on a perdu dans La Leçon de musique et Tous les matins du monde de
Pascal Quignard», en: Le silence en littérature, op. cit., p. 219.



194 Maeterlinck, El tesoro de los humildes, op. cit., p. 6.
195 Gabriel Marcel, «Préface», en: Picard, Le Monde du silence, op. cit.,

pp. XII-XIII.
196 Picard, ibid., pp. 8-10 y 20.
197 Pierre Emmanuel, La révolution parallèle, París, Seuil, 1975.
198 Jean-Marie G. Le Clézio, L’extase matérielle, Paris, Editions du

Rocher, 1999.
199 Pascal Quignard, Le vœu du silence, Paris, Galilée, 2005, introducción.
200 Sandra Laugier, «Du silence à la langue paternelle: Thoreau et la

philosophie du langage», en: Henry D. Thoreau, Les cahiers de l'Herne,
1994, p. 153 sq. Sandra Laugier analiza, en esta perspectiva, el Tractatus
logico-philosophicus de Wittgenstein.

201 Citado por Pierre Coulange, Quand Dieu ne répond pas. Une réflexion
biblique sur le silence de Dieu, París, Cerf, 2013, p. 207.

202 Ibid., p. 162.
203 Ibid., p. 164.
204 Hugo, «Lo que dice la boca de sombra», en: Lo que dice la baca de

sombra y otros poemas, trad. Antonio Martinez Sarrión, Madrid, Visor, 1989,
p. 53.

205 Id,. «Pleure dans la nuit», en: Les Contemplations, op. cit., p. 520.
206 Maeterlinck, El tesoro de los humildes, op. cit., p. 6.
207 Ibid., p. 7.
208 Maurice Merleau-Ponty, Lo visible y lo invisible, trad. Estela Consigli

y Bernard Capdevielle, Buenos Aires, Nueva Vision, 2010, p. 115.
209 Pascal Quignard, La lección de música, trad. Ascensión Cuesta,

Madrid, Funambulista, 2005; y Todas las mañanas del mundo, trad. Esther
Benítez, Madrid, Espasa, 2008.

210 Picard, Le Monde du silence, op. cit., p. 65.
211 Eugène Delacroix, Journal 1822-1863, París, Pión, 1980, pp. 476- 477
212 Claudel, L’œil écoute, op. cit., pp. 173,179 y 189.
213 Ibid., pp. 196. 203 y 253.
214 Ibid., p. 332.
215 Claudel, Conversations dans le Loir-et-Cher, «Aegri somnia», ibid., p.



891.
216 Fumaroli, L'école du silence, op. cit., p. 191.
217 Fórmula de Paul Claudel citada en ibid., p. 194.
218 Ibid., pp. 195-196.
219 Ibid., p. 237.
220 Huysmans, La cathédrale, op. cit., pp. 166-167.
221 Yves Bonnefoy, L’inachevable. Entretiens sur la poésie, Paris, Albin

Michel, 2010, pp. 267-168 y 270.
222 Fumaroli, L'Ecole du silence, op. cit., p. 359.
223 Ibid., p. 518.
224 Anouchka Vasak, Météorologies. Discours sur le ciel et le climat, des

Lumières au romantisme, Paris, Champion, 2007, pp. 464-465.
225 Le symbolisme en Europe, exposición en el Grand Palais, 1976, p. 141.

Este catálogo es esencial para nuestro tema. Las obras enumeradas figuran en
él.

226 Giulia Latini Mastrangelo, «Le silence, voix de l’âme», en: Le silence
en littérature, op. cit., p. 117.

227 Federico García Lorca, Poesía completa, Barcelona, Galaxia
Gutenberg-Círculo de Lectores, 2011, p. 260.

228 Georges Simon, «La transcendance du silence chez Sylvie Germain»,
en: Le silence en littérature, op. cit., pp. 103-104.

229 François Mauriac, citado por Claude Hecham, «Le silence et la
littérature dans les œuvres autobiographiques de François Mauriac», tbid., p.
329.

230 Cf. Michael O’Dwyer, «Le leitmotiv du silence dans Thérèse
Desqueyroux», ibid., p. 23.

231 Bachelard, La poética del espacio, op. cit., p. 159.
232 Citado por Laude, Rodenbach, op. cit., pp. 15-16.
233 Nazarova, Le silence en littérature, op. cit., introducción.
234 Vecchiali, Vértigo: «Le silence», op. cit., p. 94.
235 Thomas Salvador, ibid., p. 83.
236 Alain Mons, «Le bruit-silence ou la plongée paysagère», en: Jean

Mottet (dir.), Les paysages du cinéma, Seyssel, Champ Vallon, 1999, pp. 244



y 246.
237 Jean-Etienne Pierrot, Dictionnaire de théologie mórale, t. 32,1862,

artículo «Silence»; y Moulin, Le silence, op. cit., pp. 59-60.
238 Baldassare Castiglione, Le livre du courtisan, París, Garnier-

Flammarion, 1991, pp. 132 y 162.
239 Baltasar Gracián, Oráculo manual y arte de prudencia, Barcelona,

Planeta, 1984, §3,43, 78,141.
240 A este respecto, véase el texto fundamental de Marc Fumaroli, «La

conversation», en: Pierre Nora (dir.), Les lieux de mémoire, París, Gallimard,
t.III, Les France, vol. 2, Traditions, 1992, pp. 679-743.

241 Gracián, op. cit., § 11,160,179.
242 lbid., §160.
243 Marc Fumaroli. «1684. Introduction à “L’homme de cour”», en:

Baltasar Gracián, L’homme de cour, Paris. Gallimard. 2010, p. 225.
244 François de La Rochefoucauld. Œuvres completes, París. Gallimard,

«Bibliothèque de la Pléiade», 1964. p. 413.
245 Madame de Sablé, Maximes, en: Moralistes du xvi siècle. De Pibrac à

Dufresny, prefacio de Jean Lafond. Paris, Robert Laffont, «Bouquins»,1992, p.
250.

246 Monsieur de Moncade, Maximes et réflexions, ibid., p. 940.
247 Jean de La Bruyère, Los caracteres, trad. Consuelo Berges. Madrid,

Hermida, 2013, §72.
248 Charles Dufresny, Amusements sérieux et comiques, en: Moralistes du

XVIIC siècle, op. cit., p. 1001.
249 Abbé Dinouart, L’art de se taire, prefacio de Antoine de Baecque,

Paris, Payot, 2011, p. 36. Lo que sigue debe mucho a este prefacio.
250 Moulin, Le silence, op. cit., p. 19.
251 Dinouart, L'art de se taire, op. cit., pp. 35, 68-69 y 71.
252 Moulin, Le silence, op. cit., pp. 21-27.
253 Senancour, Obermann, op. cit., p. 368.
254 Benjamín Constant, Adolphe, trad. Marta Hernández, Barcelona,

Acantilado, 2002, p. 23.
255 Delacroix., Journal, op. cit., pp. 476-477.



256 Bernard Masson, «Flaubert, écrivain de l’impalpable», en: Du visible à
l'invisible, op. cit., p. 57, cita el artículo de Gérard Genette, «Silences de
Flaubert», en: Figures 1, Paris, Seuil, 1966.

257 Valéry, Choses tues, en: Œuvres, op. cit., pp. 488 y 492.
258 Gracq, El mar de las Sirtes, op. cit.
259 Zola, La terre, en: Les Rougon-Macquarl, op. cit., p. 732.
260 Yvonne Crebouw, «Dans les campagnes: silence quotidien et silence

coutumier», Revue d’Histoire du xix Siècle, op. cit., pp. 51-61. Este articulo
es esencial para el tema.

261 Henry David Thoreau, Los bosques de Maine, trad. Héctor Silva,
Tegueste, Baile del Sol, 2013.

262 Sylvain Venayre, «Les grandes chasses», en: Histoire de l'émotion, vol.
2 (Des Lumières à la fin du xix siècle), Paris, Seuil, 2016.

263 Maeterlinck, El tesoro de los humildes, op. cit., p. 6.
264 Ibid., pp. 9-10.
265 Ibid., p. 10.
266 Ibid., pp. 10-11.
267 Ibid., p. 52.
268 Ibid., p. 11.
269 Jean Paul, citado por Maeterlinck, ibid., p. 96.
270 Rodenbach, Œuvre poétique, op. cit., p. 139.
271 Ibid., p. 277.
272 Picard, Le Monde du silence, op. cit., pp. 69,71 y 98.
273 Baldassare Castiglione, El cortesano, trad. Juan Boscân, Madrid,

Imprenta de Rivadeneyra, 1873, p. 374.
274 Ibid., pp. 388 y 389.
275 Ibid., p. 390.
276 Ibid., p. 392.
277 Citado por Perrot, Historia de las alcobas, op. Cit.
278 Blaise Pascal, Discurso sobre las pasiones y el amor, trad. Julio Torri,

Sevilla, Renacimiento, 2003, p. 27.
279 Constant, Adolphe, op. cit., p. 137.



280 Id., Cécile, en: Œuvres, op. cit., p. 138.
281 lbid., p. 162.
282 Senancour, Obermann, op. cit., pp. 492 y 496.
283 Alfred de Vigny, «La casa del pastor», trad. Miguel Ángel García

Peinado, en: Antología de la poesía romántica francesa, Madrid. Cátedra,
2000, p. 329.

284 Ibid., p. 343.
285 Hugo, Les Contemplations, op. cit., pp. 129 y 139.
286 Proust, La prisionera, trad. C. Berges, Madrid, Alianza, 2011.
287 Saint-Exupéry, Tierra de los hombres, op. cit.
288 Albert Camus, El extranjero, trad. José A. Valente, Madrid, Alianza,

2014.
289 Pascal Quignard, Vida secreta, trad. Encarna Castejón, Madrid, Espasa

Calpe, 2004.
290 Citado por Alain Corbin, L’harmonie des plaisirs. Les manières de

jouir du Siècle des Lumières à l'avènement de la sexologie, Paris, Perrin,
2008, pp. 135 y 160.

291 Alfred Delvau, Dictionnaire érotique moderne, Basilea, Karl Schmidt,
1864, p. 23t.

292 Barbey d’Aurevilly, «La cortina carmesí», op. cit., p. 125.
293 Ibid., p. 130.
294 Bernanos, Monsieur Ouine, op. cit., p. 139.
295 Ibid., p. 212.
296 Proust, La prisionera, op. cit.
297 Michael O’Dwyer, «Le leitmotiv du silence dans Thérèse

Desqueyroux», op. cit., pp. 20 y 19.
298 De Vigny, «Dolorida», Poèmes antiques et modernes, en: Œuvres

complètes, t. 1, Paris, Gallimard, 1986, p. 61.
299 Claude Simón, La hierba, trad. Esteban Busquéis y Esther Tusquets,

Barcelona, Lumen, 1986.
300 Frédéric Chauvaud, Histoire de la haine. Une passion funeste, 1830-

1930, Rennes, Presses Universitaires de Rennes, 2014, pp. 174 y 177.
301 Picard, Le Monde du silence, op. cit., p. 31.



302 Simon, «La transcendance du silence chez Sylvie Germain», op. cit., p.
107.

303 Coulange, Quand Dieu ne répond pas, op. cit., p. 24.
304 Alfred de Vigny, «El Monte de los Olivos», citado por Paul Bénichou,

Los magos románticos, trad. Glenn Gallardo, Ciudad de México, FCE, 2017.
305 Id.
306 Hugo, «Horror», en: Antología poética, edición bilingüe, trad.

Mercedes Tricás, Barcelona, Bosch, 1987, pp. 353 y 355.
307 Hugo, «Los magos», citado en: Los magos románticos, op. cit.
308 Gérard de Nerval, «Cristo en el monte de los Olivos», trad. Javier del

Prado, en: Antología de la poesía romántica francesa, op. cit., p. 715.
309 Huysmans, La cathédrale, op. cit., p. 320.
310 Ibid., p. 367.
311 Stéphane Michaud, «L’absence ou le silence de Dieu dans la poésie

contemporaine: Celan, Bonnefoy, Deguy», Etudes, t. 415, 2011, p. 509.
312 Philippe Jaccottet, «Dieu perdu dans l’herbe», Eléments d'un songe,

en: Œuvres, Paris, Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 2014, pp. 325-
327

313 De Vigny, «Le Malheur», Poèmes antiques et modernes, op. cit., p. 6 4.
314 Huysmans, La cathédrale, op. cit., p. 88.
315 Maeterlinck, «El silencio», op. cit., p. 7.
316 Senancour, Obermann, op. cit., p. 692-693.
317 Alfred de Vigny, «La muerte del lobo», trad. Miguel Ángel García

Peinado, en: Antología de la poesía romántica francesa, op. cit., p. 375.
318 Saint-Exupéry, Tierra de los hombres, op. cit.
319 Gracq, El mar de las Sirtes, op. cit.
320 Véase Jaccottet, La promenade sous les arbres, op. cit., p. 12.1. Julien

Green, en varias de sus novelas, ha vuelto sobre el tema del terror nocturno
que infunde el silencio.

321 Rodenbach. Œuvre poétique, op. cit.
322 Laude, Rodenbach, op. cit.
323 Picard, Le Monde du silence, op. cit., pp. 170- 171.
324 Hermann Broch, La muerte de Virgilio, version de J. M. Ripalda sobre



la trad, de A. Gregori, Madrid, Alianza, 2007.
325 Ibid.
326 Ibid.
327 Ibid.
328 Ibid.
329 Stéphane Mallarmé, «Brindis fûnebre por Théophile Gautier», trad.

Marcos R. Barnatân, en: Antologia, Madrid, Visor, 1991, p. 63.
330 Maeterlinck, El tesoro de los humildes, op. cit., p. 21.
331 Camus, El extranjero, op. cit.
332 François de Malherbe, «Larmes du sieur Malherbe», en: Œuvres, Paris,

Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 1971, p. 5.
333 Hugo, «On vit, on parle…», en: Les Contemplations, op. cit., p. 290.
334 Id., «Lo que dice la boca de sombra», en: Lo que dice la boca de la

sombra y otros poemas, op. cit., p. 33.
335 Id., «Oh! je fus comme fou…», en: Les Contemplations, op. cit., p. 280.
336 Id., Les rayons et les ombres, op. cit., p. 40g (poema al dorso de la

esquela mortuoria de Eugène Hugo).
337 Leconte de Lisie, «Solvet seclum», en: Poèmes barbares, op. cit., p.

294


	HISTORIA DEL SILENCIO
	PRELUDIO
	1
	2
	3
	4
	5
	6
	7
	8
	9
	AGRADECIMIENTOS
	BIBLIOGRAFÍA EN ESPAÑOL

	NOTAS

