
  

LI A 
[CUTE en! 

» L ¡ 

  

Pe 

   





Georges Didi-Huberman 

Ante el tien 
Historia del arte y anacronismo de las imágenes 

  

Traducción y nota preliminar de Antonio Oviedo 

  

Adriana Hidalgo editora



Didi-Huberman, Georges 

Ante el tiempo - Ta ed, 2a relmp. 

Buenos Aires : Adriana Hlidalgo edtrora, 2011, 

396 p.; 19x13 ctm. - (Filosofía e historia) 

ISBN 978-987-1156-32-0 

1. Eilosofía francesa 1 Título 

CDD 194 

filosofía e historia 

Titulo original: Devant le temps. 
Histoire de Vart es anachronisme des DRAgES 

Traducción: Oscar Antonio Oviedo Funes 

Editor: Fabián Lebenglik 

Maqueta original: Eduardo Stupía 

Diseño: Gabriela Di Giuseppe 

5 edición en Argentina: octubre de 2011 
1* edición en España: octubre de 2011 

(O 2000 by Les Editions de Minuit 
(E) O Adriana Hidalgo editora S.A., 2006, 2008, 2011 

Córdoba 836 - P 13 - Of 1301 

(1054) Buenos Álres 

e-mail: infodadrianahidalgo.com 

www.adriananidalgo.com 

ISBN Argentina: 978-987-1156-32-0 
ISBN España: 973-84-92857-58-6 

impreso en Árgentina 

Printed in Argentina 
Queda hecho el depósito que indica la ley 11.723 

Esta edición se terminó de imprimir en Ártes Gráficas Delsur, 

Alte. Solier 2450, Avellaneda, Pcia. de Buenos Aires, 

en el mes de septiembre de 2011,



“En cierto sentido, todo problema es 

el de un empleo del tiempo.” 

G. Bataille, Método de meditación (1947) 

“La manera por la que el pasado recibe la impresión 

de una actualidad imás reciente está dada por la ima- 

gen en la cual se halla comprendido. 

Y esta penetración dialéctica, esta capacidad de ha- 

cer presentes las correlaciones pasadas, es la prueba 

de verdad de la acción presente. Eso significa que ella 

enciende la mecha del explosivo que mora en lo que 

ha sido.” 

W. Benjamin, Paris capitale du XIX siécte. Le livre des 

passages (1927-1940)





  

  
      
    

1. Fra Angelico, parte inferior de la Virgen de las Sombras, hacia 1440-1450. 
Fresco. Florencia, convento de San Marcos, corredor seprentrional. Altura: 
1,50 m. Foto: €, D.-H,





NOTA PRELIMINAR





Si se trata de establecer los alcances del contenido del libro 
de Georges Didi-Huberman, el subtítulo de Ante el tiempo 

puede acaso resumirlos con cierta precisión, siempre y cuan- 

do luego se examinen al menos sus desarrollos fundamenta- 
les: Historia del arte y anacronismo de las imágenes. Pese a ser 

tan escuetos, los ocho términos “abren” (un verbo insepa- 

rable de los recorridos teóricos hubermanianos) una multi- 

plicidad de problemas y debates inherentes a la historia del 

arte, a las relaciones y tironeos de esa historia del arte con los 

modelos temporales de la historia tout court, a la noción epis- 

temológicamente decisiva de anacronismo y sus nexos con 

la supervivencia, el síntoma y la imagen, si se admite que 

esta última, siendo portadora de una memoria, da cabida a 
un montaje de tiempos heterogéneos y discontinuos que, sin 

embargo, se conectan y se interpenetran. Pero son dos pre- 
guntas formuladas por Didi-Huberman las que introducen 
las problemáticas más álgidas, planteadas y retomadas, discu- 

tidas y cuestionadas a la luz de diferentes matices y enfoques 

en el curso de Ante el tiempo: “¿qué relación de la historia 
con el tiempo nos impone la imagen?” y “¿qué consecuencia 
tiene esto para la práctica de la historia del arte?”. 

Es cierto que Ánte el tiempo viene a ser como una conti- 

nuación, o incluso, dicho con las debidas precauciones, una 

11



Georges Didi-Huberman 
  

segunda parte de una obra anterior de Didi-Huberman, Devant 

limage (editada en 1990). De todos modos, en uno y en 

otro, la noción de la imagen adquiere igual prominencia. 

Su tratamiento, desde ángulos diferentes pero estrechamente 

conectados a través de sus respectivos caminos de análisis, le 

otorga un papel central a esa tan recurrente atracción por la 
imagen, por sus movimientos de inagotables metamorfosis, 

por el espesor proteico que sacude sus inflexiones, por su ap- 
titud dirigida a proveerse de nuevas formas reacias a dejarse 

asimilar. A todas ellas Didi-Huberman las ha sabido explorar 
y cultivar sin pausa: uno de sus últimos libros publicados, 

Images malgré tout (2003) lo confirma en relación a los he- 

chos atroces de un campo de exterminio captados por cuatro 

fotografías. Además, no es menos enfática otra afirmación 
suya —en un reportaje del 23/11/2000, en Libération- acerca 

del poder ejercido por la imagen, que es capaz de “pertur- 
bar y hacer recomenzar el pensamiento en todos los planos”. 
Lo cual entraña una virtual recomendación según la cual “se 

pide muy poco a la imagen al reducirla a una apariencia; se le 
pide demasiado cuando se busca en ella a lo real”. 

El objetivo, como asegura Didi-Huberman en Ánte el 

tiempo, consiste en plantear una arqueología de la historia 

del arte, cuestionando sin eufernismos ni vacilaciones la 

visión panofskiana de la “historia del arte como disciplina 

humanista” (antecedida por una tradición teórica que une 

a Vasari con Kant y con el mismo Panofsky, y que se pro- 

longa hasta el presente tras haberle cerrado el paso a quienes 
se propusieron “reinventarla”, produciendo lo que se puede 

llamar su “mutación epistemológica”: Aby Warburg, Walter 

Benjamin, Carl Einstein. Esta meta focaliza desde luego al 

“objeto arte” albergado en el nombre mismo de historia del 

arte. De modo simultáneo, el otro objeto que corresponde 

12



Nota preliminar 
  

examinar es el “objeto historia”. Así, lo que se pone en juego 
son los modelos o los valores de uso del tiempo en el campo 
histórico, en la historia del arte, cuyos objetos de investiga- 
ción y estudio son precisamente las imágenes. El ideal del 
historiador no consistiría en otra cosa que en interpretar el 
pasado con las categorías del pasado, evitando cuidadosa- 

mente proyectar nuestros conceptos o gustos sobre las rea- 
lidades del pasado, dado que, de acuerdo a esta posición, la 
clave para comprender un objeto del pasado se encuentra 
en el mismo pasado: para comprender los fragmentos de los 
muros de Fra Angelico habrá que hallar una fuente de época 
que permita acceder a la actividad pictórica del monje. Bajo 
esta actitud canónica del historiador, que procura, advierte 

Didi-Huberman, la concordancia de tiempos, los tiempos 

eucrónicos o correctos (factuales, contextuales), lo que subya- 

ce es lisa y llanamente una expulsión de un tiempo que no es 
el del pasado sino el de la memoria, que es a la cual, en rigor, 

el historiador convoca e interpela, y que es también un recep- 

táculo de tiempos heterogéneos, repletos de disparidades que 
hacen trizas las cronologías. Aquí es donde emerge o irrumpe 
el anacronismo (una “intrusión” de una época en otra, de- 

finido por los surrealistas con la frase: “Julio César muerto 
por un disparo de Browning”) para romper precisamente “la 
linealidad del relato histórico”. Su “fermento de irracionali- 
dad” no excluye la muy afianzada posibilidad de convertir 
al anacronismo (error, bestia negra, vergúenza, pecado ¡m- 
perdonable, herejía: denominaciones todas acuñadas por un 
gran número de historiadores encabezados en su momento 
por Lucien Fébvre y Ernst Bloch, a los que más adelante se 

agregan, entre otros, Georges Duby o J.-P. Vernant, pero a 
los cuales no corresponde sumar el nombre de Michel de 
Certeau) en un paradigma de la interrogación histórica, esto 

13



Georges Didi-Huberman 
  

es, asevera Didi-Huberman, concederle explícitamente la ca- 

tegoría de aquello que desborda el tiempo pacificado de la 

narración ordenada. Paralelamente, el anacronismo conlleva 

un modo temporal susceptible de expresar la exhuberancia, la 

complejidad, “la sobredeterminación” de las imágenes; de allí 

que se lo pueda concebir como una necesidad interna a los 
objetos —las imágenes— de los cuales intentamos, dice Didi- 

Huberman, “hacer la historia”. Esta historia de las imágenes, 
agrega, es una historia de objetos “temporalmente impuros”, 
fracturados, indóciles —cabría decir—, a interpretaciones que 

sólo buscan suprimir esas “anomalías”. Y la eclosión o surgi- 
miento de este modo temporal se localiza en el pliegue exacto 
de la relación entre imagen e historia. 

Sin desconocer su fecundidad, este conjunto de secuencias 

rápidamente formuladas tampoco podría omitir que el mo- 
vimiento que le es propio a las imágenes se manifiesta a tra- 
vés del síntoma, no en tanto concepto clínico o semiológico, 
sino como expresión de un malestar, de lo que aparece para 
“interrumpir el curso normal de las cosas” y de lo que en esa 
aparición sobreviene a destiempo. Por otra parte, el dilema 

que se plantea para la historia está básicamente asociado al rol 
desestabilizador del anacronismo: o bien ocultarlo, sellando 
bajo la historia el tiempo “inverificable” del anacronismo, o 

abrir el pliegue donde el anacronismo, como se dijo antes, co- 

necta imagen e historia, dejando, propone Didi-Huberman, 

“florecer la paradoja”. 
Dentro de este florecimiento corresponde situar a esos “tres 

“hilos rojos” teóricos”: Aby Warburg, Walter Benjamin y Carl 
Einstein, creadores de obras poderosamente innovadoras que 
Didi-Huberman ha seguido en su libro con justificada admi- 
ración y reconocimiento, sin perder de vista, además, la rup- 
tura epistemológica que se atrevieron a producir aun cuando 

1á



Nota preliminar 
  

sus efectos y su legibilidad hayan permanecido obturados por 
largas décadas, si bien sólo muy recientemente han empezado 
a convocar una exploración escrupulosa y reproblematizada 
(la del autor de Ante el tiempo, sia ninguna duda) que está 

a la altura de sus adquisiciones teóricas más intempestivas y 

novedosas en el ámbito de la historia y del arte. Ellos pusieron 
la imagen en el centro de su práctica histórica y de su teoría 
de la historicidad, y construyeron una concepción del tiempo 
animada por la noción operatoria del anacronismo: tales son 

las dos facetas descriptas por Didi-Huberman. Ambas dibu- 
jan un suelo común que Didi-Huberman comparte mediante 
una lectura crítica acerca de los tres pensadores alemanes. Si se 
pronuncia la palabra “confluencias”, cabe aplicarla también a 

estos tres que, en muy corto tiempo, compartieron un destino 

tan amargo como trágico, acorde con las drásticas circunstan- 

cias de cataclismo y desintegración imperantes en la “Europa 
criminal” (así la llama con sobradas razones Didi-Huberman) 

de las tres primeras décadas del siglo XX. Por si fuera poco, 
la condición «e historiadores no académicos y el rechazo que 
sufrieron por parte de la institución universitaria los colocó 

en otro suelo igualmente hostil que, sin embargo, no fue su- 

ficiente para doblegar sus originales trabajos intelectuales, ha- 
ciéndolos, por el contrario, más imperiosos y exigentes. Carl 

Einstein y Walter Benjamin se suicidaron en 1940, mientras 
que Aby Warburg, desde 1918, se precipitó en la locura que, 

excepto durante algunos períodos, lo acompañó hasta su 
muerte en 1929. A propósito de este último, su nombre ad- 
quirió relevancia por el célebre Instituto homónimo que fun- 
ciona actualmente en Londres, constituido, como se sabe, con 

los 60.000 volúmenes de su biblioteca trasladados clandesti- 
namente en 1933 desde Hamburgo, única manera de evitar 

que los nazis la incautaran si es que no ocurría algo peor. 

en 

15



Georges Didi-Huberman 
  

Resulta ineludible practicar este pequeño acercamiento 

(léase: comprobación) hacia el libro de Didi-Huberman: en 

sus páginas la figura de Walter Benjamin alcanza una más 
que evidente ubicuidad. Si hay alguien que, desde sus obras, 

puede ocupar el lugar de un insistente, de un por qué no—in- 
flexible perturbador del tiempo histórico, es Benjamin, y alre- 

dedor de semejante lugar giran sus escritos, sean estos Infancia 

en Berlín, determinados termas en Baudelaire, las tesis sobre 
filosofía de la historia, Dirección única o el genialmente in- 
concluso Libro de los Pasajes. Si se toma el ejemplo del primer 
capítulo, el dedicado a la imagen-matriz, donde Didi-Huber- 

man deslinda con su habitual sagacidad los dos orígenes de 
la historia del arte (el de Plinio el Viejo y muchos siglos des- 
pués el de Giorgio Vasari, incluidas sus respectivas versiones 
e imbricaciones de la semejanza, la belleza o el arte), ese pri- 
mer capítulo, al culminar, conecta sus demostraciones con el 
pensamiento benjaminiano acerca de la historia y del origen: 

este, en relación a la historia del arte, debe entenderse como 

torbellino capaz de aparecer en todo momento, súbitamen- 

te, imparable, haciendo trastabillar o resquebrajando el saber 
histórico unívoco. La relación con Warburg tuvo un sesgo 
eminentemente intelectual, aunque sin duda se cuelan en ella 

otros aspectos contrastantes: Benjamin, con iguales intereses, 

carecía de medios mientras que al erudito riquísimo su familia 
lo había liberado de todo esfuerzo para ganarse el sustento; 
pero uno y otro, aparte de estar aislados, no fueron admitidos 
por la universidad. La atracción no positivista de Warburg por 
los despojos de la historia, su hurgar en los “tierapos perdidos”, 
en absoluto evolucionistas, que agitan la memoria humana lo 
volvían un perfecto anacrónico, tanto como lo era, sirva de 
ocasional ejemplo, el mismo aspecto físico o la gestualidad de 
Benjamin que, de acuerdo a la evocación de Hannah Arendt, 

16



Nota preliminar 
  

parecía salido del siglo XIX. Fundador de una antropología 
histórica de las imágenes, la principal categoría creada por 
Warburg, la supervivencia (Wachleben), a la que Didi-Hu- 

berman consagró en Límage survivante (2002) una reflexión 

insoslayable, concentra el intento de dar cuenta de la com- 

pleja temporalidad de las imágenes, de “sus largas duracio- 

nes, latencias y síntomas, memorias enterradas y resurgidas, 

anacronismos y umbrales críticos”, según la enumeración de 
Didi-Huberman. Por supuesto que los modelos históricos 
estándar muestran su total limitación para acceder a esa 
complejidad y Benjamin, por haberlo captado raudamente, 
comprendió de inmediato que la supervivencia (“pos-vida, o 
capacidad —dice Didi-Huberman en Are Press No 277, febrero 
de 2002-, que tienen las formas de jamás morir completa- 
mente y resurgir allí y cuando menos se las espera”) venía 
a alimentar y corroborar los nuevos modelos temporales a 
cuya elaboración se hallaba también abocado. La imagen no 
se reduce a un mero acontecimiento del pasado ni a un blo- 
que de eternidad despojada de las condiciones de ese devenir. 
Ostenta una temporalidad de doble faz a la que Benjamin 
denominó “imagen dialéctica? y cuyos correlatos, el anacro- 
nismo y el síntoma, son vehículos de paradojas que se com- 
plementan o incluso se superponen. Sobre todo cuando en el 
presente del objeto resurge la duración de un pasado latente, 
es decir, la noción warburguiana de supervivencia: en el París 
del siglo XIX del Libro de los Pasajes, Benjamin detecta a Dá- 

nae en la cajera de tienda, a las bocas del infierno en las del 
metro o al mendigo medieval en el clochard. Esta insistencia 
del anacronismo junto a su disímil temporalidad de imáge- 
nes afecta a todos los niveles de la cronología y por consi- 
guiente es menester, según la expresión de Benjamin, tomar 

la historia a contrapelo”. Vinculado al anterior enunciado es 

17



Georges Didi-Huberman 
  

que hay que leer la aseveración tajante, perentoria de Benja- 

min, que reza: la historia del arte no existe”. Estos términos 
subraya Didi-Huberman-, apuntan a una reformulación de 

los problemas y de los términos del sintagma “historia del 
arte”. Respecto del “arte”, Benjamin anhela acabar con las 
repetitivas y engañosas oposiciones (iconología/formalismo, 
análisis técnico! síntesis histórica, etc.). Respecto de la “his- 

toria” son las causas, las paternidades o las influencias las que 
provocan su claro desdén. Así, la historia del arte desem- 
boca en la negación de la temporalidad de su objeto y no 
contempla la historicidad “específica” que le concierne. No 
son pocos los lazos que vinculan a Benjamin con el pensa- 
miento de Warburg. En el marco de esta misma profusión, 

no se puede omitir el intento —fracasado— de Benjamin por 
acercarse, a fines de los 20 y con su libro Origen del drama 

barroco alemán, a Warburg, más exactamente al Instituto, y 

particularmente a quienes por esa época ya eran sus virtuales 
herederos, de los cuales Erwin Panofsky era el más indiscu- 
tido. Un verdadero punto de inflexión se cifra en lo que fue 
la inapelable decisión “cargada de resentimiento”, declara 
Benjamin— no solamente doctrinaria y estética tomada por 
Panofsky a fin de no darle el lugar ni la oportunidad a los que 
aspiraba el autor del libro sobre el barroco alemán. Lo testi- 
monian las cartas (de Benjamin, del poeta Hugo von Hof- 

mannsthal -que actuó de intermediario ante Panofsky—, y de 
Gershom Scholem —que recibió las confidencias del propio 
Benjamin), que al mismo tiempo testimonían una suerte de 

inocultable escisión, acentuada desde 1940, cuando se sui- 

cida Benjamin, entre dos concepciones acerca de la historia 
del arte y de esas “cosas esenciales”, para Benjamin, inhe- 

rentes a las imágenes. Las antinomias entre la antropología 
benjaminiana y la iconología panofskiana, entre la alegoría 

18



Nota preliminar 
  

benjaminiana y el símbolo de Panofsky, entre sus respecti- 
vas lecturas de Platón y Kant son insolubles y cubren —cabe 
inferirlo, tal como lo hace Didi-Huberman—, un territorio 

donde no pueden coexistir los dos a la vez. Para la historia- 
deducción del modelo epistemológico de Panofsky resultaba 
intolerable el modelo epistemológico del origen-torbellino 
(incierto, inaferrable, avasallador) postulado por Benjamin, 
así como la idea de una porosidad temporal adjudicada, en 
su libro sobre el barroco alemán, a la Edad Media, el Rena- 

cimiento y el Barroco. Y aunque esta apreciación había sido 
sustentada por Warburg, es del todo evidente que Panofsky 
se acercaba cada vez más a desalentarla y a distanciarse de 
sus incontrolables dislocaciones y riesgos. “Panofsky —escri- 
be Didi-Huberman— comprendió bien que con Benjamin la 
historia era tomada a contrapelo.” 

Este sintagma —“tomar la historia a contrapelo”— apunta 
de manera casi diáfana a cobijar diversas localizaciones teóri- 
cas de la escritura ensayística benjaminiana. Por ello, la tarea 
de encararlas se renueva al reactualizar sus orientaciones dis- 
cursivas. La renuncia al modelo del progreso histórico pre- 
supone que la historia (como objeto de la disciplina) no es 
algo fijo ni un elemental proceso sin interrupciones, y que la 
historia (en tanto disciplina) tampoco es un saber fijo y mu- 
cho menos un relato lineal. La actitud del historiador —según 
Didi-Huberman— deberá radicar en llevar su propio saber a 
“las discontinuidades y a los anacronismos del tiempo”. Des- 
de este punto de vista, entonces, los hechos del pasado “no 
son cosas inertes” que se pueden encontrar y a los que luego 
se relata, por así decirlo, distraídamente. Al contrario, poseen 

una dialéctica, un movimiento. De ahí que la “revolución co- 
pernicana” de la historia habrá sido, para Benjamin, “pasar del 
punto de vista del pasado como hecho objetivo al del pasado 

19



Georges Didi-Huberman 

como hecho de memoria”, vale decir, como hecho dotado de 
movimiento. Lo singular es que se parte no de los hechos pa- 

sados en sí mismos sino de ese movimiento que los recuerda. 
La actualidad del presente es la que prevalece y el historiador, 

ante la memoria como instancia dinámica, debe actuar como 

el receptor y el intérprete. Suprimiendo jerarquías entre he- 
chos nimios y hechos relevantes, debe tratar de acceder a la 
mirada minuciosa del antropólogo, convertirse en un trapero 
de la memoria, el que recoge deshechos, aun los más humil- 

des y despreciados, colecciona cosas heteróclitas y toda cla- 
se de harapos sucios. Indisociable del coleccionista, se halla 

el niño y su impetuosa práctica dirigida a gestar sín tregua 

nuevas colecciones. El niño, escribe Benjamin corroborando 

su razonamiento, “se siente irresistiblemente atraído por los 

desechos”. En esta actividad del niño, o del trapero, todo es 

anacronismo porque todo tiene la dimensión de la impureza 
y es en esta donde perdura o, mejor, sobrevive el pasado. Otra 
de las definiciones sobre el historiador propuesta por Benja- 
min considera que aquél es un niño “que juega con jirones 
del tiempo”. Idéntico sentido se reafirma a través de una ob- 

servación de Didi-Huberman acerca de la “desesperación sin 
salida” que él arribuye por igual a los textos de Kafka y de 
Benjamin. Pero agrega que esta desesperación queda relegada 
y lo que en realidad campea, al menos en el caso de Benja- 
min, es el regocijo o, más exactamente, lo festivo. Benjamin, 

que en toda su obra se ocupa de la historia y del pasado, es 
portador de una “energía infantil” que remite al juego, a los 

movimientos que el niño ejecuta al practicarlo. La acción del 
niño, además de revolver, contar, clasificar caprichosamente 

los trapos, incluye el dormir sobre ellos y el despertarse tras 
haber soñado. En esta intersección producida entre el dormir 
y el despertar “el instante bifacial del despertar”, propone 

20



Nota preliminar 
  

Didi-Huberman-— se erige, para Benjamin, el conocimiento, 

al cual Freud y Proust contribuyeron a darle la sustentación 
que el arduo trabajo teórico benjaminiano buscó y Analmen- 
te consiguió formular. Según Benjamin, entonces, a lo que 
emerge de ese instante se lo puede designar como una ima- 
gen, que, por otra parte, no imita las cosas sino que traza una 

línea de fractura o un intervalo entre las cosas. Y esa imagen 
es dialéctica pues oscila entre la presencia y la representación, 

entre las mutaciones y las permanencias. Benjamin utiliza el 
término “fulguración” para abarcar lo visual y lo temporal 
reunidos en la imagen dialéctica. En la imagen, chocan y se 

desparraman todos los tiempos con los cuales está hecha la 
historia. Y ese choque emite una fulguración cuya duración 
es muy breve pero que hace visible, que ilumina la auténtica 
historicidad de las cosas” que acto seguido desaparecen o que- 
dan veladas. El paso siguiente, derivado de las observaciones 
precedentes, se cumple al ceñir el destello, la fulguración o el 
relampagueo, como los instantes en que el Ahora y el Otrora 
(que no son el presente y el pasado), fusionándose, permiten 

definir a la imagen como “dialéctica en suspenso”. 
Mediante esta especie de doble y fugacísimo chisporroteo, 

Didi-Huberman introduce la imagen-malicia, la imagen que 

es la malicia en la historia. La malicia del tiempo en la historia 
aparece, se muestra y vertiginosamente se dispersa, sus mani- 

festaciones se disuelven, o mejor: se desmontan, del mismo 
que se desmontan o desarman las piezas de un reloj, según el 
ejemplo de Didi-Huberman. Sin embargo, previo al desmon- 
taje existe el montaje, y uno y otro son términos asumidos 

por Benjamin para referirse al conocimiento y al método que 
la operación histórica emplea para efectuarse. Los desechos 
viene a decir Benjamin— son remontados por el historiador, 

pues esos deshechos pueden desmontar la historia y montar 

21



Georges Didi-Huberman 

las discontinuidades, los tiempos heterogéneos que congre- 

gan supervivencias, anacronismos, síntomas, latencias, etc. 
Para la perspectiva del historiador, la imagen-malicia queda 
certeramente expuesta a través de una paradoja en virtud de la 
cual la “fuente del pecado” (anacronismo, contenidos fantas- 

máticos, inabarcables diseminaciones) conviven con la “fuen- 

te del conocimiento” (desmontaje de la historia y montaje 
de su historicidad). Pero esta imagen-malicia queda también 

canalizada por una “doble inflexión” en la cual las cosas se 
desmontan por el síntoma, repleto de insidias, turbia irracio- 

nalidad y malestar, y por el saber, el conocimiento, cuyos pro- 
cedimientos en todo caso transitan por senderos distintos. 

Con la actividad lúdica de los niños, Didi-Huberman mar- 
ca otra forma o “paradigma” de malicia que adquiere no poca 

importancia debido a que tanto las situaciones tumultuosas, 
de comicidad concatenada y creciente como los artefactos 
—juguetes- que las sostienen e impulsan cada vez más intensa- 

mente, conforman un dominio al que algunos textos de Freud 
(sobre el síntoma en relación al mal), de Proust, de Baudelaire, 

supieron visitar y captar con perspicacia. Pero es sobre todo en 

un texto de este último, titulado “Moral del juguete”, donde 
Benjamin leyó nexos y proximidades con sus teorías. “Poderes 
dialécticos”, de eso se trata, del juguete: una mezcla incesante 

de elementos contrapuestos en los que Baudelaire discierne 
tanto la “primera iniciación del niño en el arte” como una 
instancia de conocimiento. En Benjamin, este fenómeno ori- 

ginario conlleva una imagen dialéctica que abarca lo “inani- 
mado” del objeto y la “animación” de la práctica del juego. El 
siguiente paso incumbe a una doble temporalidad trasuntada 
en la “destrucción” (sacudir, arrojar, golpear el juguete) y el 
“conocimiento” (averiguar cuál es el mecanismo, de un re- 

loj, por ejemplo). Paralelamente, Baudelaire no descuida en 

22



Nota preliminar 
  

su texto lo que llama el “juguete científico”, sea este estereos- 

copio, fenakisticopio, telescopio o bien caleidoscopio. No se 

ignora el papel central que estos juguetes alcanzaron en el des- 
cubrimiento de la fotografía y el cine. Benjamin, en particular, 

hallaba en el caleidoscopio —como destaca Didi-Huberman— 
configuraciones visuales siempre “entrecortadas”, pues al sa- 
cudir el aparato aparecen nuevas formas constituidas a partir 

de la diseminación que se desencadenó. Al mismo tiempo, 

las formas visibles que despiertan la atracción provienen de 
los trozos de telas deshilachadas, baratijas de vidrio trituradas, 

pequeñas conchillas, plumas rotas, polvo, etc. El material de 

esta imagen dialéctica surgida en el caleidoscopio está hecha 
de restos dispersos: la importancia teórica del caleidoscopio 
debe valorarse según Didi-Huberman— en relación al histo- 
riador como trapeto. Una cita del Libro de los Pasajes dedicada 
ala pintura de la modernidad es muy elocuente en este aspec- 
to: “Crear la historia con los mismos detritus de la historia”. 

Para esta “caja de malicias” (colmada de formas caprichosas, 
imprevisibles, díscolas, titilantes, incongruentes más allá de 
cualquier explicación, al igual que el juego no menos desafian- 

temente arbitrario y errático de los niños), Benjamin encon- 

tró otras tantas prolongaciones con similares registros en los 

grabados de Grandville (con su mundo de flores y vegetales 

traspuestos a los objetos de la higiene burguesa del siglo XIX), 
en las fotografías amplificadas de plantas de Karl Blossfeldr o 
en el rompecabezas chino. 

Didi-Huberman estudia no menos exhaustivamente otra 

imagen en su libro Ante el tiempo: la imagen-aura. Si en rigor 

carece de localización muy precisa en el opus benjaminiano, 
la noción de aura tiene una formulación más concreta en un 

ensayo breve de Benjamin que lleva como título La obra de 

arte en la época de su reproductibilidad técnica, y es esta época 

23 

  

| 

 



Georges Didi-Huberman 
  

la que, en el marco de la producción de objetos artísticos, pro- 

vocó la desaparición o la decadencia del aura. La aclaración de 
Didi-Huberman respecto del término “decadencia” en Ben- 

jamin es la de que su acepción debe recoger “un rodeo hacia 

abajo”, “una inclinación”, “una desviación, una inflexión nue- 

va”. No literalmente pero sí “auráticamente” (en virtud de las 

cuatro suposiciones que expone Didi-Huberman: del objeto, 
del tiempo, del lugar y del sujeto), esa “inflexión nueva” remi- 

te al modo por el cual se busca comprender, en un cuadro del 
pintor norteamericano Barnett Newman, la cuestión del aura. 

Ese cuadro recibió el extraño título de Onement [. Y Onement 
Í es el objeto del estudio que lleva a cabo Didi-Huberman: 
un estudio no del aura en la obra de Walter Benjamin sino 
de una obra plástica —de Barnett Newman— que propone una 

definición benjaminiana del aura. Por ello quizás Didi-Hu- 
berman insiste en decir que hay “algo que la obra de Newman 
nos enseña más allá incluso de lo que Benjamin podía decir”. 

No falta, ni aquí ni en otras zonas de su libro, lo que es el 
sesgo —también el acontecer del pensamiento ensayístico de 
Didi-Huberman, el cual procura retomar desarrollos u obser- 

vaciones efectuadas con antelación a fin de reafirmarlas me- 
diante nuevas precisiones que no necesariamente responden al 

punto de vista ya empleado. Con la figura de Carl Einstein 
ocurre algo así. La imagen dialéctica (que se halla atravesada 
por recurrentes incursiones benjaminianas), por ejemplo, en- 

cuentra en el curso de la obra cinsteniana las vías para que 
pueda circular convincentemente. La definición que expresó 

Clara Malraux acerca de Carl Einstein es, aparte de magnífica, 

muy certera: “el hombre de todos los nuevos acercamientos”. 
Quizás en esta vocación por lo nuevo haya una explicación 
para una obra a la que se califica de inactual, Ni cuando se 

publicó ni más recientemente sus textos han salido de una 

24



Nota preliminar 
  

ilegibilidad tenaz. Tanto de su escritura como de su pensa- 

miento emana un fulgor que llega a ser —dice Didi-Huber- 

man- sofocante. Parafraseando a Nietzsche, corresponde 

decir según Didi-Huberman— que es un historiador del arte 

que historiza a golpes de martillo, que los movimientos críti- 
cos de sus frases a menudo trasladan borbotones de razona- 
mientos vehementes, paradojas y retruécanos que acentúan 

una voluntad de abrir, de escarbar con denuedo la superficie 
de lo dado. Emigra en 1928 y se instala en París, donde par- 
ticipa en la revista Documents, activamente y en pie de igual- 
dad con Georges Bataille y Michel Leiris. Antes de salir de 
Alemania, con su teoría del arte ya enfrentaba a Wolíflin, 

Alois Riegl, Worringer; los conceptos que utilizaba prove- 

nían de los aforismos de un Konrad Fiedler y de los escritos 

epistemológicos de Ernst Mach, ambos obsoletos antes de 

haber sido estudiados. La historia del arte anglosajona, 
“triunfalmente orientada hacia la iconología panofskiana y la 
historia social del arte, contribuyó —afirma Didi-Huber- 

man- a tejer la trama de un olvido que fue también un acto 
de censura hacia un “historiador inadmisible”. Releer hoy a 
Carl Einstein es encontrar, lejos de las domesticaciones aca- 
démicas, algo que se asemeja a una parte maldita de la histo- 
ria del arte, en cuyos avatares el historiador debe ser capaz de 
incorporar sus propios cuestionamientos, las amenazas y 

riesgos que lo perturban e inquietan. El “pensamiento mul- 
tifocal” einsteiniano desbordó los límites de la historia del 
arte y criticó el satisfecho inmovilismo que la legitimaba 
dentro de un saber disciplinario específico y cerrado. Su libro 
sobre Georges Braque con el mismo título, sus estudios sobre 

el cubismo y sobre el arte africano (Vegerplastik), e incluso su 

novela Bebuquin, consideran que las obras de arte deben tener 

un ímpetu de excepcionalidad y traducir estados extremos 

25  



Georges Didi-Huberman 
  

que el criterio de la belleza o de lo bello “una burocracia de 

las emociones”, según sus palabras sólo consiguen apaciguar 
ya que “castran cobardermente las fuerzas peligrosas de la vi- 
sión”. Para Einstein cuestionar el objeto de la historia del arte 
presupone cuestionar sin rodeos el modelo de temporalidad 
que la anima. Se trata, entonces, de practicar una historia del 

arte contra una cierta concepción de la historia, contra el mo- 

delo “positivista, evolucionista y teleológico” que sostiene el 
análisis histórico de las imágenes. Frente a dicho modelo, 
Carl Einstein erige una comprensión “genealógica” que pue- 

da interrogarse sobre las condiciones de engendramiento de 
las obras y con igual énfasis sobre el ritmo agonístico de sus 
destrucciones, de sus supervivencias, anacronismos, retroce- 

sos y revoluciones. Todo ello con el propósito de no rehuir la 
exuberante complejidad de los objetos artísticos, la exuberan- 
te complejidad del tiempo “que esos objetos producen y del 
cual son los productos”. La máxima exigencia de esta obra de 
Carl Einstein impidió que sus resultados tuvieran culmina- 

ción, pero esa exigencia se mantiene, desde su actualidad, con 

una urgencia absolutamente plena. En su libro sobre la escul- 
tura africana (Negerplastik) arremete contra la etnografía po- 

sitivista, que niega la existencia de un arte africano en dos 
niveles: niega la existencia de esos objetos llamados fetiches 
como obras, y que esas formas tengan historicidad. El ade- 
mán teórico efectuado por Carl Einstein adquirirá toda la 
fuerza de un trastocamiento por el cual se reconocerá que arte 
e historia tienen cabida en la producción escultural africana. 
Esta decisión, como lo advierte Didi-Huberman, choca contra 
una serie de obstáculos en apariencia insalvables alzados por el 
discurso occidental: allí no existe historia fechada, los artistas 

no firman sus objetos, la escultura es realizada en el marco 

de sociedades secretas, hay estilos diferentes que provienen 

26



Nota preliminar 
  

de una misma región o las formas no progresan de lo más 
simple a lo más complejo. Lo que Einstein postula entonces es 

cambiar los modelos epistemológicos de lo que se entiende 

por historia y los modelos estéticos relacionados con el arte. 
“La escultura africana aclara Didi-Huberman— va a surgir 
no del campo de conocimiento donde ella estaba capturada 
sino de un valor de uso muy particular en el que el arte mo- 
derno, el cubismo”, se atreve a utilizarla, transformándola, 

desplazándola. Esta operación teórica es lo que ejecuta Eins- 
tein y es la que también ya a aflorar de manera constante 
constantemente resignificada— en los escritos suyos poste- 
riores a 1915, cuando Negerplastik es publicado por primera 
vez. La contigúidad de este trabajo de especulación teórica 
con la imagen dialéctica benjaminiana es indiscutible. Una 

teoría de la experiencia visual tiene en la anterior elaboración 

un punto de partida luego encauzado, cada vez más definida- 

mente, en su Árte del siglo XX, en el Georges Braque y en la 

descollante participación con sus textos en la revista Docr- 
ments al lado de esos pensadores “energúmenos” (como Didi- 
Huberman llama también a Einstein) que fueron Bataille y 

Leiris. La teoría de la experiencia visual se identifica, siguien- 
do el desarrollo de Didi-Huberman, con una descomposi- 
ción de la forma, o más exactamente, una destrucción de la 

forma reflejada en el siguiente precepto einsteiniano: “Toda 
forma precisa es un asesinato de otras versiones”. Dicha des- 
composición o destrucción tendrá en el cubismo “la dignidad 
de un método irreversible”: deviene síntoma global de una 

civilización que puso el espacio, el tiempo y el sujeto “patas 
para arriba”. Para Carl Einstein la alucinación no se separa 
más de lo real sino que lo crea. Lo hace a través de una vio- 
lencia operatoria de la forma, que a su vez perturba el pensa- 

miento del sujeto. El cubismo viene a ser un cuestionamiento 

27



Georges Didi-Huberman 
  

radical de la sustancia donde objetos y humanos se habían 
visto fijados por la metafísica clásica. Hace añicos el sujeto 
estable y liquida la estúpida actitud antropocéntrica. Su acti- 
tud es antihumanista, no por atracción hacia las formas puras 
o no humanas sino por gestar una nueva posición del sujeto. 
El cuadro cubista no tiene que “representar” sino que “ser” o 
“trabajar”, un trabajo que se realiza en la incesante dialéctica 
de una descomposición fecunda y de uma producción que 
jamás descansa. Las imágenes, para Einstein, son focos de 
energía y de intersecciones de experiencias decisivas. El ver- 
dadero sentido de las obras de arte, agrega, proviene de “la 
fuerza insurreccional que ellas encierran”. Por último, la his- 

toria del arte no debe perder de vista la intensa y dramática 
complejidad de las obras de arte. Semejante complejidad alo- 
ja procesos destructivos y agonísticos que hacen de toda ex- 
periencia visual un verdadero combate. Muy cerca de todo 
este hervidero de virulencias y desorden Carl Einstein coloca 
una historia del arte capaz de hacer jugar o trabajar la imagen 
“a la vista de conceptos insospechados, a la vista de lógicas 

insólitas”. Georges Didi-Huberman recorre con esclarecedo- 
res análisis esta y otras tentativas a través de los capítulos de 
Ante el tiempo, forjados siguiendo unas vías heurísticas sin 
duda rigurosas y sutiles, nunca definitivas pues siempre vuel.- 
ven a repensar sus hallazgos. 

Antonio Oviedo 

28



APERTURA 

LA HISTORIA DEL ARTE 

COMO DISCIPLINA ANACRONICA





Ánte la imagen: ante el tiempo 

Siempre, ante la imagen, estamos ante el tiempo. Como el 
pobre ignorante del relato de Kafka, estamos ante la imagen 

como Ante la ley: como ante el marco de una puerta abierta. 

Ella no nos oculta nada, bastaría con entrar, su luz casi nos 

ciega, nos controla. Su misma apertura —y no menciono al 
guardia— nos detiene: mirarla es desearla, es esperar, es estar 

ante el tiempo. Pero ¿qué clase de tiempo? ¿De qué plastici- 

dades y de qué fracturas, de qué ritmos y de qué golpes de 
tiempo puede tratarse en esta apertura de la imagen? 

Dirijamos un instante nuestra mirada hacia ese muro de 

pintura renacentista (f1g. 1). Es un fresco del convento de San 

Marco, en Florencia. Verosímil mente fue pintado en los años 

1440 por un hermano dominico que vivía allí y al que más 
tarde se conoció como Beato Angelico. $e encuentra a la al- 

tura de la mirada, en el corredor oriental de la clausura. Justo 
más arriba está pintada una Santa Conversación. Todo el resto 

de la galería está, igual que las celdas, pintado a la cal. En esta 

doble diferencia —con la escena figurada arriba, con el fondo 

blanco circundante—, el muro de fresco rojo, acribillado por 

31



Georges Didi-Huberman 
  

manchas erráticas, produce como una deflagración: un fuego 

de artificio coloreado que lleva incluso la huella de su apa- 
rición originaria (el pigmento que fue arrojado a distancia, 

como lluvia, en fracción de instantes) y que, desde entonces, 

se perpetuó como una constelación de estrellas fijas, 
Ante esta imagen, de golpe nuestro presente puede verse 

atrapado y, de una sola vez, expuesto a la experiencia de la 
mirada. Aunque desde esta singular experiencia han transcu- 
rrido (1) —en lo que a mí concierne— más de quince años, mi 
“presente reminiscente” no ha terminado, me parece, de sacar 

todas las lecciones. Ante una imagen —tan antigua como sea, 

el presente no cesa jamás de reconfigurarse por poco que el 
desasimiento de la mirada no haya cedido del todo el lugar 
a la costumbre infatuada del “especialista”. Ante una imagen 
—tan reciente, tan contemporánea como sea—, el pasado no 
cesa nunca de reconfigurarse, dado que esta imagen sólo de- 

viene pensable en una construcción de la memoria, cuando 

no de la obsesión. En fin, ante una imagen, tenemos humil- 

demente que reconocer lo siguiente: que probablemente ella 
nos sobrevivirá, que ante ella somos el elemento frágil, el ele- 
mento de paso, y que ante nosotros ella es el elemento del fu- 
turo, el elemento de la duración. La imagen a menudo tiene 
más de memoria y más de porvenir que el ser que la mira. 

Pero ¿cómo estar a la altura de todos los tiempos que esta 
imagen, ante nosotros, conjuga sobre tantos planos? Y, pri- 

mero, ¿cómo dar cuenta del presente de esta experiencia, de 
la memoria que convocaba, del porvenir que comprometía? 
Detenerse ante el muro de Fra Angelico, someterse a su mis- 

terio figural, en eso consistía entrar, modesta y paradójica- 
mente, en el saber que se llama historia del arte. Entrada 
modesta, porque la gran pintura del Renacimiento floren- 
tino era abordada justamente desde sus bordes: sus parerga, 

32



Apertura 
  

sus zonas marginales, los registros bien -—-o mal-— llamados 
“inferiores” de los ciclos de frescos, los registros del “decorado”, 

de los “falsos mármoles”. Pero entrada paradojal (y, para mí, 
decisiva), puesto que se trataba de comprender la necesidad 

intrínseca, la necesidad figurativa, o mejor fígural de una 

zona de pintura fácilmente aprehensible bajo la etiqueta de 
“arte abstracto” (2). 

Se trataba, en el mismo movimiento —en la misma perple- 

jidad--, de comprender por qué toda esta actividad pictórica, 

en Fra Angelico (pero también en Giotto, Simone Martini, 

Pietro Lorenzetti, Lorenzo Monaco, Piero della Francesca, 

Andrea del Castagno, Mantegna y tantos otros también), es- 
taba íntimamente mezclada con la iconografía religiosa, por 
qué todo ese mundo de imágenes perfectamente visibles no 
había sido, hasta allí, ni mirado, ni interpretado, ni incluso 
entrevisto en la inmensa literatura científica consagrada a la 

pintura del Renacimiento(3). Es así que surgió, fatalmente, 

la cuestión epistemológica. Es así que el estudio de caso —una 
singularidad pictórica que un día interrumpió mi paso en el 

corredor de San Marco— hizo aparecer una exigencia más ge- 

neral en cuanto a la “arqueología”, como hubiera dicho Michel 

Foucault, del saber sobre el arte y sobre las imágenes. 
Positivamente, esta exigencia podría formularse así: ¿en 

qué condiciones un objeto, o un cuestionamiento histórico 

nuevo puede, asimismo, emerger tardíamente en un contex- 

to tan conocido y tan, por así decirlo, “documentado”, como 

es el Renacimiento florentino? Uno podría, con razón, ex- 

presarse más negativamente: ¿qué es lo que, en la historia 
del arte como disciplina, como “orden del discurso”, pudo 

mantener tal condición de enceguecimiento, tal “voluntad 

de no ver” y de no saber? ¿Cuáles son las razones epistemo- 
lógicas de tal negación —la negación que consiste en saber 

33



Georges Didi-Huberman 
  

identificar, en una Santa Conversación, el menor atributo ico- 

nográfico y, al mismo tiempo no prestar la menor atención al 
pasmoso fuego de artificio coloreado que se despliega justo 

debajo en una superficie de tres metros de ancho y un metro 

cincuenta de altura? 

Estas preguntas muy simples, tomadas de un caso parti- 

cular (pero que poseen, espero, algún valor ejemplar) com- 
prometen a la historia del arte en su método, en su mismo 

estatuto —su estatuto “científico”, según suele decirse— así 
como en su historia. Detenerse ante el muro de Fra Angelico, 
era primero intentar dar una dignidad histórica, incluso una 

sutileza intelectual y estética, a objetos visuales considerados 
hasta entonces como inexistentes, o al menos desprovistos de 
sentido. Se hizo evidente enseguida que, para llegar a esto, 

por poco que fuera, era necesario tomar otras vías que las 
fijadas magistral y canónicamente por Erwin Panofsky bajo 

el nombre de “iconología”(4): era difícil, aquí, inferir una 

“significación convencional” a partir de un “sujeto natural”; 
difícil de encontrar un “motivo” o una “alegoría” en el sen- 
tido habitual de esos términos; difícil identificar un “asun- 
to” bien claro o un “tema” bien distinto; difícil exhibir una 
“fuente” escrita que hubiera podido servir de interpretación 
verificable. No había ninguna “clave” para sacar de los archi- 

vos o de la Kunstliteratur, como el mago-iconólogo sabe sacar 
tan bien de su sombrero la única clave “simbólica” de una 
imagen “figurativa”. 

Hubiera sido necesario desplazar y complejizar las cosas, 
volver a qué pueden decir, en el fondo, para un historiador 
del arte, “tema”, “significación”, “alegoría” o “Fuente”. Era ne- 

cesario sumergirse de nuevo en la semiología no iconológica 
—en el sentido humanista de Cesare Ripa (5) que constituía, 

dentro de los muros del convento de San Marco, el universo 

34



Apertura 
  

teológico, exegético y litúrgico de los dominicos. Y, de rebo- 

te, hacer surgir la exigencia de una semiología no iconológica 

en el sentido “científico” y actual, tomado de Panofsky-, 
una semiología que no fuese ni positivista (la representación 

como espejo de las cosas) ni incluso estructuralista (la re- 
presentación como sistema de signos). Era la representación 
misma la que debía ser cuestionada ante el muro. Y en conse- 

cuencia comprometerse a un debate de orden epistemológico 
sobre los medios y los fines de la historia del arte en tanto 
que disciplina. 

Intentar, en definitiva, una arqueología crítica de la histo- 

ria del arte capaz de desplazar el postulado panofskiano de “la 

historia del arte como disciplina humanista” (6). Era por eso 

necesario cuestionar todo un conjunto de certezas en cuanto 

al objeto “arte” --el objeto mismo de nuestra disciplina his- 

tórica—, certezas que tienen por trasfondo una larga tradi- 

ción teórica que corte sobre todo de Vasari a Kant y más allá 
(especialmente hasta el mismo Panofsky)(7). Pero detenerse 

ante el muro no es solamente interrogar al objeto de nuestras 

miradas. Es detenerse también ante el tiempo. Es interrogar 

en la historia del arte, al objeto “historia”, a la historicidad 

misma. [al es la apuesta del presente trabajo: empezar una 
arqueología crítica de los modelos de tiempo, de los valores 

de uso del tiempo en la disciplina histórica que quiso hacer 

de las imágenes su objeto de estudio. Cuestión tan vital, tan 

concreta y cotidiana —cada gesto, cada decisión del historia- 
dor, desde la más humilde clasificación de sus fichas hasta 

sus más altas ambiciones sintéticas ¿no fundan, cada vez, una 

elección de tiempo, un acto de temporalización? Es difícil de 
esclarecer. Muy rápido se manifiesta que nada, aqui, perma- 

nece mucho tiempo bajo la serena luz de las evidencias. 

35



Georges Didi-Huberman 
  

Partamos, justamente, de lo que parece constituir la evi- 

dencia de las evidencias: el rechazo del anacronismo para el 

historiador. Esta es la regla de oro: sobre todo no “proyectar”, 
como suele decirse, nuestras propias realidades —nuestros 

conceptos, nuestros gustos, nuestros valores sobre las rea- 
lidades del pasado, objeto de nuestra investigación histórica. 
¿No es evidente que la “clave” para comprender un objeto 

del pasado se encuentra en el pasado mismo, y más aún, en el 

mismo pasado que el del objeto? Regla de buen sentido: pata 
comprender los muros coloreados de Fra Angelico, será ne- 
cesario buscar una fuente de época capaz de hacernos acceder 
a la “herramienta mental” —técnica, estética, religiosa que 

hizo posible ese tipo de elección pictórica. Definamos esta 
actitud canónica del historiador: no es otra cosa que una 

búsqueda de la concordancia de tiempos, una búsqueda de 
la concordancia eucrónica. 

Tratándose de Fra Angelico, tenemos una “interpretación 

eucrónica” de primerísimo orden: el juicio pronunciado acer- 

ca del pintor por el humanista Cristoforo Landino en 1481. 

Michael Baxandall presentó este juicio como el tipo mismo 
de una fuente de época capaz de hacernos comprender una 
actividad pictórica muy cerca de su realidad intrínseca, según 

las “categorías visuales” propias de su tiempo —es decir, “his- 
tóricamente pertinentes” (8). Tal es la evidencia eucrónica. Se 

llega a exhibir una fuente específica (el juicio de Landino, en 
efecto, no es en cuanto al género sino al nombre) y, gracias 
a eso, llegamos a interpretar el pasado con las categorías del 
pasado. ¿No es ese el ideal del historiador? 

Pero ¿qué es el ideal si no el resultado de un proceso de 
idealización? ¿Qué es el ideal si no la edulcoración, la simpli- 

ficación, la síntesis abstracta, la negación de la encarnadura 

de las cosas? Sin duda el texto de Landino es “históricamente 

36



Apertura 
  

pertinente” en el sentido de que pertenece, como el fresco 

de Fra Angelico, a la civilización italiana del Renacimiento: 
testimonia, en ese sentido, la recepción humanista de una 

pintura producida bajo el mecenazgo de Cosme de Medicis. 
¿Es por lo tanto “históricamente pertinente” en el sentido 
de que permita comprender la necesidad pictórica pero 
también intelectual, religiosa— de los muros coloreados de 
San Marco? De ningún modo. Comparado con la misma 
producción de Fra Angelico, el juicio de Landino nos lleva 
a imaginar que él jamás pisó la clausura del convento flo- 
rentino cosa bastante probable—, y que vio esta pintura sin 
prestarle atención, sin entender gran cosa. Cada una de sus 

“categorías” —la facilidad, la jovialidad, la devoción ingenua— 

está en las antípodas de la complejidad, de la gravedad y de 
la sutileza ejecutadas por la pintura claramente exegética del 
herraano dominico (9). 

Estamos pues ante el muro como ante una pregunta nue- 

va planteada al historiador: si la fuente “ideal” —especifica, 

eucrónica— no es capaz de decir algo, lo que sea, acerca del 

objeto de la investigación y sólo nos ofrece una fuente sobre 
su recepción y no sobre su estructura, ¿a qué santos, a qué 

interpretaciones es necesario entonces encomendarse? Hay 
un primer elemento a subrayar que concierne a la dignidad 
abusivamente concedida al texto de Landino: se lo declara 
pertinente porque es “contemporáneo” (no hablo aquí de eu- 
cronía más que para destacar el valor de coherencia ideal, de 

Zeitgeist, prestada a una tal contemporaneidad). Pero ¿ver- 

daderamente lo es? O mejor: ¿según qué escala, según qué 
orden de magnitud puede ser considerada como tal? Landi- 
no escribió una treintena de años después de la muerte del 
pintor —y en ese lapso muchas cosas se habrán transformado, 
aquí y allá, en la esfera estética, religiosa y humanista. Landino 

37



Georges Didi-Huberman 
  

era versado en latín clásico (con sus categorías, su retórica 

propia), pero también era un defensor ardiente de la lengua 
vulgar (10); Fra Angelico no conocía más que el latín medie- 
val de sus lecturas del noviciado, con sus distinciones escolás- 

ticas y sus jerarquías sin fin: eso sólo bastaría para sospechar 

entre el pintor y el humanista la escisión de un verdadero 

anacronismo. 

Vayamos más lejos: Landino fue anacrónico respecto de 
Fra Angelico no sólo en la diferencia de tiempo y de cultura 
que, con toda evidencia, los separaba; también el mismo Fra 

Angelico parece haber sido anacrónico con relación a sus 
contemporáneos más cercanos, si se quiere considerar como 

tal a Leon Battista Alberti, por ejemplo, que teorizaba acerca 
de la pintura en el mismo momento y a algunos centenares 
de metros del pasillo donde las superficies rojas se cubrían de 
manchas blancas arrojadas a distancia. Tampoco De pictura 
podría adecuadamente aunque fuera eucrónica— dar cuenta 
de la necesidad pictórica en los frescos de San Marco (11). 
Sacamos la impresión de que los contemporáneos a menudo 
no se comprenden mejor que los individuos separados en el 
tiempo: el anacronismo atraviesa todas las contemporaneida- 

des. No existe —casi— la concordancia entre los tiempos. 
¿Fatalidad del anacronismo? Es factible separar a esos dos 

perfectos contemporáneos que fueron Alberti y Fra Angelico 
ya que ambos no pensaban entre sí totalmente “en el mismo 

tiempo”. Ahora bien, esta situación no puede ser califica- 
da de “fatal” —negativa, destructiva— sino respecto de una 
concepción ideal, empobrecida de la misma historia. Es más 

válido reconocer la necesidad del anacronismo como una ri- 

queza: parece interior a los objetos mismos —a las imágenes— 

cuya historia intentamos hacer. El anacronismo sería así, en 
una primera aproximación, el modo temporal de expresar 

38



Apertura 
  

la exuberancia, la complejidad, la sobredeterminación de 

las imágenes. 
En el único ejemplo del muro manchado de Fra Angelico, 

al menos tres tiempos —tres tiempos heterogéneos, anacróni- 

cos los unos en relación a los otros se trenzan de manera no- 

table. El cuadro en trompe-l'ceil muestra sin lugar a dudas un 
mimetismo “moderno” y una noción de la prospectiva que se 
puede calificar, gruesamente, como albertiana: “eucrónica” 
a ese siglo XV florentino del primer Renacimiento. Pero la 
función memorativa del color mismo supone, por otra parte, 

una noción de la figura que el pintor había tomado de los es- 
critos dominicos de los siglos XII y XIV: artes de la memo- 
ria, “sumas de similitudes” o exégesis de la Escritura bíblica 
(en este sentido se ha podido calificar a Fra Angelico como 
pintor “anticuado”, adjetivo que en lengua corriente se da 
como equivalente a “anacrónico”). En fin, la dissimilisudo, la 

desemejanza que existe en ese muro de pintura se remonta 
más lejos aún: constituye la interpretación específica de toda 

una tradición textual cuidadosamente recibida en la biblio- 

teca de San Marco (Dioniso el Areopagita comentado por 

Alberto Magno o Santo Tomás de Aquino), así como una 

antigua tradición figurativa llegada hasta Italia desde Bizan- 
cio (uso litúrgico de las piedras semi preciosas multicolores) 
via el arte gótico y Giotto mismo (los mármoles falsos de 
la capilla Scrovegni)... Todo esto dedicado a otra paradoja 

del tiempo: la repetición litúrgica —propagación y difracción 
temporales— del momento originario y capital de toda esta 
economía, el momento mítico de la Encarnación (12). 

Estamos ante el muro corao frente a un objeto de tiempo 

complejo, de tiempo impuro: un extraordinario montaje de 
tiempos heterogéneos que forman anacronismos. En la dinámica 

y en la complejidad de este montaje, las nociones históricas 

  

39 

 



Georges Didi-Huberman 

tan fundamentales como la de “estilo” o la de “época” alcan- 

zan de pronto una peligrosa plasticidad (peligrosa solamente 
para quien quisiera que todas las cosas permanecieran en 

su lugar para siempre en la misma época: figura bastante 

común además de lo que llamaré el “historiador fóbico del 
tiempo”). Plantear la cuestión del anacronismo, es pues in- 

terrogar esta plasticidad fundamental y, con ella, la mezcla, 

tan dificil de analizar, de los diferenciales de tiempo que operan 

en cada imagen. 
La historia social del arte, que desde hace algunos años 

domina toda la disciplina, abusa a menudo de la noción es- 

tática —semiótica y temporalmente rígida— de “herramienta 
mental”, lo que Baxandall, a propósito de Era Angelico, llamó 

un “equipo” (equipment) cultural o cognitivo (13). Como si 

le bastara a cada uno sacar de una caja de herramientas, pala- 

bras, representaciones o conceptos ya formados y listos para 

el uso. Olvida que, desde la caja hasta la mano que las utili- 

za, las herramientas están formándose a sí mismas, es decir, 

aparecen menos como entidades que como formas plásticas 
en transformación perpetua. Es mejor que imaginemos he- 

rramientas maleables, herramientas de cera dúctil que ad- 

quieren para cada mano y para cada material utilizado, una 
forma, una significación y un valor de uso diferentes. Quizás 
Fra Angelico saque de su caja mental de herramientas la dis- 

tinción contemporánea entre los cuatro tipos de sermones 

religiosos —subtilis, facilis, curiosus, devotus—, como utilmente 

nos recuerda Baxandall (14). Pero decir esto es sólo un breve 
comienzo del trayecto, 

El historiador del arte debe sobre todo comprender en qué 

y cómo el trabajo pictórico de Fra Angelico habría consisti- 
do, justamente, en subvertir tal distinción, en transformar, 

en reinventar dicha caja de herramientas mental. Cómo un 

40



Apertura 
  

cuadro religioso se habría presentado sobre el modo facilis, 

fácil de mirar desde el punto de vista de la iconografía, pero 

al mismo tiempo subtilis, practicando el punto de vista más 

complejo de la exégesis bíblica y de la teología encarnacional 
(15). El modo facilis, ante nuestro muro de pintura, consis- 

tiría en no ver allí más que un registro suntuario, desprovisto 

de sentido “simbólico”: un simple marco ornamental, un pa- 
nel de falso mármol en trompe-Poeil sirviendo de base a una 

Santa Conversación. El modo subtilis emerge desde muchos 

planos posibles, según se esté atento a la indicación litúrgi- 

ca propuesta aquí por el pintor (el muro de falso mármol 

es exactamente a la Santa Conversación lo que un altar es a 

un retablo); o bien a sus asociaciones devocionales (las man- 

chas blancas cubren la pared del pasillo como lo hacían, se 
dice, las gotas de la leche de la Virgen sobre la pared de la 
gruta de la Navidad): o bien, a las alusiones alegóricas que 

hacen del mármol multicolor una figura Christi; o aun a las 

implicaciones performativas de la proyección a distancia de 
un pigmento (acto técnico definible, estrictamente hablan- 

do, como una unción); o, en fin, a las numerosas referencias 

místicas que asocian el acto de contemplación con la fron- 

talidad “abstracta” de las superficies multicolores (el mármol 
manchado como materialis manuductio de la visto Det, según 

Juan Escoto Erígena, el abate Suger o el dominico Giovanni 
di San Gimignano) (16). 

La imagen está fuertemente sobredeterminada: ella juega, 
se podría decir, en varios cuadros a la vez. El abanico de posi- 

bilidades simbólicas que acabo de esbozar a propósito de ese 

único muro de fresco italiano no encuentra en sí mismo su 

sentido —y no puede obtener un principio de verificación— 
más que respecto del abanico abierto del sentido cuyas con- 

diciones había forjado, en general, la exégesis medieval (17). 

41 

   



Georges Didi-Huberman 

Es en tal campo de posibilidades que sin duda es necesario 

comprender el aspecto de montaje de diferencias que caracte- 
rizan esta simple pero paradojal- imagen. Ahora bien, con 
este montaje, todo el abanico del tiempo se abre ampliamente. 
La dinámica temporal de este montaje debería, con toda ló- 

gica, depender de un paradigma teórico y de una tecnicidad 
propia: lo que ofrecen exactamente las “artes de la memoria” 

en la larga duración de la Edad Media (18). 
La imagen está, pues, abiertamente sobredeterminada res- 

pecto del tiempo. Eso implica reconocer el principio funcio- 
nal de esta sobredeterminación dentro de una cierta dinámica 
de la memoria. Mucho antes de que el arte tuviera una histo- 
ria -que comenzó o recomenzó, se dice, con Vasari, las imá- 

genes han tenido, han llevado, han producido la memoria. 

Ahora bien, la memoria también juega en todos los cuadros 
del tiempo. A ella y a su “arte” medieval se debe el monta- 
je de tiempos heterogéneos por el cual, en nuestro muro de 

pintura, podemos encontrar un pensamiento místico del si- 
glo V —el del seudo Dioniso el Areopagita a propósito de los 

mármoles manchados diez siglos más tarde, sobreviviente y 

transformado, embutido dentro del marco de una perspecti- 

va totalmente “moderna” y albertiana. 

Soberanía del anacronismo: en algunos lapsos de presente, 

un artista del Renacimiento —que justo acababa de arrojar el 
pigmento blanco sobre un fondo de fresco rojo rodeado por 
su ribete en trompe-P'ceil- habrá concretado para el futuro 
esta verdadera constelación, hecha imagen, de tiempos hete- 

rogéneos. Soberanía del anacronismo: el historiador que hoy 

volviera al pasado sólo “eucrónico” —al solo Zeitgeist de Era 

Angelico— carecería completamente del sentido de su gesto 
pictórico. El anacronismo es necesario, el anacronismo es fe- 

cundo, cuando el pasado se muestra insuficiente, y constituye 

42



Apertura 
  

incluso, un obstáculo para la comprensión de sí mismo. Lo 

que Alberti o Landino no nos permiten comprender en el 

muro de Fra Angelico, sí lo permiten ampliamente las múlti- 
ples combinaciones de pensamientos separados en el tiempo 

Alberto el Grande con el seudo Dionisio, Tomás de Aquino 

con Alberto Magno, Jacques de Voragine con san Agustín. 
Pensamos que el artista dominico los tenía a su disposición y 
en su tiempo en ese lugar anacrónico por excelencia que fue 
la biblioteca del convento de San Marco: pensamientos de 

todos los tiempos —diecinueve siglos al menos, de Platón a 
San Antonino— reunidos sobre los mismos anaqueles (19). 

No se puede, por lo tanto, en un caso semejante, conten- 

tarse con hacer la historia de un arte bajo el ángulo de la “eu- 

cronía”, es decir, bajo el ángulo convencional de “el artista y su 
tiempo”. Tal visualidad exige que se lo examine bajo el ángulo 

de su memoria, es decir, de sus manipulaciones del tiempo, 

cuyos hilos nos descubren mejor a un artista anacrónico, a 
un “artista contra su tiempo”. También debemos considerar 
a Fra Angelico como un artista del pasado histórico (un artis- 

ta de su tiempo, que fue el Quattrocento), pero igualmente 

como un artista del más-que-pasado memorativo (un artista 

que manipula tiempos que no eran los suyos). Esta situación 
engendra una paradoja suplementaria: si el pasado eucróni- 
co (Landino) hace pantalla u obstaculiza al más-que-pasado 
anacrónico (Dionisio el Areopagita), ¿cómo hacer para rom- 

per la pantalla, para superar el obstáculo? 
Es necesaria, me atrevería a decir, una extrañeza más, en la 

cual se confirme la paradójica fecundidad del anacronismo. Para 
acceder a los múltiples tiempos estratificados, a las supervi- 
vencias, a las largas duraciones del más-que-pasado mnésico, 

es necesario el más-que-presente de un acto: un choque, un 
desgarramiento del velo, una irrupción o aparición del tiempo, 

43 

 



Georges Didi-Huberman 
  

aquello de lo cual hablaron tan bien Proust y Benjamin bajo 
la denominación de “memoria involuntaria”. Jackson Pollock 
—he ahí el anacronismo- demostró ser extremadamente capaz 
de ver y de mostrar aquello que Landino y todos los historia- 
dores del arte no pudieron percibir ante el muro manchado 
del siglo XV. 51 hoy intento acordarme de lo que pudo inte- 
rrumpir mi paso en el pasillo de San Marco, no creo equivo- 
carme al decir que fue una especie de semejanza desplazada 

entre lo que descubrí allí, en un convento del Renacimiento, 

y los drippings del artista americano admirados y descubiertos 
tantos años antes (20). 

Es cierto que tal semejanza concierne al dominio de lo que 

se llama un seudomorfismo: las relaciones de analogía entre 

el muro manchado de Fra Angelico y un cuadro de Jackson 
Pollock no resisten dernasiado el análisis (desde la cuestión 

de la horizontalidad hasta la de las apuestas simbólicas). En 

ningún caso, Fra Angelico es el antecesor del action painting y 

hubiera sido totalmente estúpido buscar, en las proyecciones 
pigmentarias de nuestro pasillo, cualquier “economía libidi- 
nal”, o el género “expresionismo abstracto”. El arte de Pollock, 

evidentemente, no puede servir para interpretar adecuada- 
mente de las manchas de Fra Angelico. Pero el historiador no 
escapa gratuitamente a esta cuestión, pues subsiste la parado- 
ja, el malestar en el método: la emergencia del objeto histórico 
corno tal no habría sido el fruto de un recorrido histórico stan- 
dard —factual, contextual, eucrónico—, sino de un momento 

anacrónico casi aberrante, algo como un síntoma en el saber 

histórico. Es la violencia misma y la incongruencia, es la dife- 

rencia misma y la inverificabilidad las que habrían provocado 
de hecho, como levantando la censura, el surgimiento de un 

nuevo objeto a ver y, más allá, la constitución de un nuevo 

problema para la historia del arte. 

44



  

Apertura 
  

Heurística del anacronismo: ¿cómo un recorrido hasta ese 
punto contrario a los axiomas del método histórico puede lle- 
gar al descubrimiento de nuevos objetos históricos? La cues- 
tión, con su paradójica respuesta es Pollock y no Alberti, es 
Jean Clay y no André Chastel, quienes han hecho posible que 
se haya “recobrado” una gran superficie del fresco pintado 
por Fra Angelico, visible para todos pero mantenida invisible 

para la misma historia del arte—, remite al difícil problema de 
la “buena distancia” que el historiador sueña mantener de su 
objeto. Demasiado presente, el objeto corre el riesgo de no 
ser más que un soporte de fantasmas; demasiado pretérito, 
corre el riesgo de no ser más que un residuo positivo, muerto, 

una estocada dirigida a su misma “objetividad” (otro fantas- 

ma). No es necesario pretender fijar, ni pretender eliminar 
esta distancia: hay que hacerla trabajar en el tempo diferencial 
de los instantes de proximidad empática, intempestivos e in- 

verificables, y los momentos de rechazo críticos, escrupulo- 
sos y verificadores. Toda cuestión de método se vuelve quizás 
una cuestión de tempo (21). 

El anacronismo, ahora, podría no reducirse ni ser visto 
como el horrible pecado que ve en él, espontáneamente, todo 

historiador patentado. Podría ser pensado corno un segmen- 

to de tiempo, como un golpeteo rítmico del método, aun 
cuando fuese su momento de síncopa. Aun siendo paradojal 
o peligroso, como lo es toda situación de riesgo. El presente 

libro quisiera ser una tentativa que explore algunos de esos 
tempi, y corra el riesgo de dar algunos ejemplos para abrir el 
método. Se trata, principalmente, de extender la cuestión del 

tiempo a una hipótesis ya emitida y argumentada acerca del 
sentido: si la historia de las imágenes es una historia de obje- 
ros sobredeterminados, entonces es necesario aceptar —pero 
¿hasta dónde? ¿cómo?, toda la cuestión está allí-- que a estos 

45



Georges Didi-Huberman 
      

objetos sobredeterminados corresponde un saber sobreinter- 
pretativo (22). La vertiente temporal de esta hipótesis podría 

formularse así: la historia de las imágenes es una historia de 

objetos temporalmente impuros, complejos, sobrederermi- 
nados. Es una historia de objetos policrónicos, de objetos 
heterocrónicos o anacrónicos. ¿Esto no implica decir que la 

historia del arte es en sí misma una disciplina anacrónica, para 

peor, pero también para mejor? 

Todas estas reflexiones en realidad corresponden a un es- 

tado de trabajo ya viejo (23). Su límite consistió, por su- 

puesto, en la singularidad, incluso en el estrechamiento de la 
experiencia descripta. Aunque Aby Warburg, Walter Benja- 
min y Carl Einstein —dicho de otro modo, los tres “hilos ro- 
jos” teóricos seguidos en el presente trabajo— hubiesen sido, 

desde ahora, convocados a este banquete del anacronismo, 

parece difícil todavía sacar conclusiones generales a partir de 

este caso tan limitado, tan atípico, que ofrecen los muros 
multicolores de Fra Angelico. Pero durante los quince años 
que siguieron aproximadamente a esta experiencia inicial, 

otras configuraciones de una misma complejidad temporal, 

otros montajes de tiempos heterogéneos que no tenía previstos, 
siguieron emergiendo. Es a partir de allí que podía plantear- 
se, en un plano general más convincente, la cuestión propia- 

mente epistemológica del anacronismo. 
El trabajo teórico no tiene como función primera, según 

se cree con frecuencia, los planteos axiomáticos: vale de- 

cir, fundar jurídicamente las condiciones generales de una 
práctica. Su primer objetivo —en las disciplinas históricas 
al menos— es reflexionar acerca de los aspectos henrísticos 

de la experiencia: es decir, poner en duda las evidencias del 

46



Apertura 
  

método cuando se multiplican las excepciones, los síntomas, 

los casos que deberían ser ilegítimos y que, sin embargo, de- 
muestran ser fecundos. Me aparecieron así configuraciones 

anacrónicas que estructuraban objetos o problemas históri- 
cos tan diferentes entre sí como una escultura de Donatello 

capaz de reunir referencias heterogéneas de la antigúedad, 
de lo medieval y de lo moderno-, la evolución de una téc- 
nica como el grabado —capaz de reunir el gesto prehistórico 
y la palabra vanguardista—, el abanico antropológico de un 
material como la cera —capaz de reunir la larga duración 
de las supervivencias formales y la corta duración del ob- 
jeto a fundir... O la inclinación característica de nume- 

rosas obras del siglo XX —de Rodin a Marcel Duchamp, de 

Giacometti a Tony $5mith, de Barnett Newman a Simon 
Hantal—, que tienden a practicar, aun sólo en busca de re- 

sultados formalmente homogéneos, este “montaje de tiem- 

pos heterogéneos” (24). 

Una epistemología del anacronismo no se concibe sin la “ar- 

queología” discursiva de la que ya hablé antes. Es raro que 
miremos críticamente el modo según el cual trabajamos en 
nuestra especialidad: a menudo rechazamos cuestionar la his- 

toria estratificada, no siempre gloriosa, de palabras, catego- 

rías o géneros literarios que empleamos cotidianamente para 

producir nuestro saber histórico. Esta arqueología no tarda 

en mostrar regiones íntegras de censura o de irreflexión, y 
así termina siempre provocando un debate o, al menos la 

intervención en un debate. Nada más preciso que esta obser- 

vación de Michel Foucault: “Saber, incluso en el orden histó- 

rico, no significa “recobrar”, ni mucho menos 'recobrarnos. 

La historia será “efectiva” en la medida en que introduzca lo 

discontinuo en nuestro propio ser (...). El saber no está hecho 

para comprender, sino para cortar” (25). 

47



  

    

El debate que está en juego tiene quizás su principio en 

esta Única pregunta: ¿cuál es la relación entre la historia y el 
tiempo impuesta por la imagen? Y ¿qué consecuencia tiene esto 

para la historia del arte? No hacemos este planteo convocan- 

do a filósofos para quienes simplemente el tiempo se opon- 

dría a la historia. Ni interrogaremos “al tiempo de la obra” 

como lo han hecho, con mayor o menor agudeza, los feno- 
menólogos del arte (26). Tampoco interrogaremos al tiempo 

de la imagen como un “tiempo de lectura” semiológico, aun- 
que se prolongara en el modelo del seméion —de la tumba- y 
allí se presentara, interno a ésta, “el límite de la representa- 
ción (27)”. Ni seguiremos a los historiadores para quienes 
el tiempo se reduce al de la historia. Reducción típicamente 
positivista, bastante habitual, a Án de cuentas, que reduce las 

imágenes a simples documentos de la historia, modo de hegar 
la perversidad de unas y la complejidad de la otra (28). Pero 

no es mejor declarar la incompetencia de la historia como tal: 

cuando se la declara “acabada” o cuando se pretende “acabar” 

con ella (29). Los debates actuales sobre el “Gn de la historia” 

y, paralelamente sobre el fin del arte, son burdos y están 
mal planteados, porque se fundan en modelos de tiempo in- 
consistentes y no dialécticos (30). La noción de anacronismo 

será aquí examinada y trabajada, así lo espero, por su vir- 

tud dialéctica. En primer lugaz, el anacronismo parece surgir 
en el pliegue exacto de la relación entre imagen e historia: las 

imágenes, desde luego, tienen una historia; pero lo que ellas 

son, su movimiento propio, su poder específico, no aparece 

en la historia más que como un síntoma —un malestar, una 
desmentida más o menos violento, una suspensión. Por el 
contrario, sobre todo quiero decir que la imagen es “atempo- 
ral”, “absolura”, “eterna”, que escapa, por esencia, a la histo- 
ricidad. Al contrario, quiero afirmar que su temporalidad no 

48



  

Apertura 
  

será reconocida como tal en tanto el elemento histórico que 

la produce no se vea dialectizado por el elemento anacrónico 

que la atraviesa, 

Es lo que Gilles Deleuze, en el plano filosófico, indicó con 

fuerza cuando introdujo la noción de ¿magen-tiempo en do- 

ble referencia al montaje y al movimiento aberrante (que, por 
ral parte, yo llamaría el síntoma) (31). Es también lo que 

algunos historiadores del arte —además de aquellos que se co- 

menten aquí- han querido dar cuenta: por ejemplo, George 

Kubler, cuyas Formas en el tiempo se despliegan sobre el regis- 
tro siempre dialectizado de la orientación y de la red sobrede- 

terminada, del “transcurso” y de la “resistencia” a los cambios, 

de las “series prolongadas” y de las “series detenidas”, errani- 
tes, intermitentes o simultáneas (32). Henri Focillon, en el 

último capítulo de su Vida de las formas, ya había opuesto al 

flujo de la historia el obstáculo del acontecimiento —el acon- 

tecimiento entendido como una “brusquedad eficaz” (93). 

Focillon, en esas hermosas páginas, terminaba por dedicar a 

las “fisuras” y a los “desacuerdos (34)” el tema del determi- 

nismo histórico. 

Así se ve mejor el problema que este “plegado” encubre: 
hacer la historia del arte fatalmente nos impone hacer jugar 

cada uno de los dos términos como una herramienta crítica 

aplicable al otro. Así, el punto de vista de la historia aporta 

una duda saludable acerca de los sistemas de valores que, en 

un momento dado, contiene la palabra “arte”. Pero el punto 

de vista del arte —o, al menos, el de la imagen, el del objeto vi- 

sual- aporta, recíprocamente, una duda saludable de los mo- 

delos de inteligibilidad que, en un momento dado, contiene 

la palabra “historia”, ¿En qué “momento dado” estamos? Sin 

duda en un momento de crisis y de hegemonía mezcladas: al 
mismo tiempo que la historia como disciplina está investida 

49



Georges Didi-Huberman 
  

de un poder cada vez mayor —estimación pericial, predicción, 

jurisdicción, la disciplina histórica parece perder su coheren- 

cia epistemológica. Ahora bien, en el mismo tiempo donde 
duda de su método y de sus posiciones, la historia extiende 
siempre más el campo de sus competencias: el arte y la ima- 
gen, en lo sucesivo, están en el menú —y eso es tanto mejor— 

del “ogro historiador (35)”. 
Pero si la historia del arte contiene en su propio título la 

operación de “regreso crítico” del cual he hablado regreso 
crítico del arte sobre la historia y de la historia sobre el arte, 
regreso crítico de la imagen sobre el tiempo y del tiempo 
sobre la imagen—, entonces no es satisfactorio considerar la 
historia del arte como una rama particular de la historia. La 
pregunta más adecuada para formular sería ésta: ¿hacer historia 
del arte es hacer historia, en el sentido en que se la entiende, en 

el sentido en que se la practica habitualmente? ¿O es mejor 
modificar en profundidad el esquema epistemológico de la 
propia historia? Hans Robert Jauss se preguntaba una vez 
“si verdaderamente la historia del arte puede hacer algo más 
que tomar prestado a la historia su propio principio de sín- 
tesis (36)”. Pienso, en efecto, que la historia del arte debe 

hacer otra cosa: se confesó capaz de eso en un momento 
—el que marcaron los nombres de Wólíflin, de Warburg, de 

Riegl- en que proporcionó a la historia un modelo de rigor 
analítico así como de invención conceptual. La historia del 
arte se mostró entonces tan filosóficamente audaz como fi- 
lológicamente rigurosa, y es en eso, posiblemente, que pudo 

jugar, respecto de las disciplinas históricas en general, ese rol 
“piloto” que la lingútística asumió más tarde en la época del 
estructuralismo naciente. 

Otra razón para rechazar el juicio de Jauss es que el prin- 
cipio de síntesis que la historia podría hoy probar —-y que la 

50 

 



Apettura 
  

historia del arte podría tomar prestado no existe verdade- 
ramente. Muy bien lo enunció Michel Foucault: (La) mu- 

tación epistemológica de la historia aún no ha acabado hoy. 
Sin embargo, ella no data de ayer (37)” modo de aludir 
al eterno retorno y al anacronismo de las cuestiones funda- 
mentales en historia (38). Estamos en el pliegue exacto de la 

relación entre tiempo e historia. Cabría preguntar ahora a la 
misma disciplina histórica qué quiere hacer de este pliegue: 
¿ocultar el anacronismo que emerge, y por eso aplastar calla- 
damente el tiempo bajo la historia —o bien abrir el pliegue y 
dejar florecer la paradoja? 

Paradoja y parte maldita 

Dejemos florecer la paradoja: hay en la historia un tiempo 

para el anacronismo. ¿Qué hace el historiador ante tal estado 

de cosas? Con frecuencia se debate en una actitud mental 

analizada en el pasado por Octave Mannoni (39): Sé muy 

bien, dirá, que el anacronismo es inevitable, que nos es par- 

ticularmente imposible interpretar el pasado sin recurrir a 
nuestro propio presente..., pero a pesar de todo, agregará muy 
rápido, el anacronismo sigue siendo algo que nos es necesa- 

rio evitar a todo precio. Es el pecado mayor del historiador, 
su obsesión, su bestia negra. Es lo que debe alejar de sí bajo 
pena de perder su propia identidad tanto es así que “caer 
en el anacronismo”, como bien suele decirse, equivale a no 

hacer historia, a no ser historiador (40). 

La “bestia negra” a menudo se hace figura de lo impen- 
sado: lo que se expulsa lejos de sí, lo que se rechaza a todo 
precio pero que no deja de volver como “la mosca a la nariz 

del orador (41)”. La bestia negra de una disciplina es su parte 

51



Georges Didi-Huberman 
  

maldita, sa verdad mal dicha. Los manuales y las síntesis me- 

todológicas nos serán poco útiles. El anacronismo no existe 

como concepto individualizado --o como entrada de índice— 

en las bibliografías sobre el tiempo, en la “teoría de la histo- 

riografía” de Benedetto Croce, en la “Elosofía de la historia” 

contada por Raymond Aron, en el “conocimiento histórico” 
según Henri-lrénée Marrou, en las “categorías en la historia” 
según Chaim Perelman, en la “metodología de la historia” de 

los discípulos de Braudel, en las “reflexiones sobre la historia” 

de Georges Lefebvre, en los temas de los Índices de la revista 
Annales, incluso en “la historia deconstruccionista” de algu- 

nos autores anglosajones (42)... 
Al recorrer los escritos metodológicos de los historiadores 

contemporáneos, se extrae la impresión de que la definición 
y la refutación de la herejía anacrónica fueron hechas de una 

vez por todas por Lucien Febvre —uno de los padres, como 

se sabe de la escuela de los Annales— sin que luego haya ha- 

bido gran cosa que agregar. Al final de los años 30, Febvre 

se pronunciaba ya contra el anacronismo, definido como la 

intrusión de una época en otra, e ilustrado por el ejemplo su- 
rrealista de “César muerto por un disparo de browning (43)”. 

Poco tiempo después, el historiador ofrecía, en su clásico 
estudio sobre El problema de la incredulidad en el siglo XVI, 

una crítica del anacronismo que sirve casi de punto de vista 
introductorio al libro en su totalidad: 

La historia, hija del tiempo. No lo digo, en verdad, para re- 

bajarla. (...) Cada época se forja mentalmente su universo. (...) 

La elabora con sus propias dotes, con su ingenio específico, 

sus cualidades y sus inclinaciones, con todo lo que la dis- 

  

tingue de las épocas anteriores. (...) ...el problema consiste 

en determinar con exactitud la serie de precauciones que 

52



Apertura 
  

deben tomarse y de prescripciones a que uno debe someterse 

para evitar el pecado mayor de todos los pecados, el más 

irremisible de todos: el anacronismo (44). 

El ejemplo de “César muerto de un disparo de browning” 
establecía con claridad que al anacronismo se lo ubica en 
el rango de los errores históricos, incluso de la producción 
fraudulenta de los “falsos documentos” (noteraos que aquí el 

vocabulario vacila entre el error, la enfermedad contra la cual 

es necesario armarse de “precauciones”, de “prescripciones”, 

y el pecado). Ahora bien, Lucien Febvre agregaba que “este 

anacronismo como herramienta material no es nada en com- 

paración con el anacronismo como herramienta mental”... 

Pero ¿cómo evitarlo? Si “cada época se fabrica mentalmente 
su universo”, ¿cómo el historiador podrá salir completamen- 
te de su propio “universo mental” y pensar solamente en la 
“herramienta” de épocas perimidas? La misma elección de un 

objeto de estudio histórico el problema de la incredulidad, 
o la obra de Rabelais— ¿no es un indicio del universo mental 

al cual pertenece el historiador? Existe aquí, a no dudarlo, 

una primera aporía que Olivier Dumoulin, elegantemente, 

expresa en estos términos: “(...) el pecado original es también 

la fuente del conocimiento (45)”. 

La aporía es tan molesta que Marc Bloch —-el otro “padre” 
de los Anzales- en su Apologie pour [histoire no teme introdu- 

cir el clavo de este anacronismo estructural que el historiador 
no puede rehuir: no solamente es imposible comprender el 
presente ignorando el pasado (46), sino, incluso, es necesa- 

rio conocer el presente —apoyarse en él- para comprender 
el pasado y, entonces, saber plantearle las preguntas conve- 
nientes:



Georges Didi-Huberman 
  

En verdad, conscientemente o no, siempre tomamos de 

nuestras experiencias cotidianas, matizadas o no con nue- 

vos tintes, donde sea preciso, los elementos que nos sirven 

para reconstruir el pasado. ¿Qué sentido tendrían para no- 

sotros los nombres que usamos para caracterizar los estados 

de alma desaparecidos, las formas sociales desvanecidas, si 

no hubiéramos visto antes vivir a los hombres? Es cien ve- 

ces preferible sustituir esa impregnación instintiva por una 

observación voluntaria y controlada. (...) Ocurre que en 

una línea determinada, el conocimiento del presente es aún 

más importante para la comprensión directa del pasado. 

Sería un grave error pensar que el orden adoptado por los 

historiadores en sus investigaciones deba modelarse necesa- 

riamente por la cronología de los acontecimientos. Aunque 

acaben restituyendo a la historia su verdadero movimiento, 

muchas veces pueden obtener un gran provecho si comien- 

zan a leerla, como decía Maitland, “al revés”. Porque el ca- 

mino natural de toda investigación es el que va de lo más 

conocido o de lo menos desconocido, a lo más oscuro. (...) 

En forma menos excepcional de lo que se piensa ocurre que 

para encontrar la luz es necesario llegar hasta el presente. 

(...) Aquí, como en todo, lo que el historiador busca captar 

es un cambio. Pero en el film que considera, sólo está intac- 

ta la última película. Para reconstruir los trozos rotos de las 

demás, ha sido necesario pasar la cinta al revés de cómo se 

tomaron las vistas (47). 

Aunque la metáfora cinematográfica no esté trabajada 

hasta las paradojas que implica como reconstrucción tem- 

poral -—-Marc Bloch imaginando un film sin montaje, un 
simple montón de esfuerzos—, la idea que emerge manifiesta 

ya la marca, paradójica, de un anacronismo: el conocimiento 

54



Apertura 
  

histórico sería un proceso al revés del orden cronológico, “wn 

retroceso en el tiempo”, es decir, estrictamente, un anacro- 

nismo. El anacronismo, como “definición a contrario de la his- 

toria” (48), proporciona también la definición heurística de la 

historia como anamnesia cronológica, regresión del tiempo a 

contrario del orden de los acontecimientos. “César muerto de 

un disparo de browning”: la historia es aquí falsificada porque 
se hizo “retroceder” un arma de fuego contemporánea hasta la 
antigiiedad romana. Pero la historia también puede construirse, 

incluso verificarse, haciendo “retroceder”, hasta la antigitedad 
romana, un análisis de la conjura política buscando sus ejem- 
plos —o sus supervivencias- en la época contemporánea. 

Tal es pues la paradoja: se dice que hacer la historia es no 

hacer anacronismo; pero también se dice que remontarse ha- 

cia el pasado no se hace más que con nuestros actos de cono- 

cimiento que están en el presente. Se reconoce así que hacer 
la historia es hacer —al menos un anacronismo. ¿Qué acti- 

tud adoptar ante esta paradoja? Permanecer mudo, ignorando 

algunos anacronismos enmascarados y protestando contra el 
enemigo teórico que sería el único culpable. Es lo más fre- 
cuente. En el otro extremo del espectro, algunos provocado- 
res reivindicaron el anacronismo en nombre de una “historia 

lúdica” o experimental que se tomaría la libertad de desfasar 
el calendario en algunos años o bien imaginar una historia de 
la Europa de posguerra en la que hubieran sido derrotados los 

aliados (49)... Se puede considerar el anacronismo también 
bajo el aspecto de objeto de historia, buscando los momentos 
en que se lo mostró verdaderamente como un tabú (50). 

O bien, en la línea directa de las “precauciones” y de las 
“prescripciones” deseadas por Lucien Febvre, se buscará dis- 

tinguir en el anacronismo —verdadero phdrmakon de la histo- 

ria— lo que es bueno y lo que es malo: el anacronismo-veneno 

55



  

Georges Didi-Huberman 

contra el cual protegerse, y el anacronismo-remedio a pres- 
cribir, mediando algunas precauciones de uso y algunas limi- 
taciones de dosificación (51). En este orden de ideas, algunas 

veces se quiso distinguir entre el azacronismo como error me- 

todológico en la historia y el anacronismo como errancia on- 
tológica en el tiempo: a uno se lo proscribiría absolutamente, 
el otro sería inevitable en tanto que “anacronismo del ser” o 

-en el dominio que nos interesa más particularmente ter- 

poralidad ontológica de la obra de arte (52). Pero el discurso 

no se desembaraza de su “anacronismo” al arrojar toda la 
“anacronía” del lado de lo real. Jacques Ranciére tiene razón 
al afirmar que “existen modos de conexión (en la historia 

como proceso) que podemos llamar positivamente anacro- 

nías: acontecimientos, nociones, significaciones que toman el 

tiempo al revés, que hacen circular el sentido de una manera 

que escapa a toda contemporaneidad, a toda identidad del 

tiempo consigo mismo...” Tiene razón en concluir que “la 

multiplicidad de las líneas de temporalidades, de los senti- 

dos mismos de tiempos incluídos en un mismo” tiempo es la 
condición del hacer histórico” (53), ¿Sería por lo tanto nece- 

sario renunciar a interrogar, en este mismo hacer histórico, al 

anacronismo —esta noción más vulgar, menos filosófica, me- 

nos cargada de misterios ontológicos? ¿No es el anacronismo 

la única forma posible de dar cuenta, en el saber histórico, de 

las anacronías de la historia real? 

Sólo hay historia anacrónica: el montaje 

Pero ¿cómo asumir esta paradoja? Abordándola como un 
riesgo necesario a la misma actividad del historiador, es decir, 

incluso al descubrimiento y a la constitución de los objetos 

56



Apertura 

de su saber. “Nunca se insistirá lo suficiente sobre hasta qué 

punto el miedo al anacronismo es bloqueante”, escribe Nicole 

Loraux en un “Elogio del anacronismo” orientado por la si- 
guiente exhortación: “(...) importa menos sentirse a sí mismo 

culpable que tener la audacia de ser historiador, lo que quizás 

corresponda a asumir el riesgo del anacronismo (o, al menos, 

de una cierta dosis de anacronismo) bajo la condición de que 
sea con conocimiento de causa y eligiendo las modalidades 
de la operación (54)”. Aquí se propone un “levantamiento 
del tabú historiador del anacronismo” y, en consecuencia, 

una puerta abierta a su “práctica controlada” (55). Audacia 

coherente. Pero audacia difícil de legislar —¿hacer la historia 
sería una cuestión de tactod— porque el anacronismo, como 

toda sustancia fuerte, como todo phdrmakon, modifica com- 

pletamente el aspecto de las cosas según el valor de uso que 
se le quiera acordar. Puede hacer aparecer una nueva objeti- 

vidad histórica, pero puede hacernos caer en un delirio de 

interpretaciones subjetivas. Es lo que inmediatamente revela 

nuestra manipulación, nuestro tacto del tiempo. 

La extrema dificultad en la que se encuentra el historiador 
para definir, en el uso de sus modelos de tiempo, las “pre- 

cauciones”, las “prescripciones” y “controles” a adoptar, es 
una dificultad no solamente de orden metodológico. O, más 
bien, la dificultad metodológica no parece poder, en una si- 
tuación parecida, resolverse en el interior de sí misma, por 

ejemplo bajo la forma de un régimen de cosas a hacer o no 
para guardar el buen anacronismo y rechazar el malo. “Es la 
idea misma de anacronismo como error acerca del tiempo lo 
que debe ser deconstruido”, escribe Jacques Ranciére: modo 
de decir que el problema es, ante todo, de orden filosófico. 
Algo que el historiador positivista tendrá cierta dificultad en 
querer admitir (56). 

  

57



  

Georges Didi-Huberman 
  

Lo que no carece por otra parte de una cierta manera fi- 
losófica de plantear las preguntas que el propio Marc Bloch ha- 

brá reflexionado respecto del estatuto de su práctica histórica. 

Para él, la historia está fundada sobre una duda metódica es 

necesario, dice, caminar constantemente “en persecución de 

la mentira y el error” — y sobre un “método crítico” a ela- 
borar tan racionalmente como sea posible (57). Es también 

como filósofo que reprochará a las palabras comodines del 

historiador el constituirse en ídolos: cada uno sabe del sano 

cuestionamiento del “ídolo de los orígenes” (58). Pero la ob- 

servación vale igualmente para lo que se podría llamar, por 
inferencia, el “ídolo del presente” descalificado por Bloch 

con la ayuda de una cita de Goethe: “No hay presente, sólo 

devenir” (59). Peor todavía: es el mismo pasado, en tanto 

que principal objeto de la ciencia histórica, el que debe sufrir 
el fuego de la duda metódica: 

Se ha dicho alguna vez: “la historia es la ciencia del pasa- 

do”. Me parece una forma impropia de hablar. Porque, 

en primer lugar, es absurda la idea de que el pasado, con- 

siderado como tal, pueda ser objeto de la ciencia. Porque 

¿cómo puede ser objeto de un conocimiento racional sin 

una delimitación previa, una serie de fenómenos que no 

tienen otro carácter en común que el no ser nuestros con- 

temporáneos? (60) 

Este aspecto fundamental de la exigencia teórica en Marc 
Bloch me parece que fue poco comentado. Se admite fácil- 

mente que el objeto histórico es el fruto de una construcción 
racional (61). Se admite que el presente del historiador tie- 

ne su parte en esa construcción del objeto pasado (62). Pero 

se admite menos fácilmente que el mismo pasado pierda su 

58



  

Apertura 
  

estabilidad de parámetro temporal y, sobre todo, de “ele- 

mento natural” donde se mueven las ciencias históricas. En 

realidad, Bloch señalaba hacia dos direcciones de pensa- 
miento: no es necesario decir que “la historia es la ciencia 
del pasado”, primero porque no es exactamente el pasado el 
que se constituye en el objeto de las disciplinas históricas, 
luego porque no es exactamente una ciencia la que practica el 

historiador. El primer punto nos ayuda a comprender algo 
que depende de una memoria, es decir, de una organización 

imputa, de un montaje —no “histórico” del tiempo. El se- 
gundo punto nos ayuda a comprender algo que depende 
de una poética, es decir, de una organización impura, de un 
montaje —no científico del saber. 

La historia no es exactamente la ciencia del pasado porque 
el “pasado exacto” no existe. El pasado sólo existe a través de 

esa “decantación” de la cual nos habla Marc Bloch -decan- 
tación paradójica puesto que consiste en extraer del tiempo 

pasado su misma pureza, su carácter de absoluto físico (astro- 

nómico, geológico, geográfico) o de abstracción metafísica. 

El pasado que hace la historia es el pasado humano. Bloch 
frunce el ceño incluso para decir “el hombre”, prefiere decir 

“los hombres”, a tal punto piensa la historia como fundamen- 
talmente consagrada a lo diverso (63). Todo pasado, enton- 

ces, debe estar implicado en una antropología del tiempo. Toda 

historia será la historia de los hombres —este objeto diver- 
so, pero también esta extensa duración de la interrogación 

histórica. 

En tanto diverso, semejante objeto nos prohibe el ana- 
cronismo (así, para comprender lo que quiere decir figura en 

Fra Angelico, es preciso desprendernos de nuestro uso es- 

pontáneo de la palabra “Agura”), Porque sobreviviendo en la 
larga duración, este objeto no es al mismo tiempo más que 

59



  

Georges Didi-Huberman 
  

una organización de anacronismos sutiles: fibras de tiem- 

pos entremezclados, campo arqueológico a descifrar (es pues 

necesario cavar en nuestro uso de la palabra figura para re- 
cobrar los indicios, las fibras que conducen a la fagura medie- 

val). Los hombres son diversos, los hombres son cambiantes 

—pero los hombres duran en el tiempo reproduciéndose, por 

tanto se parecen unos a otros. Nosotros no somos solamen- 
te extraños a los hombres del pasado, también somos sus 

descendientes, sus semejantes: aquí se hace escuchar, en el 

elemento de la inquietante extrañeza, lo armónico de las su- 

pervivencias, ese “rranshistórico” al cual el historiador no 

puede dejar de lado incluso cuando sabe que debe desconfiar 

de él (64). 
Ya estamos “precisamente allí donde se detiene el dominio 

de lo verificable”, precisamente allí “donde comienza a ejer- 

cerse la imputación de anacronismo”: estamos ante un tiem- 

po “que no es el tiempo de las fechas” (65). Ese tiempo que 
no es exactamente el pasado tiene un nombre: es la memoria. 
Es ella la que decanta el pasado de su exactitud. Es ella la 
que humaniza y configura el tiempo, entrelaza sus fibras, ase- 

gura sus transmisiones, consagrándolo auna impureza esen- 

cial. Es la memoria lo que el historiador convoca e interroga, 

no exactamente “el pasado”. No hay historia que no sea me- 
torativa o manemotécnica: decir esto es decir una evidencia, 

pero es también hacer entrar al lobo en el corral de las ovejas 
del cientificismo. Pues la memoria es psíquica en su proceso, 

anacrónica en sus efectos de montaje, de reconstrucción o de 

“decantación” del tiempo. No se puede aceptar la dimensión 
memorativa de la historia sin aceptar, al mismo tiempo, su 

anclaje en el inconsciente y su dimensión anacrónica (66). 

¿Qué decir de esto sino que la historia no es exactamente 
una ciencia? La formulación de Marc Bloch parece volverse 

60



  

Apertura 

aquí contra la de Lucien Febvre. En éste, la acusación de ana- 

cronismo, ha sido, por otra parte, desmontada por Jacques 

Ranciére como se desmonta un sofisma: decir que “eso no 

pudo existir en esa fecha”, decir que “la época no lo permite”, 

es postular sin razón —en el mismo ejemplo de la increduli- 

dad del siglo XVI- que “la forma del tiempo es idéntica a la 

forma de la creencia”, es afirmar sin razón que “se pertenece 

a su tiempo en el modo de la adhesión indefectible” (67). 
Ranciére muestra, además, que el anacronismo viene a ser, 

en Lucien Febvre, un “pecado” respecto del orden causal y un 

concepto abstracto del tiempo que funciona, en el historia- 
dor, como un sustituto de eternidad: una abstracción metafí- 

sica. “El anacronismo ermblemariza un concepto y un uso del 

tiempo en el que éste absorbió, sin dejar trazos, las propieda- 

des de su contrario, la eternidad” (68). 

El anacronismo sería, pues, menos un error científico que 
una falta cometida respecto de la conveniencia de los tiempos. 

Lo mismo que la historia del arte como “ciencia” es incapaz 

de camuflar hasta el final su arraigo literario, retórico, ín- 

cluso cortesano (69), lo mismo la historia como “ciencia” es 

incapaz de recusar hasta el final la ambivalencia de su propio 
nombre, que supone la trama de las ficciones (contar histo- 
rias) tanto como el saber de acontecimientos reales (hacer la 

historia). Muchos han insistido sobre este punto. La historia 

construye intrigas, la historia es una forma poética, incluso 

una retórica del tiempo explorado (70). Ya Barthes señala- 
bá la importancia considerable de los shifters -embragues lin- 
gúísticos llamados de “escucha” o de “organización” en el 
discurso del historiador, para constatar acto seguido su fun- 
ción des-cronologizante, su manera de deconstruir el relato en 

zig-zag, en cambios de tempi, en complejidades no lineales, 

con roces entre tiempos heterogéneos (71)... 

61



Georges Didi-Huberman 
  

Una vez más, el anacronismo juega, en la posición de este 

problema, un rol absolutamente crucial. De un lado, aparece 
como la marca misma de la ficción, que se concede todas las 

discordancias posibles en el orden temporal: a este respecto, 
será dado como el contrario de la historia, como el cierre de 

la historia (72). Pero de otro, legítimamente puede aparecer 

como una apertura de la historia, una complejización saluda- 

ble de sus modelos de tiempo: los géneros de montajes ana- 
crónicos introducidos por Marcel Proust o por James Joyce 

quizás habrán a sus espaldas— enriquecido la historia de este 
“elemento de omnitemporalidad”, del cual habló tan bien 

Erich Auberbach (73), y que supone una fenomenología no 
trivial del tiempo humano, una fenomenología atenta primero 
a los procesos, individuales y colectivos, de la memoria. 

Respecto de esta fenomenología, la historia demuestra la 

insuficiencia de su vocación —vocación necesaria, nadie lo ne- 

gará jamás, por restituir las cronologías. Es probable que no 

haya historia interesante excepto en el montaje, el juego rít- 

mico, la contradanza de las cronologías y los anacronismos. 

Sólo hay historia de los anacronismos: el síntoma 

Sólo hay historia anacrónica: es decir que, para dar cuen- 
ta de la “vida histórica” —expresión de Burckhardt, entre 
otros—, el saber histórico debería aprender a complejizar sus 

propios modelos de tiempo, atravesar el espesor de memorias 
múltiples, tejer de nuevo las fibras de tiempos heterogéneos, 
recomponer los ritmos a los tempi dislocados. El anacronis- 

mo recibe, de esta complejización, una situación renovada, 

dialectizada: parte maldita del saber historiador, encuentra 

en su misma negatividad —en su poder de extrafieza- una 

62



Apertura 
  

chance heurística que le permite, eventualmente, acceder a 

la situación de parte nativa, esencial a la emergencia misma 

de los objetos de ese saber. Hablar así del saber historiador 
implica decir algo sobre su objeto: es proponer la hipótesis 
de que sólo bay historia de los anacronismos. Quiero decir al 
menos que el objeto cronológico no es en sí mismo pensable 
más que en su contra-ritmo anacrónico. 

Un objeto dialéctico. Una cosa de doble faz, una percusión 
rítmica. ¿Cómo llamar a este objeto, si la palabra “anacro- 

nismo” no designa eventualmente más que una vertiente de 
su oscilación? Arriesguemos un paso más —arriesguemos una 

palabra para tratar de dar cuerpo a la hipótesis: sólo hay histo- 
ria de los síntomas. Este trabajo no constituye quizás más que 
una exploración de la mencionada hipótesis, a través de algu- 

nos ejemplos elegidos en el campo —tan vasto— de las imáge- 
nes visuales. Sería necesario, pues, interrogarse también sobre 

lo que quiere decir, sobre lo que implica la palabra “síntoma” 

(74). Palabra difícil de delimitar: no designa una cosa aisla- 

da, ni incluso un proceso reductible a uno o dos vectores, o a 

un número preciso de componentes. Es una complejidad de 
segundo grado. No es lo mismo que un concepto semioló- 
gico o clínico, incluso cuando compromete una determina- 
da comprensión de la emergencia (fenoménica) del sentido, e 

incluso si compromete una determinada comprensión de la 

pregnancia (estructural) de la disfuncionalidad. Esta noción 

denota por lo menos una doble paradoja, visual y temporal, 
cuyo interés resulta comprensible para nuestro campo de in- 
terrogación sobre las imágenes y el tiempo. 

La paradoja visual es la de la aparición: un síntoma apa- 
rece, un síntoma sobreviene, interrumpe el curso normal de 

las cosas según una ley —tan soberana como subterránea— 
que resiste a la observación banal. Lo que la imagen-síntoma 

63



Georges Didi-Huberman 
    

interrumpe no es otra cosa que el curso normal de la repre- 
sentación. Pero lo que ella contraría, en un sentido lo sostiene: 

ella podría pensarse bajo el ángulo de un inconsciente de la 

representación. En cuanto a la paradoja temporal, se habrá 
reconocido la del anacronismo: un síntoma jamás sobrevie- 

ne en el momento correcto, aparece siempre a destiempo, 
como una vieja enfermedad que vuelve a importunar nues- 

tro presente. Y también allí, según una ley que resiste a la 
observación banal, una ley subterránea que compone dura- 
ciones múltiples, tiempos heterogéneos y memorias entrela- 
zadas. Lo que el síntoma-tiermpo interrumpe no es otra cosa 
que el curso de la historia cronológica. Pero lo que contraría, 
también lo sostiene: se lo podría pensar bajo el ángulo de un 
inconsciente de la historia. 

¿En qué esta hipótesis prolonga las lecciones de la escuela 
de los Annales y de la llamada “nueva historia” —en qué, más 

allá, abre una brecha? Una vez más, la cuestión del anacronismo 
se revela crucial en un debate donde parece que dibujara cada 
línea de fractura. En el plano, si puedo decir, de la línea meló- 

dica —en el plano de la continuidad histórica—, se ha afirmado 

con frecuencia el carácter crítico de una historia que “plantea 
problemas” y, al mismo tiempo, rompe la linealidad del relato 

histórico (75). En su Arqueología del saber, Michel Foucault 

describió las “emergencias distintas”, desfasadas, los umbrales 

heterogéneos en función de que la historia de un mismo ob- 
jeto pueda presentar una “cronología (que no es) regular ni 
homogénea” (76). ¿Por qué, entonces, rechazar el anacronis- 

mo si éste no expresa, después de todo, más que los aspectos 
críticos del desarrollo temporal mismo? 

En el plano de la medida —recorte de las duraciones—, se 

ha afirmado abiertamente en todas las ciencias humanas el 
carácter complejo y diferenciado de los órdenes de magnitud 

64



  

Apertura 
  

temporal, desde las largas duraciones hasta los puntos de refe- 
rencia microhistóricos, desde las estructuras globales hasta las 

singularidades locales. Los sociólogos y los antropólogos han 
admitido una “multiplicidad de tiempos sociales” (77). Fer- 

nand Braudel ha reconocido que “no hay historia unilateral” 

y ba afirmado, en consecuencia, la sobredeterminación de los 
factores históricos (78). Reinhart Koselleck vio “en cada pre- 

sente las dimensiones temporales del pasado y del futuro pues- 
tos en relación” (79). Paul Veyne criticó el fantasma eucrónico 

y abogó por un “inventario de las diferencias” capaz de “ex- 
plicitar la originalidad de lo desconocido”, bajo el riesgo de 

mezclar las cartas del “relato continuo”, pero también las de 
la sucesión de períodos (80). ¿Por qué, entonces, en nombre 
de la periodización —ese “instrumento de comprensión de los 
cambios significativos” (81) rechazar el anacronismo cuando 

éste, mirándolo bien, no expresa más que el aspecto claramen- 

te complejo y sintomático de esos mismos cambios? 
Finalmente, en el terreno del tempo —en el terreno de las 

lentitudes o de las velocidades rítmicas— ya no se justifica el 
tabú del anacronismo en una disciplina que ya reconoció, de 

una vez para siempre, la coexistencia de duraciones heterogé- 
neas. Fernand Braudel pudo escribir, en 1958, que “entre los 

tiempos diferentes de la historia, la larga duración se presenta 
como un personaje embarazoso, a menudo inédito” (82). La 
situación, se sabe, ya cambió, puesto que la “larga duración” 
devino un paradigma privilegiado, si no dominante, de la in- 
vestigación histórica (83). Pero, en el mismo movimiento, 

un temor espontáneo ante lo heterogéneo —el anacronismo 
apareciendo como lo heterogéneo o la disparidad del tiempo, 
sentido en este aspecto como un fermento de irracionalidad— 
engendró algo parecido a una reacción de defensa, una resis- 

tencia interna a la hipótesis fundadora. 

65



Georges Didi-Huberman 
  

Por una parte, se redujo la polirrirmía histórica a una re- 

seña cuya pobreza haría sonreír al más insignificante músico: 
“tiempo rápido” de la historia acontecimiental; tiempo de 

“realidades que cambian lentamente”, “historia casi inmó- 

vil” de la larga duración (84). Por otra parte, se ha conjurado 
la sensación de desmenuzamiento temporal --¿cómo hacer la 
historia si el tiempo se disemina?- situando la larga duración 
en el ámbito de una historia inmóvil donde dominan “sis- 
temas” masivos y regulaciones perpetuas (85). Por último y 
sobre todo, se ha privilegiado una aproximación separada de 
esos diferentes ritmos, cuando el verdadero problema consiste 
en pensar la formación mezclada —-es decir, su anacronismo. 
No es necesario decir que hay objetos históricos mostrando 
tal o cual duración: es necesario comprender que en cada 0b- 
jeto bistórico todos los tiempos se encuentran, entran en colisión 

o bien se funden plásticamente los unos en los otros, se bifurcan 
o bien se enredan los unos en los otros. 

¿Hacer del anacronismo un paradigma central de la in- 
terrogación histórica? Eso significa, como lo escribe Nicole 

Loraux, “atarse a todo lo que desborda el tiempo de la narra- 

ción ordenada: tanto a las aceleraciones, como a los islotes de 

inmovilismo” (86). Pero ¿qué es un síntoma sino justamente 
la extraña conjunción de esas dos duraciones heterogéneas: 
la apertura repentina y la aparición (aceleración) de una la- 
tencia o de una supervivencia (islote de inmovilismo)? ¿Qué 
es un síntoma sino precisamente la extraña conjunción de 
la diferencia y la repetición? La “atención a lo repetitivo” y 
a los tempi siempre imprevisibles de sus manifestaciones —el 
síntoma como juego no cronológico de latencias y de crisis—, 
he allí la más simple justificación de una necesaria inserción 
del anacronismo en los modelos de tiempo utilizados por el 
historiador. 

66



  

Apertura 
  

No es fortuito que todo el “Elogio del anacronismo” de 

Nicole Loraux terminó replanteando la cuestión, todavía ál- 

gida, de saber qué hacer de Nietzsche y de Freud cuando se 

es historiador y, en particular, historiador de la Grecia an- 
tigua (87). Es evidente que Nietzsche y Freud no vacilaron 
en hacer un uso deliberadamente anacrónico de la mitolo- 
gía y la tragedia griega. Pero reprocharles este anacronismo 
como una falta fundamental —la “falta histórica” mayor, el 

“pecado más imperdonable de todos”, es simplemente no 
escuchar la lección que este anacronismo impartía en el te- 
rreno mismo del pensamiento del tiempo, de la historia. Los 
anacronismos de Nietzsche no funcionan sin una cierta idea 
de repetición en la cultura, y que implican una cierta crítica 
de los modelos historicistas del siglo XIX. Los anacronismos de 
Freud no funcionan sin una cierta idea de la repetición en la 

psiquis —pulsión de muerte, represión, retorno de lo repri- 

mido, aprés-coup, etc.—, que implican una cierta teoría de 

la memoria. 

Antes incluso de tener que examinar el impacto y la fecun- 
didad de esos modelos de tiempo en algunos dominios preci- 
sos de la historia de las imágenes —como intentaremos hacerlo 
a propósito del concepto de supervivencia según Aby Warburg 
(88), podemos comprobar hasta qué punto el historiador, 

incluso actualmente, evita la cuestión como si huyera de un 

malestar profundo. Signo más amplio de una relación muy 
compleja entre la historia, la filosofía y, más, el psicoanálisis. 

Incluso Jacques Le Goff —uno de los más fecundos y abiertos 
de nuestros historiadores— niega a Nietzsche un mínimo lu- 

gar en su bibliografía metodológica; incluso, reivindica gus- 
tosamente el célebre aforismo de Fustel de Coulanges (“Hay 

una filosofía y hay una historia, pero no hay una filosofía de 
la historia”) como el juicio, una vez más de devolución y 

67



Georges Didi-Huberman 

rechazo, de Lucien Febvre: “Filosofar lo que en labios de 

historiador significa... el crimen capital” (89). 
Las cosas parecen todavía más retorcidas en el campo de la 

psiquis, omnipresente e imposible de contener como “territo- 

rio”, En 1938, Lucien Febvre se decía “resignado de entrada” 

al carácter “decepcionante” de las relaciones entre la historia 
y la psicología (90). ¿Por qué? Precisamente porque la psyché 
es una fuente constante de anacronismos: “..ni la psicología 
de nuestros psicólogos contemporáneos tiene curso posible en 
el pasado, ni la psicología de nuestros ancestros tiene aplica- 
ción global posible en los hombres de hoy” (91). Para apoyar 
sus afirmaciones, Lucien Febvre daba el ejemplo de las anti- 

guas “artes de morir” cuya “crueldad psicológica a nuestro 
juicio al menos nos transporta, de golpe, singularmente le- 

jos de nosotros mismos y de nuestra mentalidad” (92). Como 

si el hombre de 1938 hubiera terminado con toda “crueldad 
psicológica”... Como si la crueldad no tuviera, en la psiquis y 
en la práctica de los hombres, una historia de larga duración, 

con sus supervivencias y sus eternos retornos... 

Pero el objeto psíquico no puede, sin caer en la inconse- 
cuencia, ser excluido del campo de la historia. Lucien 
Febvre descubría en 1941 la “historia de la sensibilidad”: 
<(...) tema nuevo. No sé de ningún libro donde sea tratado” 

(93). Sin embargo, no olvidaba a Huizinga. Pero olvidaba o 

fingía olvidar a Warburg, Lamprecht, Burckhardt y toda la 
Kulturgeschichte alemana (94) y repetía, por enésima vez, el 

peligro que acechaba: anacronismo. Remitía a Charles Blondel 

y a su Introduction ú la psychologíe collective para expresar el 
subjetivismo —otra bestia negra del historiador donde, por 

definición, evoluciona la “vida afectiva” (95). Así planteaba 

los hitos de una “historia de las mentalidades” y de una “psi- 
cología histórica” que, en Francia, se desarrollaron durante 

68 

 



Apertura 
  

las cuatro o cinco décadas siguientes. En 1961, por ejemplo, 

Robert Mandrou reivindicaba una “psicología histórica” que 
reconocía sus fundamentos teóricos en Lucien Febvre por 

una parte y Henri Wallon y Jean Piaget por otra —noción de 
“herramienta mental” en última instancia (96). 

El mismo año, Georges Duby proponía una síntesis me- 
todológica sobre la “historia de las mentalidades” que reto- 

maba, una a una, todas las “precauciones” ya adelantadas 

por Lucien Febvre: la psicología, aunque necesaria, expo- 

ne al historiador a la “ingenuidad” y al anacronismo, peli- 
gro contra el cual la noción, más objetiva, de herramienta 

mental debe prevenirnos. Charles Blondel, Henri Walion, 

Émile Durkheim su noción de “conciencia colectiva”, resig- 

nificada como mentalidad”, e incluso la psicología social 

anglosajona, son quienes habrán dado a Georges Duby las 
referencias fundamentales para definir lo que en historia la 
palabra psiquis quiere decir (97). Paralelamente, Jean-Pierre 

Vernant reivindicaba una “psicología histórica” en la cual Ig- 

nace Meyerson era elevado a padre fundador (98). 
La excepción notoria que constituye la obra de Michel 

de Certeau (99) no puede atenuar esta impresión global: la 
escuela histórica francesa siguió en todo —y en su mala lógi- 
ca también— las lecciones de la escuela psicológica francesa, 

Adoptó, sin discutir con precisión sus conceptos, una posl- 

ción de rechazo tácito, incluso de resentimiento irracional, 

respecto de esta nueva “ciencia humana” que era el psicoaná- 

lisis. Los silencios sobre Freud de Jean-Pierre Vernant, los 

cuales sorprenden a Nicole Loraux, fueron antes los de lgna- 

ce Meyerson que, en sus propios trabajos de “psicología de 
las obras” e incluso de “psicología del sueño”, quiso ignorar —y 
por tanto negar y rechazar— el psicoanálisis freudiano (100). 
En cuanto a Jacques Le Goff, incluyó el psicoanálisis “entre 

69



Georges Didi-Huberman 
  

las evoluciones interesantes, pero con resultados aún limita- 

dos” en la llamada “nueva historia” (101) y vio en los psicoa- 

nalistas sólo a teóricos dominados por “la tentación de tratar 

la memoria como una cosa, (quienes) impulsan la búsqueda 

de lo intemporal y buscan evacuar el pasado” (102). Que el 

psicoanálisis sea finalmente reducido a un “vasto movimien- 

to antihistórico”, es algo que, al fin de cuentas, no hace más 

que dar una visión de la obra freudiana completamente ses- 

gada a través de las referencias de Pierre Janet, de Fraisse o de 
Jean Piaget (103). 

Lo que falta a la “psicología histórica” es sencillamente una 
teoría de lo psiquico (104). Lo que empobrece la “historia de 
las mentalidades” es simplemente el hecho de que sus nocio- 

nes operatorias —las “herramientas mentales”, en particular— 
dependen de una psicología superada, positivista y, en primer 
término, de una psicología sin el concepto de inconsciente. 

Algunos historiadores parecen haber sentido el impasse al que 

los conducía esta pereza —-o este temor- teórico respecto de lo 
“psíquico”, de lo “cultural”, en síntesis, de todo lo que en la 
historia resiste a la objetivación positiva. Roger Chartier, entre 

otros, ha puesto en tela de juicio las lagunas de una historia 
social preocupada por “globalidades” o por simples “recortes”, 
“definiciones territoriales” incapaces de hacer justicia a la po- 
rosidad —la expresión es mía— del campo cultural: ha propues- 
to una “historia cultural de lo social” en lugar de la “historia 
social de la cultura” (permutación ya operada hace un siglo 
por Aby Warburg, como comprobaremos). Y ha propuesto a 
modo de concepto operatorio —un recurso, dice, para la “crisis 
general de las ciencias sociales”-, la representación: la represen- 
tación ampliamente entendida como “herramienta nocional 
que los contemporáneos utilizan” y como dispositivo más es- 

tructural también, del tipo de lo que Louis Marin pudo hacer 

70



  

Apertura 
  

emerger en sus análisis del signo clásico y de la iconografía del 
poder en el siglo XVII (105). 

Proposición justa en sí sentido —pero con una justifica- 
ción a mitad de camino. Por un lado, toma nota de la posi- 

ción crucial de las imágenes, mentales o cosificadas, para la 
psicología histórica, incluso para la antropología histórica: 
su fecundidad está testimoniada por los trabajos actuales de 
los discípulos de Jean-Pierre Vernant o de Jacques Le Goff 
(106). Por otro, ella rechaza tomar nota de que la problemá- 
tica de la imagen entiendo la imagen como concepto Opera- 

torio y no como simple soporte de iconografía— supone dos 

inflexiones, incluso dos revisiones básicas que implican críti- 
cas profundas: no podemos producir una noción coherente 
de la imagen sin un pensamiento de la psiquis, que implica 
el síntoma y el inconsciente, es decir, sin hacer una crítica 

de la representación (107). Del mismo modo, no podemos 

producir una noción coherente de la imagen sin una noción 
de tiempo, que implica la diferencia y la repetición (108), el 
síntoma y el anacronismo, es decir, una crítica de la historia 

como sumisa totalmente al tiempo cronológico. Críticas que 
sería necesario llevar a cabo no desde el exterior, sino más 
bien desde el interior de la práctica histórica. 

Constelación del anacronismo: 
la historia del arte ante nuestro tiempo 

¿Programa ambicioso y —en estos tiempos de positivismo 

reinante— paradojal? Quizás. Sin embargo, la intuición que 
me llevó a escribir este trabajo sigue siendo que este programa 

fue ya pensado hace mucho tiempo y, hasta un cierto punto, 

realizado. Pero no ha sido reconocido, no ha sido lefdo como 

7i



Georges Didi-Huberman 
  

tal. A cuenta de una historia de las imágenes —historia del 
arte en sentido tradicional, historia de las “representaciones” 
en el sentido en que quieren entenderlo algunos historiado- 
res-, retomaría la fórmula empleada por Michel Foucault a 
propósito de la historia en general: su mutación epistemoló- 
gica todavía hoy no acabó... aunque ella no data de ayer. 

Entonces ¿de cuándo data? ¿De dónde nos llega esta mu- 
tación epistemológica a la cual la historia del arte debe vol- 
ver con tanta urgencia como el psicoanálisis, en tiempo de 

Lacan, debió redefinir su propia mutación epistemológica a 

partir de una relectura, de un “retorno a Freud”? (109). Ella 

nos llega de un puñado de historiadores alemanes contempo- 
ráneos de Freud: historiadores no académicos —más o menos 
rechazados de frente por la enseñanza universitaria empe- 
fñiados en la constitución práctica de sus objetos de estudio 
tanto como en la reflexión filosófica sobre la episteme de su 
disciplina. Comparten dos órdenes de puntos en común 
esenciales a nuestro tema: han puesto la imagen en el centro 
de su práctica histórica y de su teoría de la historicidad; han 
deducido una concepción del tiempo animada por la noción 
operatoria de anacronismo. 

Entre este puñado —o, para decirlo mejor, esta constela- 

ción de pensadores muertos hace ya tiempo, pero cuyos es- 
tilos y conceptos dibujan algo bien reconocible, una figura 
ciertamente compleja pero que nos ayuda, en la oscuridad 
de hoy, a orientarnos—, elegí interrogar a tres autores: Aby 
Warburg, Walter Benjamin y Carl Einstein. El primero es 
célebre en la historia del arte (más por el instituto que lle- 

va su nombre que por su propia obra) pero singularmente 
ignorado, en Francia al menos, por los historiadores y los 
filósofos. Trataré, sin embargo, de describir cómo fundó una 

antropología histórica de las imágenes ateniéndome a uno de 

72



Apertura 
  

sus conceptos fundamentales, la supervivencia (Wachleben), 

que procura hacer justicia a la compleja temporalidad de las 
imágenes: largas duraciones y “grietas en el tiempo”, laten- 
cias y síntomas, memorias enterradas y memorias surgidas, 

anacronismos y umbrales críticos (110). 
El segundo es célebre entre los filósofos, pero especial- 

mente ignorado por los historiadores y los historiadores del 

arte. Intentaré, sin embargo, describir cómo fundó una de- 

terminada historia de las imágenes a través de su práctica 

“epistemo-crítica” del “montaje” (Montage), que induce un 
nuevo estilo de saber —por tanto de nuevos contenidos de sa- 

ber— en el cuadro de una concepción original y, para decirlo 

claro, perturbadora del tiempo histórico. 

El tercero es desconocido en todos los dominios (salvo, 
quizás, para algunos antropólogos del arte africano y para 
algunos historiadores de vanguardia interesados en el cu- 

bismo, para Georges Bataille o para la revista Documents), 

fue quien literalmente inventó, desde 1915, nuevos objetos, 
nuevos problemas, nuevos dominios históricos y teóricos. Es 

cierto que esas vías fueron abiertas en medio de un extraor- 

dinario riesgo anacrónico al cual trataré de restituirle el mo- 

vimiento heurístico tanto como sea posible, 

Esos tres autores hacen época pero no forman un movi- 

miento constituido. Aunque las relaciones entre sus pensa- 

mientos sean múltiples, son como tres estrellas solitarias en 

medio de esa extraña constelación cuya historia, de acuerdo 
con lo que sé, no ha sido hecha de modo exhaustivo. $u 

carácter relativamente disperso, aunque reconocible, vuelve 

difíciles las cosas: no dibuja un campo disciplinario sino que 

traza como un rizoma de todos los intervalos que deberían 

comunicar entre sí las disciplinas que plantean un conjunto 
de problemas del tiempo y de la imagen. 

73  



Georges Didi-Huberman 
  

Del lado del tiempo, la constelación de la cual hablo fue 

contemporánea —algunas veces deudora, a menudo crítica 
de grandes obras filosóficas que florecieron al fin de los años 
veinte: en particular, las Lecciones para una fenomenología de 

la conciencia intima del tiempo de Husserl y Ser y tiempo de 
Heidegger (111). En esta misma época, Warburg componía 
su aclas Muemosyne y Benjamin abría la cantera del Libro de 
los Pasajes. Pero sería preciso ampliar, hablar de las reflexiones 
sobre la historia efectuadas por Georg Simmel o por Ernst 
Cassirer —así como por esas otras “estrellas” de la constela- 
ción que fueron Ernst Bloch, Franz Rosenzweig, Gershom 

Scholem o, más tarde, Hannah Arendt (112). 

Del lado de la imagen, la constelación que forman estos 

pensadores es inseparable de las conmociones estéticas ins- 

criptas en los tres primeros decenios del siglo XX. Imposible 
de comprender la historia de la cultura tal como Benjamin 
la practicó, sin implicar —de un modo que sería necesario 

interrogar sobre sus efectos anacrónicos de conocimiento-, 

la actualidad de Proust, de Kafka, de Brecht, pero también 

del surrealismo y del cine. Es imposible de comprender los 
combates críticos de Carl Einstein en el terreno mismo de 

la historia sin la actualidad de James Joyce y del cubismo, 
de Musil, de Karl Kraus o del cine de Jean Renoir. Antes 

de ellos, Warburg había dado los medios para comprender 

las sedimentaciones históricas y antropológicas de una tal 
implicación en el arte vivo. Lejos de “estetizar” su méto- 
do histórico, todos estos pensadores han hecho, al revés —a 

contrapelo de la historia del arte tradicional, de la imagen 

una cuestión vital, viva y altamente compleja: un verdadero 

centro neurálgico, la clavija dialéctica por excelencia de la 

“vida histórica” en general. Historiadores atípicos tales como 

Kracauer, Giedion o Max Raphael, entre otros que sin duda 

74



Ápertura 
  

olvido, quedarían por redescubrir en esta constelación ana- 
crónica que hoy nos parece tan lejana (113). 

Pero ¿por qué nos parece tan lejana? Walter Benjamin res- 
pondió, probablemente en nombre de todos, al escribir en sus 
tesis Sobre el concepto de historia escritas en 1940: “Nuestra 

generación pagó caro el saber, puesto que la única imagen que 

va a dejar es la de una generación vencida. Ese será su legado a 

los que vienen” (114). Sería también justo decir que toda esta 
generación de judíos alemanes pagó caro el saber —liveralmente 

habrá pagado en su carne por sentirse libres en el gai savotr 

histórico. De los tres autores que releeremos, dos se suicida- 

ron en 1940 al acercarse a una sentencia de la Historia que 

los perseguía desde hacía largos años de exilio. Una veintena 

de años antes, el tercero —Aby Warburg— se había hundido 
en la locura como en una fisura abierta por el primer gran 
terremoto mundial. Los pensadores anacrónicos de los cuales 

hablo quizás practicaron la historia “por afición”, si por esto 
se entiende el hecho de inventarse nuevas vías heurísticas y 
de no tener cátedra en la universidad. Pero la historia en ellos 

se hacía carne, lo que es una cosa distinta EN. del T.: juego de 

palabras entre chaire (cátedra) y chair (carne)). 
Michael Lówy, evocando, además de Ernst Bloch y Wal. 

ter Benjamin, a personalidades tales como Gustav Landauer, 

Gyórgy Luckacs, Erich Fromm y algunos otros, completa 
nuestra idea de esta constelación al insistir sobre la “revolu- 

ción permanente” conducida por estos espíritus que sinte- 
tizaron, según él, el romanticismo alemán y el mesianismo 

judío —y de donde habría surgido, escribe, “una nueva concep- 

ción de la historia, una nueva percepción de la temporalidad, 

que rompe con el evolucionismo y la filosofía del progreso”. 
Agrega Lówy que esta generación de “profetas desarmados” 
aparece “extrañamente anacrónica” hoy día, formando sin 

75



Georges Didi-Huberman 
  

embargo —o por eso mismo-— “la más actual (en los pensa- 

mientos) y la más cargada de explosividad utópica” (115). 

Ahora bien, lo que dice en el plano de la teoría política y de 
la filosofía de la historia vale exactamente, me parece, en el 

de la historia del arte. 
Cuando hoy se entra, en Hamburgo, a la casa-biblioteca 

de Aby Warburg vacía de todos sus libros —los sesenta mil 

volúmenes fueron trasladados una noche de 1933 bajo el 
riesgo de la amenaza nazi-, uno queda sorprendido por una 
pequeña pieza llena de dossiers, de viejos papeles: reúnen los 

destinos de todos los historiadores del arte alemán, en su 
mayor parte judíos, que debieron emigrar en los años treinta 

(116). Esto, testimoniado por Archiv zur kunstgeschigrlichen 

Wissenchafisemigration es la gran fractura de la cual la historia 

del arte —tan científica y tan segura de sí misma-, hoy cree 
sin razón haberse recuperado. 

La fractura de la que hablo nos despojó cuanto menos, de 
nuestros propios momentos fundadores. La “mutación epis- 

temológica” de la historia del arte tuvo lugar en Alemania 
y en Viena en las primeras décadas del siglo: con Warburg 
y Woólfflin, con Alois Riegl, Julius von Schlosser y algunos 
otros, hasta Panofsky (117). Momento de una extraordinaria 

fecundidad porque los presupuestos generales de la estéti- 

ca clásica eran puestos a prueba por una filología rigurosa, y 
porque esta filología a su vez se veía cuestionada sin tregua y 
reorientada por una crítica capaz de plantear los problemas 
en términos filosóficos precisos. Se podría resumir la situa- 
ción que prevaleció desde entonces diciendo que la Segunda 

Guerra mundial quebró este movimiento pero que la pos- 
guerra enterró su memoria. 

Como si el momento fecundo del que hablo, hubiera 
muerto dos veces: primero, destruido por sus enemigos, luego 

76



Apertura 
  

negado —sus huellas abandonadas— por sus mismos herede- 

ros. En su gran mayoría, los discípulos de Warburg emigraron 
al mundo universitario anglosajón. Ese mundo se hallaba dis- 
puesto a acogerlos pero no estaba dispuesto, intelectualmente, 
a recoger todo ese fondo germánico de pensamiento, con sus 
referencias propias, sus giros de estilo y de pensamiento, sus 

palabras intraducibles... Los discípulos de Warburg debieron 

cambiar de lengua y por ende de vocabulario. Csuardaron las 
herramientas filológicas y dejaron de lado las herramientas 
críticas: los aforismos de Fiedler, el haprisch de Alois Riegl, el 
concepto de Einfúblung, las nociones directamente salidas del 
psicoanálisis freudiano, de la dialéctica o de la fenomenolo- 

gía, todo eso cedió su lugar a un vocabulario deliberadamente 

raás pragmático, más, como se dice, positivo y —se ha creído— 

más científico. Al renunciar a su lengua, los historiadores del 

arte de la Europa herida terminaron por renunciar a su pensa- 
miento teórico. En este sentido, eso se comprende muy bien 

se comprende, por ejemplo, que después de 1933 Panofsky 
no haya citado jamás a Heidegger, se comprende incluso que 
haya podido expresar un franco rechazo por ese vocabulario 

no solamente “envejecido” sino también “contaminado” de 

su propio destino (118). En otro sentido, es la misma genera- 

ción vencida que era vencida una segunda vez. 

En Francia, el problema se planteó, por supuesto, de for- 

ma diferente, pero los resultados habrían sido los mismos: 

un rechazo de la historia del arte germánico a partir de una 

situación explosiva (119) —pero que terminan por rechazar 

con ella ese estilo de pensamiento, ese conjunto de exigencias 

conceptuales donde la historia del arte se había constituído, 

aunque sea por una vez, como vanguardia del pensamiento. 
Releer hoy los textos de esta “constelación anacrónica” no es 

fácil. Yo mismo formo parte de una generación cuyos padres 

77



Georges Didi-Huberman 
  

querían escuchar todas las músicas del mundo, salvo la de 

la lengua alemana. Así, mi entrada en estos textos —además 

de su dificultad lleva la marca de una verdadera inquietante 
extrañeza de la lengua: sentir un “en sí” en una lengua extran- 

jera, acercándosele a tientas, que se la enfatiza un poco, que 

da un poco de miedo cuando se piensa en su historia a la vez 
tan prestigiosa y tan trágica. 

Relectura sin embargo necesaria. Que corresponde, para 

terminar, a un triple deseo, a una triple apuesta: arqueoló- 

gica, anacrónica y prospectiva. Arqueológica, para ahondar 
a través de los espesores del olvido que la disciplina no cesó 

de acumular respecto de sus propios fundamentos. Ánacró- 
nica, para remontar, desde el malestar actual, hasta quienes 

la generación de nuestros “padres” no sentía como padres. 
Prospectiva, para reinventar, si fuera posible, un valor de 1so 

de los conceptos marcados por la historia -el “origen” según 

Benjamin, la “supervivencia” según Warburg, la “moder- 

nidad” según Carl Einstein pero que pueden. revestir hoy 
alguna actualidad en nuestros debates sobre las imágenes y 
sobre el tiempo. La apuesta es que ellos puedan intervenir 

tanto en un debate sobre el valor de la palabra ¿mago según 

Plinio el Viejo, como sobre el valor del now artístico según 
Barnett Newman. 

(1992, 1999) 

78



Noras 

1) C£ E. Didi-Huberman, "La dissemblance des figures selon 

Fra Angelico”, Mélanges de l'École francaise de Rome, Moyen Áge- 

Temps modernes, XV UL, 1986, n* 2, p. 709-802, 

2) ld., Era Angelico - Dissemblance er figuration, Paris, Flamma- 

rion, 1990 (rééd.1995, coll “Champs”). 
3) En la monografía más autorizada de la época en que este 

trabajo fue emprendido, la Santa Conversación de Fra Angelico no 

era así interpretada y fotografiada y sólo era medida la mitad de su 

superficie real, como si sencillamente no existiera el registro tan sor- 

prendente de los Ímuros” multicolores. C£. ]. Pope-Hennessy, Fra 

Angelico, Londres, Phaidon, 1952 (2da. ed. revisada, 1974), p. 206. 

4) C£. E. Panofsky, Essais d'iconologie. Thémes humanistes dans 

Part de la Renaissance (1939), trad. C. Herbetre y B. Teyssédre, 

Paris, Gallimard, 1967, p. 13-45. (Hay traducción al español: Es- 

tudios sobre iconología, Alianza Universidad, Madrid, 1972). 

5) C£. €. Ripa, Iconologia overo Descritione dell Imagini uni- 

versali cavate dell 'Antichita y da altri luoghi (...) per reppresentare le 

virtú, vitti, affetti, e passioni humane (1593), Padoue, Tozzi, 1611 

(2da. ed. ilustrada), réed. New York-Londres, Garland, 1976. 

6) E. Panofsky, “D'histoire de l'art est une discipline humanis- 

te” (1940), trad. B. y M. Teyssédre, L euvre d'art et ses significa- 

tions. Essais sur les “arts visuels”, Paris, Gallimard, 1969, p. 27-52. 

(Hay traducción al español: El significado en las artes visuales, Edi- 

ciones Infinito, Buenos Aires, 1970). 

79



Georges Didi-Huberman 
  

7) Cf. G. Didi-Huberman, Devant image. Question posée aux 

fins Lune histoire de art, Paris, Minuic, 1990, 

8) M. Baxandall, L'CEil du Quattrocento. L'usage de la pein- 

ture dans Ultalie de la Renaissance (1972), trad. Y. Delsaut, Paris, 

Gallimard, 1985, p. 224-231. El texto de Landino es este: “Fra 

Angelico era alegre, devoto, muy acicalado y dotado de gran faci- 

lidad” (Fra Giovanni Angelico et vezoso et divoto et ornato molto con 

grandissima facilita). 

9) Cf. G. Didi-Huberman, Fra Angelico - Dissemblance et figu- 

ration, op.cit., p. 25-29 (rééd. 1995, p. 41-49). 

10) C£. M. Santoro, “Cristoforo Landino e il volgare”, Giornale 

storico della letteratura italiana, XXXI, 1954, p. 501-547. 

11) C£ G. Didi-Huberman, Fra Angelico - Dissemblance et 

figuration, op.cit., p. 49-51 (réed. 1995, p. 70-74). 

12) 2bíd., passim, especialmente p. 113-241 (rééd. 1995, p. 

209-381) sobre la Anunciación analizada como figura paradojal 

del tiempo. 

13) M. Baxandall, L'CEil du Quattrocento, op. cit., p. 168. 

14) lbid., p. 227-231. 

15) Cf. G. Didi-Huberman, Fra Angelico - Dissemblance et 

figuration, p. 17-42 (rééd. 1995, p. 27-56). 

16) lbíd., p. 55-111 (rééd. 1995, p. 74-145). 

17) C£. H. de Lubac, Exégese médievale. Les quatre sens de 

TEcrisure, Paris, Aubier, 1959-1964. E. Auerbach, Figura (1938), 

trad. M.A. Bernier, Paris, Berlin, 1993. (Hay traducción al es- 

pañol: Figura, Editorial Trotta, Madrid, 1998). G. Didi-Hu- 

berman, “Puissances de la figure. Exégese et visualité dans Part 

chrétien”, Encyclopaedia Universalis - Symposium, Paris, E.U., 

1990, p. 596-609. 

18) C£. F.A. Yates, L'Art de la mémoire (1966), trad. D. Arasse, 

Paris, Gallimard, 1975. (Hay traducción al español: El arte de la 

memoria, Taaras, Madrid, 1974). M.J- Carruthers, The Book of 

80



Apertura 
  

Memory. A Study of Memory in Medieval Culture, Cambridge-New 

York, Cambridge University Press, 1990. 

19) Cf. B.L. Ullman y P.A. Stadter, The Public Library of 

Renaissance Florence. Niccolo Niccoli, Cósimo de" Medici and the 

Library of San Marco, Padoue, Ántenore, 1972. 

20) Es necesario agregar a esta reminiscencia un elemento 

importante de “toma en consideración de la figurabilidad”: es la 

amistad, la proximidad intelectual con Jean Clay (autor, particu- 

larmente, de un artículo luminoso titulado “Pollock, Mondrian, 

Seurac: la profondeur plate” (1977), L Atelier de Jackson Pollock, 

Paris, Macula, 1982, p. 15-28) bajo la consigna de... la mancha 

(macula). Esta consigna teórica, comprometida en el debate con- 

temporáneo alrededor de artistas tales como Robert Ryman, Mar- 

tin Barré o Christian Bonnefoi, parecía de pronto tomar cuerpo, 

en Florencia, en la dimensión histórica más desapercibida, la de 

la Edad Media y el Renacimiento. Señalemos que Jean-Claude 

Lebensztejn, quien entregó a la revista Macula importantes con- 

tribuciones entre 1976 y 1979, elaboró después otra anamnesia de 

la mancha a partir de las experiencias de Cozens en el siglo XVIIL 

Cf. J.-C. Lebensztejn, L Art de la tache. Introduction a la “Nouvelle 

métbode” d'Alexander Cozens, s.l., Editions du Limon, 1999. 

21) Patrice Loraux incluso mostró, de modo admirable, que 

toda cuestión de pensamiento es una cuestión de tempo. C£. P. 

Loraux, Le Tempo de la pensée, Paris, Le Seuil, 1993. 

22) C£ G. Didi-Huberman, Devant limage, op.cit., p. 192- 

193, donde la respuesta era buscada en relación con las formula- 

ciones freudianas. 

23) Ellas fueron presentadas como tales en una fournée de 

discussion interdisciplinaire”, de la EHESS, consagrada, en marzo 

de 1992, a la cuestión del Tiempo de las disciplinas. Alí partici 

paron igualmente André Burguiére, Jacques Derrida, Christiane 

Klapisch-Zuber, Hervé Le Bras, Jacques Le Goff y Nicole Loraux. 

81



Georges Didi-Huberman 
  

Todavía recuerdo cómo Jacques Le Goff, con mucha honestidad, 

introducía las comunicaciones de esta jornada de estudios: reco- 

nociendo que si el historiador considera como un lugar común 

la multiplicidad de los tiempos, preserva al menos una tendencia 

obstinada en querer unificar el tiempo. 

24) Cf. especialmente G. Didi-Huberman, Ce que nous voyons, 

ce quí nous regarde, Paris, Minuit, 1992. (Hay traducción al espa- 

ñol: Lo que vemos, lo que nos mira, Ediciones Manantial, Buenos 

Aires, 1997). ld. “La legon d'anachronie”, Art Press no 185, 1993, 

p. 23-25. ld. “Regard historique, regard intempestif (entretien avec 

S. Germer et E. Perrin)”, Bloc-Notes. Art contemporain, no 3, 1993, 

p. 30-35. ld. “The History of Arts is an Anachronistic Discipline. 

Critical Reflections”, Ariforum International, XII, 1995, no 5, 

p. 64-65 et 103-104. ld. L'Empreinte, Paris, Éditions du Centre 

Pompidou, 1997, p. 16-22. [d. Viscosités et survivances. L' histoire 

de Part 4 Pepreuve du matériau”, Critique, LIV, 1998, n* 611, p. 

138-162, 

25) M. Foucault, “Nietzsche, la généalogie, Phistoire” (1971), 

Dits et écrits 1954-1988, H, 1970-1975, ed. D.Defert et E. Ewald, 

Paris, Gallimard, 1994, p. 147-148. 

26) Cf. especialmente J. Patocka, L art et le temps. Essaís (1952- 

1968), trad. E.Abrams, Paris, POL, 1990, p. 305-368. É. Souriau, 

“La insertion temporelle de Poeuvre Part”, Journal de psychologie 

normale et pathologique, XLIV, 1951, p. 38-62. M. Dufrenne, 

Phénoménologie de experience esthétique, 1.L'objet esthétique, Paris, 

PUF, 1953 (ed. 1992), p. 346-355. G. Picon, Admirable trem- 

blement du temps, Géneve, Skira, 1970. H. Maldiney, Aítres de la 

langue et demeures de la pensée, Luussane, PÁge d'homme, 1975. 

B. Lamblin, Peínture et temps, Paris, Klincksieck, 1983. M. Ri- 
bon, Líart et lor du temps. Essais sur Vart et le temps, Paris, Kimé, 

1997. E. Escoubas (dir.), Phénoménologie et expérience esthétique, 

La Versanne, Encre marine, 1998. 

82



Apertura 
  

27) Cf. L. Marin, £tudes sémiologiques. Ecritures, peintures, 

Paris, Klincksieck, 1971, p. 85-123. ld. “*Déposition du temps 

dans la représentation peinte” (1990). De la représentation, Paris, 

Gallimard-Le Seuil, 1994, p. 282-300. 

28) Cf. F. Haskell, L'Historien et les images (1993), trad. A. 

Tachet er L. Évrard, Paris, Gallimard, 1995, especialmente p. 

409-570. $. Bann "The road to Roscommon”, Oxford Art Journal, 

XVIL 1994, n* 1, p. 98-102 (informe del trabajo de Haskell). 

29) H. Belting, L Histoire de Lart esteelle finie? (1983), trad. 

3.-E, Poirier er Y. Michaud, Nimes, Jacqueline Chambon, 1989 

(donde, desde el comienzo, el autor toma nota de que la cuestión, 

en esos términos, está mal planteada). $. Bann, The True Vine on 

Visual Representation and the Western Tradition, Carmbridge-New 

York, Cambridge University Press, 1989, p. 244-263 (“Endings 
and Beginnings”). D. Preziosi, Rethinking Art History. Meditatio- 

ns on a Coy $cience, New Haven-Londres, Yale University Press, 

1989, p. 156-179 (The Endís) of Art Flistory”). KR. Michel, *De 

la non histoire de Part. Plaidoyer pour la tolérance et le pluralisme 

dans une discipline hantée par la violence et Pexclusion”, David 

contre David. Actes du colloque organisé au musée du Louvre, Paris, 

La Documentation francaise, 1993, L, p. XII-LXIL J. Roberts, 

“Introduction: Art has No History! Reflections on Art History 
and Historical Materialism”, Art has No History! The Making and 
Unmaking of Modern Art, dir. J. Roberts, Londres-New York, 

Verso, 1994, p. 1-36. 

30) C£ G. Didi-Huberman, D'un ressentiment en mal esthé- 

tique”, Les Cabiers du Musée national d'Art moderne, n2 43, 1993, 

p. 102-118. [d., L'Empreinte, op. cit., p. 16-22, 

31) G. Deleuze, Cinema 2. L image-temps, Paris, Minuir, 1985, 

- p. 51-54: “(...) el propio montaje constituye el todo, y nos da así 
la imagen “del” tiempo. Es, por lo tanto, el acto principal del 

cine. El tiempo es necesariamente una representación indirecta, 

83



Georges Didi-Huberman 

porque emana del montaje (...). Una presentación directa del 

tiempo no implica la detención del movimiento sino más bien 

la promoción del movimiento aberrante. Lo que hace de este 

problema un problema cinematográfico tanto como filosófico es 

que la imagen-movimiento parece ser en sí misma un movimien- 

to fundamentalmente aberrante, anormal. (...) Si el movimiento 

normal subordina al tiempo, del que nos da una representación 

indirecta, el movimiento aberrante da fe de una anterioridad del 

tiempo que él nos presenta directamente, desde el fondo de la 

desproporción de las escalas, de la disipación de los centros, del 

falso-raccord de las propias imágenes” (Hay traducción al es- 

pañol: La imagen-tiempo. Estudios sobre cine 2, Paidós, Buenos 

Aires, 1987). Más allá de las diferencias de aproximación, de ma- 

teriales interrogados, así como de algunas divergencias de sensi- 

bilidad filosófica (la relación con el psicoanálisis, el rol atribuido 

a las “recapitulaciones” tipológicas de las imágenes, entre otras 

cosas), la organización misma de los capítulos del presente libro 

testimonia, como se habrá advertido, un homenaje efectuado a la 

imagen-tiempo deleuziana. 

32) G. Kubler, Formes du temps. Remarques sur Ubistoire des 

choses (1962), trad. Y, Kornel et C. Naggar, Paris, Champ libre, 

1973. 

33) H. Focillon, Vie des formes, Paris, PUE, 1943 (éd. 1970), 

p- 99. (Hay traducción al español: La vida de las formas y Elogio de 

la mano, Xarait ediciones, 1983) 

34) Ibíd., p. 100: “Esta multiplicidad de factores es lo que se 

opone al rigor del determinismo y que, al dividirlo en acciones y 

reacciones innumerables, provoca por todas partes desacuerdos y 

fisuras”. 

35) C£. particularmente J. Le Goff, LImaginaire médiéval. 

Essaís, Paris, Gallimard, 1985. Image et histoire, Paris, Publisud, 

1987. Annales ES.C. LXVIL 1993, no 6 (Mondes de Var”). J. 

34



Apertura 
  A A —Á 

Baschet et ].C. Schmitt (dir.), L Tmage. Fonctions et usages des images 

dans VOccident médiéval, Paris, Le Leopard d'or, 1996. 

36) HLR. Jauss, “Histoire et histoire de Part” (1974), trad. 

C. Maillard, Pour une estbétique de la réception, Paris, Gallimard, 

1978, p. 83. 

37) M. Foucault, £ archéologie du savoir, Paris, Gallimard, 

1969, p. 21. 

38) Lo que hace decir a Paul Veyne, en la misma época, que 

“Foucault revoluciona la historia” y que ésta, por lo tanto, “carece 

de método” fijado. Cf. Paul Veyne, Comment on écriz | histoire, 

Paris, Le Seuil, 1971 (ed. 1996), p. 146-151 y 383-429. 

39) O. Mannoni, “Te sais bien, mais quand méme...” (1963), 

Clefs pour limaginaire, ou Uautre scene, Paris, Le Seuil. 1969, p. 

9-33. 

40) C£-ON. Loraux, “Éloge de Vanachronisme en histoire”, Le 

Genre humain, n2 27, 1993, p. 23. 

41) G. Bataille, “Figure humaine”, Euvres completes, Í, Paris, 

Gallimard, 1970, p. 184. 

42) C£. E.S. Krudy, B.P. Bacon y R. Turner (dir.), Time: A 

Bibliography, Londres-Washington, Information Retrieval, 1976. 

]. Bender y D.E. Wellbery (dir.), Chronotypes. The Construction of 

Time, Stanford, Stanford University Press, 1991. B. Croce, Théorie 

ethistoire del historiographie (1915), trad. A. Dufour, Genéve, Droz, 

1968. R. Aron, Introduction a la philosophie de histoire. Essais sur les 

limites de Vobjectivité bistorique (1938), éd. revue et annotée par $, 

Mesure, Paris, Gallimard, 1986. H.-L. Marrou, De la connaissance 

historique, Paris, Le Seuil, 1954 (éd. 1975). €. Perelman (dir.), Les 

Catégories en histoire, Bruxelles, Éditions de Plnstitur de sociologie- 

Université libre de Bruxelles, 1969. Mélanges en l'honneur de Fer- 

nand Braudel, 11. Méthodologie de histoire et des sciences humaines, 

Toulousse, Privat, 1973. G. Lefebvre, Réflexions sur l' histoire, Paris, 

Maspero, 1978. M. Grinberg y Y. Trabut, Vingt années d histoire 

85



Georges Didi-Huberman 
      

et des sciences humaines. Table analytique des Annales, 1969-1988, 

Paris, Armand Colin, 1991. G. Maírer, Le Discours et Ebistoire. 

Essai sur la représentation bistorienne du temps, Vours, Mare, 1974. 

F. Jameson, The Seeds of Time, New York, Columbia University 

Press, 1994. F. Ankersmit y H. Kellner (dir.), A New Philosophy of 

History, Londres, Reaktion Books, 1995. A. Munslow, Deconstruc- 

ting History, Londres-New York, Routledge, 1997. 

43) Citado y comentado por O. Dumoulin, “Anachronisme”, 

Dictionnaire des sciences historiques, diz. A. Burguitre, Paris, PUE, 

1986, p. 34. 

44) L. Febvre, Le Probléme de lincroyance au XVI siécle. La 

religion de Rabelais, Paris, Alban Michel, 1942 (ed. 1968), p. 12 y 

15. (Hay traducción al español: El problema de la incredulidad en 

el siglo XVI. La religión de Rabelais, UTEFHA, México, 1959). 

45) O. Dumoulin, “Anachronisme”, art. cit, p. 34. 

46) M. Bloch, Apologie pour "histoire ou Métier d'historien (1941- 

1942), éd. É. Bloch, Paris, Armand Colin,1993, p- 93. (Hay tra- 

ducción al español: Introducción a la historia, ECE, México, 1970). 

47) Ibíd., p. 96-97. 

48) O. Dumoulín, “Anachronisme”, art. cit., p. 34. 

49) C£. D.S. Milo, “Pour une histoire experimental, ou le gai 

savoir”, Alter histoire. Essais d' histoire experimentale, dir. A. Boureau 

y D.S. Milo, Paris, Les Belles Lettres, 1991, p. 9-55 (en particular 

p- 39-40). Posición criticada por P. Boutry, “Assurances et errances 

de la raison historienne”, Passés recomposés. Champs et chantiers de 

la histoire, Paris, Éditions Autrement, 1995, p. 56-68. 

50) C£. Francois Hartog, “La Révolution francaise et la Anti- 

quité. Avenir d'une illusion ou cheminement d'un quiproquo?”, 

La Pensée politique, n* 1, 1993, p. 30-61: “Tal era el porvenir 

político del concepto de ilusión, convocado para dar cuenta, muy 

particularmente, de la relación que los jacobinos entablaron con 

la Antigiedad. Invocando antiguas repúblicas, “confundieron” los 

86



Apertura 
  

tiempos y los lugares, las circunstancias y los hombres. Han querido 

hacer de Francia una nueva Esparta: de allí provino la catástrofe. 

La interpenetración que en adelante se llamará anacronismo no 

perdona. Es necesario “analizar” el presente en el presente y dejar 

que el pasado sea el pasado” (p, 53). 
51) C£ A. Du Toit, “Legitimate Anachronism as a problem 

for Intellectual History and for Philosophy”, South African Jornal 

of Philosophy, X, 1991, no 3, p. 87-95. L.K. Arnovic, Tes a Sign 

of the Times: Uses of Anachronism in Medieval Drama and the 

Postmodern Novel”, Studia neophilologica, LXV, 1993, 19 2, p. 

157-168. E. Rigolot, “Interpréter Rabelais ajourd'hui: anachro- 

nies et catachronies”, Poétique, n* 103, 1995, p. 269-283. 

52) Cf. ]. Lichtenstein, “Editorial”, Traverses, N.S., n9 2, 1992, 
p. 5. F. Coblence, “La passion du collectionneur”, ibid. p. 67-68. 

D. Payot, Anachronies de Veeuvre d'art, Paris, Galilée, 1990. En 

este trabajo, D. Payot construye menos la noción de “anacronía” 

— ¡integramente deducida de un único pasaje de Derrida (citado p. 

86, 210 y 215) que la propuesta de un mestanismo del arte sobre 

el fondo de la pérdida del aura (la obra de arte como “precedencia 

de la promesa” [p. 201-220]). Sobre la noción de “anacronía”, 

cf. igualmente J. Derrida, Spectres de Marx. L'Etat de la dette, le 

travail du denil et la nouvelle International, Paris, Galilée, 1993, 

p. 43-57. (Hay traducción al español: Espectros de Marx. El estado 

de la deuda, el trabajo del duelo y la nueva Internacional, Editorial 
Trota, Madrid, 1995). 

53) J. Ranciére, “Le concept d'anachronisme et la verité de 

Phistorien”, £ Tnactuel, n* 6, 1996, p. 67-68. 

54) N. Loraux, “Eloge de Panachronisme en histoire”, art. cit., 

p. 23-24. 

55) Ibíd., p. 28 y 34. 

56) J. Ranciere, “Le concept d'anachronisme et la verité de 

Phistorien”, art. cit, p. 53 y 66. 

87



Georges Didi-Huberman 
  

57) M. Bloch, Apologie pour l'histoire, op. cit., p. 119-155. 

58) Ibíd., p. 85-89. 

59) Ibíd., p. 90. 
60) Ibíd. p. 81. 

61) C£. particularmente R. Aron, Introduction á la philosophie 

de l histoire, op.cit. M. de Certeau, “L'opéracion historique”, Faire 

de Ubistoire, I. Nouveaux problemes, dir. ]. Le GoffF y P. Nora, Paris, 

Gallimard, 1974, p. 3. Retomado en LEcriture de Ubistoire, Paris, 

Gallimard, 1975, p. 65-66. (Hay traducción al español: La escritu- 

ra de la historia, Universidad Iberoamericana, México DF, 1993). 

62) Cf. particularmente F. Braudel, “Positions de Phistoire” 

(1950), Ecrits sur Ubistoire, Paris, Flammarion, 1969, p. 15. L.-E. 

Halkin, Initiation á la critique bistorique, Paris, Armand Colin, 1963 

(ed. revisada). A. Schaf, Histoire et verité, Essai sur Vobjectivité de la 

congissance historique (1970), trad. A, Kaminska et C. Brendel, Pa- 

ris, Anthropos, 1971, p. 107-150 y 203-217. P. Veyne, Comment 

on écrit l'histoire, op. cit., p. 194-234. M. de Certeau, “L'opération 

historique”, art. cit. p. 3. Retomado en L Ecriture de Uhistoire, op. 

cit., p. 63. ]. Le Goff, Histoire et mémoire, Paris, Gallimard, 1988, 

p. 11,57, 186-193, B. Lepetit, “Le présent de l'histoire”, Les For- 

mes de Vexperience. Une autre histoire sociale, dir. B. Lepetit, Paris, 

Albin Michel, 1995, p. 273-297 (en particular p. 295-297). 

63) M. Bloch, Apologie pour l'bistoire, op. cit., p. 83: “(..) el 

objeto de la historia es esencialmente el hombre. Mejor dicho: los 

hombres. Más que el singular, favorable a la abstracción, conviene 

a una ciencia de lo diverso el plural, que es el modo gramatical de 

la relatividad”. 

64) Ibíd., p. 95: “Hemos aprendido que también el hombre 

ha cambiado mucho: en su espíritu y, sin duda, hasta en los más 

delícados mecanismos de su cuerpo. ¿Cómo había de ser de otro 

modo? Su atmósfera mental se ha transformado profundamente, 

y no menos su higiene, su alimentación. Pero, a pesar de todo, es 

88



Apertura 
  A 

menester que exista en la naturaleza humana y en las sociedades 

humanas un fondo permanente, sin el cual ni aun las palabras 

hombre” y “sociedad” querrían decir nada”. 

65) J. Rancitre, "Le concept d'anachronisme et la verité de 

Phistorien”, art. cit., p. 54-58. 

66) Esa dicho de modo diferente a ]. Le Gofk, Histoire et mé- 

moire, op. cit., p. 190 y 194: “Esta dependencia de la historia del 
pasado en relación con el presente del historiador debe hacerle 

tomar algunas precauciones (...) para resperarlo y evitar el anacro- 

nismo. (...) Hay dos historias al menos: la de la memoria colectiva 

y la de los historiadores. La primera aparece como esencialmente 

mítica, deformada, anacrónica. (...) La historia debe esclarecer la 

memoria y ayudar a rectificar sus errores”. El problema capital es 

el de la relación de la historia con la psicología y, más aún, con 

el psicoanálisis. Notamos, ya, que esa relación está en el corazón 

de la argumentación de N. Loraux, “Eloge de Panachronisme en 

histoire”, art. cit., p. 24-27. 

68) Ibíd., p. 65. 

69) C£. G. Didi-Huberman, Devant Pimage, op. cit., p. 65-103. 

70) Cf. P. Veyne, Comment on écrit U histoire, op. cit. p. 50-69. 
P. Ricoeur, Temps et récit, [ L'intrigue et le récit historique, Paris, 

Le Seuil, 1983 (éd, 1991). Hay traducción al español: Tiempo y 

narración Í, Siglo XXI, México DE, 1995). J]. Ranciere, Les Noms 

de U histoire. Essai du poétique du savoir, Paris, Le Seuil, 1992. 

71D) R. Barthes, “Le discours de PVhistoire” (1967), Essaís criti- 

ques, IV. Le bruissement de la langue, Paris, Le Seuil, 1984, p. 154- 

157. (Hay traducción al español: El susurro del lenguaje, Paidós, 

Barcelona, 1987). 

72) Cf. G. Genette, Figures 1, Paris, Le Seuil, 1972, p.77-121. 

Define los anacronismos narrativos corao “formas de discordancia 

entre el orden de la historia y el del relato” (p. 79), distingue las 
prolepsis (evocaciones por anticipado) de las analepsis (evocaciones 

89



Georges Didi-Huberman 
  

a posteriori) y, en fin, toma sus ejemplos de Homero y Proust para 

evocar un movimiento natrativo capaz de “emanciparse del tiem- 

po”. C£. 1d., Nouveaux discours du récit, Paris, Le Seuil, 1983, p. 

15-22. P. Ricoeur, Temps et récit, 11. La configuration dans le récit 

de fiction, Paris, Le Seuil, 1984 (éd. 1993), p. 115-188 (en parti- 

cular p. 156-158). (Hay traducción al español: Tiempo y narración 

11, Siglo XX1, México DF, 1995). 

73) E. Auerbach, Mimésis. La représentation de la realité dans 

la litterature occidentale (1946), trad. C. Heim, Paris, Gallimard, 

1968, p. 539. (Hay traducción al español: Mímesis. La representa- 

ción de la realidad en la literatura occidental, FCE, México, 1950). 

74) C£. particularmente G. Didi-Huberman, Invention de 

Uhysterie. Charcot et liconograpbie photographique de la Salpétricre, 

Paris, Macula, 1982. Id., Devan: Vimage, op. cit. p. 195-218. ld, 

La Ressemblance informe, ou le gai savoir visuel selon Georges Bataille, 

Paris, Macula, 1995, p. 169-383. ld., “Dialogue sur le symptóme 

(avec Patrice Lacoste)”, £ Tnactuel no 3, 1995, p. 191-226. 

75) Cf particularmente F. Furer “De la histoire-récit a 

Phistoire-probleme” (1975), E Atelier de l' histoire, Paris, Flamma- 

rion, 1982, p. 73-90. 

76) M. Foucault, E Archéologie du savoir, op. cit., p. 243-247. 

(Hay traducción al español: La arqueología del saber, Siglo XXI, 

México, 1970). Cf. G. Deleuze, Forcautt, Paris, Minuit, 1986, p. 55- 

75 (les strates ou formations historiques: le visible et Pénongable”) 
(Hay traducción al español: Foucauls, Paidós, Buenos Aires, 1987). 

77) C£. G, Gurvirch, La multiplicitó des temps sociaux, Paris, 

Centre de documentation universitaire, 1958. A. Grass, Sociolo- 

gie des ruptures. Les piéges du temps en sciences sociales, Paris, PUE, 

1979 (donde se trata sobre “tiempos heterogéneos”, “inversiones 

de tendencias”, “fuctuaciones”, “invariancias”, “rupturas”, etc.). 

A. Gell, 7he Anthropology of Time. Cultural Constructions of Temn- 

poral Maps and Images, Oxford-Providence, Berg, 1992. 

90



Apertura 
    

78) F. Braudel, “Position de Phistoire”, art. cit., p. 20-21. “Ya 

no creemos que la historia se explique por tal o cual factor domi- 

nante. No hay historia unilateral. No la dominan exclusivamente 

ni los conflictos de raza, cuyas rispideces o concordias habrían de- 

terminado todo el pasado de los hombres; ni los poderosos ritmos 

económicos en tanto factores de progreso o de debacle; ni las cons- 

tantes tensiones sociales; ni ese espiritualismo difuso de un Ranke 
por el que se subliman el individuo y la vasta historia general; ni 
el reino de la técnica; ni la explosión demográfica; ni la explosión 
vegetal con sus consecuencias de atraso en la vida de las colectivi- 

dades... El hombre es mucho más complejo”. 

79) B. Koselleck, Le Futur passé. Contribution a la sémantique 

des temps historiques (1979), trad. MC. Hoock, Paris, Éditions de 

PEHESS, 1990, p. 11. Cf. igualmente p. 119-144 y 307-329. 

80) P. Veyue, Comment on écrit l'histoire, op.cit., p. 42 (contra 

“la idea de que todos los acontecimientos de una misma época 

tienen una misma fisonomía y forman una totalidad expresiva”). 

ld. L Inventaire des différences, Paris, Le Seuil, 1976, p. 44-49. C£ 

igualmente P. Ariós, Le Temps de Ubistoire (1954), Paris, Le Seuil, 

1986, p. 248 (La historia debe restituir el sentido perdido de las 
particularidades”). Sobre la crítica de la periodización, cf. O. Du- 

moulin y R. Valéry (dir.) Périodes. La construction du temps histo- 

rique, Paris, Éditions de PEHESS-Histoire au présent, 1991. D.S. 

Milo, Trabir le temps (histoire), Paris, Les Belles Lettres, 1991. 

81) J. Le Goff, Histoire et mémoire, op. cit., p. 218. 

82) F. Braudel, “Histoire er sciences sociales. La longue durée” 

(1958). Ecrits sur U'histoire, op. cit. p. 54, 

83) Cf. M, Vovelle, “L'histoire er la longue durée” (1978), La 

nouvelle bistoire, dir. ]. Le GofE, Paris, Complexe, 1988, p. 77-108. 

E. Le Roy Ladurie, “Événement et longue durée dans l' histoire so- 

ciale: Pexemple chouan” (1972), Le territoire de Uhistorien, Paris, 

Gailimard, 1973, p. 169-186.



  

Georges Didi-Huberman 
  

84) F. Braudel, La Méditerranée et le monde méditerranéen d 

Dépoque de Philippe 11 (1949), Paris, Armand Colin, 1966, p. XUL 

XIV. (Hay traducción al español: El Mediterráneo en la época de Pe- 

tipe Í, FCE, México, 1993) ]. Le Gofk, Histoire et mémboire, op. Cit., 

p. 27-28 y 231. El simplismo de este recorte —a menudo reducido 

al simple binomio lentofrápido- ha sido recientemente captado en 

particular por B. Lepetit, De Péchelle en histoire”, Jeux d'échelles. 

La micro-analyse 4 Uexpérience, dir. J. Revel, Paris, Gallimard-Le 

Seuil, 1996, p. 75: “Entre la pluralidad de tiempos, dos dimen- 

siones han sido generalmente privilegiadas por la historiografía: 
las tendencias largas y las oscilaciones cíclicas. El acoplamiento de 
estas categorías temporales fundó desde hace largo tiempo el orden 

de exposición de los resultados de las investigaciones: de un lado la 
estructura (...) y del otro el recitativo de la coyuntura”. Cf. M. Vo- 

velle, “L'histoire et la longue durée”, art. cit, p. 102: (...) creo que 

pronto el problema de la dialéctica del tiempo corto y del tiempo 

largo quedará superada y sin duda históricamente fechada”. 

85) E. Le Roy Ladurie, “L'histoire immobile”, Annales ES.C., 

XXIX, 1974, n? 3, p. 673-692. C£. E. Dosse, E Histoire en miettes. 

Des “Annales” á la “nouvelle bistoire”, Paris, La Découverte, 1987, 

p. 105-118 y 231-235. 

86) N. Loraux, “Eloge de Panachronisme en histoire”, art. cit, 

p. 37. 

87) Ibíd., p. 24-27, donde Nicole Loraux evoca a la vez su 

admiración por Jean-Pierre Vernant que escribió en 1962 Les Ori- 

gines de la pensée grecque “al uso del tiempo presente” (p. 25) -y 

su toma de distancia respecto de una “psicología histórica” de la 

Grecia antigua incapaz de hablar sobre Nietzsche y Freud de otro 

modo que óno sea con el silencio” (p. 27). 

88) C£. infra, nota 110. 

89) 3. Le Goft, Histoire er mémoire, op. cit., p. 257. En otra parte, 

dice no apreciar en Paul Veyne Wa predilección por la explicación 

92



Apertura 
  

de tipo psicológico (y) el privilegiar las nociones y el vocabulario 

filosóficos” (ib6íd., p. 34). En cuanto a la cita de Lucien Febvre, 

termina con una última contorsión interdisciplinaria: “Se trata de 

hacer de modo que, permaneciendo uno y otro en sus posiciones (el 

historiador y el filósofo) no ignoren al vecino al punto de serle, sino 

hostil, por lo menos extraño”. L. Febvre, “Leur histoire et la nótre”, 

Combais pour l'histoire, Paris, Armand Colin, 1992, p. 282. 

90) L. Febvre, “Histoire et psychologie” (1938), Combats pour 
Uhistoire, op. cit,, p. 207. 

91) fbíd., p. 213. 

92) Ibíd., p. 214. 

93) ld., “La sensibilité er Phistoire” (1941), ¿b6td., p. 221. 

94) C£. el dossier reciente consagrado a esta cuestión por la Re- 

vue germanique internationale, n2 10, 1998 (Histoire cultureile”). 

95) L. Febvre, “La sensibilité et Phistoire”, art. cit., p. 223. 

96) R. Mandour, Introduction 4 la France moderne (1500- 

1640). Essai de psychologie bistorique, Paris, Albin Michel, 1961 

(ed. 1994), p. 11-13 y 91-104. 

97) G. Duby, “Histoire des mentalités”, £ Histoire et ses mé- 

thodes, dir. C. Samaran, Paris, Gallimard, 1961, p. 937-966. C£. 

igualmente ]. Le Gott, “Les mentalités. Une histoire ambigué”, 
Faire de Ubistoire UL Nouveaux objets, dir. J. Le Goff y P. Nora, Pa- 

ris, Gallimard, 1974, p. 76-94. (Hay traducción al español: Hacer 
la historia [, [y UL Edit. Lata, Barcelona, 1978, 1979, 1980). 

98) Cf. ].-P. Vernant, “Histoire et psychologie”, Revue de syn- 

thése, LXXXVLI, 1965, n9 37-39, p. 85-94. ld, “Pour une psy- 

chologie historique” (1987), Passé et présent, Contributions dá une 

psychologie historique, éd. R. Di Donato, Roma, Edizione di Storia 

e Letteratura, 1995, l, p. 3-9. ld, “Les fonctions psichologiques et 

les ceuvres” (1989), ¿bíd., p. 9-14. 

99) Cf. M. de Certeau, L Écriture de Ubistoire, op. cit., p. 289- 

358 (“Ecritures freudiennes”). 

93



Georges Didi-Huberman 
  

100) C£. L Meyerson, “Remarques pour une théorie du réve. 

Observations sur le cauchemar” (1937), Ecrits 1920-1983. Pour 

une psychologie historique, Paris, PUE, 1987, p. 195-207. [d., “Pro- 

blémes d histoire psychologique des oeuvres: spécificité, variation, 

expérience” (1953), ibíd., p. 81-91. Íd. Les Fonctions psychologiques 

et les ceuvres, Paris, Vrin, 1948. 

101) J. Le Goff, “L'histoire nouvelle” (1978), La nouvelle his- 

toire, dir. |. Le Goff, Paris, Complexe, 1988, p. 57. 

102) ld., Histoire et mémoire, op. cit., p. 55 y 169. 
103) fot. p. 33-36, 54, 105-110. 

104) C£. por ejeraplo: A. Dufour, Histoire politique et psycho- 

logie historique, Genéve, Droz, 1966, p. 9-35, donde ni un solo 

concepto técnico de la psicología es discutido, utilizado o incluso 
evocado. 

105) R. Chartier, “Le monde comme représentation”, Annales 

ESC, XLIV, 1989, n2 6, p. 1505-1520, donde cita a L. Ma- 

rin, La critique du discowrs. Etude sur la Logique de Port-Royal 

et les Pensées de Pascal, Paris, Minuit, 1975. Cf. desde ¿id., De 

la représentation, op. cit. Cf. igualmente las reflexiones paralelas 
de A. Boureau, “La compétence inductive. Un modéle d'analyse 
des représentations rares”, Les Formes de Uexpérience. Une autre 

histoire sociale, Dir. B. Lepetit, Paris, Albin Michel, 1995, p. 23- 
38 (donde la esperanza está puesta, finalmente, en la psicología 

cognitiva como herramienta operatoria para una “historia de la 
representación”). 

106) Cf. especialmente EF. Lisarrague, Un flo: d'images. Une 
esthétique du banquet grec, Paris, Adam Biro, 1987, E Frontisi-Du- 
croux, Du masque du visage. Áspects de lidentité en Gréce ancienne, 

Paris, Flammarion, 1990. J.-C. Schmidt, La raíson des gestes dans 

POecident médiéval, Paris, Gallimard, 1990. ]. Baschet, Les Justices 

de Pau-deló. Les représentations de Venfer en France et en Italic (XU- 
XV siécles), Rome, École francaise de Rome, 1993. 

94



Apertura 
  

107) Cf. 6. Didi-Huberman, Devant image, op. cit., p. 171- 

218. Íd., “Imitation, représentation, fonction. Remarques sur un 

mythe épistemologique”, L image. Foncrions et usages des images 

dans POccident médiévale, op. cit. p. 59-86. 

108) C£. G. Deleuze, Différence et répétition, Paris, PUE, 1968, 

p. 7-9, 337-339 y passim, donde queda claramente establecido que 

repensar el tiempo con la diferencia y la repetición, es, en el mis- 

mo movimiento, criticar la noción clásica de representación. 

109) C£. J. Lacan, fLa chose freudienne, ou sens du retour a 

Freud en psychanalyse” (1956), Kcrits, Paris, Le Seuil, 1966, p. 

401-436. (Hay numerosas ediciones al español en Ed. Siglo XXI). 

Hace una docena de años, Pierre Fédida me preguntaba, durante 

un seminario, quién había jugado, en historia del arte, el rol de 

“Freud” (C£ Devant image, op. cit., p. 16-17). La primera res- 

puesta fue decirle que no era Erwin Panofsky, como se acostum- 

bra, aún hoy, a presuponerlo. El presente trabajo quizás aportará 

una respuesta más precisa a la pregunta formulada. 

110) Este análisis del Nachleben warburguiano ha ido tomando 
con el tiempo la amplitud de un volumen al cual me permito re- 
mitir como al tronco común de los estudios reunidos en el presen- 

te libro: L image survivante. Histoire de Dart et temps des fantómes 

selon Aby Warburg, Paris, Minuit, 2002. 

111) E. Husserl, Legons pour une pbénomeénologie de la conscien- 

ce intime du temps (1928), trad. H. Dussort, Paris, PUE, 1964. M. 

Heidegger, Étre et temps (1927), trad. F. Vezin et al., Paris, Galli- 
mard, 1986. Para una idea general sobre estos pensamientos del 
tiempo, cf. K. Pomian, L'Ordre du temps, Paris, Gallimard, 1984, 

p. 323-447. 
112) C£. particularmente G. Simmel, Les problemes de la phi- 

losophie de Ubistoire. Une étude d'épistémologie (1892-1907), trad. 

R. Boudon, Paris, PUF, 1984. E. Cassirer, “La philosophie de 

Phistoire” (1944), trad. E. Capeilléres y |. Thomas, £ Tdée de l histoire. 

95



Georges Didi-Huberman 
  

Les inédites de Yale et autres écrits dexil, Paris, Le Cerf, 1988, p. 51- 

67. E. Bloch, Heritage de ce temps (1935), trad, ]. Lacoste, Paris, 

Payor, 1978, p. 37-187 (Non-contemporanéité et enivrement”) 
y passim. H. Arendt, La Crise de la culture, Huit exercises de pensée 

politique (1954-1968), trad. dirigida por P. Lévy, Paris, Gallimard, 
1972 (éd. 1989), p. 11-120 La breche entre le passé er le furur” 

- “La tradition et Páge moderne” - Le concept «histoire: antique 

et moderne”). Sobre esta constelación de pensadores de la historia, 

cf. sobre todo el hermoso libro de $. Mosts, L Ange de histoire. 

Rosenzweiz, Benjamin, Scholem, Paris, Le Seuil, 1992. 

113) C£. especialmente 5. Kracauer, The mass Ornamen: Wei- 

mar Essays (1920-1931), trad. T.Y. Levin, Cambridge-Londres, 

Harvard University Press, 1995. /d., “Time and History” (1963), 
Elistory and Theory. Studies in the Philosophy of Elistory, Sapplement 

VL 1966, p. 65-78. 5. Giedion, The Eternal Present. A contribution 

on Constancy and Change, Londres, Oxford University Press, 1962 

(el volumen 1, p. VÍ, lleva un epígrafe de Ezra Pound: “All ages 

are contemporaneous”). M. Raphael, Troís essaís sur la signification 

de ari pariétal paléolithique (1945), trad. dirigée par P. Brault, 

s.l., Kronos, 1986, p. 185-203 CSur le progrés historique”). 

114) W. Benjamin, “Sur le concept «Vhistoire” (1940), XIL 

Écrits francais, €d. 3.-M. Monnoyer, Paris, Gallimard, 1991, p. 

345. (Hay traducción al español en: Ensayos escogidos, Sur, Buenos 
Aires, 1967). 

115) M, Lowy, Rédemption et utopie. Le judaisme libertaire en 
Europe centrale. Une étude d'afjinité élective, Paris, PUE, 1988, p. 

7-10. Sobre la “nueva concepción de la historia y de la tempora- 

lidad”, c£. ¿bíd., p. 249-258, Cf. igualmente H. Mayer, Allemands 

et Juifs. La révocation. Des Lumiéres a nos jours (1994), trad. J.-C. 

Crespy, Paris, PUE, 1999, donde además son evocados Hugo von 

Hofmannsthal, Karl Kraus, Otto Weininger, Arnold Schónberg, 

Anna Seghers, Hans Eisler, Max Brod, Stefan Zweig, etc. En su 

26



Apertura 
    

evocación de Walter Benjamin, Hannah Arendt insistía ya sobre 

su lado físicamente anacrónico: “Sus gestos y la inclinación de la 

cabeza al escuchar y al conversar; el modo de desplazarse; sus mo- 

dales, y especialmente su estilo al hablar, hasta la elección de sus 

palabras y la configuración de su sintaxis; en Án, sus gustos absolu- 

tamente idiosincrásicos: todo ello parecía tan pasado de moda que 

era como si hubiera desembocado del siglo XIX en el siglo XX, al 

modo de uno que fuera empujado a la costa de una tierra extra- 

ña”. H. Arendt, “Walter Benjamin, 1892-1940” (1968), trad. A. 

Oppenheimer-Paure y P, Lévy, Vies politiques, Paris, Gallimard, 

1974, p. 268-269. (Hay traducción al español: Walter Benjamin, 
Bertolt: Brecht, Hermann Broch, Rosa Luxemburgo, Ed. Anagrama, 

Barcelona, 1971). 

116) C£ E. Dilly, Deutsche Kunstbistoriker, 1933-1945, Munich- 

Berlin, Deutscher Kunstverlag, 1988. 

117) Cf. especialmente U, Kultermann, The History of Art 

History, New York, Abaris Books, 1993, p. 157-226, 

118) C£. E. Panofsky, “Three Decades of Art History in the 

United States. Impressions of a Transplanted European” (1953), 

Meaning in ¿be Visual Arts, Chicago, The University of Chicago 

Press, 1955 (ed, 1982), p. 321-346. Sobre el desvío nazi del vo- 

cabulario alemán, incluido el filosófico, cf. V. Klemperer, £77, 

la langue du Ílle. Reich. Carneis d'un philologue (1947), trad. E, 

Guillot, Paris, Albin Michel, 1996. 

119) C£. P. Francastel, L Histoire de Dart, instrument de la pro- 

pagande germanique (1940), Paris, Librairie de Médicis, 1945, 

97





I 

ARQUEOLOGÍA DEL ANACRONISMO





1. La IMAGEN-MATRIZ 
HISTORIA DEL ARTE Y GENEALOGÍA DE LA SEMEJANZA 

La historia del arte comienza siempre dos veces 

El bistoriador del arte cree a menudo que el único asunto 

que le atañe es el de los objetos. En realidad, las relaciones 

organizan esos objetos, les dan vida y significación: son tarito 
elecciones teóricas —aún cuando fuesen inconscientes—, cuya 

historia y crítica piden ser desarrolladas, pese a que los mis- 

mos objetos corren el riesgo de no ser comprendidos, o hasta 

rebajados a la banal proyección de una “filosofía espontánea” 
generalmente idealista e inadaprada. Ántes, entonces, de hablar 

de “imagen” o de “retrato”, por ejemplo, es imprescindible 

plantear la cuestión, histórica y crítica, de las relaciones que 

conforman su misma existencia. De estas relaciones, la más 

fundamental -la más evidente, pero también la más impen- 

sada— es sin duda la relación de semejanza. No es difícil com- 

prender que resulta esencial, práctica y teóricamente, a toda 

historia del arte (esencial, me parece, al punto de excederla, 

porque esta noción desborda su campo epistémico ya que es 

su fundamento, en la medida que le asegura darle un apoyo 

en función de la inteligibilidad de cada objeto, de cada con- 
junto figurativo). 

Parece entonces necesario establecer el tenor de esa rela- 

ción de semejanza en el punto exacto en el que la historia del 

101



  

Georges Didi-Huberman 
  

arte se erige como discurso. ¿Cuál es ese punto? Admitamos 
que no se trata de un punto. Sí, al menos, de un sistema de 

punteados. Ni en ese dominio ni en ningún otro busque- 

mos el “origen original”. No existe la fuente absoluta. Gran 

parte de la literatura griega consagrada a las artes figurativas 
desapareció. Por lo tanto, de todas las primeras “historias del 

arte” occidentales, apenas sabemos algo (1). Desde luego que 

en este paisaje de cosas perdidas nos quedan algunas referen- 
cias. Simplificando, y sin abusar, espero, de la simplificación, 

podríamos admitir que la historia del arte debió al menos 

tener dos puntos de partida para empezar: una vez nació con 

Plinio el Viejo en el año 77 de nuestra era (fecha de la carta 
en la que dedica su Historia natural al emperador Vespasiano 

(2)); por segunda vez nació casi quince siglos más tarde, con 

Vasari, cuando éste le dedica en 1550 sus Vidas no a un em- 

perador, sino a un papa y “al muy ilustre y excelente príncipe 
Cosme de Medicis” (3). 

Estos dos comienzos conforman un sistema. De una parte, 

el Renacimiento vasariano en cuanto tal es presentado como 
una repetición del primer nacimiento romano de la historia 

del arte que Plinio encarnaba para todos. La historia natural 
jamás cesó de proporcionar un modelo espontáneo a los dis- 
cursos sobre el arte pictórico o escultórico; el vocabulario 

vasariano se presentó con frecuencia como una traducción 

literal de las nociones plinianas (4); en fin, el moderno vasa- 

riano se dio explícitamente como una resurrección del antico 

romano, más allá de este “tiempo oscuro”, vecchio, impuesto 

por la Edad Media según el historiador florentino. Sin em- 
bargo, por otro lado —y más allá de una evidencia relativa que 
la lectura de esos textos posibilita—, el Renacimiento vasaria- 

no habría surgido también de una subrepticia ¿inversión del 
“nacimiento” pliniano de la historia del arte. En tanto perma- 

102



La imagen-matriz 
  

nece inadvertido, este Último punto merece ser desarrollado: 

la tradición humanista salida de los medios académicos del 

siglo XVL, fuego del XVÍL, modificó profundamente la con- 
cepción que aún hoy tiene de la “imagen”, de la “semejanza”, 

del “arte” en general. También el legado vasariano nos hace 
leer muy a menudo —y, como se puede comprobar, tradu- 
cir— las palabras de Plinio de acuerdo con un orden de inteli- 

gibilidad que, en este caso, traiciona totalmente el sentido de 

las proposiciones contenidas en la Historia natural a propósito 

de las artes figurativas, 
Lo que está en juego en esta inversión puede aprehenderse 

a través de la diferencia que, radicalmente, separa el proyecto 

pliniano del proyecto vasariano. Allí donde Vasari inaugura 
un régimen epistémico cerrado del discurso sobre el arte (un 
régimen según el cual la historia del arte se constituye como 
el saber “específico” y “autónomo” de los objetos figurativos), 
el texto pliniano ofrece al contrario la arborescencia enciclo- 

pédica de un régimen epistémico abierto, en el cual los objetos 

fAigurativos no son más que una manifestación, entre otras, 

del arte humano. Lo que Plinio entiende por “artes” (artes) es 

extensivo a la Historia natural completa; en consecuencia, la 

noción estética de “arte” no forma parte de su primera defini- 

ción. Hay “arte” cada vez que el hombre utiliza, instrumen- 
taliza, imita, o supera la naturaleza. El “arte” por excelencia, 

en el texto pliniano, es ante todo la medicina, a la cual la Alis- 

toria natural consagra sus mayores desarrollos. En cuanto al 

arte de la pintura —en el sentido en que hoy lo entendemos-, 
solamente ocupa una parte del libro XXXV, al final del reco- 

rrido de un libro gigantesco. 

Lo que Vasari entiende por “artes” (arti del disegno) es, 

como sabemos, bastante distinto (5). Lo que se halla en juego, 

el objeto de las Vidas se asienta en una definición específica y 

103  



      

Georges Didi-Huberman 
  

“exaltada” —elevada—, estética y humanista, del arte, de modo 

que la apertura encidopédica o antropológica del proyecto 
pliniano reducida, “deshilachada” al objetivo de ese cenácu- 

lo académico, la Accademia delle arti del disegno a las que Va- 

sari reivindica, privilegia y distingue abiertamente de otras 
actividades humanas, sobre todo de las manuales. El régi- 

men cerrado o estrecho de las Vidas hace así de la imitazione 

della natura un privilegio de las artes liberales practicadas 

fuera de la ley común por algunos académicos que, como 
sabemos, conquistaron su libertad gracias a su condición de 

hombres de mundo, de cortesanos (la misma existencia de 
la empresa vasariana fue posible por la actividad cortesana 

de su autor). 

Aun cuando en determinado momento Plinio advierte que 

el arte de la pintura en Grecia les fue prohibido a los esclavos 

(6), su concepción global del arte que es romana, incluso 

explícitamente “anti griega”— supone una símilitudo nature 

antropológicamente legitimada por la ley común. Vale decir 
que la pintura, como todas las demás “artes” (agricultura, 

medicina o arte militar) tiene el propósito de establecer una 

relación de dignidad con el mundo jurídico y social y con el 
mundo de las materias y las formas naturales. Esta dignidad 
(aignitas) está en el centro de todo lo que Plinio entiende por 
“arte”, por “imagen” y por “semejanza”, Pienso que esta no- 

ción condiciona todas las líneas de partición que se pueden 
establecer entre las nociones vasarianas preeminentes —no- 

ción de historia, de Renacimiento, de imitación, de cultura 

estética, de licenza o de invenzione retóricas— y las nociones 
implicadas en el moralismo pliniano, nociones simétricas de 

origen, de muerte, de huella, de culto cívico, de dignitas o 

de estricta transmisión genealógica. Aunque fuese a un nivel 

de esbozo, vale la pena examinar estas diferentes líneas de 

104



  

La imagen-matriz 
      

partición donde se enfrentan una concepción académica y 

una concepción jurídica de los objetos visuales, 

Plinio el Viejo: “La semejanza está muerta” 

Primera línea de partición: allí donde Vasari privilegia en la 

práctica pictórica un orden de la idea «que responde al sentido 

intelectualista que da al concepto de disegno, por ejemplo, 

y que corresponde en nuestro tiempo a la evidencia pano- 

fskiana en virtud de la cual la historia de una teoría del arte 

sólo puede hacerse bajo la autoridad de la palabra ¿dea (7)-, 

Plinio el Viejo desarrolla todo su proyecto según un orden 
de materias, reivindicado desde el prefacio como una justif- 
cación del carácter no elegante y no retórico del saber que se 
propone consignar: 

Pues la materia que yo estudio es árida: se trata de las cosas 

de la naturaleza, es decir, de la vida, y en lo que ella tiene de 

más bajo (sterli materia: rerum natura, hoc est vita, et haec 

sordidissima sui parte) exige para muchos objetos el empleo 
de términos campesinos o extranjeros, e incluso hasta de 

nombres bárbaros (8). 

¿Puede este materialismo “sórdido”, este “bajo materialis- 

mo” admitir, lejos de Cicerón, por ejemplo, una concepción 

del arte? Aparentemente no, si creemos a algunos comentaris- 

tas —tales Eugenie Sellers o Raymond Schoder— que deducen 
espontáneamente del materialismo piiniano una incapacidad 
fundamental para todo pensamiento estético (9). Es verdad 
que el comienzo del libro XXXV logra sorprender a un lec- 

tor que esperaría algo como un De pictura antes de tiempo: 

105 

         



  

Georges Didi-Huberman 
  

nuestra primera historia del arte occidental comienza por no 

plantear el problema de la pintura en términos de géneros 
artísticos (retrato, paisaje) o en términos de períodos esti- 

lísticos (arcaísmo, madurez clásica, decadencia manierista). 

Aquí no se trata de materiales brutos (metales, piedras, y esos 
terrae que revelan ser el verdadero “tema”, o sea, en términos 

plinianos, la verdadera materia del libro) y de actividades que 
Vasari llamó artesanales, en las que los términos de “pintura” 

y de “escultura” incluso no aparecen, en provecho de activi- 

dades como la cinceladura, el modelaje y la tintura (10). 
Segunda línea de partición: concierne a la situación tem- 

poral en la cual el arte de la pintura, en uno u otro caso, se 

vio investido por el orden del discurso. Es bien conocido el 

esquema vasariano: es una época de oro (antico) que, más 
allá del eclipse medieval, “resucita el buen arte” (según el 
sentido más obvio de la palabra rínascita), abriendo literal. 

mente a la edad moderna (moderno) y, con ésta, a la com- 

prensión histórica específica de la evolución pictórica en tres 

grandes períodos que trazan el plan general de las mismas 
Vidas. La historia vasariana, aunque cíclica, está dirigida en 

sus apuestas fundamentales y es triunfalista y teleológica. 
Como es sabido, su punto máximo lleva el nombre de Mi- 
guel Angel. Nada de esto hay en Plinio el Viejo. Su elogio 
del pintor Apeles, por ejemplo, no supone ningún sentido 
explícito de la historia, ninguna teología del arte, ningún 

elogio de la modernidad. 
Ahora bien, mejor que suponer como se lo hace a me- 

nudo- una pura y simple carencia de “espíritu histórico” o 
de “sentido del progreso” en Plinio, parece preferible pres- 
tar atención al extraño modelo de temporalidad que la His- 
toria natural propone con respecto a la cuestión pictórica. 

En realidad, percibimos que el comienzo del libro XXXV 

106 

 



  

La imagen-mmatriz 
  

propone una temporalidad partida, incluso desgarrada. Es 
en el mismo corazón de esa desgarradura que aparecen las 

palabras pictura e imago, como si estas palabras —que ponen 

en juego toda la cuestión— debieran entenderse diferente- 

mente, según dos tiempos heterogéneos. El que esperamos es- 

pontáneamente es, por supuesto, el tiempo de la historia; 
pero sólo aparece en el decimoquinto parágrafo, es decir, en 

el momento en que Plinio abre su lista de artistas célebres 

planteándose la cuestión de los “comienzos de la pintura” 

(de picturae initiis) cuya invención se disputan egipcios y 
griegos (11). Este punto de vista de los comienzos —un punto de 

vista trivialmente histórico focalizó toda la atención de los 

exégetas al extremo de eclipsar lisa y llanamente, en algunas 

ediciones, los catorce parágrafos que preceden a la expresión 

de picturae inttiis (12). 

¿Qué enuncian estos catorce primeros parágrafos del libro 
XXXV, estos catorce parágrafos anteriores al comienzo de la 
historia? Enuncian el origen, o sea un orden temporal absolu- 

tamente distinto, que no tiene nada que ver con uña crono- 

logía histórica de tipo vasariana. El origen es antropológico, 
jurídico y estructural: esto explica por qué Plinio, en esos ca- 

torce primeros parágrafos, reivindica un origen romano de las 

nociones de “imagen” o de “pintura”, fuera del determinismo 
histórico donde se ubicará, en el parágrafo 15, la cuestión de 

saber si los “comienzos de la pintura” son egipcios o griegos. 

Esta escisión temporal es fundamental: eila opone a la teleo- 

logía histórica, que será la primera preocupación de Vasari, 

una genealogía de la imagen y de la semejanza expresada por 

Plinio en términos de ley, de justicia y de derecho. 

Pero este punto de vista genealógico implica de entrada 

—exactamente en los parágrafos 2 a 5 del libro pliniano— una 
paradoja crucial que revela, en nuestro esquema de análisis, 

107



Georges Didi-Huberman 
  

una tercera línea de partición: allí donde comienza Vasari su 
historia hablando de “resurrección”, de “renacimiento” y de 

“eloria inmortal”, esta eterna fama por la cual lo grandes at- 
tistas son presentados como “hombres que jamás perecieron 
y no fueron vencidos por la muerte” (13), Plinio el Viejo por 
su parte, introduce su punto de vista genealógico mediante el 
testimonio de una muerte. Y rápido se comprende que para él 
el comienzo de la historia del arte implica la muerte de un ori- 
gen del cual reivindica sin embargo la legitimidad, la ley, para 

toda noción “digna” de la imagen y de la semejanza. 
Cuando en el parágrafo 2, por ejemplo, Plinio dice que 

va a hablarnos de lo que queda de la pintura” (quae restant 
de pictura), juega, tae parece, con sus propias palabras. De 
un lado, da el sentido obvio de lo que esperamos de toda 
sistematicidad enciclopédica: quae restant de pictura, corres- 

ponde aquí a lo que queda por decir sobre la pintura” (14). 
Pero, de otro lado, Plinio sugiere un sentido más melancóli- 

co de su frase, como si ese “resto” de pintura hiciera referen- 

cia a un arte que, según él, habría existido sólo en estado de 

vestigio: la supervivencia fantasmática de una desaparición 
(15). Para Plinio —para este romano del siglo primero, el 
arte no existe más, mientras que para Vasari, por supuesto, el 

arte deviene objeto para una historia en la medida que resu- 
citó de sus cenizas medievales (paradójicamente, para Vasari, 

lo que resucita no es otra cosa que el arte romano, especial. 

mente el del siglo D. 

¿Qué muere en esta muerte del arte? Ni más ni menos que 
el origen del arte. Pero ¿qué es para Plinio el origen del arte? 
Su respuesta pese a ser tan clara no fue bien traducida. Plinio 
escribe en el cuarto parágrafo: imaginum pictura, precisando 

sobre la marcha que lo que entiende por esto supone la pro- 
ducción y la transmisión de una “semejanza extrema” (16). 

108



  

La imagen-matriz 
  

Imago y piciura son, por supuesto, dos palabras muy simples, 

dos palabras corrientes cuya comprensión no debería plan- 

tear ningún problema de traducción, La frase de Plinio es 
restituida del siguiente modo: 

En todo caso, la pintura de retratos (imaginan quidem 

pictura), que permitía transmitir a través de las épocas re- 

presentaciones perfectamente semejantes (maxime similes) 

cayó completamente en desuso (in totura exolevit) (17). 

Es comprensible: para Plinio el Viejo —para este romano 
del siglo L-, la semejanza ya está muerta. La cadena de su 
transmisión in aevum, “a través de las generaciones”, ya se in- 

terumpió. Ántes de designar al agente de dicha interrupción, 

de su desaparición, interroguémonos sobre el nombre dado 

por Plinio al objeto desaparecido: imaginum pictura. Perci- 
bimos entonces que esta simple expresión lleva en sí todo el 
desgarramiento del que hablé, el desgarramiento del origen 
y de la historia. 

En todas las traducciones académicas de la Historia na- 
tural, las dos palabras fmaginum pictura son, naturalmente, 
traducidas por “pintura de retratos” (18), género descollante 
en el siglo Í, más particularmente en Pompeya y en toda esta 
región campesina donde Plinio tenía su villa. No han falta- 
do comentadores que expresaron su molestia ante una frase 

“la pintura de retratos (...) cayó completamente en desu- 

so” manifiestamente falsa desde el punto de vista de la histo 
ría del arte (19). La solución de esta dificultad no consiste 
en decir que Plinio era ciego o idiota, sino en preguntarse 

si, hablando de la maginum pictura en el contexto preciso 

de los parágrafos 1 a 14, no habla en realidad de otra cosa. 
El asunto es entonces este: si la imaginum pictura quiere 

109 

    
    
 



Georges Didi-Huberman 
  

decir “pintura de retratos” en el contexto de una historia del 

arte ya comenzada ¿qué quiere decir en este contexto desde el 
punto de vista del origen? 

Impresiones del rostro, impresiones de la ley 

Existe una cuarta línea de partición que se manifiesta en la 
cuestión, aparentemente minúscula, de saber cómo traducir la 

imaginum pictura del texto pliniano. El legado vasariano nos 
hace pensar que el estatuto de todo objeto figurativo debe 
expresarse en términos de historia de los estilos, de buen o 

mal disegno —es decir de juicio del gusto—, dicho brevemente, 

en términos de actividades y de géneros artísticos, donde el re- 
trato tiene su lugar entre todos los otros modos de componer 
una pintura. El texto pliniano, al contrario, nos obliga, en 
ese comienzo del libro XXXV, a pensar el estatuto del objeto 

figurativo según una categoría llamada ¿mago (la traducimos 
modestamente como “imagen”), una categoría en relación a 
la cual se entiende muy rápido que no se refiere ni a la “pin- 
tura” en el sentido usual (quiero decir la pintura de cuadros), 

ni a los géneros artísticos también en el sentido usual, sino 

a una suerte de género jurídico del cual los parágrafos 6 y 7 
describen muy precisamente los protocolos: 

Ocurre de otro modo con nuestros ancestros (alizer apud 

maiores): en los atrios se exponía un tipo de efigie, destina- 

das a ser contempladas: pero no estatuas, ni de bronce ni 

de mármol, hechas por artistas extranjeros (10n signa exter- 

norum artificum) sino máscaras moldeadas en cera (expressi 

cera vultus) colocadas cada una en un nicho: había, pues, 

imágenes (imagines) para acompañar a los grupos familiares 

110



La imagen-marriz 
  

y siempre, cuando moría alguien, estaba presente la mul- 

titud de sus parientes desaparecidos; y las ramas del árbol 

genealógico, con sus ramificaciones lineales, se propagaban 

en todas direcciones hasta esas imágenes pintadas (imagines 

picta). Los archivos familiares estaban llenos de registros y 

de colecciones consagradas a los actos efectuados en el ejer- 

cicio de una magistratura. Fuera y alrededor del umbral, 
había otras imágenes (imagines) de esas almas heroicas, cerca 

de las cuales se acumulaban los despojos tomados al ene- 

migo, sin que fuera permitido a un comprador ocasional 

desparramarlos; así, aun cuando el propietario cambiara, 

subsistía eternamente el recuerdo de los triunfos que había 

conocido la nación (20). 

Releyendo este texto, estamos desde ahora constreñidos 
a una paradoja, a un clivaje de todos los puntos de vista so- 
bre esta cosa de la que nos habla Plinio bajo la expresión de 

imaginum pictura o de imagines pictae. Por un lado, debemos 

convenir que la “pintura”, la pictura, es aquí nombrada antes 

que la historia de la pintura, es decir, antes de toda presupo- 

sición de géneros artísticos, e incluso antes de toda noción de 

“cuadro”. La “pintura” no es aquí más que una digna materia 

colorante con la cual los objetos de cera hechos en molde 

sobre los rostros de los “ancestros” —los romanos de la Repúbli- 

ca— debían ser preparados a Án de conseguir una “semejanza 

extrema” (la maxima similitudo eyocada en el parágrafo 2). 

Por otro lado, debemos convenir que la “imagen”, la ¿mago, 

es aquí nombrada antes que la historia del retrato, es decir, 

antes dle toda presuposición del carácter artístico de la repre- 

sentación visual. La imagen no es aquí más que un soporte 

ritual que compete al derecho privado: una matriz de seme- 

janza destinada a hacer legítima una determinada posición 

111 

 



_ Georg Didi Huberman 

  

de los individuos en la institución genealógica de la gens ro- 
mana (21). La imaginum pictura, antes que ser el encuentro 

de una alta idea de la pintura y de un género especializado 
en la imitación de los rasgos individuales, aparece aquí como 

el encuentro más árido (sterili matería) de una materia y de 

un rito. Este encuentro paradojal no deja de producir, en 

las ideas que espontáneamente nos formamos del arte, de la 

imagen, del retrato o de la semejanza, algunas líneas de par- 

tición, algunas paradojas suplementarias. 
Una quinta línea de partición puede deducirse de los as- 

pectos materiales y procesales sobre los cuales Plinio insiste 
cuando enuncia que las imagines romanas no son otras que 

“rostros expresadas en la cera” (expressi cera vultus). Lejos de 

nuestra tradición yasariana, donde el retrato se define corno 
una imitación óptica (a distancia) del individuo retratado, 

cuando mucho como una ¿Ilusion fáctice de su presencia vi- 

sible, la noción romana de la ¿mago supone una duplicación 
por contacto del rostro, un proceso de impresión (el molde en 
yeso que “toma” el rostro como tal), luego “expresión” física de 

la forma obtenida (la tirada positiva en cera realizada a partir 

del molde). La ¿mago no es una imitación en el sentido clásico 

del término; no es fáctica y no requiere ninguna ¿dea, ningún 
talento, ninguna magia artísticas. Por el contrario, es una ima- 

gen matriz producida por adherencia, por contacto directo de 
la materia (el yeso) con la materia (del rostro) (fig. 2-3). 

  

Semejanza por generación y semejanza por permutación 

Por otra parte —y ésta será nuestra sexta línea de partición, 

el culto genealógico descripto por Plinio se opone palabra 
por palabra a los diversos refinamientos que implica la cultura 

112



    

2. Molde en yeso de una mascarilla fíinebre proveniente de El Yem. Arte romano 
imperial, Túnez, Museo del Bardo. Foto: D. R. 

 



        

   
3. Impresión positiva (actual) de la anterior. Foto: D.R.



  

La imagen-matriz 
  

estética montada por Vasari para dar a conocer el concepto 
occidental, el concepto moderno de las artes figurativas. Un 
retrato, según Vasari, es bueno o malo; y la instancia que 

permite juzgarlo se sitúa en el mundo cerrado, autolegislante, 

de la accademiía. Mientras que una imagen, en el sentido de 
Plinio, es justa o injusta, legal o ilegal. Toma su legitimidad 
de un espacio jurídico en la frontera del derecho público y el 
derecho privado, un espacio tradicionalmente llamado por 
los autores el ¿us imaginusm, el “derecho a las imágenes” (22). 

Es en relación al mencionado derecho que los objetos visua- 
les descriptos dependen, como lo sugerí, de un campo social 
común distinto de lo que constituye el espacio académico. 
Su historia no podría ser “específica”, como Vasari, y más 
tarde Panofsky, quisieron plantearlo para la historia del arte: 
ella depende de un punto de vista ampliado, de una antropo- 
logía de la semejanza que excede por todas partes el punto de 
vista “disciplinario” «de la historia del arte humanista. 

Sin embargo, en el momento en que Plinio toma la pluma 
para escribir lo que se mantiene como nuestra primera histo- 

ria del arte occidental, esta eficacia jurídica y antropológica 
ya sólo existe en el estado de nostalgia republicana: “magi- 
num pictura... in totum exolevit”, ¿Cuál es, a los ojos de Pli- 

nio, el agente de tal desaparición? ¿Qué es esta cosa para la 
que la semejanza —la extrema semejanza de las imágenes de 
ancestros, la justa semejanza del ¿us imaginum-— está muerta? 

La respuesta del libro XXXV establece una séptima línea de 
partición en virtud de la cual podremos circunscribir con un 
poco más de precisión la diferencia ética que separa la imagen 
(originaria) pliniana y el arte (histórico) vasariano. 

[gual que todo el mundo, Plinio como lo hará Vasari 

más tarde— define el arte humano como una imitación de la 
naturaleza. Pero es evidente que esta clase de definición jamás 

115 

   



Georges Didi-Huberman 

ocurte sin la mediación de un punto de vista cultural, de una 

ética, incluso de una política. Así, la similitudo naturae apa 

rece pensada en la Alistoria natural, según la división entre de 

dos nociones obsesivas en Plinio —obsesivas, particularmente, 

al comienzo o casi de cada libro—, la dignitas y la luxuria. Si 
antes de toda historia, el libro XXXV comienza por la expo- 

sición del culto de las imágenes, se debe a que Plinio desea 

establecer, como destino y como origen (no desde la historia), 
lo que pata él aparece como la dignitas propia del mundo de 
las representaciones figuradas que utilizan la pintura como 

una de sus materias constitutivas. Pero esta dignidad, con la 

semejanza que ella supone, ya está muerta para Plinio: es la 
lujuria la que la mató, como si, en adelante, nos hubiera dado 

a entender q 

ra artesanal (así pensará Vasari), incluso la esfera religiosa (así 

pensará Hegel), deja detrás suyo, cual un vestigio, cual un 

duelo, la misma dignidad que lo constituía originariamente. 

¿Qué es la luxuria? Moralmente hablando, es la lujuria (el 
vicio ligado al exceso); estéticamente hablando, es lo luju- 
ríante (la abundancia excesiva); estructuralmente hablando, 

es el gasto improductivo, el exceso o la transgresión en tanto 
que tales. En el texto de Plinio, la traducción corriente por 

la palabra “lujo” parece mucho más débil (23) que el voca- 
bulario vinculado a luxuría y consta de términos tales como 
“delicias” (deliciae), “deseos” (desideria), “rabia ciega” (temeri- 

tas), “codicia” (avaritia), “obscenidades” [obscenitates) o aun 

“locura” (insania) (24). Ahora bien, todas estas palabras están 

convocadas al comienzo del libro XXXV, como un exacto 

contramotivo de la hago, o más bien como una expresión 

de la decadencia y del olvido en los cuales los romanos de la 
época de Plinio precipitaron las “dignas” nociones de imagen 
y de semejanza. 

  

:l mundo histórico del arte, al superar la esfe- 

 



Plinio fustiga primero la lwxuría de las materias a través 

de los gastos insensatos consentidos por sus contemporáneos 
para la indigna decoración de sus residencias. Incluso más 
allá de esta “locura de las costumbres humanas” (morum in- 

santa) que consiste en “trasladar las entrañas de la tierra” es 

decir, los mármoles— hasta los dormitorios (25), Plinio acusa 

al uso pictórico de su tiempo de las mentiras sobre la ma- 

teria, que constituyen, para él, los mármoles pintados, esos 

“falsos mármoles” en los cuales se quería reinventar la natu- 

raleza hasta imponerle “manchas que no existen” (26). Lujos 

y locuras del mármol están aquí en un pie de igualdad con 

las “delicias” y las “obscenidades” del bronce, del oro o de la 

- plata: escudos de bronce (aerel clipei), paredes doradas a la 

hoja o efigies de plata (argentae facies), son todos objetos que 
repugnan a nuestro historiador moralista. Es que ellos atraen 

la mirada sobre el material urilizado y no sobre la semejanza 
en tanto que tal: “Así son estas imágenes de su dinero (íma- 
gines pecuntae), y no de sí mismos, que dejan (los romanos 
decadentes) a la posteridad” (27). 

La segunda luxuría es la de los cuerpos: es la hujuría como 
tal, el exceso sexual evocado en el quinto parágrafo a través de 
la descripción de las “imágenes de Epicuro” que decoran los 
dormitorios de todos los que practican la orgía y el intercam- 
bio erótico. “La molicie causó la pérdida de las artes” (artes 
desidia perdidit), escribe Plinio sugiriendo la decadencia de las 

costumbres mediante un sutil juego de palabras: el uso digno 
de la cera (cera) en la confección de imágenes ancestrales se ha 
disuelto —por ende, disoluto— en beneficio de un uso indigno, 

el de ermbadurnarse el cuerpo con un ceroma (mezcla de cera y 
de aceite) para realizar toda clase de ejercicios físicos (28). 

La tercera luxuria es aquella de las senejanzas en tanto que 

tales: concierne a las relaciones establecidas entre la forma de



  

Georges Didi-Huberman 
  

los cuerpos y las materias informes, figuradas por el trabajo 
humano. Advertimos entonces que la “molicie (que) causó 

la pérdida de las artes” no es otra que el gusto inmoderado... 
por el arte mismo. Es el gusto decadente por las semejanzas 
que no son “naturales” ni “individuales”: semejanzas usurpa- 
das, mentirosas y, en síntesis, monstruosas: 

(7 la distinción entre los rasgos individuales es ignorada. 

Se cambian las cabezas de las estatuas (statuarum capita 

permutantur), y acerca de este hecho circulan desde hace 

tiempo versos satíricos. A tal extremo que todo el mundo 

prefiere atraer las miradas sobre la materia utilizada antes 

que ofrecer una imagen de sí reconocible. Y se tapizan las 

paredes de las pinacotecas con viejos cuadros, y se veneran 

las efigies de extranjeros (alienasque effigies colunt), mientras 

que para uno mismo sólo el precio es objeto de considera- 

ción: es sin duda para que un heredero rompa estas obras 

y que la habilidad del ladrón se las apropic. Además, no 

siendo jamás representados bajo sus rasgos vivos (mullims 

efigie vivente), se trata de imágenes de su dinero y no de 

ellos mismos (imagines pecuniae, non suas) que dejan a la 

posteridad. (29) 

Aquí están colocadas bajo el sello infamante de la luaria 
un conjunto de prácticas que Vasari, mucho más tarde, deberá 

reivindicar para la misma institución de una conciencia históri- 
ca del arte: el nuevo empleo y el montaje modernos de frag- 
mentos arqueológicos, la constitución de museos donde “se 

tapiza los muros de viejos cuadros”, la importancia creciente 
de un mercado de antigtiedades donde viajan y se intercam- 
bian las obras de arte —los dibujos de los maestros, en el caso 

del mismo Vasari en un movimiento que traduce finalmente 

118



    

La imagen-matrriz 
  

toda la práctica del connoisseurship y de la historia del arte. 

Pero para Plinio el Viejo, todo eso no es más que “codicia”, 

“obscenidad”, locura”. Por otra parte, las tres luxuride de 

las cuales habla forman un sistema y cuando una de ellas es 

evocada en la Historia natural, las dos restantes no tardan en 

ser convocadas: así el “hambre del oro” fustigada en el libro 
XIX es iuseparable de la crítica al refinamiento excesivo de 

las cinceladuras en los objetos domésticos, lo mismo que de la 
perversión de la cual se hacen culpables los que “se sirven de 
vasos de oro para todas (sus) groseras necesidades” (30). Del 

mismo modo, la evocación de las artes figurativas —pintura O 

escultura— se relaciona con la idea de una huxuria Ainanciera de 

los coleccionistas, también ligada a la luxuria a la que recurre 

la iconografía erótica omnipresente en el arte romano (31). 
Subrayemos igualmente que este verdadero sistema del ex- 

ceso se concentra sobre algunas figuras célebres de empera- 

dores que se distinguieron en la abominación de luxuriae al 

mismo tiempo eróticas, éticas y estéticas, No será pues sor- 

prendente ver figurar a Nerón desde el tercer parágrafo del 

libro XXXV: aquí y allá aparece como la figura emblemática 
de este conjunto de infamias. Paralelamente a Suetonio, que 

hizo el catálogo preciso de las exacciones imperiales —la luas- 
ría estética de Nerón figura exactamente entre la exposición 

de sus obscenidades y de sus gastos por una parte, y el de 
sus “parricidios” por la otra (32)—, Plinio el Viejo evoca, en 

todo su libro XXXV, las insignes monstruosidades de las cua- 

les Nerón fue capaz respecto de la dignidad de la semejanza. 

Cuando incitó a los artistas de su tiempo a inventar mármoles 

imposibles y embusteros, cuando hizo cubrir su Domus aurea 
de grotescos, cuando se hizo pintar con proporciones colo- 

sales sobre una tela de lino de ciento veinte pies de alto, o 

cuando sustituyó sin inmutarse a la Afrodita anadiómena de 

119              



      

Georges Didi-Huberman 
  

Apeles por una simple copia, Nerón transgredió cada vez lo 

que a los ojos de Plinio aparecía como la verdad y la dignidad 

intrínsecas de toda similitudo naturae (33). 

¿Se puede hoy nombrar lo que organiza estructuralmente 
un tal sistema de oposiciones entre la dignizas y la luxuría de 

las semejanzas? Sorprende constatar que las líneas de parti- 
ción establecidas por Plinio el Viejo convergen finalmente 

hacia una problemática que la antropología contemporánea 
parece reconocer como fundamental. Esta problemática, ex- 

plorada por Maurice Godelier mediante enfoques que al- 
canzan resonancias en los estados críticos más actuales del 
intercambio generalizado, consiste justamente en interro- 

gar lo que, en una sociedad, no se intercambia. Más allá de 

Lévi-Strauss, corresponde interrogar esta nueva necesidad 
estructural: “Es preciso en toda sociedad, que Junto con los 
intercambios existan puntos de anclaje, estables, fijos, de re- 

laciones sociales y de identidad que estén separados del in- 

tercambio y que al mismo tiempo lo permitan, lo funden y 

lo limiten erigiéndose como sus fronteras, sus bordes” (34). 

Es cierto que para Plinio el Viejo, la ¡mago constituía este “lí- 

mite” en la sociedad romana republicana. Ella era ese punto 
de anclaje jurídico capaz de prohibir a la semejanza intercam- 

biarse y de prescribir simérricamente el modo en que pudiera 
transmitirse genealógicamente. Por este motivo, para Plinio 
se debía insistir sobre el carácter inalienable de las imágenes 
de ancestros o de spolia colocadas en el atrio y “alrededor 
del umbral” (circa limina) de la casa romana, “sin que fuera 

permitido a un comprador eventual quitarlas: así, incluso si 
cambiaba el propietario, subsistía eternamente el recuerdo de 
los triunfos que había logrado la casa” (35). 

Dos verbos empleados por Plinio en la totalidad de los 

primeros parágrafos del libro XXXV, dan la exacta medida 

120



La imagen-matriz 
  

de esta última y fundamental línea de partición que in- 

tentamos delimitar: el primero, aplicado al “digno” culto 

de las imágenes ancestrales, es el verbo tradere; el segun- 

do, que se aplica a la “hujuriosa” cultura de las obras de arte, 

es el verbo permutare (36). El primero nombra lo que para 

Plinio sigue siendo la vida de la semejanza —su ley natural, 

su jurisdicción bumana, su dignidad gencalógica. Consiste 
exactamente en transmitir, en regalar, en enseñar (todos son 

sentidos implicados por la noción latina de traditio). Coloca 
a las generaciones futuras bajo la mirada inamovible de las 
generaciones pasadas. Otorga a la relación de semejanza una 

verdad y un movimiento menos espaciales que temporales: 
tanto es así que el rostro de nuestros padres se transmite, 

pero no se intercambia indefinidamente hasta perderse en la 

facticidad de una circulación puramente estética. 

El verbo permutare aparece, desde ese momento, como 

la operación por excelencia de una muerte de la semejanza. 

Plinio la introduce evocando la práctica tan extendida en 

el mundo romano imperial como en la época renacentista 

de Vasari, lo que equivale, aún hoy, a la inscripción testa non 

perninente bajo los bustos antiguos de los museos italianos—, 

práctica que consiste en “permutar la cabeza de las estatuas” 

(satuarum capita permutantur). El patricio que ubica en el 
atrio de su residencia estatuas griegas no hace otra cosa, se- 

gún Plinio, que invadir o infectar su espacio genealógico con 

“efigies extranjeras” (alienasque effigies colunt) (37). Basta en- 

tonces recorrer el conjunto de la Historia natural para percibir 
que los valores teóricos de la permutatio, en Plinio, recubren 

exactamente los de la luxuria. La permutatio está en primer 

lugar ligada al mundo del intercambio, del comercio, de la 

moneda, y luego de esta avaritía deshonrosa para el enciclo- 
pedista romano: hay permutatio cuando el dictador Fabius 

121 

     



    

  

Georges Didi- Huberman 
  

Maximus cambia la cotización de la moneda con el £in de en- 

riquecer artificialmente a su gobierno (38). Hay permutatio 
cuando los valores desiguales se intercambian abusivamente, 

cuando por ejemplo los indios trocan ingenuamente sus pie- 

clras preciosas por el plomo que no tienen (39). 

Pero la permutatio no designa solamente el intercambio 

abusivo de las materias. Ella designa también el intercam- 

bio de los mismos cuerpos y, a este respecto, interviene en la 
descripción pliniana de las obscenidades que sugiere el pasaje 

del libro XXXV sobre las prácticas “epicúreas”. En la orgía 
sexual, en efecto, todo está mezclado, todo está “puesto patas 

para arriba” (otro sentido del verbo permutare), ya que inclu- 

so lo femenino es capaz de “permutarse” con lo masculino 

(40). La permutatio designa también la inversión sexual, esta 

perversión de las costumbres humanas sobre la cual Plinio no 
cesa de afligirse al repetir que ella arruina la buena generatio 

familiar, la buena transmissio de la integridad y de la dignidad 

sentilicias. No nos sorprendamos de que la noción de seme- 
jara, culturalmente anclada por Plinio en la práctica de las 

imágenes ancestrales, llega a recibir su definición teórica más 

general de ese mismo modelo —el fantasma— en el que domi- 
nan la “pureza” de una transmisión genealógica y la indefecti- 
bilidad de una dignitas cívica encarnada en la imago (41). 

Según Plinio, hay pues dos géneros de semejanzas: le- 
gitima es la semejanza por generación (modo de expresar su 
ley natural) o por transmisión (modo de expresar su institu- 

ción jurídica). llegítima es la semejanza por permutación, que 

desordena la ley natural y la institución jurídica. El primer 
género de semejanza instituye ¿imágenes-matriz que son los 

moldes en yeso con los cuales se “engendra”, por contacto di- 

recto, por impresión, esas máscaras de cera pintada que hon- 
ran (bonos) a toda familia noble romana. El segundo género 

122 

 



La imagen-matriz 
  

de semejanza hace proliferar imágenes fácticas, siomulacros en 
la red de los cuales las semejanzas devienen un puro y sim- 

ple valor de intercambio, de sustitución, de inversión, de 

perversión. El patricio pompeyano que exhibe su colección 

de bustos en lugar de sus imágenes familiares, el emperador 

megalómano que hace injertar su retrato sobre una estatua de 

Zeus olímpico, no se satisfacen con exponer montajes ficcio- 
nales: mienten sobre su propio origen, reniegan de su propio 

sustrato antropológico, cometen un crimen de lesa-semejan- 

za, osan convertir a la transmisión genealógica en un simple 

juego, juego de intercambios retóricos, juego de sustituciones 

estéticas. 

Desde su punto de vista, si podemos llamado “fundamen- 

talista”, la seguedad del juicio pliniano es tan coherente como 

pavorosa. 5i se cierra a toda “cultura extranjera” —de modo 

atenuado cuando se trata de la Grecia ateniense, pero siempre 
con odio cuando se trata de la cultura pergaminiana “asiática”, 

. como en ese pasaje donde nuestro autor, que era militar de 

carrera, lamenta que “nuestras primeras victorias sobre Asia 

hayan introducido la lujuria en Italia” (Asia primum devicta 
luxuriam misit in Italiam) (42)-, es que pretende defender no 

solamente la inmemnorialidad de un mundo jurídico autóctono 
sino también el modelo teórico de una semejanza pensada 

gencalógicamente. El arte imita a la naturaleza, dice Plinio, 

con la condición de pensar esta imitación en el sentido de 

una estricta filiación. A lo largo de toda la Historia natural 

vuelve la expresión natura omnium parens, "la naturaleza es el 

padre (padre o madre) de toda cosa” (43). Desde esta óptica, 

todas las artes deben producir objetos que tienen una seme- 
janza con la naturaleza (similitudo naturae) equivalente a la 

semejanza que los hijos toman —genérica y genealógicamente, 
natural e institucionalmente— de sus padres. 

123



  

Georges Didi-Huberman 
  

Un paradigma que esclarece este pensamiento de la se- 
mejanza me parece localizado en los desarrollos que Plinio 
consagra a la cuestión del injerto. Esta cuestión es ejemplar 

debido a que ella concierne a un arte —la agricultura, también 

legitimada por un cierto uso de la semejanza— que se halla en 

la frontera precisa de la naturaleza y la cultura. El arte imita a 
la naturaleza y, algunas veces también, “viene en ayuda de la 

naturaleza” (naturam adiuvat), coro le dice en alguna parte 

Cicerón (44). Llega para prolongar el mismo movimiento de 

la naturaleza, como lo expresa Lucrecio al hablar de la ¿rsitio- 

nis origo, el “origen del injerto”: 

    

E 

(a los hombres) por la misma naturaleza, creadora de todas 

  

ejemplo de la siembra, el origen del injerto fueron dados 

  

las cosas (rerumn primum NALUra creatrix), que les mostrab 

que las bayas y las bellotas caídas en el suelo producían en 

  

la estación manojos de brotes cayéndose al pie de los árbo- 

les. De ahí les vino la idea de injertar en las ramas nuevos 

tallos y de plantar nuevos retoños en la tierra a través de los 

campos. Pues intentaban sin pausa nuevas culturas en su 

amado pequeño campo, y velan que poco a poco madura- 

ban los frutos salvajes merced a la atención y a los delicados 

a (45).   cuidados prodigados a la tierr 

De igual modo, Plinio escribe que la misma “naturaleza 

enseña” (natura docuit) el injerto a los hombres (46). Tal es 

el movimiento de la dignitas y de la filiación, el movimiento 
de la buena semejanza. Pero, como es bien sabido, los hom- 

son niños difíciles: se complacen en trastocar todo, en 

romper todo límite, en transgredir la humildad fundamental 
que entraña la jerarquía de la relación de semejanza. Creen 

superar a sus padres al entregarse a los juegos permutativos 

bre   

124 

 



La imagen-matriz 
  

de la semejanza. Para ilustrar el colmo de esta permutatio, 

Plinio da un ejemplo extraordinario que se podría llamar, en 
términos de estética neroniana, un grotesco agrícola: se trata 

de un árbol injertado de manera exagerada siguiendo una 

técnica que no es ni el “injerto simple” ni el injerto de púa” 

sino el ¿injerto por combinación, para el cual Plinio utiliza el 

verbo miscere, que significa mezclar, confundir, perturbar, 

Heros visto, cerca de las cascadas de Tibur, un árbol in- 

jertado de todos los modos, cargado de frutos de toda clase 
(omni genere pomorum), con rueces en una rama, bayas en 

otra, uvas, peras, higos, granadas y diversas variedades de 

manzanas en otras; pero su vida fue breve (sed buic brevis 

fuit vita). Pues nuestros intentos no pueden rivalizar con la 

naturaleza (nec tamen omnia experimentis adsequi (in) natitra 

possumus) (47). 

All hay al mismo tiempo un prodigio y una muerte. El 
prodigio de este árbol prodigio humano, prodigio expe- 

rimental y no naturaí—-, es que era más que un árbol, en 

resumidas cuentas, una ficción de árbol, una obra de arte 

“manierista” o barroca. Romplía el ciclo normal de la seme- 

janza, la generatio o la transmissio que van del árbol-padre 

al árbol-niño que se le asemeja. Extraño brote éste: era de- 
masiado parecido a los padres para no ser más que el fruto 
de alguna orgía, de alguna perversión fundamental. Extraña 
criatura ésta: criatura híbrida, se asemejaba por permuta- 

ción y no, estrictamente hablando, por transmisión. Ahora 

bien, en tanto que prodigio, monstruo u obra de arte, en tan- 

to incluso que montaje sobreinjertado, este árbol transgredía 

todos los límites de la ley de semejanza: se asemejaba a todo, 
luego, no se asemejaba a nada en tanto que árbol individual. 

125        



    

Georges Didi-Huberman 
  

No era más que una simple “retórica” de la vida vegetal, ha- 

biendo perdido el sustrato de esa vida. Y como contrapar- 
tida de su naturaleza prodigiosa o artística, se encontraba 

fatalmente, como lo dice Plinio, consagrado al deterioro, a 

la muerte rápida. 

El injerto excesivo es pues como el grotesco neroniano, 

o como esos gestos de locura grandilocuente que llevaron a 
algunos emperadores a injertar sus rostros de mortales sobre el 
cuerpo de los dioses. Es una semejanza consagrada a la muerte, 

dado que es una semejanza sin huella, sin memoria, sin tradi- 

ción, sin transmisión genealógica. Es una semejanza que toca 

a todo y luego se dispersa, se agota, aun cuando el lazo ge- 

nealógico suponga un contacto sustancial y subsistente con 
el origen. De allí que las máscaras de ancestros, más allá de 
sus usos funerarios, dan vida a la semejanza, al perpetuar, de 

generación en generación, el rostro de los que darán a la gente 

su honor y su dignidad cívicas. 
En este sentido, la impresión aparece como el modelo 

indispensable e insuperable de un injerto legítimo de la seme- 
janza: el contacto directo con el rostro, la función matricial 

del molde negativo aseguran que cada brote cada tirada 

positiva será el “hijo”, legítimamente semejante, del rostro: 
que él expresa (expressí cera vultus). Es así que cada hijo de 

familia noble que, casándose, deja la casa paterna, está le- 

gitimado para hacer reproducir nuevas imágenes y para in- 

cluirlas en el árbol genealógico de su nueva casa. El modelo 

técnico de la impresión revela aquí toda su eficacia simbó- 

lica: por un lado, el molde realizado directamente sobre el 
rostro garantiza metonimicamente la presencia única e ina- 

movible del referente de la representación; por otro lado, la 
tirada positiva garantiza la posibilidad de una multiplicación 
indefinida que responde a todas las combinaciones posibles 

126



La imagen-matriz 
  a 

de alianzas matrimoniales. Porque está siempre allí (en la fa- 

milia) y porque siempre está disponible para transmitirse 
en otra parte (en las familias de alianzas), la ¿mago roma- 

na responde muy bien a esta doble función antropológica 

función en apariencia paradojal- de limitar el intercam- 

bio simbólico encarnando su misma posibilidad. Tal es, 

sin duda, su más fundamental eficacia jurídica: instituir 

la semejanza como ritual de duplicación táctil --y no como 
retórica de representación óptica— del origen. 

El origen como torbellino 

Pero ¿qué aparece en este movimiento en esta escisión del 
origen y de la historia? ¿ el proyecto mismo o simplemente la 
idea de una historia de las imágenes? Probablemente es ne- 

cesario entender las palabras origen e historia en un sentido 

diferente. Walter Benjamin lo intentó en 1928: su propósito 

era perturbador y, por supuesto, “irritante” para todo histo- 

riador positivista (esto le valió, como se sabe, a su autor la 

no “habilitación” de su trabajo y su apartamiento del mundo 
universitario). Consistió en plantear la historia en términos 

de origen, y la cuestión del origen en términos de novedad. 

Contra la noción lógica de origen defendida por Hermann 
Cohen (48), Benjamin procuraba confrontar la disciplina 

histórica con la cuestión del origen, no a través de la imagine- 

ría espontánea de la fuerte (lo que permanece por encima de 

todo, lo que precede en el pasado a toda génesis (49), sino a 

través del torbellino dinámico y presente en cada objeto his- 
tórico (que puede aparecer en cualquier momento, imprevi- 

siblemente, en el curso del río): 

127



Georges É Didi-Huberman 
  

El origen (Ursprung), aun siendo una categoría plenamente 

histórica (bistorische Kategorie), no tiene nada que ver con 

la génesis (Entsiebung). Por Torigen” no se entiende el llegar 

a ser de algo que ha surgido, sino lo que está en camino de 
ser en el devenir y en el declinar, El origen es un torbellino 

en el río del devenir (im Eluss des Werdens als Strudel), y 

entraña en su ritmo la materia de lo que está en tren de 

aparecer (in seíne Rhytbmik das Entstebungsmaterial beinen). 

El origen nunca se da a conocer en la existencia desnuda y 
maniesta de lo fáctico, y su ritmo no puede ser percibido 
más que en una doble óptica (Doppeleimsicht). Pide ser re- 
conocida por una parte como una restauración, una restitu- 

ción, y por otra como algo que de ese modo está inacabado, 
siempre abierto (Unvollendetes, Unabgeschlossenes) (30). 

Una historia del arte que, en este sentido preciso, plantea 
la cuestión del origen será, pues, una historia del arte atenta 

a los torbellinos en el río de los estilos, a las fracturas en el 

suelo de las doctrinas estéticas, a los desgarramientos en el 
tejido de las representaciones. Liberada por la “doble óptica” 
de la cual habla Benjamin, ella se abre al riesgo —al hermoso 

riesgo— de un torbellino, de una fractura o de un desga- 

rramiento en el mismo saber histórico. Porque "nada tiene 
que ver con la génesis de las cosas”, el origen en este sentido 

cristaliza dialécticamente (51) la novedad y la repetición, la 

supervivencia y la ruptura: es primero anacronismo. A este 
respecto la historia del arte sobreviene en el relato histórico 

constituído como una falla, un accidente, un malestar, la 

formación de un síntoma. Una historia del arte capaz de 

inventar, en el doble sentido del verbo, imaginativo y ar- 

quelógico, “nuevos objetos originarios” será una historia del 
arte capaz de crear torbellinos, fracturas, desgarramientos 

128



La imagen-matriz 
  

A 

en el saber que ella misma produce. Llamamos a esto una 
capacidad de crear nuevos umbrales teóricos en la disciplina. 

(1995) 

129



Notas 

1) CE A. Reinach, Textes grecs et latin relatifs á U'histoire de la 

peinture ancienne. Recueil Miltier (1921), éd. revue par Á. Rouverer, 

Paris, Macula, 1985. G. Didi-Huberman, “La couleur d'écume, 

ou le paradoxe V'Apelic”, Critique XLIL, 1986, n* 469-470, p. 

606-629. 

2) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, 1, 1-33, éd. et trad. J. 

Beaujeu, Les Belles Lettres, 1950, p. 47-57. 

3) S. Vasari, Le vite de pid eccellenti pittori, seultori et architte- 

tori (1550-1568), éd. G. Milanesi, Florence, Sansoni, 1878-1885 

(réed. 1981), L p. 1-7. Trad. dirigida por A. Chastel, Les vies des 

meilleurs peintres, sculpteurs et architectes, Paris, Berger-Levrault, 

1981-1987, L, p. 41-45. 

4) Por ejemplo: imgegno por ingenium, studio por studium, inven- 

zione por inventio, diligenza por diligentia, facilita por facilitas, sotti- 

gliezza por subrilitas, maestá por malestas, venustá por venustas, etc. 

5) Para estas indicaciones sobre el estatuto teórico de la historia 

vasariana, me permito remitir a una esquema previo desarrollado 

en Devant Pimage. Question posée aux fins d'une histoire de Lart, 

Paris, Minuit, 1990. Cf. luego P.L. Rubin, Giorgio Vasari. Art and 

History, New Haven-Londres, Yale University Press, 1995. 

6) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XXXV, 77, Ed. y trad. ].- 

M. Croisille, Paris, Les Belles Lettres, 1985, p. 70. 

7) C£ E.Panofsky, Idea. Eine Beitrag zur Begriffsgeschichte 

der álteren Kunsttbeorie, Leipzig-Berlin, Studien der Bibliorhek 

130



La imagen-matriz 
  

Warburg, 1924. (Hay traducción al español; [dea, Edic. Cátedra, 

Madrid, 1977). Vrad. H. Joly, Idea. Contribution ú Ubistoire du 

concept de Vancienne théorie de Dart, Paris, Gallimard, 1983, donde, 

significativamente, Plinio el Viejo casi no es citado. Sobre el idea- 

lismo vasariano y su revisitación neo-kantiana por Panofsky, c£. 

Devant Dimage, op. cit., p. 89-103 y 153-168. 

8) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, l, 12-13, trad. cit., p. 50- 

51 (traducción modificada). 

9) E. Sellers er K, jex-Blake, The Elder Plynys Chapters on the 

History of Art (1896), ed. aumentada por R.V. Schoder, Chicago, 

Ares, 1976, p. A. CÉ igualmente ]. Isager, Pliny on Art and Society. The 
Elder Plinys Chapters on the History of Art, Londres-New York, 

Routledge, 1991, p. 9-17. 

10) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XXXW, 1, trad. cit., p. 

36. Se trata de “tierras” colorantes y no de la pintura en el sentido 

“noble” del término, así como de actividades expresadas por los 

verbos caelare (“cincelar”), fingere (Emodelar” más bien que Tescul- 

pir”) y tinguere ("tenir” y no “pintar”). 
11) f6íd., XXXV, 15, trad. cit., p. 42 (donde el término initia, 

a mi entender, está incorrectamente traducido por “orígenes”). 

12) C£ E. Sellers y K, jex-Blake, The Elder Plinys Chapter on 

the History of Art, op.-cit. 
13) Es el mismo texto del frontispicio de las Vidas en la edición 

Giunti de 1568 (Fac sospite nunquam hos periisse viros, victos aut 

morte fatebor). 

14) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XXXV, 2, trad. cit., p. 

36. La expresión quae restant de pictura hace eco de la expresión 

restant terrae del parágrafo 1. 

15) La expresión hace en este sentido eco de otras fórmulas 

empleadas por Plinio en el mismo contexto, tales como ¿maginum 

pictura... in totum exolevit (XXXV, 4), ars moriens (XXXV, 28) o 

también cessavit deinde ars (XXXV, 52). 

131           
  

   



Georges Didi-Huberman 
  

16) [bíd. XXXV, 4, trad. cit., p. 37, 

17) Ibid. 

18) “Piteura del ritratto” en la edición italiana de S. Ferri 

(Roma, Palombi, 1946). “Paintings of portrait” en la edición in- 

glesa de H. Rackham (Londres-Cambridge, The Loeb Classical 

Library, 1952). 

19) C£. J.-M. Croisille en la edición francesa (op. cit., p. 133) 

que, a continuación de S. Ferri resalta “la extrañeza de palabras de 

Plinio en un momento donde existía una tradición aparentemente 

vivace del retrato verista”, 

20) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XXXV, 6-7, trad. cit., p. 

38-39 (traducción modificada). 

21) Para una aproximación teórica de csta institución, c£ Pierre 

Legendre, Legons, IV. Linestimable objet de la transmission. Ésude sur 

le principe généalogique en Occident, Paris, Fayard, 1985, y, desde 

un punto de vista más específico e histórico, Y. Thomas, “A Rome, 

péres citoyens et cité des péres (Tle. siecle avant J.C.- Ie. siécle apres 

3.C.”, Histoire de la famille, dir. A. Burguiére, C. Klapisch-Zuber, 

M. Segalen, P. Zonabend, Paris, Armand Colin, 1986, L p. 195- 

229. Para una descripción antropológica de la práctica romana 

de las imagines, c£. particularmente E Dupont, “Les morts et la 

mémoire: le masque funébre”, La Mort, les morts et 'au-dela dans 

le monde romain, dir. E Hinard, Caen, Centre de publications de 

Puniversité de Caen, 1987, p. 167-172. 

22) Entre la abundante bibliografía, ]. Marquardt, Le Culte 

chez les Romains (1878), trad. M. Brissaud, Paris, Thorin, 1889, 

L p. 146-173. ld. La vie privée des Romains (1864-1879), trad. Y. 

Henry, Paris, Thorin, 1892, L, p. 283-287. T. Mommsen, Le droit 

public romaín, trad. P.E. Girard, Paris, Thorin, 1982, 1, p. 84-89. 

A. Dubourdieu, Les Origines et le développement du culte des Péna- 

tes 4 Rome, Rome, École francaise de Rome, 1989, p. 93-122. 

23) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XXXV, 3, trad. cit, p. 37: 

132



La imagen-matriz 
  

“(..) y el lujo persiste por ese camino” (nec cessat luxuria id agere). 

24) Cf. particularmente ¿bíd. XIV, 1-6; XXI, 1-4; XXXUL 1-3 

y 148; XXXI V, 1-4, etc. 

25) Ibíd., XXXVL, 1-4, trad, E. Bloch, Paris, Les Belles Lettres, 

1981, p. 48-49. 

26) 1bíd., KXXXV, 2-3, trad. cit, p. 36-37. Se destacará aquí 

que Plinio sirúa como decadencia de la pintura lo que Vitruvio 

(De architectura, VÍL, 5, 1) consideraba, por el contrario, como 

origen de la pintura. 

27) Ibíd., XXXY, 4-5, trad. cit., p. 37-38. Es menester vincu- 

lar esta crítica de los pecuniae a la crítica de la moneda que Plinio 

desarrolla en otra parte (XXX1IL 48-50). 

28) Ibíd,, XXXV, 5, trad. cit., p. 38. 
29) ibíd,, KXXV, 4-5, trad, cit, p. 37-38 (traducción modifi- 

cada). 

30) [bíd., XIOXU1L, 48-50, éd. y trad. H. Zehnacker, Paris, Les 

Belles Lettres, 1983, p. 66-67. 

31) C£. especialmente la buena síntesis de €. Johns, Sex or 

Symbol? Erotic images of Greece and Rome, Londres, British Mu- 

seum,1982 (reed. 1993). 

32) Suetonio, Vies des douze Césars, Nerón, XXVIULXXXL, ed. 

y trad. H. Ailloud, Paris, Les Belles Lertres, 1931-1932, Il, p. 172- 

176. La misma articulación de las tres /mxuriae se encuentra en 

Séneca, Lettres a Lucilims, XIV, 90, 19; 94, 56-58; 95, 20-21, éd. 

E. Prechac y trad. H. Noblotr, Paris, Les Belles Lettres, 1945-1962, 

IV, p. 34, 82-83 y 94. 
33) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XXXV, 3,51 y 91, trad. 

cit, p. 37,59 y 75. 

34) M. Godelier, L'Enigme du don (en prensa). Y el texto sigue 
así: “Hoy, en nuestra sociedad capitalista, donde todo o casi todo 

encuentra su equivalente en el dinero, y donde las cosas y las perso- 

nas sólo existen si se miden y se metamorfosean en dinero, la realidad 

133



Georges Didi-Huberman 
  

deviene más y más irreal, el mundo se desmaterializa. Deviene más 

y más un mundo de signos que son ellos mismos signos de signos 

que aparecen más reales que la realidad que significan. Y sin em- 

bargo, existen aún razones para dudar de que todo en lo real ya a 

transformarse en símbolos, símbolos que Énalmente serán símbo- 

los de nada. (...) La tarea, para el hombre, de aprender a recono- 

cerse en los dobles que crea de sí mismo y que le escapan y que, 

devenidos extraños a sí mismo, lo denominan, ese trabajo, desde 

hace largo tiempo comenzado debe más que nunca ser proseguido” 
(C£. ahora M. Godelier, L'Enigme du don, Paris, Fayard,1996). 

35) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XXXV, 7, trad. cit., p. 38-39. 

36) Ibíd., XXXV, 2 y 4, trad. cit., p. 36-37. 

37) Ibid, XXXV, 4, trad. cit, p. 37. 

38) l6íd., XXXUL 46, trad. cit., p. 65. 

39) lbíd., 163, ed. y trad. H. Le Bonniec, Paris, Les Belles 

Lettres, 1983, p. 162. 

40) [bíd,, XXXV, 5, trad. cit., p. 38. Se piensa en ese texto 

de Séneca (Cartas a Lucilo, XIV, 95, 20-21, trad. cit., IV, p. 94) 

en el que se llama luxuría a la confusión de los géneros sexuales, 

y a la atribución a las mujeres de las enfermedades propias de los 

hombres: “El más grande de los médicos, el fundador de la medi- 

cina, ha dicho que las mujeres no pierden sus cabellos, y que jamás 
tienen gota en sus pies. Sin embargo (en nuestros días) ellas ven 

desaparecer sus cabellos y la gota las aflige. ¿Cambio sobrevenido 
en la naturaleza femenina? No, victoria de las mujeres sobre su 
constitución; igualan al hombre en sus desbordes, se igualan a él 

en sus miserias físicas. También envejecen, también beben; en la 

gimnástica, en la orgía, desafían a los hombres. Como ellos, luego 
de ariborrar de comida sus vientres que deberían tener gracia, los 

liberan por la boca; en cuanto al vino absorbido lo devuelven poco 

a poco. Como ellos, ellas pellizcan en la nieve, que “calma” un estó- 

mago abrasado. En el amor, no dan su brazo a torcer: nacidas para 

134



La imagen-matriz 
  

el rol pasivo (¡quieran los dioses y las diosas acabar con semejante 

casta), han inventado, monstruosas libertinas, montar al macho. 

¿Cómo pues sorprenderse que el más grande de los médicos, el 

que mejor conoce la naturaleza, sea desmentido, y que haya tantas 

mujeres gotosas y calvas? A fuerza de vicios, han mancillado el 

privilegio de su sexo. Por haberse despojado de su naturaleza de 

mujer, he allí condenadas a las enfermedades de los hombres”. 
41) Se trata aquí de la expresión jurídica dignitas non mori- 

tur, comentada a menudo por Pierre Legendre, especialmente en 

Lefons UI. Dieu au mirotr. Etude sur Vinstitution des images, Daris, 

Fayard, 1994, p. 99 (donde, desgraciadamente, no nos es propues- 

co ningún análisis jurídico de la ¿mago romana). 
42) Plinio el Viejo, Histoire naturelie, XXX4A, 148, trad. cit, p. 108. 

43) Ibíd., XXV IL, 2; XXVIL, 8; XXVIL, 146; XXIX, 64, etc. 

44) Cicerón, Des termes extrémes des biens et des maux, IV, 7, 

16, éd. y trad. ]. Martha, Paris, Les Belles Lertres, 1928-1930, IL 

p. 63. 

45) Lucrecio, De Natura, Y, 1361-1366, ed. y trad. A. Exmout, 

Paris, Les Belles Lettres, 1964-1966, IL, p. 234. 

46) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XV, 99, ed. y trad. ]. 

André, Paris, Les Belles Lettres, 1964, p. 53. 

47) [bíd., XV, 120, trad. cit., p. 61. 

48) Cf. H. Cohen, Logik der Erkenntnis (System der Philosophie, 

D, Berlin, B. Cassirer,1902, p. 32-36 (W. Benjamin se refiere a la 

2da. edición, 1914). 

49) Es una concepción del origen como “comienzo absoluto” 

que Marc Bloch fustiga también con razón hablando del “ídolo 
de los orígenes”. Cf. Marc Bloch, Apologie pour histoire ou Mé- 

tier d'historien (1949), éd. É. Bloch, Paris, Armand Colin, 1993, 

p. 85-89. 

50) W. Benjamin, Ursprung des deuischen Trauerspiel (1928), 

Gesammelte Schriften, ed. R. Tiedemann y H. Schweppenháuser, 

135



Georges Didi-Huberman 
  

Erancfort, Suhrkamp, 1972, 1.1, p. 225 (trad. S. Muller, Origine 

du drama baroque allemand, Paris, Flanimarion, 1985, p. 43-44). 

(Hay traducción al español: El origen del drama barroco alemán, 

Taurus, Madrid, 1990). 

51) Sobre la naturaleza dialéctica de la noción de origen en Walter 

Benjamin, cf. R. Tiedemann, Studien zur Philosophie Walter Benja- 

mins, Francfort, Europaische Verlagsanstalt, 1965, p. 58-69 (trad. 

R. Rochlitz, Etudes sur la pbhilesophie de Walter Benjamin, Axtes, 

Actes Sud, 1987, p. 79-92). C£. igualmente G. Didi-Huberman, 

Ce que nous voyans, ce quí nous regarde, Paris, Minuit, 1992, p. 

125-152. 

    136



2. LA IMAGEN-MALICIA 
HISTORIA DEL ARTE Y ROMPECABEZAS DEL TIEMPO 

La historia del arte está siempre por recomenzar 

Los nuevos conceptos, los nuevos “umbrales teóricos” in- 

troducidos por Walter Benjamin en el pensamiento históri- 
co y en el pensamiento de la imagen parecen haber conocido 
suertes muy diversas. Disciplinas muy generales o, al contra- 
rio, muy especializadas han, ciertamente, adoptado, discuti- 

do, “trabajado” esos conceptos: los filósofos han comentado 

profusamente las tesis Sobre el concepto de historia; los histo- 

riadores de la fotografía —y las vanguardias del siglo XX— no 

han glosado menos las nociones de 4u74 o de reproductibili- 

dad técnica. Pero a los espacios institucionales de la historia 

como a los de la historia del arte, sin embargo, disciplinas 
directamente involucradas, no parece habérseles movido un 

pelo bajo el nuevo viento procedente de la obra benjaminiana 
(1). Ésta, en verdad, había explícitamente reivindicado la 

tarea de tomar la historia —incluso la historia del arte— “a 

contrapelo (2)”. 

Sin embargo, es necesario rendirnos a la evidencia. “Do- 

mando las cosas a contrapelo es que llegamos a revelar la piel 
subyacente, la carne oculta de las cosas. “Iomar la historia a 
contrapelo” sería, en síntesis, una expresión particularmente 

    

137



    

Georges Didi-Huberman 
    

horripilante del movimiento dialéctico necesario para la re- 

cuperación —para la completa reestructuración de un pro- 
blerna capital, el de la historicidad como tal. El desafío para 
Benjamin era actualizar modelos de temporalidad menos 
idealistas y a la vez menos triviales que los usados por el his- 
toricismo heredado del siglo XIX. El único medio consis- 
tió en contradecir, en contrariar violentamente el “sentido 

del pelo”, es decir, el movimiento espontáneo en virtud del 

cual un historiador constituye, globalmente, la historicidad 
misma de sus objetos de estudio. Que esos objetos de estudio 
sean imágenes, que la cuestión planteada acuse a la historia 

del arte como disciplina, hace que la contrariedad se acen- 

túe, que se exaspere un poco más. 
La crítica encarada por Benjamin con relación a dicho 

problema manifiesta un tono tan radical y solitario que es- 
tamos casi dispuestos a comprender al historiador del arte 

que no quiera saber nada de todo esto: el practicante de una 

disciplina ¿en qué medida debería sentirse involucrado por 

alguien que, en primer lugar, no practica esa disciplina de 

manera oficial —es decir, socializada— y en segundo lugar ha 
empezado por poner en duda la existencia misma de dicha 
disciplina? Recordemos la severidad con la que Benjamin, en 
el plano estético, pudo barrer el subjetivismo inductivo de un 
Johannes Volkelt y zarandear las concepciones de un Konrad 
Burdach, incluso de un Benedetto Croce —lo que Catherine 

Coquio llama una “limpieza a través del vacío metódico (3)”. 

Recordemos sobre todo cómo Benjamin marcó su ingreso en 

la bistoria del arte diciendo que ésta no existe. Así le escribe el 
9 de diciembre de 1923 a su amigo Florens Christian Rang 
en unas líneas que expresan un sentimiento de gran soledad 
y cuya significativa transición suena extraña: 

138



        

La imagen-malicia 
  

(...) sufro de una cierta soledad en la que me acorralaron 

tanto las condiciones de existencia como el objeto de mi 

trabajo. La reflexión que llevo a cabo se vincula con las re- 

laciones entre las obras de arte (Kunstwerke) y la vida histó- 

rica (geschichilichen Leben). Considero desde este momento 

como adquirido que no hay historia del arte (dabei gilt mit 

als ausgemachs, dafí es Kunstgeschichte nichi gibt) (4). 

A esta comprobación brusca sigue una larga página ex- 

ploratoria de la que surgirán hipótesis, tentativas de formu- 

lación y convocatorias de modelos teóricos (en particular, el 
de la mónada leibniziana). “A establecer Disculpa si todo 
“esto no era muy comprensible”, escribe para terminar Benja- 

mia a su amigo (5). De entrada, hay que ponerse en guardia 

contra la interpretación dogmática o unívoca de este texto. 

Cuando Benjamin escribe que no hay historia del arte”, me 
parece que no quiere decir ni que las obras de arte son in- 

temporales (6), ni que la historia del arte como disciplina no 

tiene derecho a la existencia. Decir que "no hay historia del 
arte” no es expresar una sentencia definitiva de inexistencia. 

Es expresar primero una exigencia, al menos un deseo: que 

la historia del arte comience a existir o más bien recomience. 

Y que ella comience a existir bajo la forma, escribe Benja- 
min, de una “historia de las mismas obras (eine Geschichte 

der Kunstwerke selbseY” (7). 

“No hay historia del arte”: quien habla así no juzga desde 
el exterior, exige desde el interior. ¿Qué exige exactamente? 
Una reformulación de los problemas, de los términos mismos 

que constituyen la expresión “historia del arte”. Del lado del 
arte, Benjamin exige que se termine con las interminables y 

falaces oposiciones entre el contenido y la forma (a lo que 

corresponde, en la disciplina, la no menos interminable y 

159  



Georges Didi-Huberman 
  

falaz oposición entre la “iconología” y el “formalismo”, tradi- 

ción de Warburg contra tradición de Wólflin) o bien entre la 

materia y la forma (lo que corresponde, en la disciplina, a la 

oposición entre análisis técnico y síntesis histórica, por ejem- 
plo): “Ordinariamente, en las investigaciones de historia del 

arte, siempre se desemboca en una historia del contenido 

(StofF Geschichte) o en una historia de la forma (Form-Ges- 

chichte), para lo que las obras de arte no brindan más que 

ejemplos, o en alguna medida modelos” (8). 

Del lado de la historia, Benjamin exige que se termine con 

la eterna y falaz apelación a las “causas” —o “paternidades” o 
“influencias” y a los “efectos”. La historia del arte termina 
por negar la temporalidad misma de su objeto adjudicándo- 
sela a la “única forma de la causalidad”, siguiendo la lección 

historicista común. Pero las obras de arte, dice Benjamin, 

tienen una “historicidad específica” (spezifische Geschichtli- 

chkeit) que no se expresa en el “modo extensivo” (extensive) 

de un relato causal o familiar de tipo vasariano, por ejemplo. 
Se despliega multiplicadamente en un “modo intensivo” (in- 

tensive) que, entre las obras, “hace brotar conexiones que son 
atemporales (zeitlos) sin estar por lo tanto privadas de im- 
portancia histórica”... de donde obtienen el aspecto monádico 
-en el sentido leibniziano— de esta historicidad propia de las 
obras de arte (9). 

Debido a que exige más de lo que explica, debido a que 

anula más de lo que construye, la carta de Benjamin a Rang 
nos enfrenta a serias dificultades de interpretación (10). Sobre 

todo no leemos su movimiento “a contrapelo” como una pura 

y simple negación: cuando Benjamin reivindica un punto de 
vista “ahistórico” (geschichtslos), no lo hace para negar la histo- 

ricidad como tal, sino para dejar de lado el punto de vista 

de una historia abstracta y apelar, de rebote, a un modelo de 

140



La imagen-malicia 
  o 

“historicidad especifica” (spezifische Geschichttichkeit). Cuando 

habla de “conexiones atemporales” (zeitlos), no es para caer 

en un esencialismo del arte —que contradice, por otra par- 

te, toda su obra crítica y filosófica—, sino para recurrir a una 
temporalidad más fundamental, que permanece aún en el 

misterio, susceptible de descubrir o construir. En fin, cuando 

dice que “la historia del arte no existe”, eso no significa que 

arroja toda una disciplina al cesto de papeles: la saca, por el 
contrario, de allí y de ese modo vuelve a hacerla vivir. 

De un extremo al otro, la obra de Benjamin concierne —re- 

interroga y reinventa— a la historia el arte. Desde 1917, bus- 

caba sus “bases conceptuales”, particularmente en una “nota 

provisoria” titulada “Pintura y gráfismo”: en una carta a Er- 
nst Schoen justifica esa nota como una búsqueda de nuevos 
modelos temporales destinados a extinguir el relato causal y 

también la teleología y “teoría del progreso”. Resulta claro 
que, desde esta época, Benjamin no aceptaba la autosuficien- 

cia de la antigua historia del arte (incapaz de articular su 
interpretación del pasado con un anclaje en el presente) ni 

la “absolutización indebida” de la historia del arte contempo- 
ránea (incapaz de articular su interpretación del presente con 
un anclaje en el pasado) (11). Se puede, dicho sea al pasar, 

corroborar que la situación global, desdichadamente, no ha 

evolucionado desde Benjamin —testimonio de lo cual es, por 

ejemplo, la trivialidad de los modelos temporales esgrimidos 
en el actual debate sobre el arte contemporáneo (12). 

Una relación con la historia del arte hecha de exigencias 
denota por supuesto una insatisfacción pero también un deseo 

y —por encima- algo similar a un impulso. En las diferentes 

versiones de su curriculum vitae, Benjamin reconoció su deu- 

da con la historia del arte: “Estoy principalmente interesado 
en la Alosofía, en la historia de la literatura alemana así como 

141 

  
  
   



Georges Didi-Huberman 
    

en la historia del arte. (...) En el curso de mis estudios recibí 

impulsos decisivos de parte de una serie de textos ajenos a 
mi esfera de estudios en sentido estricto”... y el primer texto 

citado por Benjamin no es otro que el libro de Aloís Riegl 
Die spátrómische Kunstindustrie, al que erige en base metodo- 
lógica de su propio estudio sobre el drama barroco alemán 
(13). No es sorprendente que Benjamin, en contraste con 
su severa refutación de la historia del arte académica, haya 
aprovechado abundantemente la obra de los historiadores 
del arte más inspiradores de la época: Alois Riegl, pero tam- 
bién Heinrich Wélflin y Aby Warburg. De cada uno, retuvo 
algunas polaridades fundadoras: háptico-óptico (Rieg[), pic- 

tórico-lineal (WolfBin), dionisíaco-apolíneo, dinámico-está- 

tico, realismo-idealismo (Warburg) ... (14). 

La relación más interesante según nuestro punto de vista 

—es decir, según nuestra problemática del tiempo— concier- 
ne a la obra de Aby Warburg. Relación que es al mismo 
tiempo muy próxima y muy opuesta, muy intensa y muy 

desdichada. Relación antes que nada de un extraño respeto: 
incluso cuando Benjamin acusa a la Kulrurgeschichte, por 

ejemplo a la de Karl Lamprecht parece resguardar de su crí- 
tica a la Kulturwissenschaft de Warburg (15) término que, 

además, podría aplicarse sin equivocación al gran proyecto 
del Libro de los Pasajes. lucluso si Benjamin, errante y po- 
bre, pudo sentir la distancia social que lo separaba del viejo 
erudito riquísimo, probablemente se reconoció en el inves- 
tigador judío aislado, sin cátedra —habiendo sufrido ambos 
el rechazo de la habilitación universitaria—, perfectamente 
anacrónico en su interés no positivista por los “despojos de 
la historia”, en su búsqueda no evolucionista de los “tiem- 
pos perdidos” que sacuden la memoria humana y su larga 
duración cultural. 

 



  

La imagen-malicia 

“Espíritu noble y notable”, Aby Warburg representaba 
a los ojos de Benjamin “el tipo de sabio señorial, espléndi- 

damente inaugurado por Leibniz” y perpetuado en el siglo 
XIX por Goethe o Bachofen (16). Sin embargo, más allá 

del prestigio ético, más allá de la figura del pensador erudi- 
to, es en el terreno de la misma problemática donde Benja- 
min pudo sentirse próximo a Warburg (se habría reconocido 

todavía más próximo si, en verdad, hubiera accedido a la 

intimidad de la investigación warburguiana, al estilo explo- 

ratorio de sus textos inéditos, a sus fórmulas de pensamien- 

to, a su humor y a su desesperación). Igual que Warburg, 

Benjamin puso la imagen (Bild) en el centro neurálgico de 
la “vida histórica”. Comprendió como él que tal punto de 
vista exigía la elaboración de nuevos modelos de tiempo: 
la imagen no está en la historia como un punto sobre una 
línea. La imagen no es ni un simple acontecimiento en el 

devenir histórico ni un bloque de eternidad insensible a las 

condiciones de ese devenir. Posee —o más bien produce— una 

temporalidad de doble faz: lo que Warburg había captado en 
términos de “polaridad” (Polaritát) localizable en todas las 

escalas del análisis, Benjamin terminó de captarlo en tér- 
minos de “dialéctica” y de “imagen dialéctica” (Dialektik, 

dialektische Bild). 

Esta temporalidad de doble faz fue dada por Warburg, 
luego por Benjamin —cada uno con su propio vocabulario, 

como la condición mínima para no reducir la imagen a un 
simple documento de la historia y, simétricamente, para no 
idealizar la obra de arte en un puro momento de lo absolu- 
to. Pero las consecuencias eran graves: esta temporalidad de 
doble faz debía ser reconocida sólo como productora de 
una historicidad anacrónica y de una significación sintomáti- 
ca. Paradojas constitutivas de los “umbrales teóricos”, de las 

143         
  
 



      

Georges Didi-Huberman 
  

radicales novedades introducidas en las disciplinas históricas 

por Warburg y más tarde por Benjamin. 

La paradoja del síntoma es primero la del despojo, la de 
lo no observado y minúsculo: Benjamin, sabemos, hizo suya 

muy pronto la famosa divisa de Warburg: “Dios vive en el 
detalle” (der liebe Gott steckt im Detail) (17). Pero esta para- 

doja del despojo cobra una nueva dimensión cuando se re- 
conoce su sobredeterminación, su apertura, su complejidad 
intrínsecas. Lo que Freud llamaba —a propósito del sueño— 
un “rébus” (Bilderrátsel), Warburg y Benjamin lo habrán 
puesto en práctica en el carácter de “montaje” (Montage) 

del saber histórico que ellos producían. La concepción ini- 
cial del Libro de los Pasajes, en 1927-1929, es estrictamente 

contemporánea a Mnemosyne, pero también a los “montajes 

de atracciones” cinematográficos de Eisenstein o a los “mon- 
tajes de repulsiones” surrealistas de Georges Bataille en la 
revista Documents (18). 

La paradoja del anacronismo comienza a desplegarse des- 

de que el objeto histórico es analizado como síntoma: se reco- 

noce su aparición —-el presente de su acontecimiento cuando 
se hace aparecer la larga duración de un pasado latente, lo 

que Warburg llamaba una “supervivencia” (Wachleben) (19). 

Cuando en su Libro de los Pasajes, Benjamin analiza el “Pa- 
rís que se volvía anticuado” del siglo XIX, pone muy preci- 
samente en juego la noción warburgiana de supervivencia. 

En la cajera de tienda sobrevive Dánae, en las bocas del 

metro sobreviven las bocas del infierno, en el clochard de la 

esquina sobrevive el antiguo mendigo, en el desfile bajo el 

Arco de Triunfo sobreviven antiguos ritos de pasaje (2.0)... Y 

cuando en los años 1932-1933, Benjamin propone su “Teo- 
ría de la semejanza”, la imagen deviene nuevamente la en- 

crucijada de supervivencias que Warburg había estudiado 

144 

 



  

La imagen-malicia 

muy especialmente: supervivencias del gesto mímico, su- 
pervivencias de las afinidades mágicas y de ese “mimetismo 
del tiempo” que representa, de modo ejemplar, la creencia 
astrológica (21). 

La paradoja del anacronismo termina de desplegarse cuan- 
do se pone en juego la temporalidad en todos los sentidos de 
la cronología y alcanza, incluso de ese modo, el estatuto ló- 
gico y narrativo del saber histórico: cuando el historiador se 
da cuenta de que, para analizar su complejidad de ritmos y 
contrarriumos, de latencias y de crisis, de supervivencias y de 
síntomas, es necesario “tomar la historia a contrapelo”. Lo 
que Benjamin retuvo de los historiadores del arte idealistas 
o posirivistas es que “la historia del arte no existe”. Pero lo 
que habrá retenido de Warburg —y de algunos otros— es todo 
muy “horripilante”, aunque expresado bajo una forma más 

positiva: la historia del arte es una historia de profecías. 

La historia del arte es una historia de profecías (die Geschi- 

chte der Kunst ist eine Geschichte von Prophetien). Sólo puede 

ser descripta desde el punto de vista del presente inmediato, 

actual; pues cada época tiene una posibilidad nueva, pero 

no transmisible por herencia (unvererbbar), que le es pro- 

pia, de interpretar las profecías que le son dirigidas y que 

el arte de las épocas anteriores contiene. No hay tarea más 

importante para la historia del arte que descifrar las profe- 

cías, lo que —-en las grandes obras del pasado— les daba valor 

en la época de su redacción. ¿Qué porvenir? De hecho, pero 

no siermpre un futuro inmediato, y nunca un futuro com- 

pletamente determinado. No hay nada que esté más suje- 

to a transformaciones en la obra de arte que este sombrío 

espacio del porvenir donde fermenta (diesen dunklen und 

brauenden Raum der Zukunfo) (..) Q2). 

145 

      

 



    

    

Georges Didi-Huberman 
  

La historia del arte —la disciplina— es entonces una historia 

de las profecías del arte: una historia de acontecimientos, pero 

también una historia de sus extemporaneidades, Como cada 

época realiza solamente las profecías de las cuales es capaz 
como cada obra hace de su “espacio sombrío del porvenir” 

un campo de posibilidades siempre “sujeto a transformacio- 
nes”--, es necesario deducir que la historia del arte siempre está 

por recomenzar. Cada muevo síntoma nos reconduce al oti- 

gen. Cada nueva legibilidad de las supervivencias, cada nueva 

emergencia del largo pasado vuelve a poner todo en juego y da 

la impresión que, hasta allí, “la historia del arte no existía”. Es 

a partir de la situación actual —del presente dialéctico— que el 

pasado más lejano debe analizarse en sus efectos de autodesci- 
framiento “profético”. Resulta significativo que Aby Warburg, 
por su parte, haya considerado, según su punto de vista, a los 
pensadores decisivos de la historia -Burckhardt y Nietzsche— 

no como simples eruditos, no como espíritus sistemáticos sino 

más bien como pensadores del “género profético” (Sebertypus) 
(23). Michelet ya había dicho que “cada época sueña a la si- 
guiente” —lo que Benjamin retomó por su cuenta para precisar 
en términos psíquicos lo que entendía por “profecía”: 

Michelet: “cada época sueña a la siguiente”. Sin esta pref- 

guración fantástica (phbantastische Vorform) en el interior de 

la conciencia onírica, nada nuevo surge. Sin embargo, las 

manifestaciones de esta misma conciencia no se encuen- 

tran solamente en el arte. Es determinante para el siglo 

XIX que la imaginación desborda por todos lados los límites 

del arte (24). 

Ya en esta sola frase de Benjamin se podrían marcar tres 
aspectos significativos del lazo epistemológico profundo que 

146



La imagen-malicia 
  

lo une al pensamiento de Warburg. El primero se relaciona 
con los efectos anacrónicos de una época sobre otra —defini- 

ción mínima de la supervivencia. El segundo enuncia el ca- 

rácter psíquico de un tal fenómeno “profético”. Así como 

Warburg, se definía a sí mismo como “psico-historiador”, 

Benjamin comprendió que no babía historia posible sin teo- 

rías del “inconsciente del tiempo”: las supervivencias exigen 

del historiador algo así como una interpretación de los sue- 
ños (25). Se comprende que hace falta ampliar, abrir la his- 
toria a nuevos modelos de temporalidad: modelos capaces de 

hacer justicia a los anacronismos de la misma memoria, 

- El tercer aspecto concierne a la apertura del campo de 
los objetos: si, como señala Benjamin, la imaginación des- 
borda por todos lados los límites del arte”, eso quiere decir 

que Warburg tenía mucha razón en apelar, más allá de la 

historia del arte “autónoma”, a una verdadera antropología 

de las imágenes capaz de analizar los aspectos fundamentales, 

pero también especificos —inciuso formales—, de esos mismos 

“desbordamientos” (26). En este sentido, Walter Benjamin 

analizó a CGrrandville (artista de la moda y de la mercadería- 
fetiche) en el París burgués del siglo XIX del mismo modo 
que Aby Warburg pudo, algunos decenios antes, analizar a 

Ghirlandaio (artista de las guirnaldas y del retrato-fetiche) en 
la Florencia burguesa del siglo XV (27). 

Una intensa relación reúne esos dos pensamientos. Pero 

para Benjamin, como lo dije, fue una relación desdichada. 

La principal desdicha fue que jamás se atrevió a acercarse 

a Warburg como individuo (éste, además, murió en octu- 

bre de 1929). Solamente intentó entrar en contacto con 5u 

institución, es decir, con los guardianes de esta institución, 

los defensores ya oficiales de la herencia warburguiana. La 

desgracia fue que Benjamin no se dirigiera a Warburg sino a 

147 

         



Georges Didi Huberman 

Panofsky. El episodio es bien conocido (28): habiendo incor- 

porado en su libro sobre el Origen del drama barroco alemán 
los análisis efectuados del grabado Melancolía I de Durero 
por algunos historiadores del arte como Carl Giehlow (1903- 

1904), Aby Warburg (1920), luego Erwin Panofsky y Fritz 
Saxl (1923), Benjamin procuraba si no la aprobación plena, 

al menos la apreciación de Panofsky sobre su proyecto en 
general y su visión de la melancolía en particular (29). Hugo 

von Hofmannsthal, que hizo de intermediario, recibió de 

Panofsky una carta —hoy perdida, según parece— que a Ben- 
jamin le pareció por lo menos “insólita” (así se expresa al 
escribirle a su protector Hofmannsthal), sí no francamente 

“fría y cargada de resentimiento” (así se lo dice a su amigo 
Gershom Scholem): 

(A. Hugo von Hofinanaschal:) Le agradezco por haberme 

enviado la insólita carta de Panofsky. Sabía que su “oficio” 

era el de historiador del arte. Sin embargo, me creía con 

derecho a suponer, viendo la clase de interés que demuestra 

por las obras pictóricas, que era si no del temple al menos 

de la talla de Émile Mále, alguien que se interesa por las 

cosas esenciales incluso si sobrepasan los límites últimos del 

dominio abarcado por su competencia. Sólo me resta dis- 

culparme ante usted por mi intempestivo pedido. (...) 

(A Gershom Scholem:) Te interesará saber que Hofmannsthal, 

al tanto de mis relaciones con el círculo de Warburg, envió, 

acaso con alguna precipitación, el cuaderno de los Beitráge 

que contiene una preimpresión (del Origen del drama ba- 

rroco alemán) junto con una carta suya a Erwin Panofsky. 

Esta buena intención de serme útil no pudo salir peor (¡y 

cómo!). Me mandó una respuesta de Panofsky fría y cargada 

de resentimiento. ¿Me puedes explicar esta? (30). 

148 

 



    

La imagen-malicia 
  

En esta última cuestión, lo que Benjamin parece no com- 

render es la novedad “horripilante” de su propio punto de 

vista. Claude Imbert y Catherine Coquio mostraron muy 
bien el “conflicto latente” que, fundamentalmente, opone la 

antropología benjaminiana a la iconología panofskiana. La 
“idea” de Benjamin no es la /dea de Panofsky (es decir, que 

sus lecturas de Platón son antitéticas), la “alegoría” de Benja- 

min no es el “símbolo” de Panofsky (es decir, que sus lecturas 

de Kant son antitéticas (31). 

Particularmente Benjamin pareció no comprender la ac- 
titud cerrada que adoptó Panofsky al respecto: actitud del 
especialista, del historiador “de oficio”. Actitud tanto más 
sorprendente como que provenía de un círculo de pensamien- 
to —el lastituro Warburg- que había precisamente abierto la 

historia a la larga duración de las supervivencias y de las “co- 

sas esenciales” que, según escribe Benjamin, conciernen a la 
imagen. La decepcionante actitud de Panofsky ocultaba más 
bien un desacuerdo sobre los fundamentos. En primer lugar, 

se trataba de un desacuerdo sobre el método y sobre la con- 
cepción misma de la historicidad. Me atrevo a imaginar que 

en su carta “cargada de resentimiento”, Panofsky reprochaba 
a Benjamin el anacronismo de su punto de vista. El modelo 
epistemológico de Panofsky siempre fue historia-deducción, 
como aparece con claridad especialmente en sus análisis de 
la Melancolía de Durero (32). ¿Cómo podía aceptar Panofs- 

ky, ya desde las primeras páginas del ensayo benjaminiano, 
el modelo del origen-torbellino --que desorienta el curso del 
río, esto es, del devenir histórico y de la “doble óptica” tem- 
poral que ese concepto implica (33)? ¿Cómo, de igual modo, 
podía aceptar la suerte de porosidad temporal de la Edad Me- 
dia, del Renacimiento y del Barroco que circula en el libro de 

Benjamin —esa porosidad de las épocas que Warburg había 

149



Georges Didi-Huberman 
      

defendido, pero que Panofsky iba paulatinamente rechazan- 

do en provecho de una definición siempre más clara y distinta 
del Renacimiento? (34) 

Sin duda Benjamin se sintió ante Panofsky como un men- 
digo que fracasa en captar la mirada del rico. Primero se 
asombró pues sabía que Panofsky era capaz de tal mirada. Lo 
que no sabía es que Panofsky probablemente había visto muy 
bien lo que ocultaban los oropeles del mendigo: había visto 
el tiempo —ese tiempo histórico que quería examinar bajo el 
ángulo de una “unidad de sentido” y, tratándose de arte, de 
una “unidad estilística” (35) devenir de repente turbulento. 

Había visto el tiempo desmontarse como se desmonta el mar, 
pero también como se desmonta —<s decir, cómo se monta en 
sentido cinematográfico— la continuidad del devenir histó 
co. Sin duda, Panofsky comprendió bien que con Benjamin la 
historia del arte era tomada “a contrapelo”. Quizás presintió 

que, por eso, la historia del arte estaba en tren de “recomen- 

zar”, pero sobre bases distintas a las neokantianas de su propia 
iconología de “formas simbólicas”. 

Entre Panofsky y Benjamin está contenida toda la his- 
toria del arte que, a partir del tronco warburguiano común, 

se bifurca. En 1940, Panofsky será salvado: quizás habrá su- 
perado el dolor del exilio, se sentirá a sí mismo dentro de la 

lengua americana y se preparará, desde Princeton, a reinar 

durante decenios sobre la disciplina. Es entonces que escribe 

su texto manifiesto: “La historia del arte es una disciplina 
humanista” (36). En el mismo momento, Benjamin se supo 

perdido. Pero antes de mararse, escribió su propio texto 
manifiesto “Sobre el concepto de historia”. Texto donde se 
puede leer, entre otras perturbadoras proposiciones —la de la 
“historia a contrapelo”, por ejemplo—, la siguiente: 

   

150



  

  

La imagen-malicia 
  

La buena nueva que el historiador del pasado trac anhelante 

surge de una boca que quizás ya en el momento en que se 

abre habla en el vacío. Articular históricamente el pasado 

no significa conocerlo “como verdaderamente ha sido”, 

Significa adueñarse de un recuerdo tal como éste relam- 

paguea en un instante de peligro. (...) El historicismo se 

contenta con establecer un nexo causal entre los diversos 

momentos «dle la historia. Pero ningún hecho es histórico 

por ser causa. Llegará a serlo sólo después, póstumamente, 

tras otros hechos que puedan ser divididos por milenios. El 

historiador que parte de esta comprobación no permite ya 

que la sucesión de los hechos le corra entre los dedos como 

un rosario (37). 

Pero ¿cómo romper mejor el rosario? ¿Cómo hacer, desde 
el interior, “estallar el continuo de la historia”? (38). 

Walter Benjamin, arqueólogo y trapero de la memoria 

Ocurre con Benjamin lo mismo que con Kafka: todo lo que 
cuenta se nos aparece primero bajo el aspecto —indudable— de 
una desesperación sin salida. Pero si aceptamos mirar mejor su 

modo de narrar, descubrimos un aspecto literalmente festivo en 
esta escritura y en este pensamiento. El que rompe el rosario, 
el que hace “estallar el continuo de la historia” se muestra 

sostenido, de un extremo al otro de su obra, por la energía 

infantil de alguien que, sin embargo, hace de la historia, por 
ende del pasado, el objeto y el elemento de todo su trabajo. 
A aquello que Peter Szondi llamó muy bien la “esperanza en 
el pasado” (39) en Benjamin, podría dársele también el ca- 

rácter de un juego —perturbador— con la memoria. Un juego. 

151



Georges Didi-Huberman 
  

Es decir una serie rítmica de movimientos, de saltos, como los 

desplazamientos de piezas sobre el tablero o como la danza 

del niño que juega a la rayuela. Pues en ese juego se coms- 
truye un auténtico conocimiento. 

Después de Warburg, pero de modo más jovial aún —más 

cambiante—, Benjamin puso el saber, y más exactamente el 

saber histórico, en movimiento (40). Movimiento sostenido 

en el fondo por una esperanza en los recomienzos: esperanza 
de que la historia (como disciplina) podía conocer su “revo- 

lución copernicana” en la que la historia (como objeto de la 

disciplina) no era más un punto fijo, sino al menos una serie 

de movimientos respecto de los cuales el historiador se mos- 
traba como el destinatario y el sujeto antes que el amo: 

La revolución copernicana en la visión de la historia (die 

kopernikanische Wendung in der geschichtlichen Anschauung) 

consiste en esto: antaño se consideraba el “pasado” (das 

“Gewesene”) como el punto fijo y se pensaba que el presen- 

te se esforzaba buscando a ciegas acercarse al conocimiento 

de ese punto fijo. En adelante, esa relación debe invertirse 

y el pasado devenir inversión (Umschlag) dialéctica e irrup- 

ción (Emnfall) de la conciencia despierta. (...) Los hechos 

devienen algo que llega solamente a sorprendernos en el 

instante, y establecerlos es asunto del recordar (die Sache 

der Erinnerung) (41). 

Tomar la historia “a contrapelo” es ante todo invertir el 
punto de vista. Igual que la óptica moderna se fundó sobre 
un movimiento “a contrapelo” de la vieja teoría del rayo vi- 
sual emitido por el ojo (en adelante es la luz que puede llegar 
al ojo, y no el ojo que lanza sus rayos hacia el objeto a ver 
(42)), del mismo modo la historia se funda —y recomienza—, 

152 

             



  

La imagen-malicia 

según Benjamin, sobre un movimiento “a contrapelo” de la 

antigua búsqueda del pasado por el historiador. Es necesario 
de ahora en más entender de qué manera el pasado lega al 

historiador, y cómo llega a encontrarlo en su presente, en lo 

sucesivo entendido como presente reminiscente. 

El modelo dialéctico está dado por Benjamin como la Única 
forma de escapar al modelo trivial del “pasado fijo”. Se expre- 
sa aquí a través de dos palabras cuyas significaciones conju- 
gan, no por azar, movimientos de doble régimen: Kinfall se 

refiere a la caída y la irrupción, Umschlag remite a la inversión 

y al envolvimiento. La primera palabra nos recuerda que la 

historia (como objeto de la disciplina) no es una cosa fija y 

ni siquiera un simple proceso continuo. La segunda palabra 

nos recuerda que la historia (como disciplina) no es un saber 

fijo, y ni siquiera un simple relato causal. Dar forma a estas 

intuiciones fue uno de los hilos conductores del pensamiento 
benjaminiano en su larga duración, hasta el apogeo que cons- 
tituyeron las tesis de Sobre el concepto de historia (43). 

Si la historia en su proceso está hecha de “caídas” e “irrup- 

ciones”, entonces será necesario renunciar al secular modelo 
del progreso histórico. Benjamin generalizó la intuición de 
Alois Riegl acerca de la Antigiiedad tardía: “No hay épo- 
cas de decadencia” (44). En la historia de una cultura, “toda 

negación (...) sirve de segundo plano a los lineamientos de 

lo vivo, de lo positivo”, de suerte que los fenómenos llama- 
dos “de caducidad y de decadencia” deben ser “considerados 

como los precursores (...), los espejismos de las grandes sínte- 

sis posteriores” (45). Dicho brevemente, el modelo dialéctico 

en el sentido no hegeliano que le da aquí Benjamin— debe 
hacernos renunciar a toda historia orientada: no hay una “Il 
nea de progreso” sino series omnidireccionales, rizomas de 

bifurcaciones donde, en cada objeto del pasado, chocan lo 

153



          

Georges Didi-Huberman 

que Benjamin llama su “historia anterior” y su “historia ulte- 
rior” (46). Del mismo modo que cada objeto de cultura debe 
ser pensado en su bifurcación como “objeto de barbarie”, 
cada progreso histórico deberá ser pensado en su bifurcación 

como “catástrofe” (47). 

Si, por otra parte, la historia en su relato está hecha de 

“inversiones” y “envolvimientos”, entonces será necesario re- 

nunciar a los seculares modelos de la continuidad histórica. 

El historiador deberá adaptar su propio saber —y la forma de 
su relato— a las discontinuidades y a los anacronismos del 
tiempo. El modelo dialéctico es convocado aquí para dar 
cuenta de una experiencia del tiempo “que refuta toda idea 
de progreso del devenir y hace aparecer toda “evolución” apa- 
rente como una inversión (...) continuamente compuesta” 
(48). Es así que la “continuidad cosificada de la historia” se 

encontrará totalmente “dinamitada”: es así como explota(rá) 

la continuidad de la época” (49). 

Ea esta operación se consuma, en fun, la ruina del positivis- 
mo histórico: los hechos (die Fakten) del pasado no son cosas 

inertes para hallar, para aislar y luego recoger en un relato 
causal, lo que Benjamin considera como un mito epistemo- 
lógico (50). Los hechos devienen cosas dialécticas, cosas en 
movimiento: lo que, desde el pasado, nos lega a sorpren- 

der como una “cuestión del recuerdo” (die Sache der Erig- 

nerung). El positivismo presentaba los hechos históricos en 

el marco de un pasado-receptáculo abstracto, homogéneo y, 
para resumir, eterno: un tiempo sin movimiento. “El histori- 

cismo carece de armadura teórica. Su procedimiento es su- 

matorio: utiliza la masa de los hechos para llenar el tiempo 

homogéneo y vacio” (51). 
La “revolución copernicana” de la historia habrá consistido, 

en Benjamin, en pasar del punto de vista del pasado como 

154



    

La imagen-malicia 

hecho objetivo al del pasado como hecho de memoria, es decir, 

como hecho en movimiento, hecho psíquico tanto como 

material. La novedad radical de esta concepción —y de esta 

práctica— de la historia, es que ella no parte de los hechos 
pasados en sí mismos (una ilusión teórica), sino del movi- 

miento que los recuerda y los construye en el saber presente 
del historiador. No hay historia sin teoría de la memoria: 
contra todo el historicismo de su tiempo, Benjamin no te- 
mió convocar los nuevos pensamientos de la memoria los de 
Freud, los de Bergson, pero también los de Proust y de los 

surrealistas— dándoles el mismo lugar que a la epistemología 
histórica. He allí el motivo por el que sus reflexiones sobre el 
“ascenso del tiempo”, sobre el hecho de que no hay historia 
más que desde la actualidad del presente (52), nos parecen ir 
mucho más lejos que las de un Marc Bloch, por ejemplo: 
las dicultades esenciales de la ciencia histórica no le vienen 

solamente del alejamiento del pasado o de las lagunas de la 

documentación, sino de un inconsciente del tiempo, un prin- 

cipio dinámico de la memoria de la cual el historiador debe 

hacerse a la vez el receptor —-el soñador— y el intérprete. 
Pero ¿cómo hacerlo? jugando, una vez más, dialéctica 

mente: jugando sobre dos cuadros a la vez. El inconsciente 
del tiempo llega a nosotros en sus huellas y en su trabajo. Las 
huellas son materiales: vestigios, despojos de la historia, con- 

tra-motivos o contra-ritmos, “caídas” o “irrupciones”, sínto- 

mas o malestares, síncopas o anacronismos en la continuidad 
de los “hechos del pasado”. Ante eso, el historiador debe re- 
nunciar a algunas jerarquías seculares —hechos importantes 
contra hechos insignificantes— y adoptar la mirada meticulo- 
sa del antropólogo atento a los detalles, sobre todo a los más 

pequeños. Lo que Benjamin exige primero es la humildad 
de una arqueología material: el historiador debe convertirse 

155



      

Georges Didi-Huberman 

en el “trapero” (Lumpensaminler) de la memoria de las cosas 

(Ag. 4). Simétricamente, Benjamin exige la audacia de una 

arqueología psíquica: pues con el ritmo de los sueños, de los 

síntomas o de los fantasmas, con el ritmo de las represiones 
y del retorno de lo reprimido, con el ritmo de las latencias 

y las crisis, el trabajo de la memoria opera antes que nada. 

Frente a eso, el historiador debe renunciar a otras jerarquías 

—hechos objetivos contra hechos subjetivos— y adoptar la es- 
cucha flotante del psicoanalista atento a las redes de detalles, 

a las tramas sensibles formadas por las relaciones entre las co- 

sas. Tratemos, aunque sea un poco, de precisar lo que recubre 

esta doble arqueología. 
Arqueología material: está desplegada por Benjamin sobre 

todo en las miles de notas esparcidas en el Libro de los Pasajes. El 
pasaje parisino como mundo en miniatura atravesado por sus 
propias “señales prehistóricas”, el “sortilegio de los umbrales” 
boca de metro, vitrina del comerciante, umbral de la prosti- 

tuída—, los dos millones y medio de remaches de la torre Eiffel, 

supervivencias góticas de la arquitectura metálica, los abanicos 

fetichistas de Grandville, el carácter “visceral” de tal calle pa- 
risina, los escaparates como rébus, las barajas de los garitos... 

cada ejemplo singular era para Benjamin el soporte de una cui- 
dadosa crónica (53). Pero ¿no era eso quedarse en la superficie 

de las cosas? ¿No era perder el tiempo con lo inesencial? Benja- 
min responde que “el cronista que narra los acontecimientos, 
sin distinción entre los grandes y los pequeños, al hacerlo tiene 
en cuenta esta verdad: de todo lo que ocurrió nada debe ser 
considerado como perdido para la historia” (54). 

Más aún, Benjamin reivindica la “rentativa de fijar la ima- 
gen de la historia en las cristalizaciones más humildes de la 
existencia, en sus desechos por así decir (das Bild der Ges- 

chichte in den unscheinbarsten Fixierungen des Daseins, seinen 

156



  
4. Eugene Atger, Trapero en el distrito XVII" de Parts, 1913. Bibliothéque 

Historique de la Ville de Paris-Fonds Arger. O Arge /BHVE





La imagen-malicia 
  

Abfállen gleichsam festzubalten)” (55). Modo de reivindicarse 

coleccionista (Samimler) de todas las cosas y, más precisamen- 

te, coleccionista de trapos (Lumpensammler) del vxundo. Tal 

sería, según Benjamin, el historiador: un trapero (56). Pero 

también un niño de quien sabemos que no importa cuál de- 

secho puede servirle para formar una nueva colección. Para 

el historiador decididamente materialista que es Benjamin, 

el despojo ofrece no solamente el soporte sintomático de la 

ignorancia —verdad de un tiempo reprimido de la historia—, 

sino también el lugar mismo y la textura del “contenido de las 
cosas” (Sachgehati), del “trabajo sobre las cosas”: 

Pues, de hecho, los niños tienden de modo muy particular 

a frecuentar cualquier sitio donde se trabaje a ojos vistas so- 

bre las cosas (die Berátigung an Dingen). Se sienten irresis- 

tiblemente atraídos por los desechos (von Abfall angezogen) 

provenientes de la construcción, jardinería, labores domés- 

ticas y de costura o carpintería. En los productos residuales 

reconocen el rostro que el mundo de los objetos les mues- 

tra, precisamente, y sólo, a ellos. Los utilizan no tanto para 
reproducir las obras de los adultos, como para relacionar 

entze sí, de manera hueva y caprichosa, materiales de muy 

diverso tipo, gracias a estos juegos elaborados con ellos. Los 
mismos niños se construyen así su propio mmundo de cosas, 

un mundo pequeño dentro del grande (57). 

¿Qué es este “pequeño mundo” —con la micrología que le 
corresponde— frente al “gran mundo” de la Historia y de la 
losofía que le corresponde? Desde luego que Benjamin no q p go q j 

está al margen de los grandes debates contemporáneos sobre 
la filosofía de la historia: criticó al neo-kantismo y a Heide- 
eger, revisitó a Hegel y Marx, releyó a Nietzsche, Husserl y 

159  



Georges Didi-Huberman 
  

Bergson (58)... Pero lo que ve en los archivos singulares del 
coleccionista, del trapero —o del “recogedor” como también 
lo llama-— no es otra cosa que “la respuesta del practicante a 

las aporías de la teoría” (59). 
¿Qué tipo de respuesta? Á los historiadores positivistas o 

idealistas que cometen el mismo error al buscar el “hecho his- 

tórico” en el ámbito del puro pasado —rechazo virulento del 

anacronismo desde el vamos-, el trapero responde que todo es 

anacronismo, porque todo es impuro: porque es en la impu- 

reza, en las heces de las cosas es que sobrevive el Otrora. Basta 

mirar la textura misma de esta impureza para comprender el 

trabajo complejo del tiempo. El “materialismo histórico” de 
Benjamin se expresa sin duda menos en una adhesión a los 
esquemas filosóficos de Marx que en una certeza espontánea, 

infantil, siempre verificada, según la cual el tiempo es incluso 

la materia de las cosas. De allí que Benjamin da en el clavo 

antropológica e históricamente hablando— cuando mira de 

cerca las figuras de cera, los objetos de felpa, los espejos em- 

pañados o las nubes de polvo en el París del siglo XIX: en esta 
fenomenología de las texturas, hay una verdadera arqueolo- 
gía material de la modernidad construida en la misma direc- 

ción que el Libro de los Pasajes (60). 
Benjamin afirmaba que quería buscar no el “alma” o la sig- 

nificación sino el “árbol totémico de los objetos” (61). De he- 
cho, lo que su arqueología material actualiza no es otra cosa 

que una estructura mítica y genealógica: una estructura de su- 
pervivencias y anacronismos (donde todos los tiempos genea- 
lógicos conviven en el mismo presente). En dicha estructura, 

Benjamin reúne el Tylor de Cultura primitiva, el Warburg 

del Nachleben o el Schlosser de la Historia del retrato en cera: 

es en su misma materialidad (62), en la impureza de los de- 

sechos, en los juegos infantiles o los hábitos de lenguaje, en los 

160



  

La imagen-malicia 
  

comportamientos anacrónicos o “fuera de época” que se iden- 

tifica la prehistoria (Urgeschichte) de una cultura. Las cosas 

que “han hecho su tiempo” no pertenecen simplemente a 
un pasado caduco, desaparecido: porque ellas “han devenido 

receptáculos inagotables de recuerdos” (63), ellas han deve- 

nido materia de supervivencias la eficaz materia del tiempo 
asado. Entonces ¿cómo sorprenderse de que Benjamin haya 

hecho del Vachleben un concepto en el que se juega el “fun- 
damento” mismo de la historicidad? 

La “comprehensión” histórica debe ser concebida funda- 

mentalmente como una supervivencia (als ein Nachleben) 

de lo que es comprendido, y es necesario considerar, en 

consecuencia, lo que apareció en el análisis de la “super- 

vivencia de las obras” (Nachleben er Werke”) (...) como el 

fundamento de la historia en general (die Grundlage der 

Geschichte úiberhaupt) (64). 

La supervivencia (Nachleben) concierne perfectamente al 

“fundamento de la historia en general”. Ella expresa al mis- 
mo tiempo un resultado y un proceso: expresa los rastros y 
expresa el trabajo del tiempo en la historia. Por una parte, 
nos hace acceder a una materialidad del tiempo a la que Ben- 
jamin presta atención en los vestigios, en los “despojos de 
la historia”, pero también en la elección de sus paradigmas 

teóricos —la fermentación, por ejemplo (65).- para caracteri- 

zar ese “trabajo”. Por otra parte, abre un acceso a la esencial 
espectralidad del tiempo: apunta a la “prehistorid (Urgeschi- 
chte) de las cosas bajo el ángulo de una arqueología que no es 

solamente material sino también psíquica. 
El hecho de ser pasado, para una cosa, no significa so- 

lamente que está alejada de nosotros en el tiempo. Permanece 

161 

 



  

| Georges Didi-Huberman 

  

lejana, es cierto, pero su alejamiento mismo puede darse 

también cerca nuestro —éste es, según Benjamin, el fenóme- 

no aurático por excelencia, como un fantasma irredento, 

como el que retorna (66). La arqueología psíquica de las co- 
sas será la teoría de su memoria críptica, de su memoria in- 

consciente y fantasmática. Como en Freud, el modelo de la 

excavación arqueológica revela en Benjamin una concepción 

muy dialéctica de la memoria: 

El hecho de ser pasado, de no existir más está en el origen 

de un trabajo intenso en el seno de las cosas (Vergangen, 

nich mebr zu sein arbeitet leidenschafilich in den Dingen). El 

historiador le confía su asunto. Saca partido de esta fuerza 

y conoce las cosas rales como ellas son en el instante en el 

  

que ya no lo son más. (...) Y la fuerza que trabaja en el in- 

  

terior (de ellas) es la dialéctica. La dialéctica las excava, las 

  

revoluciona, las trastoca, de tal suerte que la capa superficial 

deviene la capa profunda. (...) Quien intenta acercarse a su 

  

propio pasado enterrado debe hacer corno un hombre que 

excava. (...) Sin duda alguna es útil, durante la excavación, 

actuar teniendo en cuenta los planos. Pero resulta también 

indispensable el golpe de rastrillo precavido y de tanteo en 

el oscuro reino de la tierra. Y se frustra como el que más 

  

quien hace solamente el inventario de los objetos descu- 

biertos y no es capaz de mostrar en el suelo actual el lugar 

donde el más antiguo se había conservado (67). 

Arqueología psíquica, entonces. Eso no quiere decir que 
aquélla es, en el sentido corriente del término, “psicológica”. 

Su campo de interrogación podría ser calificado de antro- 
pológico (lo que aparece cuando Benjamin se interesa en las 
supervivencias modernas de lo demónico o del mito (68)), 

162



  

La imagen-malicia 

incluso como político (lo que aparece cuando Benjamin pre- 
senta su “historia a contrapelo” como una historia de los ven- 

cidos, esos sobrevivientes de la opresión (69). De hecho, la 

noción de memoria adquiere aquí un alcance que desborda 
tanto la noción de documento objetivo como la noción de 

“facultad” subjetiva. La memoria está, ciertamente, en los 
vestigios que actualiza la excavación arqueológica; pero ella 

está también en la sustancia misma del suelo, en los sedi- 
mentos revueltos por el rastrillo del excavador; en fin, está 
en el presente mismo de la arqueología, en su mirada, en sus 
gestos metódicos o de tanteo, en su capacidad para leer el 
pasado del objeto en el suelo actual. 

En resumidas cuentas, la memoria juega dinámicamente 

en todos los cuadros —materiales y psíquicos. Su extensión 
da un sentido más preciso a la “revolución copernicana” de 

la cual habla Benjamin. Actualizar las supervivencias, pensar 
la historia como historia de fantasmas o como historia de 

síntomas, era adoptar, respecto de la memoria, el punto de 

vista psicoanalítico y su “revolución copernicana”: el yo “ni si- 

quiera es el amo en su propia casa, sino que depende de unas 
mezquínas noticias sobre lo que ocurre inconscientemente en 

su alma”(70). En particular, su colección de recuerdos es ape- 

nas una parte ínfima de la memoria inconsciente que la agita 

y la constituye. ¿Cómo sorprenderse viendo a Benjamin, en 

el Libro de los Pasajes, reconducir escrupulosamente al terre- 

no mismo de la historicidad y la cultura algunas paradojas 

enunciadas por Freud y sus discípulos —como Theodor Reik: 
“La memoria es esencialmente conservadora, el recuerdo es 

destructor” (71)? 

163



          

Georges Didi-Huberman 

La imagen sobreviene: la historia se desmonta 

El historiador según Benjamin —el historiador Benjamin— 

romó las cosas a contrapelo. Fue viejo en el pasado, leyó to- 
dos los libros. Pero comprendió rápido que el lecho de la 
historia es complejo, no cristalino, parecido a un montón de 

trapos. Buscó en la impureza —en la hez- el espesor temporal 
de las cosas. Tras la hora del cierre de la Biblioteca Nacional, 
se sumergía en los pasajes parisinos, quizás en ese “pasaje 
del Deseo”, que descubrió un día (72), quizás hasta “en esas 

calles propicias que van del carrefour Poissoniére a la calle 

Saint-Denis” (73). El historiador, según Benjamin, vive so- 

bre un montón de trapos: es el erudito de las impurezas, de 
los desechos de la historia. Salta allí dentro y pasa de un ob- 

jeto de angustia a otro (74), pero su mismo salto es el de un 
niño. El historiador, según Benjamin, es un niño que juega 

con jirones del tiempo (75). 

Un niño que juega y que, con método, inventa las condi- 

ciones de su saber, de su historia. ¿Qué clase de condiciones? 
El montón de trapos aparece aquí como un medio material 

pero también como un medio psíquico. El niño revuelve, 

cuenta y descifra sus trapos. También se duerme sobre ellos, 
sueña y despierta ante nuevos desciframientos. En síntesis, 

el objeto histórico no se constituye según la fenomenología 
trivial que veía, por ejemplo, Fustel de Coulanges: no se hace 
historia imaginándose “ir hacia el pasado” para recoger sus 
hechos y recoger su saber (76). El movimiento es mucho más 

complejo, más dialéctico: está hecho de saltos, sin cesar debe 

responder a una tensión esencial de las cosas, de los tiempos 
y de la misma psiquis. 

Dado que esta fenomenología concierne a la memoria —la 

memoria como proceso y no como resultado, como “debate 

164 

 



  

  

La imagen-malicia 

del recuerdo” y no como “hecho recordado”, es decir, logra- 
do—, no nos sorprenderá ver constituirse la misma histori- 

cidad, dentro de la obra de Benjamin, como una dialéctica 

entre la conciencia y el inconsciente: en una dialéctica entre 

el dormir y el sueño, entre el sueño y el despertar (77). “El 

sueño es la tierra donde se hacen los descubrimientos que 

testimonian acerca de la prehistoria” de toda época históri- 
ca, afirma Benjamin (78). Cada época histórica —e incluso 

cada objeto histórico— se constituye a la vez, dialécricamente, 

como un “espacio de tiempo” (Zeitraum) y como un “sueño 

de tiempo” (Zeit-traum) (79). No hay entonces historia posi- 

bie sin una metapsicología del tiempo. 

Metapsicología sostenida por una lectura atenta del psicoaná- 
lisis freudiano, pero también por una exploración constan- 

te de la Recherche proustiana. Sobre este terreno fundamental, 

Benjamin arroja de espaldas a algunos materialistas que, si- 

guiendo a Marx, no veían en el conocimiento más que un puro 

acto de despertar (un puro rechazo del sueño) y algunos surrea- 

listas que, siguiendo a Jung, sólo veían en el conocimiento un 
puro estado de sueño (80). El momento de la “cognoscibilidad” 

histórica aparece como una articulación dialéctica: se constitu- 
ye en el pliegue del sueño y del despertar, es decir, en el instante 

bifacial del despertar. Henos aquí en el corazón mismo de esta 
“revolución copernicana” de la historia que Benjamin no temió 
forraular como un homenaje epistemológico a la invención de 
Marcel Proust y al descubrimiento freudiano: 

Lo que van a ofrecer las páginas siguientes es un ensayo 

sobre la técnica del despertar (ein Versuch zur Technik des 

Erwachens). Una tentativa por tomar nota de la revolución 

copernicana, dialéctica, de la rememoración. (...) Lo que 

Proust quiere decir con el desplazamiento experimental de 

165



  

    

    

Georges Didi-Huberman 

muebles en el semi-sueño de la mañana, lo que Bloch percibe 

como la oscuridad del instante vivido, no es nada distinto 

de lo que debemos establecer aquí, al nivel de la historia 

y colectivamente. Hay un saber-no-todavía-consciente del 

pasado (Noch-nicht-bewufites Wissen vom Gewesenen), Un 

saber cuyo avance tiene, en realidad, la estructura del des- 

pertar (die Strukerur des Ermvachens). (...) Uno de los pre- 

supuestos implícitos del psicoanálisis es que la oposición 

tajante entre el sueño y la vigilia carece empíricamente de 

valor para determinar la forma de conciencia del ser huma- 

no y que en su lugar hay una infinita variedad de estados de 

conciencia concretos, condicionados por todos los grados 

imaginables del estado de vigilia de los diferentes centros 

psíquicos. (...) Así como Proust comienza la historia de su 

vida por el despertar, cada presentación de la historia (Ges- 

chichisdarstellung) debe comenzar con el despertar, e inclu 

so no debe ocuparse de otra cosa (81). 

Ahora bien, lo que surge de este instante, de este plegado 

dialéctico, es lo que Benjamin llama una imagen. “Cada pre- 

sentación de la historia (Geschichtsdarstellung) debe comen- 

zar por el despertar”, porque es una imagen lo que libera 
primero el despertar. Esto es, para nosotros, lo esencial. He 

allí por qué, para Walter Benjamin, la historia del arte reco- 

mienza de ese modo: porque la imagen está en adelante ubi- 
cada en el mismo centro, en el centro originario y turbulento 

del proceso histórico como tal. Pero ¿por qué una imagen? 
Porque en la imagen el ser se disgrega: explota y, al hacerlo, 

muestra pero por muy poco tiempo— el material con que 
está hecho. La imagen no es la imitación de las cosas, sino el 

intervalo hecho visible, la línea de fractura entre las cosas. Aby 
Warbutg ya decía que la única iconología interesante para él 

166 

 



        

La imagen-malicia 
  

era una “iconología del intervalo” (lkonologie des Lavischen- 
raumes) (82). Es que la imagen no tiene un lugar asignable 

de una vez para siempre: su movimiento apunta a una deste- 
rritorialización generalizada. La imagen puede ser al mismo 

tiempo material y psíquica, externa e interna, espacial y de 

lenguaje, morfológica e informe, plástica y discontinua... Lo 

que Benjamin sugiere más precisamente en un texto es que el 

motivo psiquico del despertar requiere el —motivo espacial 

de un umbral y que ese mismo umbral esté pensado como 
una dialéctica de la imagen que libera toda una constelación, 
como un fuego de artificio de paradigmas. De hecho, allí 

juegan de común acuerdo el espacio y el deseo, la arquitectura 
y el rito, el intercambio y la muerte, la visión y la caída en el 

sueño. Todo eso figurado, hecho visible en el mismo lenguaje, 

en una sugestión admirable sobre el carácter orgánico del 
umbral requerido por la “figurabilidad” de la palabra que lo 

designa en aleman, Schwelle. 

Ritos de pasaje —es así como se llaman en el folclore las ce- 
remonias vinculadas a la muerte, al nacimiento, al matri- 

monio, a la pubertad. En la vida moderna esas transiciones 

se han vuelto cada vez menos perceptibles y es cada vez 

más raro tener de ellas una experiencia vivida. El ador- 

mecimiento es quizás la única que nos ha quedado (pero 

que también conlleva el despertar). Las prostitutas, por el 

contrario, aman los umbrales de esas puertas de sueño. El 

umbral (Schwelle) es una zona. Las ideas de variación, de 

pasaje de un estado a otro, de flujo, están contenidos en el 

término sebwellen (inflar, hinchar, dilatarse) y la etimolo- 
gía no debe olvidarlas. Por otra parte, importa establecer el 

contexto tectónico y ceremonial inmediato que le dio a la 

palabra su significación (83). 

167



  

Georges Didi-Huberman 
  

Este solo texto merecería, por supuesto, un largo comenta- 

rio. Bastará notar que el poder de la imagen, con el momen- 

to del despertar que la caracteriza, está formalmente captado 

como un poder del smbral. Eso implica su carácter simul- 

táneamente originario y sobredeterminado, surgido inme- 

diatamente y complejo en grado extremo. En este sentido, 
Benjamin consideró la imagen como el fenómeno originario 
de cada “presentación de la historia” (Geschichtsdarstellung). 

Puesto que la hipótesis es radical, ella exige ser precisada aun- 

que sea un poco. 

¿En qué la imagen es un fenómeno originario de la pre- 

sentación? En lo que reúne y, por así decirlo, hace explotar 
junto con las modalidades ontológicas contradictorias: de un 
lado la presencia y del otro la representación, de un lado el 

devenir de lo que cambia y del otro la estasis plena de lo que 
permanece. La imagen auténtica será entonces pensada como 

una imagen dialéctica (84), Benjamin la comprende ante todo 
según el modo visual y temporal de una fulguración: “La ima- 

gen dialéctica es una imagen que fulgura”, escribe en 1939 en 

sus fragmentos sobre Baudelaire (85). Y en sus paralipómenos 
a las tesis Sobre el concepto de historia, en 1940: “La imagen 
dialéctica es una bola de fuego que atraviesa todo el horizorite 

del pasado” (86). Ella dibuja al respecto un espacio que le es 
propio, un Bildraum que caracteriza su doble temporalidad 

de “actualidad integral” (integraler Aktualitát) y de apertura 
“de todos los lados” (allsertiger) del tiempo (87). 

Tales son los poderes de la imagen. Tal es, además, su fra- 

gilidad esencial. Poder de colisión, donde las cosas, los tiempos 

son puestos en contacto, “chocados”, dice Benjamin, y disgre- 
gados por ese mismo contacto. Poder de relampagueo, coro 

si la fulguración producida por el choque fuera la única luz po- 

sible para hacer visible la auténtica historicidad de las cosas. 

168



  

  

La imagen-malicia 
  

Hay una fragilidad que conlleva esta aparición fulgurante, 
puesto que, una vez hechas visibles, las cosas son condenadas 

a sumergirse de nuevo casi inmediatamente en la oscuridad 

de su desaparición, al menos de su virtualidad. Como en la 

experiencia individual de la memoria, el historiador puede 

“convertirse en el dueño de un recuerdo tal como brilla en 

un instante de peligro” (88) —pero este poder no dura, y así 
se comprende por qué la historia, particularmente la historia 
del arte, siempre va a recomenzar. Estamos lejos del control 
establecido, atesorado, que el historiador positivista se inven- 

ta con respecto a sus objetos de conocimiento. Los objetos 
del conocimiento histórico son objetos pasados; son también, 

y por idéntica razón, objetos que pasan, 

La imagen auténtica del pasado no aparece más que en 

un relampagueo. Imagen que surge para eclipsarse para 

siempre al instante siguiente. La verdad inmóvil que al- 

canza el investigador no corresponde en modo alguno a 

ese concepto de la verdad en materia de historia. Aquél se 

apoya, antes que nada, en el verso de Dante que dice: es 

una imagen única, irreemplazable del pasado que se desva- 

nece en cada presente que no supo reconocerse observado 
por ella (89). 

Lo que ha sido dicho sobre el modo de la “presentación” 
(Darstellung) y de su visualidad particular —una luz ful- 
gurante que nos hace visibles las cosas pero nos encandila 

parcialmente y, de todos modos, hace caer esas cosas en la 
oscuridad debe ser reconducida al plano mismo de la “his- 
toria” (Geschichte) y de la temporalidad particular que ella 

introduce a los ojos de Benjamin. La imagen —la imagen dia- 
léctica-- constituye, para él, “el fenómeno originario” de la 

169



            

Georges Didi-Huberman 
      

historia (das Urphánomen der Geschichte) (90). Su aparición 

en el presente muestra la forma fundamental de la relación 

posible entre el Ahora (instante, relámpago) y el Tiempo Pa- 
sado (latencia, fósil), relación cuyas huellas guardará el Fu- 

turo (tensión, deseo). Es en este sentido que Benjamin define 

la imagen como “dialéctica en suspenso”: 

No es necesario decir que el pasado aclara el presente o que 

el presente aclara el pasado. Una imagen, al contrario, es 

aquello donde el Tiempo Pasado se encuentra con el Ahora 

en un relámpago formando una constelación (sondern Bild 

ist dasjenige, worin das Gewesene mit dem Jezt blitahafi zu 

einer Konstellation zusammentritt). En otros términos, la 

imagen es la dialéctica en suspenso (Bild ist die Dialectik: 

im Stillstand). Pues mientras que la relación del presente 

con el pasado es puramente temporal, continua, la relación 

del Tiempo Pasado con el Ahora presente es dialéctica: no 

es algo que se desarrolla, sino una imagen entrecortada 

(sprunghafo (91). 

¿La imagen como “dialéctica en suspenso”? En esta expre- 

sión, la palabra “dialéctica” es presentada quizás equivocada- 
mente como la más misteriosa de las dos. ¿De qué “suspenso” 
se trata? ¿Qué clase de tempo comanda la imagen en su trabajo 
dialéctico? El suspenso del que habla Benjamin está pensado 
primero como una cesura. Es la inmovilización momentánea, 

la síncopa en un movimiento o en un devenir: “La inmovili- 

zación de los pensamientos es tan efectiva para el pensamien- 
to como su movilidad. Cuando el pensamiento se inmoviliza 
en una constelación saturada de tensiones, aparece la imagen 

dialéctica. Es la cesura en el movimiento del pensamiento” 
(die Zásur in der Denkbewegung) (92). 

170



  
    
    

La imagen-malicia 
  

Pero esta cesura en la continuidad no es simplemente una 

interrupción del ritmo: hace emerger un contrarritmo, un 
riumo de tiempos heterogéneos sincopando el ritmo de la 
historia. Interesarse por el *despojo de la historia” (4bfall 

der Geschichte) no implica reflexionar desde el ángulo de la 

simple negatividad, sino desde el ángulo de una “formación 

superviviente que de pronto se hace visible en la cesura en 

la fractura— abierta. Es la emergencia, escribe Benjamin, de 

un fósil antediluviano (einer antediluvialen Versteinerung) en 
el curso histórico de las cosas (93). De ese modo, en la ima- 

gen dialéctica se encuentran el Ahora y el Tiempo Pasado: el 
relámpago permite percibir supervivencias, la cesura rítmica 

- abre el espacio de los fósiles anteriores a la historia. El aspec- 

to propiamente dialéctico de esta visión sostiene por cierto 
que el choque de tiempos en la imagen libera todas las moda- 

lidades del tiempo mismo, desde la experiencia reminiscente 

(Erinnerung) hasta los fuegos artificales del deseo (Winsch), 

desde el salto desde el origen (Ursprung) hasta la decadencia 

(Untergang) de las cosas (94). 

“¿Se comprende ahora por qué la imagen aparece en el co- 
razón mismo del proceso histórico? Porque la historia se dis- 

grega en imágenes y-no en historias”, afirma Benjamin (95). 
Porque en la imagen se chocan y se separan todos los tiempos 
con los cuales está hecha la historia. Porque en la imagen se 

condensan también todos los estratos de la “memoria invo- 

luntaria de la humanidad” (96). El tiempo no desarrolla el re- 

lato, el progreso de un “hilo liso”: “(...) se trata de una cuerda 

muy deshilachada y separada en mil mechas, que cuelga como 
trenzas desechas; ninguna de esas mechas tiene un lugar de- 
terminado antes de que todas sean retomadas y entrelazadas 
en un peinado” (97). Como la imagen, el tiempo se debate 

en el nudo reptílico de la forma y de lo informe. 

171



    

Georges Didi-Huberman 

¿Qué consecuencias tiene este punto de vista para la com- 

prensión misma de la historicidad? Situar la imagen en el 
corazón del tiempo ¿no es perderle el hilo, no es desmontar 
el curso de la historia? ¿No es introducir lo diseminado en las 
ciencias históricas y, peor, consagrarlas a lo incontrolable de 

todo lo que implica la palabra “imagen”: fantasma y fantasía, 
especialmente? (98). Pero ése es el precio a pagar por una 

“revolución copernicana” en la historia: tomar en cuenta los 
procesos de la memoria, por ende del inconsciente y de la 
imagen, obliga a un desplazamiento radical de la hegeliana 
razón en la bistoria. No depende más del hilo del Espíritu ab- 
soluto (99) sino de las mechas deshilachadas de muy relativas 

imágenes con que se construye y deconstruye la historicidad. 
No es más en nombre de la eterna presencia de la Idea sino 
en el de las frágiles supervivencias psíquicas o materiales 
que el pasado debe ser “actual” (100). No es más lo universal 

que se realiza en lo particular sino lo particular que, sin sín- 
tesis definitiva, se disemina por todas partes. 

Abreviando, la famosa astucia de la razón, en Hegel (101), 

deberá ser en lo sucesivo pensada —o contrapensada— a través 
del motivo más inconsciente de una sinrazón de la historia 
que aporte con ella la astucia de la imagen, su esencial, su 

“incontrolable” malicia. : 

Conocimiento por el montaje 

La imagen sería pues la malicia en la historia: la malicia 
visual del tiempo en la historia. Ella aparece, se hace visible. 
Al mismo tiempo, disgrega, se dispersa a los cuatro vientos. Al 
mismo tiempo, reconstruye, se cristaliza en obras y en efec- 
tos de conocimiento. Extraño ritmo, por cierto: es un régimen 

2



  

La imagen-malicia 
  

siempre desdoblado. Nada lo expresa mejor que el verbo des- 
montar. Se podría decir que la imagen desmonta la historia 
como el rayo desmonta 7 jinete, lo derriba de su montura. En 
este sentido, el acto de desmontar supone el desconcierto, la 

caída. La palabra síntoma no está muy lejos. Una imagen que 
me “desmonta” es una imagen que me detiene, me desorien- 

ta, una imagen que me arroja en la confusión, me priva mo- 

mentáneamente de mis medios, me hace sentir que el suelo 
se sustrae debajo mío. Un pájaro desmontado es, en la caza, 
un pájaro al cual el proyectil rompió un ala y que cae hacia el 
suelo girando en el aire sin poder evitarlo, Un mar desmonta- 
do es un mar peligroso, perturbado por la tempestad. 

Pero la imagen desmonta la historia en otro sentido. La 
desmonta como se desmonta un reloj, es decir, como se de- 

sarman minuciosamente las piezas de un mecanismo. En ese 
momento, el reloj, por supuesto, deja de funcionar. Esta sus- 
pensión, sin embargo —die Dialektik im Stillstand- trae apa- 

rejado un efecto de conocimiento que sería imposible de 
otro modo. Se pueden separar las piezas de un reloj para 
aniquilar el insoportable tic-tac del tiempo marcado, pero 

también para entender mejor cómo funciona, incluso para 

arreglar el reloj que se rompió. Tasl es el doble régimen que 
describe el verbo desmontar: de 13 lado la caída turbulenta, 

y de otro, el discernimiento, la deconstrucción estructural. 

Es necesario comprender esto cuando Benjamin afirma 

que la imagen dialéctica no es “algo que se desarrolle, sino 
una imagen entrecortada” (sprunghaft) (102). En este adje- 
tivo resurge literalmente el ritmo turbulento del origen —el 
Ursprung como “torbellino en el río” (103)- y, en el mis- 

mo movimiento, se impone la idea de un “salto” (Sprung) 

donde se desmontaría el mecanismo del tiempo... Como un 

film que no fuera proyectado con la velocidad adecuada y 

173



      

Georges Didi-Huberman 

cuyas imágenes aparecieran entrecortadas, dejando entrever 
sus fotogramas, es decir, su esencial discontinuidad: en este 

momento —en el momento en que se disgrega la ilusión de la 
continuidad, comprenderíamos por fin de cuántas “mónadas”, 

veinticuatro por segundo, está realmente hecho un filma. 
¿No estamos aquí, con Benjamin, un paso más allá de las 

reflexiones propuestas por Marc Bloch cuando éste hablaba de 
remontar el hilo —o, más bien, el film- de la historia (104)? 

Remontar el curso de lo continuo ¿no es justamente ir al en- 
cuentro de sus accidentes, de sus bifurcaciones, de sus disconti- 

nuidades, de sus torbellinos, donde el mismo curso —el devenir 
histórico— se desmonta mediante tironeos, en cascadas. Peto 
es más bien de montaje o de remontaje que sería preciso ha- 
blar consecutivamente para calificar la misma operación his- 
tórica: el montaje como procedimiento supone en efecto el 
desmontaje, la disociación previa de lo que construye, de lo 

que en suma no hace más que remontar, en el doble sentido 

de la anamnesis y de la recomposición estructural. Refundar 
la historia en un movimiento “a contrapelo”, es apostar a un 
conocimiento por montaje que haga del no saber —la imagen 
aparecida, originaria, turbulenta, entrecortada, sintomática el 

objeto y el momento heurístico de su misma constitución. No 
sorprenderá ver a Benjamin a lo largo de todo el Libro de los 
Pasajes, reivindicar el montaje como método y como forma de 

conocimiento: 

Este trabajo debe desarrollar el arte de citar sin comillas 

hasta donde sea posible, Su teoría está vinculada de la ma- 

nera más estrecha con la del montaje (Montage). (...) Méto- 

do de este trabajo: montaje literario (Methode dieser Arbeit: 

literarische Montage). Yo no tengo nada que decir. Sólo que 

mostrar. No voy a hurtar nada valioso ni me apropiaré de 

174



  

La imagen-malicia 

formulaciones ingeniosas. Pero los andrajos, el desecho (die 

Lumpen, den Abfall): esos no los voy a inventariar sino jus- 

tipreciarlos del único modo posible: usándolos (ste vermwen- 

den) (105). 

Hay allí, en primer lugar, una modestia no fingida de 
historiador filólogo. Benjamin eligió examinar toda realidad 
cultural compleja —París en el siglo XIX, por ejemplo— a tra- 
vés del rechazo de la síntesis y la puesta en marcha de una 
miríada de documentos singulares, con frecuencia minúscu- 
los: los que descuidan en general las grandes construcciones 
históricas. Pero el historiador-filósofo de los “trapos”, de los 

desechos de la observación, sabe también que entre la pura 
dispersión empírica y la pura pretensión sistemática habría 
que darles a los desechos su valor de uso: “usándolos”, es de- 

cir, restituyéndolos en un montaje único capaz de ofrecerles 
una “legibilidad” (Lesbarkeit). 

El montaje aparece como operación del conocimiento 
histórico en la medida en que caracteriza también el objeto 
de este conocimiento: el historiador remonta los “desechos” 
porque éstos tienen en sí mismos la doble capacidad de des- 
montar la historia y de montar el conjunto de tiempos he- 
terogéneos, Tiempo Pasado con Ahora, supervivencia con 
síntoma, latencia con crisis. Jamás es posible separar el obje- 
to de un conocimiento y su método —es decir su estilo: 

El método científico se caracteriza por desarrollar nuevos 

métodos para llevar hacia nuevos objetos. Al igual que la 

forma en arte se caracteriza por desarrollar nuevas formas 

para llevar hacia nuevos contenidos. Una y sólo una forma 

tiene una obra de arte, un y sólo un método tiene un tratado, 

sólo extrínsecamente (106). 

175



            

Georges Didi-Huberman 
  

Pero ¿en qué difiere el montaje de una construcción epis- 
témica convencional? ¿Qué es lo que autoriza a Benjamin a 
reivindicar el “principio constructivo” del montaje rechazan- 
o las “construcciones de la historia”, comparándolas con las 
“órdenes militares que atormentan y acuartelan la verdadera 
vida” (107). La respuesta se plantea en un doble nivel. Por un 

lado, lo que construye el montaje es un movimiento, aunque 

sea “entrecortado”: es la resultante compleja de los polirrit- 
mos del tiempo en cada objeto de la historia. Por otro, lo que 
hace visible el montaje —aunque sea de manera “entrecorta- 
da”, por ende parcial es 1n inconsciente, Benjamin escribe 
que así como su Libro de los Pasajes es una “tentativa por 
radicalizar la tesis de Siedion (según la cual) la construcción 

(como “principio de montaje” (Prinzip der Montage)) juega en 
el siglo X1X el rol del inconsciente” (108). 

Desde 1928, Ernst Bloch calificaba el método benjami- 
niano como “montaje surrealista aplicado a la filosofía” (109). 
Más tarde, Adorno y otros comentadores —Rolf Tiedemann 

seguido por Rainer Rochlitz-- vieron en esta calificación “es- 
tética” una limitación mayor, incluso una aporía en lo que 
hace a la validez “científica” de la historia según Benjamin 
(110). Confinada a la oposición simplista entre lo “objetivo” 

y lo “subjetivo”, esta inferencia negativa deja escapar eviden- 
temente lo esencial. La novedad de la historia benjaminiana 
consiste en que resueltamente hizo del inconsciente un ob- 
jeto para la historia: a este respecto, el surrealismo no es más 
que el caso particular de una más vasta “revolución coperni- 
cana” que atañe, en el siglo XX, a las nociones de memoria, 

de sujeto y de inconsciente. 
¿Hacer del inconciente un objeto para la historia? Era de 

entrada famoso precepto— asumir para toda la cultura la 
“tarea de la interpretación de los sueños” (die Aufgabe der 

176



  

La imagen-malicia 
  

Traumdeutung) 011). Pero sólo un soñador convencido puede 

asumir esta tarea: el sueño no es un objeto como cualquier 
otro, no solamente designa el objeto de interpretación sino 
que también informa la posición misma del intérprete, su 

“solicitación a interpretar” (112). Cuando Benjamin afirma 
que “todo aquello que se está pensando tiene que ser incor- 

orado al instante, a cualquier precio, al trabajo que uno está 

haciendo” (113), no buscaba tanto otorgarle al subjetivismo 
una pretensión de conocimiento que no reconocía, sino de 

contar, en toda asociación de ideas actuales, un espesar tempo- 

ral y cultural de imágenes “montadas” unas en otras. Cuando 

afirma querer “descifrar los dominios donde sólo la locura, 
hasta ahora, creció con abundancia, buscaba darle a la sinra- 

zón una pretensión de conocimiento que no reconocía sino al 

marcarle al historiador el deber de interpretar la sinrazón en 

la historia “malezas del delirio y del mito”, escribe— con el 
“hacha aguzada de la razón” y de la crítica en la mano (114). 

Puesto que la noción central sigue siendo la imagen como 

potencia dialéctica, podríamos remontarnos sin inconve- 

nientes muy atrás en la genealogía de este problema: data 
al menos de Aristóteles y del rol reservado a la phantasia en 
el conocimiento, incluido el racional. Más explícita, por su- 

puesto, es la doble referencia goetheana y baudelaireana. Si 
para Benjamin la imagen constituye el “fenómeno originario 

de la historia”, es que la imaginación, según él, designa otra 

cosa que la simple fantasía subjetiva: “La imaginación no es 

la fantasía... La imaginación es una facultad (...) que percibe 
las relaciones íntimas y secretas de las cosas, las correspon- 
dencias y las analogías” (115). La imaginación, la montadora 

por excelencia, desmonta la continuidad de las cosas con el 

objeto de hacer surgir las “afinidades electivas” estructurales. 

La imagen actualiza un orden de conocimiento esencial al 

177



            

Georges Didi-Huberman 
  

aspecto histórico de las cosas. Pero, “en ese dominio, el orden 

siempre es flotación por encima del abismo” (116). 

Esta es la paradoja de la imagen para el historiador: repre- 
senta al mismo tiempo la fuente del pecado (por su anacro- 

nismo, su contenido fantasmático, el carácter incontrolable 

de su campo de eficacia, etc.) y la fuente del conocimiento, 
el desmontaje de la historia y el montaje de la historicidad. 
Esta es la imagen-malicia. Pero ¿cómo Benjamin dio cuenta 

de esta astucia, de esta malicia? Se diría que cada inflexión de 

la misma palabra —esa bonita palabra francesa “malice”, que 
Benjamin debió encontrar a menudo en su arqueología pa- 
risina— organiza los principales paradigmas de esta concep- 
ción de la imagen-tiempo. A cada salto, a cada contorsión de 

este pensamiento, significativamente encontramos la doble 
inflexión —turbulenta y estructural— de las cosas que se des- 

montan, por lo peor del síntoma y por lo mejor del saber. 

¿Qué es la malicia? Ni más ni menos, diría un teólogo 
católico, que el poder del diablo. Es el “espíritu del mal”, en 

virtud del cual son cometidos todos los pecados del mundo 
(comenzando por el pecado original). Menos metafísicamente, 

la malicia designa la disposición espiritual para hacer el mal 
por vías insidiosas, o también la inclinación que empuja a 
burlarse del prójimo. En síntesis, es el mal desplegado en la 

esfera de la astucia, de la trapacería, de la inteligencia mal 
intencionada. Que la imagen pueda ser caracterizada como 

una “malicia” dialéctica nos sugiere en primer lugar que apa- 
rece en el mundo de lo representado al modo de una “bestia 
negra” tan poderosa como hipócrita: hablar de imagen-malicia 
es ante todo hablar de malestar en la representación. 

Aquí, el modelo en juego es el síntoma, en su sentido más 

directamente relacionado con el mal y el malestar, incluso 

con la catástrofe. Una catástrofe insidiosa: es así cómo el 

178 

 



    

La imagen-malicia 
  

síntoma histérico, ese síntoma-imagen por excelencia, habrá 

inquietado y fascinado a la “capital del siglo XIX” que fue 
París en su “belle époque” (117). Ahora bien, allí donde los 

alienistas veían aún en el síntoma histérico una malicia casi 

diabólica, una “bestia negra” para el saber medieval, Freud 

comprendió el carácter operatorio y verdaderamente dialéc- 

tico de sus paradojas visuales, por muy entrecortadas e irra- 
cionales que parecieran al observador. 

Así, la famosa descripción hecha por Freud de lo que 

Charcot, antes que él, había designado como una fase de 
“movimientos lógicos”, esa descripción aparecía, en el plano 

metodológico, asombrosamente próxima a la configuración 

descripta por Benjamin bajo el nombre de imagen dialécti- 
ca. “En un caso observado por mí —escribe Freud con una 

mano aprieta el vestido contra el vientre (en papel de mu- 

jer), y con la otra intenta arrancarla (en papel de varón). Esta 

simultaneidad contradictoria da razón, en buena parte, del 

carácter incomprensible de la situación, contradicción tan 

plásticamente expresada en el ataque, y por eso adecuadísima 
para ocultar la fantasía inconsciente eficaz” (118). 

Dialéctica soberana: de un lado, el cuerpo desmontado y su 

torbellino de gestos, que Charcot llamaba “ilógicos” porque 

no veía la línea de simetría que organizaba rigurosamente 
y, sobre todo, dinámicamente— ese conflicto de dos partes 

del cuerpo. La motricidad desordenada del ataque, en su si- 
multaneidad contradictoria, hace que el síntoma sea “incom- 

prensible”, incluso diabólico, a quien lo observa como simple 

clínico del “cuadro” y no como verdadero dialéctico de la 
imagen. Por otro lado, Freud analiza el síntoma desde el 4n- 
gulo de un cuerpo-montaje: gesto de mujer violada enlazado 

a un gesto de hombre violador, traje sujetado enlazado a traje 

arrancado. Pero también tiempo turbulento y espectacular 

179



        

Georges Didi-Huberman 

de la crisis enlazado con el tiempo fosilizado y disimulado 
del “fantasma inconsciente que trabaja”. Es el momento en 
que el síntoma da al mal toda la “intensidad plástica” de su 
desmesura, ofreciéndole a su malicia, a la complejidad de su 
montaje, la ocasión de aparecer —pero como una “imagen en- 

trecortada”, por supuesto. 

Es sabido que la imagen “malicia” denota igualmente el 
gesto del arte y de su habilidad prodigiosa: es el virtuosismo 
del mago o del prestidigitador que embelesan a sus espec- 
tadores con maravillosos trucos que salen, como bien se ha 
dicho, de sus “cajas”, de sus “sacos de prestidigitador”. El pa- 
radigma complementario del mal es entonces el paradigma 
del arte y su propia magia. La imagen dialéctica como “ima- 
gen-malicia” ha sido expresada, a lo largo de la obra benja- 
miniana, con una referencia tan constante a las artes visuales 

que hacer el inventario implicaría repetir todo el trayecto de 
esa obra. Sería suficiente recordar aquí el relieve de Andrea 
Pisano representando La Esperanza en la puerta sur del Bap- 
tisterio de Florencia: “Ella está sentada e, impotente, tiende 

los brazos hacia un fruto que permanece inalcanzable. Y sin 
embargo, ella tiene alas. Nada es más verdadero” (119). En 

efecto, nada es más verdadero que ese movimiento suspendi- 
do que figura, a la vez que desmonta y que monta —en una “si- 

multaneidad contradictoria tan plásticamente figurada”— la 
continuidad de un gesto y su irrevocable interrupción vaciada 
en el bronce. 

El ejemplo del cuadro de Paul Klee, Angelus Novus, sostiene 
asimismo la célebre “resis” de Benjamin sobre la cuestión del 
progreso en historia: “Se ve en él (en el cuadro) un ángel, al pa- 
recer en el momento de alejarse de algo sobre lo cual clava la 
mirada” (120). Es justamente a partir de este montaje contra- 

dictorio analizado en el orden visual que Benjamin remontará 

180 

 



  

  

La imagen-malicia 

toda la dialéctica temporal del progreso y la catástrofe (121). 
Ouos ejemplos serán tomados, aquí y allá, del campo foto- 

gráfico (Nadar, Atget) o cinematográfico (Chaplin) —cada vez 

para articular paradojas concretas de montajes visuales con pa- 

radojas teóricas de montajes temporales mediante los cuales se 

define toda la filosofía del tiempo según Benjamin. Es posible 
leer la famosa “Pequeña historia de la fotografía” como una 

verdadera pequeña fotografía de la historia donde son discu- 
tidas las nociones, capitales para todo historiador: la “época”, 

el “precursor” o e incluso la “supervivencia” (122). 

En cuanto al cine, escribe Benjamin, “desenreda” —des- 
monta y remonta todas las formas de visión, todos los rit- 

mos y todos los tiempos preformados (Tempi und Rhytmen... 
práformiert) en las máquinas actuales, de suerte tal que todos 

los problemas del arte actual sólo pueden hallar su formula- 
ción definitiva en correlación con el film” (123). 

Caleidoscopio y rompecabezas: 
“El tiempo se lanza como un bretzel...” 

Hay un último paradigma de la malicia sobre el que querría 
insistir. Menos “grave” que los precedentes, no es menos fun- 

damental. Se lo lee en las expresiones “destello de malicia” o 
“mirada llena de malicia”. Es el juego. Es la actividad infantil 
que consiste en producir “chanzas” tanto con los seres como 
con las cosas. Divertirse locamente: placeres turbulentos, es- 

pasmos de risas locas, situaciones desmontadas. Hay orgullo 

al hacerlo: virtuosismo en las pullas, cálculos con segunda 

intención, complejidad de los montajes producidos. El niño 

malicioso dispone de la falsa inocencia y del verdadero poder 

del espíritu crítico, incluso revolucionario. Es también eficaz 

181



    

Georges Didi-Huberman 
  

en el arte de fomentar situaciones (el juego como relación) y 

de sacar partido de sus máquinas favoritas (el juego como ob- 

jeto), es decir sus Juguetes. 

El texto de Freud sobre el síntoma me parece que aclara 
la imagen-malicia bajo el ángulo del mal —el de Proust a pro- 
pósito del “pancito de muro amarillo” podría hacerlo bajo 
el ángulo del arte—, y el texto de Baudelaire titulado “Moral 
del juguete” me parecen susceptibles de dar, bajo el ángulo 
del juego, una expresión adecuada a la dialéctica de las imá- 

genes según Benjamin. Es un texto admirable que se abre 
con una reminiscencia infantil ("Hace años, — ¿cuántos? no 

lo sé; se remonta a los tiempos nebulosos de la primera in- 
fancia..” (124) y concluye con una teoría del conocimiento 

y del “alma de los objetos” (la expresión “Puzzling question)”, 
que deja, por otra parte, esta teoría en suspenso (125)). 

Entre el recuerdo infantil y la puzaling question, el lector 

descubre, en apenas cinco o seis páginas, todos los poderes 

dialécticos del juguete: magias heterogéneas de este “inmen- 
so mundus infantil”, “inextricable revoltijo” de la tienda de 

juguetes, con sus “formas bizarras y (sus) colores disparata- 

dos”; el espacio saturado de una habitación donde “el techo 
desaparecía cubierto por una floración de juguetes que cuelgan 
como estalactitas maravillosas”, polaridad del juguete de lujo 

y del “juguete del pobre” (126)... Mucho antes de Schlosser y 

Benjamin (127), Baudelaire esbozó una antropología de este 

mundo infantil bajo un doble aspecto: los juguetes, insaciable- 
mente manipulados en sus “gabinetes de curiosidades” ofrecen 
un verdadero fenómeno originario para el arte “la primera 
iniciación del niño en el arte”, escribe Baudelaire— y para el 

conocimiento (128). 

El fenómeno originario como tal produce nada menos 
que una dialéctica de la imagen. Doble régimen y doble 

182 

 



    

La imagen-malicia 

ritmo, también. Todo se juega entre lo ¡nanimado del objeto 
y la animación de su puesta en práctica. “Pero la diligencia, 

el eterno drama de la diligencia se juega con las sillas. La 
diligencia-silla, los caballos-sillas, los viajeros-sillas; ¡sólo el 

postillón está vivo! El vehículo permanece inmóvil, y sin em- 

bargo devora con una rapidez fogosa los espacios ficticios”. El 

caso extremo del “juguete vivo” —una rata verdadera mani- 
pulada por algún niño pobre, fascina tanto al niño burgués 
del otro lado de la verja, que abandona su “espléndido ju- 
guete (...), barnizado, dorado, cubierto de plumas y de aba- 

lorios”—, es una excepción que no hace más que confirmar la 

regla estructural del muerto y del vivo en la ontología infantil 
del juguete (129). : 

Pero hay más: todo, en el juguete, se juega también entre 
un tiempo de la cosa desmontada y un tiempo del conoci- 

miento por montaje. Infiexión turbulenta: es el choque, la 

necesidad de una puesta en práctica o de una mirada que se 

resigna a la apertura y, luego, a la destrucción: 

La mayoría de los chicos quieren sobre todo ver el alma, 

unos al cabo de algún tiempo, otros inmediatamente. Es la 

más o menos rápida invasión de ese deseo que hace la más 

o menos grande longevidad del juguete. No me siento con 

el coraje de censurar esta manía infantil: es una primera 

tendencia metafísica. Cuando ese deseo se clavó en la mé- 

dula cerebral del niño, llena sus dedos y sus uñas de una 

agilidad y de una fuerza singulares. El niño da vueltas una 

y otra vez su juguete, lo raspa, lo sacude, lo golpea contra 

las paredes, lo arroja al suelo. Cada tanto le hace recomenzar 

sus movimientos mecánicos, algunas veces en sentido con- 

trario. La vida maravillosa se detiene (130). 

183



    

-Huberman 

  

¿Cómo no ver, en esta situación ejemplar, que dos tern- 

poralidades heterogéneas operan aquí de común acuerdo? 

¿Que la inflexión turbulenta de la destrucción (sacudir el ju- 
guete, golpearlo contra las paredes, arrojarlo al suelo, etc.) 
no opera sin la inflexión estructural de un auténtico deseo 

de conocimiento (probar el mecanismo, hacer recomenzar el 

movimiento en sentido contrario, etc.)? ¿Cómo no admitir 

que, para saber lo que es el tiempo, es necesario ver cómo 

funciona el reloj de mamá? ¿Y que es necesario, para eso, co- 

rrer el riesgo —o abandonarse al placer— de desmontarlo más 
o menos ansiosamente, sistemáticamente o violentamente, 

es decir, romperlo? Resulta significativo que Baudelaire, en 

su texto, haya creído tener que insistir sobre lo que llama el 

“juguete científico” —estereoscopio, fenakistiscopio, pero 
también telescopio, caleidoscopio u otras linternas mágicas 

(131). El mundo de los juguetes ¿no tuvo un rol fundador 

en el desarrollo de las ciencias Ópticas y, sobre todo, en el ad- 

venimiento de las “arces de la luz y de la sombra” que son la 
fotografía y el cine? (132) 

Esta misma insistencia, en Baudelaire, nos enseña algo 

más de la temporalidad del juguete —algo que trabaja, según 

Benjamin, en toda imagen auténtica (en toda imagen dialé- 
ctica). Hay que pensar el presente del juguete como origina- 

rio en el sentido no de la fuente o del arquetipo situado por 
encima de las cosas, sino en el del torbellino en el río del de- 

venír: rompe en todo momento el continuo de la historia y 
hace interpenetrarse — desmontaje y montaje mezclados— un 
pasado de la supervivencia con un futuro de la modernidad. 
¿La supervivencia? Esta se expresa en el carácter siempre at- 
queológico y reminiscente de la infancia según Benjamin 
(133). Destruye por un tiempo el tiempo del calendario, 

nos hace acceder al “despertar” de lo inmemorial. “Todo lo 

184 

 



    

  
  

La imagen-malicia 
  

que es viejo puede devenir un juguete”, escribe justamente 

Giorgio Agamben (134). La supervivencia vuelve a anudar 

los objetos con el mundo de la “magia”, del “animismo” y 

de lo “deménico” —siendo todo este vocabulario común a la 

antropología de las prácticas sociales según Tylox, a la an- 
tropología de las imágenes según Warburg y a la antropo- 
logía de la historia según Benjamin (135). En cuanto a la 
modernidad, ésta se muestra en todas las partes donde —en 

El arte romántico como en el Libro de los Pasajes— la infancia 
es descripta como un ser-ahí que propende al futuro y a la 
“novedad” (136). 

La fenomenología del juguete habrá permitido a Benjamin 

vía Baudelaire articular mejor el doble régimen temporal de 
la misma imagen, esta dialéctica en suspenso productora de 

una visualidad al mismo tiempo “originaria” (urspriinglich) 

y “entrecortada” (sprunghafi), al mismo tiernpo turbulenta y 

estructural: consagrada al desmontaje de la historia como al 
montaje de un conocimiento más sutil y más complejo del 
tiempo. 

Así, cuando Benjamin habla de la imagen dialéctica como 

de un proceso donde “el pasado (se ve) chocado e interpe- 

netrado (télescopé) por el presente” (Telescopage der Vergan- 

genbeis durch die Gegenwart) (137), no utiliza ciertamente 

una de sus palabras favoritas, téléscopage, sin tener la aguda 

conciencia del doble paradigma que allí se encuentra recogi- 
do: de un lado, el valor de choque, de violencia, de colisión 

—catastrófica o sexual, en síntesis, el valor de desmontaje 

que sufre, en ese momento, el orden de las cosas; el otro, el 

valor de visibilidad, de conocimiento, de alejamiento, en fin, 

el valor de montaje, del cual se benefician gracias al telesco- 
pio la visión de cerca y la visión distante. En el uso corriente 

del verbo “téléscoper”, tenernos la tendencia a olvidar esta 

185 

 



    

  

Hubernan Georges Did 

  

doble significación (138). Pero el niño baudelaireano se di- 

vertirá locamente uniendo entre sí todas las significaciones: 

se maravillará de ver los cráteres de la hana (tan lejos de él) 

en el lente (tan cerca de su mano); se complacerá también en 

ver las dos partes del objeto deslizarse sexualmente una en 
la otra (modo de hacer y deshacer, a voluntad, “el punto”). Y 

terminará quizás, en el colmo de la curiosidad, por romper 
el aparato mismo. 

Benjamin parece haberle tomado igualmente afecto a la 
palabra caleidoscopio. Conocía bien el rol del juguete ópti- 
co en la cultura visual del siglo XIX: inventado en 1817, el 
caleidoscopio hizo furor en París de 1818 a 1822, compi- 
tiendo directamente con el famoso rompecabezas chino (139). 

Alphonse Giroux, que lo patenta en mayo de 1818, presen- 

taba el caleidoscopio bajo el nombre de “transigurador”, o 
también de “anteojo francés” (fig. 5). 

El transfigurador o caleidoscopio es una especie de ante- 

ojo que posee, en el extremo que toca el ojo, un vidrio 

lenticular, y en el extremo opuesto, un vidrio pulido. En 

el espacio libre entre este último vidrio y un tercer vidrio 

ubicado a una pulgada y media del precedente, se introdu- 

cían objetos de pequeño volumen, como pedazos de tela 

de diferentes colores, conchas, piedras falsas, etc. Estos ob- 

jetos, mezclándose, se combinan a la vista de mil maneras 

punzantes siempre regulares y jamás parecidas, efecto pro- 

ducido por la reunión de tres vidrios con forma de triángu- 

lo y que reinan en toda la extensión del tubo. Esos vidrios 

están cubiertos en su cara exterior de un pedazo de tela o 

de papel de color oscuro, de modo que produzca interna- 

mente el efecto de un espejo. Cuando pasan a reflejarse en 

esta triple superficie, los objetos reunidos en la extremidad 

186



      

  

  
5. Alphonse Giroux, El transfigurador o anteojo francés, 1818. Presentación 

para patente de invento, detalles. Paris, Institut National de la Propriété 

industrielle. 

  
 





    

La imagen-malicia 
  

del tubo presentan, con la ayuda del movimiento de rota- 

ción aplicado al instrumento, combinaciones agradables y 

variadas (140). 

  

Esta caja de malicias visuales habrá desempeñado perfeo- 
tamente su oficio dialéctico: como “juguete científico” se la 
encuentra, hasta el fin del siglo XIX, en los catálogos de óp- 
tica y de precisión (141). Como productora de maravillas se 

la encuentra en la misma época como accesorio de la “magia 

blanca” e instrumento de prestidigitación (142). Más allá in- 

cluso de este montaje anacrónico de cientificismo y de magia, 
característica del siglo en general, Benjamin pudo retener de 
este modelo óptico una lección más profunda todavía, Pues en 
las configuraciones visuales siempre “entrecortadas” del ca- 

leidoscopio, se encuentra una vez más el doble régimen de la 
imagen, la polirriemia del tiempo, la fecundidad dialéctica. 
El marerial visual del caleidoscopio a saber, lo que se coloca 

en el tubo entre el vidrio pulido y el vidrio interior— pertene- 

ce al orden del desecho y de la diseminación: trozos de telas 
deshilachadas, conchillas minúsculas, baratijas de vidrio tri- 
turadas, pero también plumas rotas, toda clase de polvos... El 

material de esta imagen dialéctica es la materia dispersa, un 
desmontaje errático de la estructura de las cosas. 

El valor teórico de esta primera particularidad del calei- 
doscopio debe ser comprendido en relación a la concepción 
benjaminiana del historiador como trapero (Lumpensammler): 

“Crear la historia con los mismos detritus de la historia” —cal 
es, recuérdese, el epígrafe de la sección del Libro de los Pasajes 
consagrada a la pintura de la modernidad (143). No solamen- 

te “el buen Dios (de la historia) habita en los detalles”, como 

lo decía Aby Warburg, sino que también parece complacerse 
con los desechos, con el polvo. Tan cierto es que tenemos 

189 

; 

 



      

Georges Didi-Huberman 

que descubrir “en el análisis del pequeño momento singular 
el cristal del acontecimiento total”: tan cierto es que la “vi- 

sibilidad” (Anschaulichkeit) del tiempo pasa primero por la 
diseminación de sus huellas, de sus residuos, de sus escorias, 
de sus heces, de todas las minúculas cosas que, en general, 
son los desechos de la observación histórica (144). El hollejo 

del tiempo, me atrevería a decir. No nos sorprendamos que 
Walter Benjamin haya constituido desde 1918 —según el tes- 
timonio de Ernst Bloch— una pequeña colección de imágenes 

“empezada en la poca de la! ente de aumento: gotas de agua, 
cabezas de mosca, polvo...” (145). 

En el caleidoscopio, el polvo de los objetos menudos se 
mantiene etrático, pero está encerrado en una caja de ma- 

licias, una caja inteligente, una caja con estructura y con 

visibilidad. Lente ocular, vidrio pulido y pequeños espejos 
hábilmente dispuestos en el tubo transforman la disemina- 
ción del material —diseminación sin embargo reconducida, 

renovada, confirmada con cada movimiento del objeto— en 

un montaje de simetrías desmultiplicadas. A esta altura, los 
agregados devienen formas, “formas tornasoladas y diversas” 
de las que hablan a cual más todos los textos de época. Pero 
en esta misma variedad, el espectador jamás puede olvidar, 

al sacudir el aparato para una nueva configuración, que la 

belleza de las formas debe su principio constitutivo a la di- 
seminación y al agregado, su permanente condición de ne- 

gatividad dialéctica. La magia del caleidoscopio tiene eso: 
la perfección cerrada y simétrica de las formas visibles debe 
su riqueza inagotable a la imperfección abierta y errática del 
polvo de los restos. 

Ahora bien, esta fenomenología del caleidoscopio expresa 
no solamente la estructura de la ¿imagen —su dialéctica, su do- 

ble régimen—, sino también la condición misma —condición 

190



      
  

  

La imagen-malicia 
  

igualmente dialéctica, con doble régimen-— del saber sobre la 

imagen y sobre el arte en general, Es necesario remontarse 

hasta el epígrafe del primer gran libro de Benjamin sobre El 
concepto de crítica estética en el romanticismo alemán, publica- 

do en 1920, para entender el rol verdaderamente seminal de 
ese golpeteo dialéctico del agregado y de la configuración: 

Sobre todo... el que lleva a cabo un análisis debería indagar, 

o más bien fijar su atención en la cuestión de sí efectiva- 

mente se trata de una síntesis misteriosa (mit einer geheim- 

nisvollen Synthese), o sí aquello de lo que se ocupa es sólo 

un agregado, una raera conjunción de elementos dispares 

(eine Aggregation sei, ein Nebeneinander)..., o incluso cómo 

podría todo esto ser modificado (modifiziert) (146). 

Esta frase es una cita de Goethe. ¿Cómo sorprenderse? 

El problema por excelencia de la morfología plantea en toda 
imagen la dialéctica del agregado y de la síntesis. Se trate de 
historia natural o de historia del arte, Goethe, sabemos, no 

ha cesado de explorar las relaciones de lo diseminado y de 

lo configurado (147). No hay más que hojear el escrito de 

Goethe titulado La metamorfosis de las plantas para ver suce- 
derse las yuxtaposiciones de elementos erráticos y los sistemas 
de simetrías, concéntricas o arborescentes —caleidoscópicas, 

en todo caso—, que nos presentan las flores como tantos enig- 
mas formales y biológicos (148) (fig. 6-7). 

No por azar, la arqueología visual del siglo XTX intentada 
en el Libro de los Pasajes concede un lugar bien preciso a esas 

paradojas botánicas neo-goetheanas: se articulan directamen- 

te al “inconsciente de la vista” evocada por Giedion bajo el 

ángulo de la construcción y, en adelante, radicalizado —no 
menos que dialectizado— bajo el ángulo del desmontaje y del 

191 

 



    

Georges Didi-Huberman 
  

montaje. Los análisis benjaminianos sobre el “sadismo grá- 

fico” de Grandville, por ejemplo, demuestran una atención 

particular al rol que juegan en él, todos los estados de la mor- 

fología vegetal. Pensemos en la serie de los grabados titulados 

Una revolución vegetal, o bien Las flores animadas, que datan 

de 1846 (149): el aglomerado (formar ramos de pobres asper- 

ges), la detumescencia (nabo caído) o el erizamiento de super- 

ficies (ortiga colérica, cardo intocable), todo eso se desarrolla 

en Grandville como una verdadera heurística de la eficacia ale- 
górica de las formas naturales. En sus grabados, Benjamin ve 
toda “la historia secularizada e integrada al contexto natural, 

tan brutalmente como lo (había) hecho trescientos años antes 
la alegoría”; un poco más arriba, había escrito que Grandville 

insufla un “alma” a los objetos en la medida en que anima las 

formas naturales “de la vida de los fetiches” (1.50). 

Grandville manifestó ampliamente la medida de este inter- 

cambio perverso entre formas de la naturaleza y “fetichismo 
de la mercancía” —a este respecto, por otra parte, Benjamin lo 

considera como un “brujo” de la publicidad naciente (151) en 

un famoso grabado de 1844, cuyo extenso título comenzaba 

por las palabras “plantas marinas” y terminaba por “brochas, 
borlas, mechones, hierbas” (fig. 8). Vertiente malicioso-bur- 

lona: los elementos de baño de la burguesía parisina —peines, 
brochas, pelucas, mechones, abanicos son aquí representa- 

dos como una serie de plantas con formas exóticas, puestas 

sobre un acantilado ante algún mar lejano. Vertiente mali- 
cioso-crítica de esta imagen: esos accesorios de coquetería 

no son nada distinto de una botánica social del baño, las 
Urformen por excelencia del cuerpo burgués como adorno 
de sí mismo. 

También será de Urformen el tema de un magnífico y breve 

texto escrito por Benjamin en 1928 titulado “De lo nuevo 

192 

 



  
6. JW. Goethe, Metamorfosis de las plantas, Y790. Vustración de los párrafos 34 

(Formación del cátiz”), 51-52 (Nectarios”), 67-73 Formación del estilo”). 

   



  

7a. JW. Goethe, Metamorfosis de las plantas, 1790. Uustraciones del párrafo 80 
Las frutas”). 

Tb. JW. Goethe, Metamorfosis de las plantas, 1790. Ubustraciones del párrafo 80 

(Las frutas”).



    
  
  

La imagen-malicia 
  

sobre las flores” (152). Grandville, por supuesto, es allí evo- 

cado por su arte de hacer “surgir del reino vegetal todo el cos- 
mos” (153). Pero la noción de “forma originaria” proviene 

aquí, más directamente, de la obra que ese texto reseña: las 
Urformen der Kunst (“Pormas originarias del arte”) de Karl 
Blossfeldt, que no elabora una teoría morfológica del arte, ni 
es un sabio comentario de Goethe, sino que se presenta, muy 
simplemente (154), como un libro de ciento veinte fotogra- 
fías de plantas. Falsa simplicidad: pues la estructura del libro 
—colección, sucesión, montaje— compromete, según Benja- 

min, nuestra propia “imagen del mundo”: 

(...) será necesario, sobre las ciento veinte planchas de este 

libro, armar el cuadro para una multitud de miradas y de 

espectadores. Pues no deseamos ser menos partidarios de 

esta obra rica, que es pobre sólo de palabras. Pero es me- 

nester honrar el silencio del buscador que proponen aquí 

estas imágenes. Quizás su saber es el de los que hacen en- 

mudecer a quien lo posee. Y el tacto (savoir-faire: Kónnen) 

importa aquí antes que el saber (savoir: Wissen). Quien 

reunió esta colección de fotos de plantas lo ha hecho ma- 

gistralmente. Hizo lo suyo al ratificar el inventario de 

nuestras percepciones (Wabrnebmungsinventar): cambiará 

nuestra imagen del mundo (Weltbild) en una medida toda- 

vía imprevisible (155). 

He aquí entonces que una colección muda de imágenes, 
reunidas según una cierta ley de las formas, produjo un efec- 

to de conocimiento visual capaz de “cambiar nuestra imagen 
del mundo en una medida todavía imprevisible”. Frase, recor- 
démoslo, escrita en noviembre de 1928: en ese momento, Aby 
Warburg trabajaba “calladamente” en el montaje de su famoso 

195



Georges Didi-Huberman 
  

atlas de imágenes Mnemosyne, y S.M. Eisenstein terminó jus- 

to el montaje de su film (mudo) La línea general (156). La 

admirable fórmula de Benjamin —“quizás (ese) saber es de los 
que hacen enmudecer a quien lo posee”-- toma, en este con- 

texto, un valor teórico más general, un valor a la vez estético 

y epistemológico: los ejemplos de tales colecciones podrían 
ser multiplicados como tantos hitos para toda la modernidad 
(Benjamin evocará el valor heurístico que toma, en László 
Moholy-Nagy, la técnica fotográfica como tal (157). 

Pero ¿qué es lo que, en el caso de Blossfeldt, se revela ca- 
paz de perturbar de ese modo nuestra “imagen del mun- 
do”? La respuesta, escribe Benjamin, se encuentra menos en 
el “saber” producido que en el “savoirfaire” productor. Se 
trata de un procedimiento. Éste no es otro que un montaje 
de singularidades. ¿Singularidades? Ellas se han hecho lite- 
ralmente enormes —desproporcionadas, estupefacientes por 
ese motivo, abren nuestra mirada a nuevos territorios de la 

visión debido a la utilización sistemática del primer plano, 

de la amplificación fotográfica. Es así que las formas vegeta- 

les, apartadas de su confusión natural, revelan de repente su 

belleza y su complejidad singulares, en síntesis, su carácter de 

“formas originarias” aisladas como misteriosos fetiches en la 
obra de Blossfeld: (fig. 9-11). 

Como en Grandville (£g. 8), estos fetiches se erigen ante 

nuestros ojos para hacer desplomar nuestras certezas con 
respecto a la estabilidad del mundo visible. A su modo, las 
imágenes de Blossfeldt son también imágenes-malicia: ellas 
encubren un formidable poder crítico que no escapó a Benja- 

min y que, al año siguiente, tampoco escapará a Georges Ba- 
taille (158). ¿Cómo designar formalmente el procedimiento 

de esta crítica? En primer término, el primer plano trabaja en 

el desmontaje visual de las cosas, en la deconstrucción visual de 

  
196



    
    

8. Grandville, Plantas marinas, reproducción exacta de encajes, cepillos, pompones, 

postizos y gasas, 1844, Grabado de la serie Una tarde en el Jardin de las plantas, 

123 x 110 cm. 

 



        

9, Karl Blossfeldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 89: “Simphytum 
officinale”. O 2006 Karl Blossfeldt Archiv / Ann u, Jiirgen Wilde, Kóla/Artists 
Rights Society (ARS), New York. 

 



        

La imagen-malicia 
  

lo visible tal como lo percibimos habitualmente. Y Benjamin 

sitúa de entrada esta operación sobre el terreno mismo de la 

historia del arte: la amplificación fotográfica de lo vegetal, 

en efecto, no carece de consecuencias arquitecturales y or- 

namentales, lo mismo que, según él, la visión microscópica 

había tenido consecuencias gráficas y pictóricas en obras tan 
“abstractas” como las de Klee o de Kandinsky (159). 

Pero esto no es todo. Si la imagen-malicia es una imagen 
dialéctica, entonces el desmontaje de lo visible no tiene senti- 
do más que visualmente retrabajado, reconfigurado: hay sen- 
tido en el remontaje, es decir, en el montaje del material visual 

obtenido. Los exégeras de Benjamin que creyeron descubrir 
en él una lamentable confusión entre las prácticas fotográ- 
ficas (amplificación, por ejemplo) y cinematográficas (ace- 

lerado o lento, por ejemplo) no comprendieron hasta qué 

punto los procedimientos a sus Ojos interesantes eran trans- 

versales a todos los dominios técnicos, estéticos e inrelectua- 

les (foto, cine, pintura, arquitectura, filosofía). Ante todo, 

Benjamin se interrogó sobre la función desterritorializante 
de esos procedimientos: también juega sin complejos sobre 
el acercamiento del “primer plano” fotográfico y del “ralentí” 

cinematográfico que, en alemán, se dice justamente Zeitlupe, 

la “lupa temporal” —algo como una máquina para amplificar 
visualmente el tiempo (160). 

En el caso de Blossfeldt, esta “confusión” recibe, me pa- 

rece, una justificación más precisa todavía: ella se deduce del 

valor de uso concreto del libro entre nuestras manos. He aquí 

un libro mudo, un libro de imágenes: en él, las flores se su- 

ceden ciento veinte veces a las flores. ¿Qué hacemos espon- 
táneamente? Hojeamos. ¿Qué ocurre entonces? Las imágenes 
devienen entrecortadas. Sus diferencias se animan, sus analo- 

gías y sus contrastes describen una suerte de metamorfosis 

199



  

Georges Didi-Huberman 
  

jadeante, según un movimiento que nunca es continuo. Cada 

imagen devino en alguna medida el fotograma aislable de 
un film experimental sobre las formas vegetales, un film que 
desenrrollamos y pasamos a mano. Modo de descubrir que el 
hojeado trabaja en el remontaje visual de las cosas. 

La imagen dialéctica está alí: 

Que filmemos el crecimiento acelerado de una planta o 

que mostremos su forma cuarenta veces ampliada, nuevos 

mundos de imágenes (Bilderiwelten) brotan, como los géi- 

, en los hogares de la existencia (an Stellen des Daseins) 

que estamos lejos de esperar. Estas fotografías descubren en 
    

la existencia de las plantas todo un tesoro insospechado de 

analogías y de formas (Analogien und Formen). Sólo la fo- 

tografía es capaz de hacerlo. Pues es necesaria la importante 

amplificación que les da para que esas formas se deshagan 

del velo que nuestra pereza arrojó sobre ellas (161). 

Hay como un torbellino en el río de las formas visibles: 
un salto originario (Ursprung). Como un velo que se desga- 

rra, el acceso —aún parcial, entrecortado (sprumghaf)- a un 

conocimiento hasta allí ofuscado por nuestro hábito de las 
cosas. Las planchas de Blossfeldt ofrecen, desde ese punto 
de vista, una respuesta concreta a la cuestión planteada en el 

pasado por Goethe (y retomada por Benjamin en el epígrafe 
de su libro de 1920, citado más arriba): más allá de los puros 
agregados, sin llegar a ninguna sinuesis, el conocimiento por 

el montaje hace pensar lo real como una “modificación”. Es 
una suerte de morfogénesis brusca cuyo proceso hace emerger, 

muy rápidamente, esos Urformen del arte que, según Benja- 
min, no designan “otra cosa que las formas originarias de la 
naturaleza, es decir, formas que nunca fueron simples modelos 

200



  
10. Karl Blossfelde, Urformen der Kunst, Beslín, 1928. Lámina 12: “Geum rivale”. 

O 2006 Karl Blossfeldr Archiv / Ann u. Júrgen Wilde, Kólo/Artsis Rights 

Society (ARS), New York,



  

11. Kari Blossfelde, Urformen der Kunst, Berlin, 1928. Lámina 98: “Phacelia ta- 

nacetifolia”. O 2006 Karl Blossfeldt Archiv / Ana u. Jurgen Wilde, Kóln/Artists 
Rights Society (ARS), New York.



  

La imagen-malicia 

del arte sino que, desde el comienzo, en tanto formas origi- 

narias, estuvieron trabajando en toda creación” (162). 

“Originarias”, esas formas no tienen sin embargo nada 
de “simple” ni de “puro”. Pues lo que ellas testimonian es 

un tiempo de la alteración, de la perturbación: el movimiento 

turbulento que producen en el tejido continuo de los aspec- 
tos naturales, es el raismo movimiento del síntoma. Es decir, 

que arroja todas las cosas hacia lo bajo. Incluso instituidas, 

las flores de Blossfeldt participan, ninguno lo vio y lo dijo 
mejor que Georges Bataille, de una bajeza que hace soberano 
su grano material, su tactilidad a menudo repulsiva —de a ra- 

tos deshilachada u horripilante, viscosa o erizada—, pero más 
aún su vocación por reventar, por marchitarse en un tiempo 

siempre más rápido del que uno hubiera deseado: 

No puede presentar ninguna duda: la sustitución de las 

formas naturales respecto de las abstracciones empleadas 

corrientemente por los filósofos parecerá no solamente 

extraña, sino también absurda. Probablemente importará 

poco que a menudo los mismos filósofos hayan debido 

recurrir, aunque con repugnancia, a términos que toman 

su valor de la producción de esas formas en la naturaleza, 

como cuando hablan de bajeza. (...) Las flores no enveje- 

cen honestamente como las hojas, que nada pierden de su 

belleza, incluso después de muertas: se marchitan como 

viejas remilgadas y demasiado pintarrajeadas y fenecen 

rídiculamente en los tallos que parecían ponerlas por las 

nubes” (163). 

Pero las ciento veinte fotografías de flores ponen en prác- 
tica lo originario de las formas por otra razón: el movi- 
miento del síntoma se confunde allí con un verdadero juego, 

203



  

Georges Didi-Huberman 
  

el tiempo de la alteración corre allí parejo con un tiempo de la 
infancia, el tiempo festivo de las formas metamorfoseándose 
cuando se hojea la obra, de suerte que “el número de cuadros 
que se puede crear así es infinito”, como lo decía Baudelaire 
a propósito de los juguetes ópticos (164). Lo que terminó 

por fabricar el sabio profesor Blossfeldr, de hecho no es nada 
distinto a un maravilloso libro de imágenes. Más aún, su ma- 
nipulación espontánea es la de los flip-bo0ks, esos libros para 
niños donde el hojeado es una regla del juego para producir 
un efecto cinético, aunque siempre irregular, dependiente de 
la mano, y por lo tanto entrecortado. 

En adelante se hace evidente que el trabajo de Blossfeldt 
interesó a Benjamin por su estructura caleidoscópica: las formas 
se suceden allí para transformarse, las morfologías se mues- 
tran y se descomponen para metamorfosearse (íg 12-15), 

Desmontajes y remnontajes siempre reconducidos, donde cada 
metamorfosis adviene con un salto (Sprung) de página a pá- 
gina: la forma vegetal se altera, se desmonta, de pronto se re- 

compone, difiere, se altera de nuevo en la plancha siguiente, y 
así sucesivamente, sin ninguna ley de continuidad previsible. 
Es en eso mismo —en ese movimiento dialéctico— que la forma 
puede ser llamada “originaria” (urspriinglich). Es en eso tara- 

bién que debemos reconocer la plasticidad, pero igualmente 
la astucia, la esencial malicia de las formas según. Benjamin: 
“La variante es flexibilidad y consentimiento, maleabilidad 
(Schmiegsame), malicia (Sebláue) y ovxmnipresencia” (165). 

Esta estructura caleidoscópica, repitámoslo, no puede 
en ningún caso dejarse reducir a una práctica específica. El 
caleidoscopio, en Benjamin, es un paradigma, un modelo 
teórico. Significativamente, surge en los contextos donde es 
interrogada la estructura del tiempo. Bajo el ángulo de la va- 
riedad tornasolada de sus combinaciones, el caleidoscopio 

    

  

206 

 



    

12. Karl Blossfelde, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 69: “Asclepias 

speciosa”. O 2006 Karl Blossfelde Archiv / Ann u. Jargen Wilde, Kóln/Artists 

Rights Society (ARS), New York.



    

13. Karl Blossfeldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928, Lámina 68: “Parnasia 

palustris”. O 2006 Karl Blossfeldr Archiv / Ann u. Jiirgen Wilde, Kóln/Artists 
Rights Sociery (ARS), New York.



    

14. Karl Blossfeide, Urformen der Kunst, Berlin, 1928. Lámina 113: “Asclepias 
speciosa”. O 2006 Karl Blossteldr Archiv / Ann u. Jirgen Wilde, Kóln/Artists 

Rights Society (ARS), New York.



    

15, Karl Blossteldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 115: “Asclepias 

syriaca”. O 2006 Karl Blossfelde Archiv / Ana u. Júrgen Wilde, Kóln/Artsts 
Rights Society (ARS), New York.



  

La imagen-malicia 
  

caracterizará, por ejemplo, a la modernidad según Benjamin: 

“(..) lo moderno es también variado como los diferentes as- 

pectos de un mismo caleidoscopio” (166). Bajo el ángulo de 

a simetría apremiante de sus espejos, el caleidoscopio caracte- 1 t ted: l caleid E 
rizará el “curso de la historia” destinado, un día u otro, a rom- 

perse entre las manos del niño (es decir, del revolucionario): 

El curso de la historia, tal como se presenta bajo el concepto 

de la catástrofe, no puede elevar más pretensiones sobre el 

pensador que el caleidoscopio en la mano del niño que, 

cada vez que lo gira, destruye un orden para hacer nacer 

otro nuevo. La imagen tiene derechos, buenas justificacio- 

nes. Los conceptos claves siempre fueron el espejo gracias al 

cual pudo nacer la imagen de un “orden”. El caleidoscopio 

debe ser roto (167). 

En fin, el caleidoscopio será pensado por Benjamin bajo 
el ángulo del desmoronamiento interior, como cuando los pe- 

dazos de vidrio, agitados en la lente, permiten ver y escuchar 
el movimiento de su caída y de sus choques. En un texto 
admirable, escrito en 1932, Benjamin resume así los motivos 

del tiempo reminiscente —la memoria involuntaria tan cara 

a Marcel Proust-, del derrumbamiento espacial --esta caída 

del “ser-ahí” analizado por Binswanger en los mismos años 

(168)-- y, para terminar, de la sensación corporal de una ro- 

tura interior: 

(..) la conmoción conduce al derrumbamiento. (...) Nadie 

lo sintió más nítidamente que Marcel Proust en la muerte 

de su abuela, que lo conmueve pero sin parecerle real hasta 

una noche en que, cuando se sacaba sus zapatos, las lágrimas 

vinieron a sus ojos, ¿Por qué? Porque se había agachado. 

209



        

  

Georges Didi-Huberman 
  

El cuerpo, que es el despertar del dolor profundo puede 

devenir el mismo que el del pensamiento profundo. Uno y 

otro reclaman la soledad. Para quien un día escaló solitario 

una montaña y llegó arriba agotado, regresando enseguida 

con pasos que sacudían todo su cuerpo, hacia la parte baja 

de la montaña, el tiempo se distiende, las barreras se de- 

rrumban en su interior y atraviesa trotando las fracciones 

de instantes como en sueños. Á veces, intenta detenerse y 

no lo consigue. ¿Son sus pensamientos o el camino irregu- 

lar los que lo sacuden? Su cuerpo devino un caleidoscopio 

que le presenta a cada paso las cambiantes figuras de la 

verdad (169). 

Este texto de Benjamin describe el montaje de la expe- 
riencia en tanto que tal. Está, primero, la caída del cuerpo: 

elemento sintomático de toda experiencia donde el sujeto, 
arrastrado en un curso literalmente “catastrófico” —figurado 
aquí por la pendiente de la montaña, los desprendimientos 
de piedras, el peso del cuerpo, el paso bamboleante, la fatiga 

nerviosa próxima al derrumbamiento deviene el juguete de 

su propio movimiento. Enseguida ocurre el surgimiento de 
imágenes, éstas también oscilantes, fulgurantes, renovadas a 

cada paso, como un juego psíquico con la misma caída. Está, 
por fin, la constitución de un saber —incluso de una sabidu- 
ría— de todo esto: como la apuesta del movimiento de la caf- 

da y del destello de imágenes reunidas. Ese nudo dialéctico 
explica quizás mejor por qué, en Benjamin, los motivos an- 

gustiosos, los motivos gnoseológicos y los motivos festivos se 

encuentran tan a menudo articulados unos con otros. 

Ahora bien, todo eso termina por articularse en la lengua: 
el conocimiento en la montaña llama siempre a una “legibili- 

dad” del tiempo, y sólo la lengua, dice Benjamin, “es el lugar 

210



  

La imagen-malicia 

donde es posible aproximar” las imágenes dialécticas (170). 

¿Qué decir si no que la lengua en sí misma debe hacerse cargo 
de la estructura enigmática, la estructura calcidoscópica de 

las imágenes y del tiempo? “Encontrar las palabras para lo 

ue se tiene ante los ojos —cuán difícil puede ser eso, Pero, 

cuando ellas llegan, circulan lo real con pequeños golpes de 
martillo hasta que graban la imagen en él como sobre un 
plato de cobre” (171). La multiplicidad de historias posibles, 

según Benjamin, corre decididamente a la par de la multipli- 
cidad de lenguas (172). 

He allí por qué los motivos del montaje y del caleidosco- 
pío convocan indefectiblemente, en Benjamin, el del rompe- 
cabezas, El rompecabezas evoca la acción disgregante de la 
muerte (el rompecabezas como arma guerrera) o de la ebrie- 
dad (el rompecabezas como vino que sube a la cabeza) —pero 
también, y sobre todo, el trabajo constructivo del pensamien- 
to capaz de reconstituir, como en el juego de paciencia que 
lleva el nombre de “rompecabezas chino”, un dibujo único 

a partir de elementos erráticos (173). Benjamin veía en el 

rorapecabezas chino, muy en boga en el siglo XIX, la prefi- 
gutación de ese famoso principio constructivo, común a la 

manera moderna de escribir la historia (174) y de componer 

obras de arte: 

El “rompecabezas chino” que se puso de moda durante el 

Imperio revela el sentido naciente del siglo para la cons- 

wucción (den erwachenden Sinn des Jabrhunderes fúr Kons- 

truktion). Los dibujos que aparecen sobre los modelos de 

rompecabezas de la época con formas sombreadas que re- 

presentan un personaje, un edificio o un paisaje, son una 

primera prefiguración alegórica del principio cubista en el 

arte plástico (A verificar: si, en una representación alegórica 

211



Georges Didi-Huberman 
  

que se encuentra en el Gabinete) díe) Estampas), el “juego 

chino” se distingue del caleidoscopio, o a la inversa) (175). 

¿Cómo realiza la lengua la conjunción entre los fragmen- 

tos ertáticos y el principio constructivo? Otorgándose un 

ritmo: consagrándose al tiempo. Sólo una musicalidad —te- 

mas con contra-temas, medidas con desmesuras, tempi con 

polirritmos, timbres con texturas permite introducir en el 

saber del historiador el anacronismo de su objeto (176). Esto 

supone correr riesgos en el modo mismo de escribir la his- 

toria: allí todavía los niños y los músicos serán reyes. “La 
improvisación hace la fuerza. Todos los golpes decisivos son 
producidos al jugar” (177). Y es de ese modo que Benjamin 

terminará por asir al vuelo la proposición de un niño a quien 

ve jugar con las palabras de la lengua como con las piezas de 

un rompecabezas chino... La anotará tan escrupulosamente 

como si hubiera sido una palabra de Heráclito: 

Que uno se imagine ahora este juego (el rompecabezas) 

pero invertido, que uno mire una frase dada como si estu- 

viera construida según esta regla. De un solo golpe ella de- 

bería adoptar para nosotros un rostro extraño, estimulante. 

(..) Y las frases que un niño lanza jugando con las palabras 

tienen verdaderamente más relación con los textos sagrados 

que con la lengua corriente de los adultos. Aquí un ejemplo 

que muestra el lazo que establece entre las palabras (...) un 

niño (a los doce años): “El tiempo se lanza como un bretzel 

en la naturaleza” (Die Zeit schwingt sich wie eine Brezel durch 

die Natur) (178). 

Que el mencionado niño me perdone este último comen- 
tario: la palabra bretzel, existente en francés a finales del siglo 

212



  

La imagen-raalicia 
  

XIX, viene del latín vulgar brachitella, diminutivo de brachita, 

de brachium, “brazo”. Designa —por analogía de forma, de 

Urform-— un pastel liviano en forma de 8 o de brazos entre- 
lazados, salado y espolvoreado de comino. Si se lo emplea 
en el otro sentido, el bretzel dibuja algo que se vincula al 
símbolo del infinito, lo que daría un sentido muy profundo 
a la frase del pequeño filósofo. Pero, en realidad, no estoy 

completamente de acuerdo. Habiendo releído a Benjamin, 

prefiero decir que el tiempo se lanza como un strudel (esa pas- 

ta hojaldrada que contiene una preparación aromatizada con 

manzana, que generalmente se come tibia). ¿Por qué un stru- 
del? Porque es así como el propio Benjamin califica el tiempo 
del origen: “El origen es un torbellino en el río del devenir” 
(im Eluss des Werdens als Strudel) (179). Strudel, en alemán, 

es el nombre del remolino, de lo rápido, del torbellino —y, 
por supuesto, del “arrollado de manzanas”... Tal es la función 

heurística del placer, del juego con el lenguaje. Igualmente, 

escribe Benjamin, “el placer que brinda el mundo de las imá- 

genes (...) se nutre de un sombrío desafío lanzado al saber” 

(180). Y nada es más indispensable para el saber que aceptar 

ese desafío. 

(1999) 

213



  

Noras 

1) Así, no hay entrada “Walter Benjamin” en A. Burguiére 

(dir.), Dictionnaire des sciences bistoriques, Paris, PUF, 1986, o en 

la bibliografía de ]. Le Goff, Histoire et mémoire, Paris Gallimard, 

1988. En veinte años de Annales, el nombre de Benjamin (según 

los índices de M. Grinberg e Y. Trabut, Vingt années d'histoire 

et de sciences humaines. Table analytique des Anuales, 1969-1988, 

Paris, Armand Colin, 1991) no es citado más que una sola vez 

en un breve informe, por Michael Werner, del libro de R. Kany, 

Mnemosyne als Programm. Geschichte, Erinnerung und die Andacht 

zum Unbedeutenden im Werk von Usener, Warburg und Benjamin 

Túbingen, Niemeyer, 1987, Cf. Annales E.S.C., XLIII 1988, no 

4, p. 932-934. En fin, el nombre de Walter Benjamin no aparece 

de modo significativo en ninguna historia de la historia del arte. 
Cf. particularmente G. Bazin, Histoire de la histoire de Uart de Va- 

sari á nos jours, Paris, Albin Michel, 1986. U. Kultermann, The 

History of Art history, New York, Abaris Book, 1993. 

2) W. Benjamin, “Théses sur la philosophie de Phistoire” 

(1940), trad. M. de Gandillac, L Homme, le langage et la culture, Paris, 

Denoél-Gonthier, 1974, p. 188. ld., “Sur le concept d'histoire” 

(1940), Écrits francais, ed. J..M. Monnoyer, Paris, Gallimard, 199, 

p. 343, donde la expresión es: “Se considera que (el historiador) 

peina en sentido contrario el pelo demasiado Justroso de la historia”. 

Citaré en general los textos de Benjamin según la traducción france- 

sa existente, Para el texto original, me remito a W. Benjamin, Briefe, 

214 

 



  

La imagen-malicia 
    

ed. G. Scholem y TW. Adorno, Francfort, Suhrkamp, 1966 (ed. 

1978). ld. Gesammelte Schrifien, ed. R. Tiedemann y H. Schwep- 

penháuser, Francfort, Suhrkamp, 1972-1989. 

3) C. Coquio, “Benjamin et Panofsky devant image”, Présence(s) 

de Walter Benjamin, diz. J.-M. Lachaud, Bordeaux, Publications 

du service culturel de Vuniversitéó Michel de Montaigne, 1992, 

p. 26. 

4) Y. Benjamin, Letrre n* 26 a Florens Christian Rang, 

9/12/1923, Correspondance, l. 1910-1928, ed. G. Scholem y TW. 

Adorno, trad. G. Petitdemange, Paris, Aubier-Montaigne, 1979, 

p. 294 (advirtamos que la fórmula evoca, si es que no retoma tex- 

tualmente, un fragmento de Karl Marx en K. Marx y F. Engels, 

L'ideologie allemande (1846), trad. H. Auger, G. Badia, J. Baudrillard 

y R. Cartelle, Paris, Éditions sociales, 1968, p- 108, y citada por 

el mismo Benjamin en Paris, capitale du XIXe. siécle. Le livre des 

passages (1927-1940), trad. J. Lacoste, Paris, Le Cerf, 1993, p. 484: 

“No hay historia de la política, del derecho, de la ciencia, del arte, 

de la religión, etc.”). 

5) Ibíd., p. 296. 

6) Como lo piensa, particularmente, M.-C.Dufour-El Maleh, 

La Nuit sauvée. Walter Benjamin et la pensée de histoire, Braxelles, 

Ousia, 1993, p. 10-36, 

7) W. Benjamin, Lettre n* 126 a Florens Christian Rang, Co- 

rrespondance, L, ap. cit, p. 293. 

8) Ibíd., p. 295. Notemos que Stoff denota el “tema”, el “con- 

tenido” de una obra de atte, pero también —y ante todo su “ma- 

terial”. En los dos casos, el término se opone a For. 

9) Ibíd., p. 295-296. 

10) Cf. particularmente los comentarios de D. Payot, Anachro- 

nies de Deruvre d'art, Paris, Galilée, 1990, p. 131-151. S. Mosés, 

L'ange de U'histoire. Rosenzweig, Benjamin, Scholem, Paris, Le Seuil, 

1992, p. 123-125. 1. Wohlfarth, “Smashing the Kaleidoscope: 

215



    

Georges Didi-Huberman 
  

Walter Benjamin's Critique of Cultural Story”, Walter Benjamin 

and the Demands of History, dir. M.P. Steinberg, lthaca-Londres, 

Cornell University Press, 1996, p. 190-205. Será menester, ade- 

más, conectar las exigencias expresadas en ese texto de 1923 con 

la noción de “crítica inmanente” analizada por Benjamin en el 

romanticismo. C£. W. Benjamin, Le concept de critique esthétique 

dans le Romantisme allemand (1920), trad. P. Lacouc-Labarthe y 

A.M. Lang, Paris, Flammarion, 1986, p. 117-134. (Hay traduc- 

ción al español: El concepto de crítica de arte en el romanticismo 

alemán, Edic. Península, Barcelona, 1988). 

1D) Y. Benjamin, “Peinture et graphisme” (1917), trad. P. 

Penisson, La Part de F'ecil, 19 6, 1990, p. 13. [d., Lettre n* 62 a 

Ernst Schoen, fin 1917, Correspondance, Í, op. cit., p. 159-160: %... 

te envío una nota sobre la pintura, tan provisoria, que en Otras cir- 

cunstancias hablaremos sobre su contenido.(...) Para mí se trata de 

lo siguiente: en contra de ese fenómeno desagradable en función 

del cual hoy las tentativas de hacer la teoría de la pintura moder- 

na degeneran pronto en teorías del progreso o del contraste en 

relación al gran arte del pasado, esbozar primero la base universal- 

mente válida de un punto de vista conceptual de lo que nosotros 

concebimos como pintura. Entonces, dejé de lado toda conside- 

ración de la pintura moderna, aunque en su origen esta reflexión 

haya nacido de su indebida absolutización”. 

12) Cf. G. Didi-Huberman, £ Empreinte, Paris, Centre Geor- 

ges Pompidou, 1997, p. 16-22 y 181-190. 

13) W. Benjamin, “Curriculum vitae” (1925 y 1940), Ecrits 

autobiographiques, trad. C. Jouanlanne y J.-E. Poirier, Paris, Chris- 

tian Bourgois, 1990, p. 25, 31 y 40. 

14) C£. Y. Kempf, “Waker Benjamin und die Kunsrwissens- 

chaft, 1. Benjamins Beziehungen zur Wiener Schule”, Kritische 

Berichte, L, 1973, n* 3, p. 30-50. [d., “Walter Benjamin und die 

Kunstwissenschaft, 2. Walter Benjamin und Aby Warburg”, ¿bíd., 

216 

 



  
  

La imagen-malicia 

11h 1975, u* 1, p. 5-25. C. Coquio, “Benjamin et Panofsky devant 

Pimage”, art. cit., p. 27. 

15) W. Benjamin, “Eduard Fuchs, collectionnenr et historien” 

(1937), trad. P. Ivernel, Macula, n* 3-4, 1978, p. 42-59. (Hay 

traducción al español: Discursos interrumpidos L, Taurus, Madrid, 

1982). C£. 1. Wohlfarrh, “Smashing the Kaleidoscope: Walter 

Benjamin's Critique of Cultural History”, art. cit, p. 190-205, 

16) W. Benjamin, “Johann Jakob Bachofen” (1935), Ecrits 

frangaís, op. cit, p. 101, (Hay traducción al español: revista ECO, 

no 221, Bogotá, marzo 1980). 

17) Cf. G. Scholem, “Walter Benjamin” (1964), trad. P. 

Ivernel, Benjamin et son ange, Paris, Payot-Rivages, 1995, p. 31, 

“Todo lo que era pequeño ejercía sobre él la mayor atracción. Uno 

de sus más fuertes impulsos consistía en expresar o descubrir la 

perfección en lo pequeño o en lo reinúsculo. Autores tales como 

J.P. Hebel o S.J. Agon, que lograban la perfección con historias ex- 

tremadamente reducidas, podían embelesarlo con frecuencia. Que 

lo más grande se abre en lo más pequeño, que el buen Dios habita 

en el detalle”, como tenía la costumbre de decir Aby Warburg, 

allí estaban para él las ideas fundamentales bajo las relaciones más 

diversas”. 

18) Cf. G. Didi-Huberman, La Ressemblance informe, ou le gai 

savoir selon Georges Bataille, Paris, Macula, 1995, p. 280-333 (Ba- 

taille-Einstein), 249-252 y 360-368 (Bataille-Freud), 379-383 (Ba- 

taille, Benjamin, Warburg). Sobre la analogía entre el Bilderatlas de 

Warburg y el “montaje” en Benjamin, cf. S. Weigel, “Lesbarkeit. 

Zur Bild- und Kórpergedáchtnis in der Theorie”, Manustripte. 

Zeitschrift fúr Literatur, XXXU, 1992, 00 115, p. 13-17. 

19) C£. G. Didi-Huberman, E 'mage survivant. Histoire de Vart 

et temps des fantómes, Paris, Minuiz, 2002, 

20) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, Op. Cit., p. 

107-125 y 794-796. 

217



  

Georges Didi-Huberman 

21) ld., “Sur le pouvoir Vimitation”, Euvre 11. Poésie et révolutio,,, 

Paris, Denotl, 1971, p. 49-52. ld., “Théorie de la ressemblance” (1933), 

trad. M. Valois, Revue d esthétique, INLS., 10 1 1, 1981, p. 61-65, 

22) ld. , “Paralipoménes et variantes de E Euvre d'art l'époque 

de sa reproduction mécanisée” (1936), trad. J.-M. Monnoyer, Ecrits 

Jrangais, op. cit, p. 180. 

23) A. Warburg, “Texte de clóture du séminaire sur Jacob Burc- 

khardt” (1927), trad. D. Meur, Les Cahiers du Musée national d'Art 

moderne, ne 68, 1999, p. 21-23, con mí comentario “Sismogra- 

phies du temps: Warburg, Burckhardt, Nietzsche”, ¿bíd., p. 5-20. 

24) W. Benjamin, “Paralipoménes et variantes des théses Sur le 

concept d' histoire” (1940), trad. J.-M. Monnoyer, Écrits francais, 

op. cit, p. 352. 

25) ld., Paris, capitale du X[Xe. siécle, op, cit, p. 481. 

26) CF. G. Didi-Huberman, “Pour une anthropologie des sin- 

gularités formelles. Remarques sur Pinvention warburguienae”, 

Genéses. Sciences sociales et histoire, uo 24, 1996, p. 145-163. 

27) W. Benjarnin, Paris, capisale du XIXe. siécle, op. cit., p. 190- 

219. A. Warburg, “Lart du portrait er la bourgeoisie florentine. 

Domenico Ghirlandaio 4 Santa Trinita. Les portraits de Laurent 

de Médicis et de son entourage” (1902), trad. S. Muller, Essaís flo- 

rentins, Paris, Klincksieck, 1990, p. 101-135. Otras analogías entre 

los dos pensadores son puestas de relieye por W. Kemp, “Walter 

Benjamin und die Kunstwissenschaft, 2. Walter Benjamin und 

Aby Warburg”, art. cit, p. 5-25. G. Agamben, “Aby Warburg et 

la science sans nom” (1984), trad. M. Dell' Omodarme, Image et 

mémoire, Paris, Hoébeke, 1998, p. 43. M Jesinghausen-Lauster, 

Die Suche nach der symbolischen Form. Der Kreis und die Kulturiwis- 

senschafiliche Bibliotef. Warburg, Baden-Baden, Valentin Koerner, 

1985, p. 273-303. 
28) Cf. C. Coquio, “Benjamin et Panofsky devant Pimage”, art. 

cit, p. 28-49. M. Brodersen, “Wenn Ihnen die Arbeit des Intereses 

218



        

  

La imagen-malicia 
  

wert erscheint... Walter Benjamin und das Warburg-Institut: 

einige Dokumente”, Aby Warburg. Alten der internationalen 

Symposions Hamburg 1990, dir. H. Bredekamp, M. Diers et G. 

Schoell-Glass, Weinheim, VCH-Acta Humaniora, 1991, p. 87- 

94. C. Knorr, “Walter Benjamins Ursprung des deutschen trauers- 

piel und die Kunstgechichte”, Kritische Berichte, KX1L, 1994, po 

2, p. 40-56. 

29) Y. Benjamin, Origine du drame baroque allemand (1928), 

trad. S. Muller er A. Hirt, Paris, Flammarion, 1985, p. 149-169. 

30) W. Benjamin, Lettre no 169 4 Hugo von Hofmannsthal, 

8/2/1928, lertre n* 168 4 Gerhard (Gershom) Scholem, 30/1/1928, 

Correspondance, L, op. cit., p. 419 y 416. 

31) C£. C. Imbert, “Le présent de Phistoire”, Walter Benjamin et 

Paris, dir. H. Wismann, Paris, Le Cerf, 1986, p. 762-764. C. Co- 

quio, “Benjamin et Panofsky devant Pimage”, art. cit., p. 30-49. 

32) Cf. G. Didi-Huberman, Devant image. Question posée ax 

fins d'une histoire de art, Paris, Minuit,1990, p. 205-218. 

33) W. Benjamin, Origine du drame baroque allemand, op.cit. 

p. 43-44. 

34) E. Panofsky, La Renaissance et ses avant-courriers dans Uart 

d'Occident (1960), trad. L. Verron, Paris, Flammarion, 1976. 

35) [d., “Le probleme du temps historique” (1931), trad. G. 

Ballangé, La perspective comme forme symbolique et autres essais, Pa- 

ris, Minuit, 1975, p. 225. 

36) ld., “L' histoire de Part est une discipline humaniste” 

(1940), trad. B. y M. Teyssédre, LEuvre d'art et ses significations. 

Essais sur les “arts visuels”, Paris, Gallimard, 1969, p. 27-52. 

37) W/. Benjamin, “Théses sur la philosophie de P' histoire”, art. 

cit., p. 186 y 196. 

38) Ibíd., p. 193. 

39) P. Szondi, “Espoir dans le passé. A propos de Walter Ben- 

jamin”, (1961), trad. S. Bollack, Poésies et poétiques de la modernizé, 

219



Georges Didi-Huberman 
  

Lille, Presses univesitaires de Lille, 1981, p. 33-43. La expresión 

fue retomada por H. Mayer, Walter Benjamin. Réflexions sur un 

contemporain (1992), trad. A. Weber, Paris, Gallimard, 1995, p. 

70-84. 

40) C£. G. Didi-Huberman, “Savoir-mouvement ("homme qui 

parlajt aux papillons)”, prefacio a P.-A. Michaud, Aby Warburg et 

limage en mouvement, Paris, Macula, 1998, p. 7-20. 

41) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe, siécle, op. cit., p. 

405-406, Cf. igualmente p. 880-881. 

42) C£ G. Simon, Le Regard, Vétre er Vapparence dans loprique 

de l'Antiquité. Paris, Le Seuil, 1988. 

43) Sobre la permanencia de este pensamiento de la historia en 

Benjarnin, cf. S. Mosts, LAnge de l'bistoire, op. cit. p. 95. Toda la 

primera entrevista de Benjamin con Scholem, el 21/7/1921, llevaba 

ya la huella de esta preocupación (Cf G. Scholem, Walter Benja- 

min. Histoire d'une amitié (1975), trad. P. Kessler, Paris, Calmann- 

Lévy, 1981 (éd. 1989), p. 16: “Entra muy rápido en lo vivo del 

sujeto. Me dijo que se interesaba mucho en la naturaleza del pro- 

ceso histórico”). Preocupación que debía prolongarse hasta 1940, 

el momento de las tesis Sur le concept d'histoire. Sobre éste último 

texto, fundamental en más de un sentido, cf. los materiales recogi- 

dos por P. Bulthaup (dir), Materialen zu Benjamins Zhesen “Uber 

den Begriff der Geschichte”. Beitráge und Interpretationen, Francfort, 

Suhirkamp, 1975. C£. igualmente la excelente edición italiana de 

Y. Benjamin, Sul concetto di storia, ed. G. Bonola y M. Ranchetti, 

Turin, Einaudi, 1997. Sobre las tesis de Benjamin, cf. P. Missac, 

“Lange et P'automate. Notes sur les Théses sur le concept d'histoire” 

de Walter Benjamin”, Les Nonveaux Cahiers, 10 42, 1975, p. 43-52. 

Íd., “Ce sont des théses. Sont-ce des théses?”, Revue d'esthétique, 

N,S., n* 8, 1985, p. 199-209. N Pasero, “Per un commento alle 

“Tesi di filosofia della storia” di Walter Benjamin”, Limmagine ri- 

Jlessa. Revista queadrimestrale di sociología dei testi, ne 1, 1977, p. 

220



  

  

La imagen-malicia 
  

1-15. J.-M. Gagnebin, Zur Geschichtsphilosophie Walter Benjamin. 

Die Unabgeschlossenheit des Sinnes, Erlangen, Palm 8 Enke, 1978. 

1d, Histoire et narration chez Walter Benjamin, Paris, 'Harmattan, 

1994. E Desideri, Walter Benjamin, il tempo e la forme, Roma, Edi- 

tore Riuniti, 1980, p. 307-357. ld, La porta della giustizia. Saggí 

su Walter Benjamin, Bologna, Pendragon, 1995, p. 139-152. P Pu- 

llega, Comimento alle Tesi di filosofía della historia” di Walter Benja 

mín, Bologne, Cappeili, 1980. C. Hering, Die Rekonstruktion der 

Revolution. Walter Benjamin mesianischer Materialismus in den The- 

sen “Úber den Begrijf der Geschichte”, Prancfort-Berne, Peter Lang, 

1983. E. Mazzarella “Tangelo e Partesa. Allegoria e simbolo nelle 

“Tesi di filosofia della stori” di Walter Benjamin”, Vietzsche e la 

storia. Storicitá e ontología della vita, Naples, Guida, 1983, p. 168- 

187. M. Sagnol, “Théorie de Phistoire et théorie de la moderniré 

chez Benjamin”, L'Homme et la societé, 19 69-70, 1983, p. 79-93. 

U. Opolka, “Le méme et la simmnilitude: a propos de la conception 

de Phistoire de Walter Benjamin”, trad. L. Cassagnau, Weimar ou 

explosion de la modernité, dis. G. Raulet, Paris, Anthropos. 1984, p. 

223-239: E. Greblo, “Esperienza e storia in Benjamin”, [/ Mulino, 

XXXIV, 1985, no 302, p. 950-970. B. Witte, Walter Benjamin. Une 

biographie (1985), trad. A.Bernold, Paris, Le Cerf, 1988, p. 81-106 

y 247-254. E. Rutigliano, “Walter Benjamin e la storia”, Sociologi. 

Vomini e problemi, Milan, Angeli, 1990, p. 176-202. R. Rochlitz, Le 

Désenchantement de l'art. La philosophie de Walter Benjamin, Paris, 

Gallimard, 1992, p. 265-269. G. Bonola, “Redenzione del passato. 

Su origine e senso delle metafore di salvezza nelle tesi “Sul con- 

cetto di storia de Benjamin”, Discipline filosofiche, n? 1, 1994, p. 

143-165. K. Anglet, Messianitát und Geschichte. Walter Benjamin 

Konstruketion der bistorischen Dialektik und deren Aufhebung ins Es- 

chatologische durch Erik Peterson, Berlin, Akadernie Verlag, 1995. G. 

Raulet, Le Caractére destrucieur. Esthétique, tbéologie et politique chez 

Walter Benjamin, Paris, Aubier, 1997, p. 195-245. 

221



      

Georges Didi-Huberman 
  

44) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit, p. 

477: “Superar la noción de “progreso” y superar la noción de “pe- 

ríodo de decadencia” no son más que dos aspectos de una única 

y misma cosa”, 

45) Ibíd., p. 475 y 686. 

46) Ibid. p. 494. C£ 1bíd., p. 312 (donde Benjamin cita a Baude- 

laire, quien, según él, “opone una concepción monadológica a la idea 

del progreso en la historia del arte”) y p. 55 (donde Benjamin cita a 

Maxime du Camp: “La historia es como Jano, tiene dos caras”). 

47) Ibíd., p. 485 y 491 ("Es menester fundar el concepto de 

progreso en la idea de catástrofe”). Sobre la crítica del progreso, 

cf. M. Lowy, “Walter Benjamin critique du progrés: A la recher- 

che de Pexpérience perdue”, Walter Benjamin et Paris, op. cit., p. 

629-639. A. Miinster, Progrés et catastrophe. Walter Benjamin et 

L histoire. Réflexions sur Vitineraire philosophique d'un marxisme “mé- 

lancolique”, Paris, Kimé, 1996, p. 7-19. 

48) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., 836. 

49) Ibíd., p. 492. Cf. igualmente p. 487-489 donde de la dis- 

continuidad de la historia se deduce su carácter inacabado, 

50) [bíd., p. 487 (citando a Grillparzer): “Leer en el porvenir 

es difícil, pero ver puramente en el pasado es más difícil aun; digo 

puramente, es decir, sin mezclar con esta mirada retrospectiva todo 

lo que tuvo lugar en el intervalo”. La “pureza” de la mirada no es 

tan difícil como imposible de alcanzar”. 

51) [d., “Théses sur la philosophie de Phistoire”, art. cit, p. 

194-195. C£. 1d. “Sur le concept d'histoire”, art. cit. p. 346. ld. 
“Eduard Fuchs, collectionneur et historien”, art.cit,, p. 42 (“El 

historicismo presenta la imagen eterna del pasado”). 

52) ld., “Iheses sur la philosophie de Phistoire”, art. cit. p. 

193. C£ R. Tiedemann, Etudes sur la philosophie de Walter Benja- 

min (1973), trad. R. Rochlitz, Arles, Actes Sud, 1987, p. 131-169, 

G. Petitdemange, “Le seuil du present. Déñ V'une pratique de 

222



    

La imagen-malicia 
  

Phistoire chez Walter Benjamin”, Recherches de sciences religienses, 

LXXIM, 1985, n* 3, p. 381-400. S. Mosts, LAnge de l'histoire, 

op.cit., p. 95-101. 

53) Walter Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, ap. cit., p. 

65, 107-125, 172, 182, 190-219, 232, 515, 536, 555-557, etc. 

54) [d., “Théses sur la philosophie de histoire”, art. cit, p. 

184. ld., “Sur le concept d'histoire”, art. cit., p. 340. 

55) ld., Lettre n9 264 a Gerhard (Gershom) Scholem, 9/8/1935, 

Correspondance II. 1929-1940, éd. G. Scholem y TW. Adorno, 

trad. G. Petitdemange, Paris, Aubier-Montaigne, 1979, p. 183. 

56) C£ L Wobhlfarth, “Er cetera? De Phistorien como chiffonier”, 

Walter Benjamin et Paris, op. cit., p. 559-609. Cf. igualmente M. 

Sagnol, “La méthode archéologique.de Walter Benjamin”, Les 

Temps modernes, XL, 1983, n0 444, p. 143-165. 

57) W. Benjamin, Sens unique (1928), trad. J. Lacoste, Paris, 

Les letres Nouvelles-Maurice Nadeau, 1978, p. 161. (Hay traduc- 

ción al español: Dirección única, Alfaguara, Madrid, 1987). 

58) Cf. especialmente H. Pfotenhauer, Benjamin und Nietzs- 

che”, Links hatte noch alles sich zu entrátseln”, Walter Benjamin im 

Kontext, dir. B. Linden, Francfort, Suhrkamp, 1978, p. 100-126. 

F. Desideri, Walter Benjamin, il tempo e le forme, op. cit., 11-40. 

N. Bolz, "Des conditions de possibilité de l'expérience histori- 

que”, trad. C. Berner, Walter Benjamin et Paris, op. cit., p. 467- 

496. C. Imbert, “Le présent et P'histoire”, art. cit, p. 743-792. 

S. Mosés, L'Ange de la histoire, op. cit., 167-172. ld. “Benjamin, 
Nietzsche et Pidée de P'éternel retour”, Enrope n* 804, 1996, p. 

140-158. E. Proust, L'Histoire 4 contretemps. Le temps bistorique 

chez Walter Benjamin, Paris, Le Cerf, 1994, (reéd. Le Livre de 

Poche, 1999), p. 9-26. 

59) W. Benjamin, “Eduard Fuchs, collectionneur et historien”, 

art. cit, p. 43 (en el texto de Benjamin se encuentra la palabra 

francesa ramasseur, p. 50). 

223



  

Georges Didi-Huberman 
  

60) Cf. W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit,, p. 

126-150, 241, 410, 423-433, 543-554, 836, erc. 

61) ¿bíd., p. 230; “(-..) estamos menos sobre la huella del alma 

que sobre la de las cosas. Buscamos el árbol totémico de los objetos 

en lo más recóndito de la prehistoria” (Urgeschichte). 

62) Cf. G. Didi-Huberman, Viscosités ersurvivances. LU histoire 

de Part a Pépreuve du materiau”, Critique, LIV, 1998, n* 611, p. 

138-162. 

63) Y. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 370. 

C£. igualmente p. 140-144, 478-479, etc. 

64) Ibíd., p. 477. 

65) lbíd., p. 686 (citando a Alfred Gotthold Meyer): “Los Fer- 

mentos” son sustancias que producen o aceleran la descomposición 

de cantidades comparativamente grandes de otras sustancias orgá- 

nicas... Pero esas “otras sustancias orgánicas” sobre las cuales los fer- 

mentos ejercen su poder de descomposición, son formas estilísticas 

transmitidas por la tradición”. 

66) Ibíd., p. 345, etc. Sobre el tiempo histórico como flujo y 

reflujo en Benjamin, cf. F. Proust, £ Histoire d contretemps, op. 

cit., p. 59-104. 
67) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 831. 

[d., “Fouilles et souvenir” (1932), trad. J.-F. Poirier, Images de 

pensée, Paris, Christian Bourgois, 1998, p. 181-182. Comenté el 

segundo pasaje en Ce que nous voyons, ce quí nous regarde, Paris, 

Minuit,1992, p. 129-135, a continuación de C. Perret, Walter 

Benjamin sans destin, Paris, La Différence, 1992, p. 76-80. 

68) C£. G. Agamben, “Walter Benjamin e il demonico. Felicita e 

redenzione storica nel pensiero di Benjamin”, Aut ant, n9 189-190, 

1982, p. 143-163. R.-P. Janz, “Expérience mythique et expérience 

historique au XIXe. Siécle, trad. J.-R. Pavet y M. Sagnol, Walter 

Benjamin et Paris, op. cit., p. 453-466. 

224



  

  
    

La imagen-malicia 
  

69) Y. Benjamin, “Theses sur la philosophie de Phistoire”, art. 

cit., p. 186-188. [d., “Sur le concept histoire”, art. cit., p. 342- 

343. Cf. S. Mosts, L Ange de l' histoire, op. cit, p. 153-155. 

70) S. Freud, Conférences d'introduction 4 la psichanalyse 

(1916-1917), trad. F. Cambon, Paris, Gallimard, 1999, p. 363- 

364. El pasaje es célebre pero merece ser recordado: “En el curso 

de los tiempos, la humanidad ha debido soportar de parte de la 

ciencia dos graves afrentas a su ingenuo amor propio. La primera 

cuando se enteró de que nuestra Tierra no era el centro del uni- 

verso, sino una ínfima partícula dentro de un sistema cósmico 

apenas imaginable en su grandeza. Para nosotros, esa afrenta se 

asocia al nombre de Copérnico, aunque ya la ciencia alejandri- 

na había proclamado algo semejante. La segunda, cuando la in- 

vestigación biológica redujo a la nada el supuesto privilegio que 

se había conferido al hombre en la Creación, demostrando que 

provenía del reino animal y poseía una inderogable naturaleza 

animal. Esta subversión se ha consumado en nuestros días bajo la 

influencia de Darwin, Wallace y sus predecesores, no sin la más 

encarnizada renuencia de los contemporáneos. Una tercera y más 

sensible afrenta, empero, está destinada a experimentar hoy la ma- 

nía humana de grandeza por obra de la investigación psicológica; 

ésta pretende demostrarle al yo que ni siquiera es el amo en su 

propia casa, sino que depende de unas mezquinas noticias sobre 

lo que ocurre inconscientemente en su alma”. (Hay traducción 

al español: S. Freud, Obras Complezas, Conferencias de introduc- 

ción al psicoanálisis (Parte 1, 1916-1917), Vol. XVI, Amorrorta 

editores, Buenos Aires, 1987). Cf. igualmente ¿d., “Une difficul- 

té dans la psychanalyse” (1917), trad. F. Cambon, £ Inquietante 

Etrangeté et autres essaís, Paris, Gallimard, 1985, p. 173-187. 

71) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op.cit., p. 420. 

Cf. igualmente p. 384-385 (recuerdo, sinestesia, puzzle), 414- 

415 (inconsciente “visceral” e inconsciente “del olvido”), 417 (el 

225



  

Georges Didi-Huberman 
  

inconsciente de Jung es intemporal), 420-421 (Proust y la memoria 

involuntaria), etc. 

72) Lbíd., p. 77. 

73) G. Bataille, Madame Edwarda (1941), (Euvres Complétes, 

11£ Paris, Gallimard, 1971, p. 19 (Hay traducción al español: Ma- 

dame Edwarda, Premia editora, México, 1977). 

74) Y. Benjamin, “Romans policiers, en voyage” (1930). Images 

de pensée, op. cit., p. 146: “Similia similibus. El apaciguamiento de 

una angustia por otra es nuestra salud”. 

75) Sobre las relaciones de la infancia y la historia en Benjamin, 

cf. H.T. Lehmann, “Die Kinderseite der Geschichte. Zu Walter Ben- 

jamin Passagen-Werk”, Merkur, uo 37, 1983, p. 188-196. Td, Re- 

marques sur Pidés d'enfance dans la pensée de Walter Benjamin”, 

trad, G. Riccardi y M. Sagnol, Walter Benjamin et Paris,op. cít., 

p- 71-89. B. Lindner, “Le Passagen-Werk, Enfance berlinoise et ar- 

chéologie du *passé le plus récent”, trad. A. Courbon, ibíd., p. 

13-32. Y sobre todo el hermoso libro de G. Agamben, Enfance et 

histoire. Destruction de Uexpérience et origine de Uhistoire (1978), 

trad. Y. Hersant, Paris, Payot, 1989. (Hay traducción al español: 

Infancia e historia, Adriana Hidalgo editora, Buenos Aires, 2001). 

76) Y. Benjamin, “Paralipoménes et variantes des theses Sur le 

concept d' histoire”, art. cit., p. 351 y 353-354. 
77) Cf. especialmente G. Carchia, “Tempo estetico e tempo 

storico in Walter Benjamin”, Walter Benjamin. Tempo, storia, lin- 

guageio, dir. L. Belloi y L. Lotti, Rome, Editori Reuniti, 1983, p. 

184-185. R. Bischof y E. Lenk, “L'intrication surréelle du réve er 

de Phistoire dan les Passages de Benjamin”, trad. P. Andler, Walter 

Benjamín et Paris, op. cit., p. 179-199. €. Perrer, Walter Benjamin 

sans destín, op. cit, p. 71-132. 

78) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 113. 

79) Ibíd., p. 406. C£. igualmente p. 322. 

80) Ibíd., p. 474, 482-484, 489,505. 

226



  

La imagen-malicia 
  

81) l6íd., p. 405-406 y 481.C£. B. Kleiner, “L'éveil comme ca- 

tegorie centrale de Pexpérience historique dans le Passagen- Werke 

de Benjamin. La signification de la psychanalyse pour le sujet de 

Phistoriographie matérialiste”, trad. A. Deligne, Walter Benjamin 

et Paris, op. cit., p. 497-515. G. Didi-Huberman, Ce que nous vo- 

yons, ce que nous regarde, op. cit., p. 144-152. 

82) Citado por E-H. Gombrich, Aby Warburg. An Intellectual 

Biography, Londres, The Warburg Institute, 1970, p. 253. 

83) W. Benjamin, Paris, capitale du XIX siécte, op. cit., p. 512- 

513. 

84) Sobre esta noción capital de “imagen dialéctica”, c£. P. 

Missac, “Lange et Pautomate”, art.-cit., p. 45. 1d., “Ce sont des 

théses. Sont-ce des théses?”, art. cit., p- 202-208. R. Rochlirz, 

“Walter Benjamin: une dialectique de Vimage”, Critique, XXXIX, 

1983, n* 431, p. 287-319. ld., Le Désenchantement de Vart, op. cit, 

p- 279-289, M. Pezella, “Image mythique et image dialectique. 

Remarque sur le Passagen-Werk”, Walter Benjamin et Paris, op. cit, 

p. 517-528, C. Imbert, “Le présent et Phistoire”, art. cit., p. 791- 

792. S. Buck-Morss, The Dialectics of Secing. Walter Benjamin and 

the Arcades Project, Cambridge-Londres, The MIT Press, 1989, p. 

120-126, 209-222, 238-250, etc. S. Mosts, L Ange de l' histoire, op. 

cit., p. 148-149. C. Perret, Walter Benjamin sans destin, op. cit., p. 

112-119 y 163-167. G. Didi-Huberman, Ce que nous voyons, ce 

qui nous regarde, op. cit., p. 125-152. J. McCole, Walter Benjamin 

and the Antinomies of Tradition, Ithaca-Londres, Cornell Univer- 

sity Press, 1993, p. 280-303. 

85) W. Benjamin, “Zentralpark. Fragments sur Baudelaire” 

(1938-1939), trad. J. Lacoste, Charles Baudelaire. Un poéte lyrique 

á Lapogée du capitalism, Paris, Payot, 1982, p. 240. 

86) ld., “Paralipoménes et variantes des théeses Sur le concept 

d'bistoire”, art. cit, p. 348. 

87) Ibíd., p. 350. 

227



  

Georges Didi-Huberman 
  

38) [d. “Theses sur la philosophie de Phistoire”, art. cit., p. 

186. C£ ¿d., “Sur le concept d'histoire”, art. cit, p. 342. 

89) ld. “Sur le concept d'histoire”, art. cit., p. 341. Recuerdo 

que se trata allí del texto francés de las “tesis”, tal como fue corm- 

puesto por el mismo Benjamin. Para el texto alemán, que es dis- 

tinto, cf. id., “Théses sur la philosophie de Phistoire”, art. cit, p. 

185-186. 

90) ld., Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit, p. 491, 

91) lbíd, p. 478-479. C£. igualmente p- 409, 480-481, 483, 

491 

92) lbíd., p. 494. 

93) Ibíd., p. 477-478. 

94) Ibid., p. 896: “Las imágenes dialécticas son símbolos de de- 

seo (Wanschsymbole). En ellas se presentan, al mismo tiempo que 

la cosa misma, el origen (Ursprung) y la decadencia (Untergang) 

de éste”, 

95) Ibíd., p. 494. 

96) ld., “Paralipoménes ct variantes des theses Sur le concept 

d histoire”, art. cit., p. 348. 
97) Ibíd., p. 349. C£. R. Bodei, “Le malattie della tradizione. 

Dimensioni e paradossi del tempo in Walter Benjamin”, Aui aut, 

n* 189-190, 1982, p. 165-184. E Proust, ¿Histoire d contretemps, 

op. cit., p. 36-57, 

98) Cf. R. Rochlitz, “L'avenir de Benjarain”, Europe n* 804, 

1996, p. 165 y 167: “La fuerza y la debilidad de esta teoría de la 

historia reside en su concepto central, el de la imagen'. (...) La 

pertinencia de las imágenes fulgurantes” no es casi controlable y 

escapa a toda responsabilidad de los actores históricos. Benjamin 

proyecta aquí en el terreno de la historia su propio recorrido de 

crítico literario, que no es fácilmente transportable a otros do- 

minios”. C£. id., Walter Benjamin: une dialectique de image”, 

art. cit., p. 287-319 (interpretación a propósito de la cual ya había 

228 

 



    

La imagen-malicia 

expresado mi desacuerdo en Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, 

op. cit., p. 110 y 133-134). 

99) G.W.F. Hegel, La raison dans l'histoire. Introduction á la phi- 

losophie de U'histoire (1822-1830), trad. K. Papajoannou, Paris, Plon, 

1965, p. 47: “La razón gobierna el mundo y (..), en consecuencia, 

la hiscoria universal se desarrolló también racionalmente”. 

100) /bíd., p. 214: “En la medida en que tomamos conoci- 

miento de la historia, ésta se presenta en primer lugar como la 

historia del pasado. Pero no es menos verdadero que se trata al 

mismo tiempo del presente. Lo que es verdadero es en sí y para sí 

eterno.; no es de ayer o de mañana, sino absolutamente actual: es 

“ahora” y significa una presencia absoluta. Lo que parece pertene- 

cer al pasado está eternamente conservado en la Idea”. 

101) lbíd., p. 106-113. C£. id. Legons sur la philosophie de 

Phistoire (1830-1831), trad. J. Gibelin, Paris, Vrin, 1963 (éd. re- 

vue, 1970), p. 26-40, Cf. igualmente J. Hyppolite, Introduction 

á la philosophie de Ubistoire de Elegel, Paris, Marcel Riviére, 1948 

(éd. 1968). 
102) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 479. 

103) [d., Origine du drame baroque allemand, op. cit., p. 43-44. 

104) M. Bloch, Apologie pour Uhistoire ou Métier d'historien 

(1941-1942), éd. É. Bloch, Paris, Armand Colin, 1993, p. 97: 

“(...) en el film que considera, sólo la última película está intacta. 

Para reconstruir los rasgos destrozados de los otros, fue forzado 

a desenrollar primero la bobina en sentido contrario a las se- 

cuencias”. 

105) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit, p. 

474 y 476. (Hay traducción al español: La dialéctica en suspenso, 

Fragmentos sobre teoría del conocimiento y teoría del progreso, 

Universidad ARCÍS y LOM ediciones, Santiago de Chile, 1995). 

106) 1bíd., p. 490. C£. igualmente p. 492. (Hay traducción al 

español: fdem ant.) 

229



    

107) Ibíd., p. 561. [d., “Théeses sur la philosophie de Phistoire” 

art. cit, p. 195, C£ ¿d., “Sur le concept d'histoire”, art. cit, p. 

346-347. 

108) ld., Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 408. C£. ibíd., 

p- 182, donde la arquitectura metálica de la torre Eiffel es conside- 

> 

rada como la “primera manifestación del principio del montaje” 

fribeste Erscheinungsform des Prinzips der Montage). 

109) E. Bloch, “La forme de la revue dans la philosophie” 

(1928), Heritage de ce temps, trad. J. Lacoste, Paris, Payot, 1978, 

p- 340-343, 
110) R. Tiedermann, Ésudes sur la philosophie de Walter Benja- 

min, op. cit., p. 150-159 (el montaje según Benjamin recupera los 

“paseos surrealistas”, pues es aporético y no manifiesta mas que 

un “fracaso” respecto de la teoría del conocimiento). R. Rochlitz, 

Le Désenchantement de Part, op. cit., p. 275-289. [d., L'avenir de 

Benjamin”, art.cit., p. 159-168, Sobre la incomprensión de Adorno, 

cf. G. Agamben, Enfance et histoire, op.cit., p. 131-149. 

111) Y. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit, p- 481. 

112) C£. Pierre Fédida, “La sollicitation 4 interpréter”, L'Écrit 

du temps, 10 4, 1983, p. 5-19. 

113) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 

473. (Hay traducción al español: ídem nota 105 y 106) 

114) bid, p. 473.474. (Hay traducción al español: ¿dem nota 

113). 
115) /bíd., p. 300 (citando a Baudelaire). Se podría fácilmente, 

a partir de esta premisa, trazar una línea que va hasta los efectos de 

conocimiento inducidos por los montajes “surrealistas” de la re- 

vista Documents (cf. G. Didi-Huberman, La Ressemblance informe, 

op. cit), pero también hasta el “baudelairismo” de Lévi-Strauss, 

del cual habló Claude Imbert vía Benjamin. C£ C. Imberr, “Le 

présent et Phistoire”, art. cit., p. 785. ld., “La ville en negatif”, Les 

Temps modernes, n* 581, 1995, p. 18-21. 

230



  

La imagen-malicía 
  

116) W. Benjamin, Je déballe ma bibliothéque” (1931), Images 

de pensée, op. cit, p. 160, 

117) C£. G. Didi-Huberman, Invention de Uhysteric. Charcot 

et Uiconegraphie photograpbique de La Salpétriére, Paris, Macula, 

1982. 

118) S, Freud, “Les fantasmes hystériques er leur relation a la 

bisexualité” (1908), trad. J. Laplanche y J.-B. Pontalis, Névrose, 

psychose et perversion, Paris, PUE, 1973 (éd. 1978), p. 155. (Hay 

traducción al español: S. Freud, Obras Completas, Vol. YX, Las 

fantastas histéricas y su relación con la bisexualidad (1908), Amo- 

rrortu editores, Buenos Aires, 1986). 

119) W. Benjamin, Sens unique, op. cit., p. 209, 

120) Lal, “Sur le concept d'histoire”, art. cit. p. 343. 1d, “Théses 

sur la philosophic de Phistoire”, art. cit., p. 188. 

121) Cf. G. Scholem, Benjamin et son ange, op. cit., p. 79-169. 

G. Carchia, “Tempo estetico e tempo storico in Walter Benja- 

min”, art. cit, p. 181-190. S. Mosés, L'Ange de lhistoire, op. cit., 

p. 172-176. M. Bertoni, “Walter Benjamin. ll tempo dell opera, il 

tempo della storia” (1996-1997), Tempi e forme. Una ricerca sulle 

arti visive contemporanee, Uurin, Hopefulmonster, 1998, p. 33-47. 

122) W. Benjamin “Petit histoire de la photographie” (1931), 

trad, A. Gunther, Évudes photographiques, n* 1, 1996, p. 7-35. (Hay 

traducción al español: Discursos interrumpidos [, “Pequeña historia 

de la fotografía”, Taurus, Madrid, 1982). [d., “L' ceuvre V'art a Pere 

de sa reproductibilité technique” (1935), trad. C. Jouanlanne, Sur 

Tart et la photographie, Paris, Carré, 1997, p. 17-68. ld., Paris, ca- 

pitale du XIXe. siécle, op. cit, p. 685-703. C£. F. Desideri, “Le vrai 

n'a pas de fenétres...” Remarques sur Poptique et la dialectique dans 

le Passagen-Werk de Benjamin”, trad. ]. Le Quay, Walter Benjamin 

et Paris, op. cit., p. 201-215. 

123) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit, p. 

412. CÉ. igualmente p. 544-545. 

231



  

Georges Didi-Huberman 
  

124) C. Baudelaire, “Morale du joujou” (1853), (Euvres com- 

plezes, [, ¿d. E. Pichois, Paris, Gallimard, 1975, p. 581. 

125) Ibíd,, p. 587. 
126) Ibíd., p. 582-584. 

127) Cf. J.von Schlosser, Die Kunst und Wunderkammern der 

Spátrennaissance. Ein Beitrag zur Geschichte des Sammelwesens, 

Leipzig, Klinkhardr 82 Bierman, 1908, p. 1-21. W. Benjamin, 

Sens unique op. cit., p. 161, 190-196, 210-217, etc. 

128) C. Baudelaire, “Morale du joujou”, art. cit, p. 583. 

129) Ibíd., p. 583-585. 

130) lbíd., p. 587. 
131) lbíd., p. 585-586. 

132) C£ L. Mannoni, Le Grand Art de la lumicre et de lombre. 

Archéologie du cinéma, Paris, Nathan, 1994. 1d., Trois siécles de 

cinéma. De la lanterne magique au cinématographe. Collections de la 

Cinématbéque frangaise, Paris, RMN, 1995. 

133) W. Benjamin, “Chronique berlinoise” (1932). Eerits 

autobiograpbiques, op. cit., p. 241-328. ld, “Enfance berlinoise” 

(1938). (Hay traducción al español: Infancia en Berlín hacia 1900, 

Alfaguara, Madrid, 1982), Sens unique, op. cit., p. 29-145. CL H.- 

T. Lehmann, “Remarques sur la idée d'enfance dans la pensée de 

Walter Benjamin”, art. cit., p. 71-989. B. Lindner, “Le Passagen- 

Werk, Enfance berlinoise er Varchéologie du passé le plus recent”, 

art. cit, p. 13-32, 

134) G. Agamben, Enfance et histoire, op. cit., p. 89: *...los ni- 

ños, esos ropavejeros de la humanidad, juegan con cualquier anti- 

gualla que les caiga en las manos y que el juego conserva así objetos 

y comportamientos que ya no existen. Todo lo que es viejo, inde- 

pendientemente de su origen sacro, es susceptible de convertirse 

en juguete”. 

135) C£. E.B. Tylor, La Civilisation primitive (1871), trad. P. 

Brunet, Paris, Reinwald, 1876-1878, Í, p. 83-89. A. Warburg, 

232 

 



  

La imagen-malicia 
  

Schlangenritual. Ein Reisebericht (1923), éd. U. Raulff, Berlin, 

Klaus Wagenbach, 1988 (éd. 1996), p. 26-34,. W. Benjamin, 

“Sur le concept d'histoire”, art. cit., p. 339. /d., “Théses sur la 

philosophie de Phistoire”, art. cir., p. 183 (donde la cuestión de la 

historia aparece íntegramente figurada según un modelo que pre- 

senta un autómata y un enano). En el sentido de este “animisro 

infantil” se orientan del mismo modo los trabajos de Philippe- 

Alain Michaud. C£. P.-A. Michaud, “Krazy Katcina”, Les Cahiers 

du Musée national d'Art moderne, n2 64, 1998, p. 10-29. 

136) Y. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit, p. 

256-257: “El niño ve todo como novedad; siempre está ebrio. 

Nada se parece más a la inspiración que la alegría con la cual el 

niño absorbe la forma y el color...” (citando L'Art romantique de 

Baudelaire). 

137) Ibíd., p. 488. 

138) C£ A. Rey (dir.), Dictionnaire bistorique de la langue 

frangaise, Paris, Dictionnaires Le Robert, 1992 (éd. 1995), 1, p. 

2094: “El verbo télescoper (en esta traducción se ha elegido a ¿n- 

terpenetrar como su equivalente) es primero empleado en francés 

intransitivamente por “encajar una cosa en otra en una colisión, 

como las diferentes partes de un telescopio”, y hoy en sentido pro- 

nominal se télescoper. Se emplea transitivamente por “emboutir” 

—embutir, chocar (en 1893, por primera vez con motivo de un 

accidente ferroviario) y el pronominal ha desarrollado un sentido 

figurado de heurter violermment (chocar violentamente) y 'se 

heurter violemment' (chocarse violentamente)”. 

139) Cf. H.-R. d'Allemagne, Histoire des jouets, Paris, Hachet- 

te, s.d., p. 285-286. Agradezco a Laurent Mannoni, responsable 

de las colecciones de la Cinemateca francesa, por haberme per- 

mitido consultar las principales patentes del caleidoscopio y de 

sus variantes (incluidas las musicales), en especial las patentes de 

Winsor (27 de abril de 1818) y de Giroux (29 de mayo de 1818). 

233



Georges Didi-Huberman 
  

140) Citado por H.R. V'Allemagne, Histoire des jouets, 0p. cit, 

p. 286. 

141) CÉ. por ejemplo Instruments d'optique er de précision Ph. 

Pellin, ingénieur des Arts et Manufaciures, successeur de Jules Dubos- 

cg. Maison fandéz par Soleil Pere. Fascicule 5; réflexion, réfraction, 

vision, Paris, Pellin, 1900, p. 3-4. 

142) C£. Julia de Fontenelle, Nouveau manuel complet des sor- 

ciers, ou de la magie blanche, dévoilée par les découvertes de la chimie, 

de la plysique et de la mecánique, contenant un grand nombre de 

tours empruntés d la science de Uélectricité, du calorique, de la lu 

miére, de l'qir, ainsi quaux nombres, aux cartes, á Vescamotage, etc., eb 

la description de scenes de ventriloquie exécutées et comuniquées, Paris, 

Librairie encyclopédique Roret, 1841, p. 215. 

143) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siecle, ap.cit., p. 559 

(citando a R. De Gourmono). 

144) Ibíd., p. 477. 

145) E. Bloch, Lettre a T.W. Adorno, 16/10/1940, Brief 

1903-1975, éd. K. Block et al., Francfort, Suhrkamp,1985, Il, 

p. 442. 

146) W. Benjamin, Le concept de critique esthétique dans le Ro- 

mantisme allemand, op.cit, p. 22. Las pausas en la frases son del 

propio Benjamin. 

147) Sobre la morfología goetheana, cf. particularmente ]. 

Lacoste, Goethe. Science et philosophie, Paris, PUE, 1997, p. 15-85. 

P. Giacomoni, “Vis superba formae. Goethe e Videa di organismo 

tra estetica e morfología”, Goethe scienzato, dir. G. Giorello et A, 

Grieco, Turin, Einaudi, 1998, p. 194-229. G.R. Welch, “Gestalt, 

Bildung, Urphánomen. Un interpretazione fisicalista”, trad. E. Bertuzzi 

et M.L. Donati, ¿bíd, p. 481-507. L. Van Eynde, La Libre Raison 

du phénoméne. Essai sur la Naturphilosophie de Goethe, Paris, Vrin, 

1998. D. Cohn, La Lyre d 'Orphée. Goethe et Cesthétigue, Paris, Flam- 

marion, 1999, p. 33-67. 

234 

 



  

La imagen-malicia 
  

148) JW. Goethe, “Essai d'expliquer la métamorphose des 

plantes” (1790), trad. H. Bideau, La métamorpbose des plantes et 

autres écrits botaniques, Paris, Triades, 1992, p. 109-174. 

149) C£. J. Adhémar (dir.), L CEuvre graphique complése de 

Grandville, Paris, Arthur Hubschmid, 1975, II, p. 1205-1209 y 

1500.1507. 

150) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 

213 y 218. 
151) lbíd., p. 194 y 201: “Aquí se puede tocar con el dedo la 

correlación entre la publicidad capitalista naciente y Grandville, 

(...) Las suriles invenciones de Grandville expresan bien lo que 

Marx llama las “argucias teológicas” de la mercadería”. 

152) ld, “Du nouveau sur les Benrs” (1928), trad. €. Jouanlanne, 

Sur Lart et la photographie, Paris, Carré, 1997, p. 69-73. 

153) Ibíd., p. 71. 

154) K. Blossfeldt, Urformen der Kunst. Photographische 

Pflazenbilder, Berlin, Wasmuth, 1928. C£ G. Matenklott, “Karl 

Blossfeldt. Fotografischer Naturalismus um 1900 und 1930”, 

Karl Blossfeldi:. Urformen der Kunst. Wundergarten der Natur. Das 

fotografische Werk in einem Band, Munich, Schirmer-Mosel, 1994, 

p- 7-64, donde son analizadas las relaciones de Blossfeldt con las 

teorías de Gottfried Semper y de Ernst Haeckel, con la arquitectu- 

ra y el ornamento, con el surrealismo de Max Ernst o de Georges 

Bataille. 

155) W, Benjamin, “Du nouveau sur les fleurs”, art. cit., p. 69-70. 

156) Este mutismo debe ser, sin embargo, matizado: el libro de 

Blossfeldt contiene una introducción de Karl Nierendorf, el atlas 

Mnemosyne está acompañado de notas de trabajo (aún inéditas). 

En cuanto a La línea general, Eisenstein —agradezco a Erangois 

Albera el habérmelo recordado- deseaba sonorizarlo. 

157) W. Benjamin, “Du nouveau sur les fleurs”, art. cit., p. 70. 

158) G. Bataille, “Le langage des fleurs”, Documents, no 3, 

235



Georges Didi-Huberman 

1929 (rééd. Paris, Jean-Michel Place, 1991), p. 160-164. (Hay 

waducción al español: Documentos, Monte Avila Ed., Caracas, 

1969.) 
159) W. Benjamin, “Du nouveau sur les fleurs”, art. cit., p. 72, 

Notemos que esta paradoja estilística, típicamente benjaminiana, 

sobre el valor de uso “abstracto” de una visualidad fotográfica, 

constituye el modelo exacto —aunque no declarado— de la escla- 

recedora tesis de Rosalind Krauss sobre las relaciones entre foto- 

grafía y surrealismo, C£ R. Krauss, “Photographie et surrealisme” 

(1981), trad. M. Bloch, Le photographique. Pour une théorie des 

écarts, Paris, Macula, 1990, p. 100-124. (Hay craducción al espa- 

ñol: Lo fotográfico. Por una teoría de los desplazamientos, Gustavo 

Gili, Barcelona, 2004). 

160) C. Jovanlanae, “Présentation” a W. Benjamin, Sur l'art es 

la photograpbie, op. cit, p. 7. 

161) Y. Benjamin, “Du nouveau sur les fleurs”, art. cit., p. 70. 

162) 1bíd., p. 71. La “metamorfosis de las plantas” es recordada 

en p. 72, y Goethe finalmente evocado en p. 73. 

163) G. Bataille, “Le langage des Heurs”, art. cit., p. 163-164. 

164) C. Baudelaire, “Morale du joujou”, art. cit., p. 586. 

165) W. Benjamin, “Du nouveau sur les fleurs”, art. cit, p. 73 

(traducción ligeramente modificada). 

166) ld., Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 562. 

167) ld., “Lentralpark”, art.cit., p. 215. 

168) C£, L. Binswanger, “Le réve et Pexistence” (1930), trad. 

J. Verdeaux et R.Khun, Introduction a Vanalyse existentielle, Paris, 

Minuit, 1971, p. 199-225. 

169) W. Benjamin, “Suite d'Ibiza” (1932), trad. J.-E. Poirier, 

Images de pensée, op. cit., p. 196-197. 

170) ld., Paris, capizale du XIXe. siécle, op, cit., p. 479. 

17D ld, “San Gimignano” (1929), trad. J. Lacoste, Images de 

pensée, op. cit, p. 113. 

236 

 



  

La imagen-malicia 
  

172) ld., “Paralipoménes et variantes des theses S5ur le concept 

d'histoire”, art. cit., p. 354. Sobre las relaciones de la lengua y de la 

historia en Benjamin, cf. P. Missac, “Ce sont des theses. Sont-ce des 

théses?”, art. cit, p. 192-202. G. Agamben, “Langue et histoire. 

Catégories historiques et carégories linguistiques dans la pensée de 

Benjamin”, trad. Y, Hersant, Walter Benjamin es Paris, op. els, po 

793-807. 

173) P. ltabs (dir.), Trésor de la langue frangaise. Dictionnaire 

de la langue du XIXe. y du XX siécle, NV, Paris, Éditions du CNRS, 

1977, p. 280. Sobre la imagen del rompecabezas chino en Benja- 

min, cf. S. Buck-Morss, The Dialectics of Secing, op. cit., p. 73-77. 

174) Y. Benjamin, “Sur le concept d'histoire”, art. cil., p. 

346-347. ld., “Théses sur la philosophie de Phistoire”, art. cit., p. 

194-195. 

175) ld, Paris, capitale du XiXe. siécle, op. cit., p. 185. CL 

igualmente p. 188. 

176) [d., “Breves ombres, 1” (1929-1930), trad. J.-E. Poirier, 

Images de pensée, op. cit, p. 125: “Ese de-una-vez-por-todas del 

goce, ese entrelazamiento de los tiempos, sólo cobrará expresión 

musicalmente” (a propósito de Don Juan). (Hay traducción al es- 

pañol: Discursos interrumpidos [, “Sombras breves”, Taurus, Madrid, 

1982). 

177) ld., Sens unique, op. cit., p. 156, 

178) ld., “Images de pensée” (1933), trad. J.-F. Poirier, Images 

de pensée, op. cit, p. 243. 
179) ld., Origine du drame baroque allemand, p. 43. 

180) ld., “Breves ombres, IP” (1933), trad. J.-E. Poirier, Images 

de pensée, op. cit., p. 230. 

237





  

1 

MODERNIDAD DEL ANACRONISMO





  

3. La IMAGEN-COMBATE 
INACTUALIDAD, EXPERIENCIA CRÍTICA, MODERNIDAD 

“La bistoria del arte es la lucha 
de todas las experiencias...” 

A. todo historiador del arte que se aventure a releerla 

hoy, la obra de Carl Einstein plantea una cuestión media- 
namente cruel: ¿hasta dónde puede llegar la capacidad de 

olvido de una disciplina tal como la historia del arte respecto 

de sus propios momentos notables, de sus propios morien- 

tos originarios? Se podría adelantar la idea de que, para los 

discursos, como para los pobres humanos que los enuncian, 
“momento originario” suena a “traumatismo” y requiere, por 

tales efectos, la más enérgica de las represiones. 

Los muy raros lectores de Carl Einstein, especialmente 
en Francia, comienzan a menudo por interrogarse sobre las 

razones de ese olvido persistente para una obra, sin embar- 

go, tan fulgurante. Se arguyen, por supuesto, razones “prácti- 
cas” e históricas ligadas a la masa de los manuscritos dejados 
por Carl Einstein a su muerte en 1940 (1). En cuanto a las 

dificultades intrínsecas vinculadas a la edición -y a la tra- 
ducción— de esos textos (2), se dan razones más teóricas que 

plantean la cuestión de la legibilidad de semejante obra. La 
escritura de Carl Einstein es de una perfecta extrañeza, más 

241



        

Georges Didi-Huberman 

aún, sin duda, para el lector contemporáneo (condicionado 

como puede estarlo por el modelo univeristario y anglo-sajón 
de una lengua hecha para ser cómodamente traducible, es 
decir, unívoca dentro de lo posible en aras de la “claridad”) 

y lo es también para el lector de las tres primeras décadas 
del siglo. Cuando presentó en 1912 el primer trabajo pu- 
blicado por Carl Einstein, el escritor Franz Blei deseaba que 

dicho libro “permaneciera, sin venderse, en lo de su editor”. 

Porque tal escritura sólo podía, a su juicio, hallar verdaderos 

lectores después de una espera de treinta años, a tal punto se 

consideraba adelantada a su tiempo, como Blei lo subrayaba 

con razón (3). 
Ahora bien, la situación del presente la preminencia de 

un uso “positivista” de la lengua— hace a la obra de Carl Eins- 
tein aún más ilegible de lo que lo fue en su época: volvió a ser 
lo que ella había sido al comienzo —una obra esencialmente 
inactual. Pues lo que despliega es una escritura y un pensa- 
miento fulgurantes y sofocantes a la vez. Fulgurantes, por 
el surgimiento perpetuo de fórmulas paradojales y violentas, 
nunca “introducidas” o preparadas, siempre asestadas como 

otros tantos golpes frontales. Si Carl Einstein fue un historia- 

dor del arte, como lo creo, fue un historiador del arte bizarra- 

mente nietzscheano, un historiador del arte que “historizaba” 

a golpes de martillo. Pero los golpes llueven con tanta fre- 
cuencia, los rayos fulgurantes se suceden a un tal ritmo que la 

escritura se vuelve sofocante, nos estrangula, nos agota; basta 
entrar en el Georges Braque, su último libro publicado, para 
experimentar físicamente la extraña fatiga de esta “sofocación 
intensa” prolongada página tras página, y que nace de una re- 
lación constante entre todo lo que esperamos de este libro —a 

saber, que se nos describa los cuadros de Braque, que se nos 
defina lo que es el cubismo y un movimiento crítico que 

242 

 



  

La imagen-combate 
  

jamás parece poder salir de su propia tensión, de su propia 
negatividad protestataria (4). 

Inactual por su escritura, por su estilo crítico, la obra de 

Carl Einstein lo es también por el conjunto de referencias 
teóricas donde se despliega y se debate contradictoriamente. 
Cuando debió emigrar a París en 1928, Carl Einstein desa- 
rrollaba una historia y una teoría del arte que se enfrentaban 
directamente con los pensamientos de Wólflin, de Riegl, 

de Worringer, y que extraían un cierto número de sus he- 
tramientas conceptuales de los aforismos de Konrad Fiedler 
tanto como de los escritos epistemológicos de Ernst Mach 
(5). Resulta pues necesario reconocer que los pensamientos 

de Fiedler o de Mach permanecen tan exóticos a los histo- 
riadores del arte de hoy como fueron desconocidos fuera 
de Alemania antes de la Segunda Guerra mundial. También 
desconocidos en el tiempo de Carl Einstein, ellos se encuen- 
tran en lo sucesivo afectados por el olvido, obsoletos incluso 
antes de haber sido considerados o estudiados en sí mismos. 
Como si la historia del arte pretendiera no tener ya qué ha- 
cer, incluso antes de haberse interrogado sobre su naturaleza 
intrínseca. Como si la emigración anglosajona de los gran- 
des historiadores del arte hubiera exigido una redefinición 
de los marcos teóricos de la disciplina (6) —redefinición que 

no era otra cosa que la simplificación abusiva y el olvido, 
aunque fuese parcial, de sus propias raíces metodológicas, Es 
en el movimiento mismo de esta redefinición, triunfalmente 

orientada hacia la iconología panofskiana y la historia social 
del arte, que obras como las de Carl Einstein pudieron así 
“ser apartadas” y volverse perfectamente imactuales. Inactual, 

esta obra ya lo había sido por exceso —por exceso de conoci- 
mientos que no habían circulado bastante—, pero lo es hoy 

también por defecto, o más bien por olvido de un estilo de 

243 

   



Georges Didi-Huberman 
  

conocimiento con el que la historia del arte, desde hace algu- 

nas décadas, parece no saber qué hacer. 

¿Es necesario sorprenderse entonces de que Carl Einstein, ese 
perpetuo cruzador de fronteras, no sea admitido a figurar en 

nuestras actuales “historias de la historia del arte” (7)—un Carl 

Einstein que, sia embargo, firmó en 1926 un volumen de la 

prestigiosa colección de las Propylien-Kunsegeschichte (donde 

escribieron entre otros, Wilhelm von Bode y Max Friedlán- 
der)(8)? ¿Es necesario sorprenderse de que quien cuestiona 

tantos conceptos estéticos y reformula tan admirablemente la 

relación de la escritura con el arte vivo no apareciera más en 
las colecciones de estética o de Kunstliteratur (9)? Por fin ¿es 

necesario sorprenderse del relativo olvido donde permanece 

emparedado Carl Einstein en un contexto —el de la mirada 
occidental dirigida hacia las artes llamadas “primitivas” al 
que sin embargo perturbó de un extremo al otro (10)? 

Sí, es necesario sorprenderse. O, más bien, ante ese olvi- 

do, intentar comprender las razones estratégicas las razo- 
nes epistemológicas e institucionales que han podido hacer 
de este olvido un acto de censura y una verdadera decisión 

teórica sobre el estatuto mismo de la historia del arte. Carl 

Einstein no fue admitido en el panteón de la historia del arte 
porque fue, desde el inicio y hasta su trágico fin, un historia- 
dor inadmisible, owo modo de expresar su carácter inactual, 

intempestivo. Releerlo hoy es encontrar, más allá de toda pa- 
cificación académica, algo similar a un contacto directo con 

una parte maldita de la historia del arte, esa parte donde el 

ejercicio del historiador libera sus propios cuestionamientos, 
sus propias amenazas y riesgos. Quizás la historia del arte post- 
World War IT quiso, para preservar las garantías de su eficacia 
y de su “cientificidad” futuras, prevenirse del trastorno ligado 
a los agitados pensamientos de la anti-pesadilla. Tal vez quiso 

244 

 



  

La imagen-combate 
  

inmunizarse contra algunos de esos pensamientos exaltados 
de los años veinte y treinta —pienso en Carl Einstein, pero 

también en Benjamin, en Bataille y, antes de ellos, en algunos 
aspectos de la obra warburguiana—, pensamientos que abrían 

brechas, que planteaban nuevos problemas dentro de una re- 

lativa despreocupación en cuanto a las consecuencias concre- 
tas o “positivas” de sus cuestionamientos radicales. 

Propondría la hipótesis de que Carl Einstein fue de tal 
manera historiador del arte, puso de tal manera su esperanza 

en la hermosa disciplina de la historia del arte, que, ni más 
ni menos, le exigía lo imposible. Pero la disciplina “real” —la 
que lo sobrevivió en las universidades que frecuentó poco, 
tras haber sido el estudiante nómade de un Wóolílin o de 

un Georg Simmel (1 1)— creyó que su deber era pagarle con 
la misma moneda excluyéndolo de su campo, como si, 0s- 
curamente, por haberle exigido lo imposible la hubiera he- 

cho imposible. ¿Cómo es esto? Porque desbordó la historia del 

arte con la exigencia de una curiosidad y de un pensamiento 

esencialmente multifocales. Jamás creyó Carl Einstein que la 
comprensión de las imágenes del arte pueda sarisfacerse con 
un saber específico, con un saber legitimado por su propia 

clausura disciplinaria. 
Así, cuando dijo a su amigo Kahnweiler que “el cubismo 

no nos habría apasionado como lo hizo si sólo hubiera sido 
un asunto puramente óptico” (12), Carl Einstein no busca- 

ba ahogar el cubismo en una vaga “mentalidad de época”: al 

contrario, quería indicar que la invención cubista, con su Ím- 

petu, al transformar las formas plásticas transforma la visión, 

y que al transformar la visión transformaba todas las coorde- 
nadas del pensamiento. Lo que más tarde Georges Bataille 
enunció —muy próximo a Carl Einstein, es decir, en el marco 

de la revista Documents— al decir que, “cuando Picasso pinta, la 

245 

   



Georges Didi-Huberman 

dislocación de las formas entraña la del pensamiento” (13). 

Es preciso comprender desde entonces que la auténtica ta- 
rea de una historia del arre —comprender las imágenes del 

arte— consiste en entender la eficacia de esas imágenes como 
sobredeterminada, extendida, múltiple, invasora. Parafra- 

seando a Carl Einstein, se podría decir que las imágenes no 
nos apasionarían como ellas lo hacen si sólo fueran eficaces 
en el frente estrecho de su especificidad histórica o estilística. 
Es en todos los frentes del pensamiento que la imagen exige 

ser experimentada, analizada, y es sobre todos los frentes del 
pensamiento que Carl Einstein procuró exponerla (14). 

De allí que el compromiso estético de Carl Einstein no 
podía existir sin un compromiso referido a la escritura, un 
compromiso literario tan radical como diversificado: la es- 
critura de planos quebrados de Bébuquin es estrictamente 

contemporánea al nacimiento del cubismo —la primera es- 

tadía en París de Carl Einstein, donde encuentra a Picasso y 

Braque, data posiblemente de 1905 (15). Kahnweiler debía 

calificar a esta escritura de “prosa cubista”, suerte de eco de 

la admirable carta, escrita en 1923, donde Carl Einstein jus- 
tificaba su experimentación literaria a partir de los “trabajos 
cubistas” (16). A este empeño de escritura responden tam- 

bién sus traducciones en alemán de las cartas de Rimbaud y 
de Vincent Van Gogh (17). Respecto de sus trabajos sobre el 

arte africano, ellos dieron lugar a diferentes traducciones de 

leyendas, de mitos e incluso de cantos tribales, modo, tam- 

bién allí, de desbordar el campo disciplinario de la historia 
del arte (18). Pero Carl Einstein no se conformó con sacar 

las consecuencias literarias del hecho de que escribir sobre 
el arte es primero escribir: desbordó todas las certezas que 
brinda un saber de la representación al no temer comentar 

obras que, a priori, superaban sus competencias históricas 

246 

 



  

La imagen-combate 
  

(19), pero sobre todo al actuar él mismo respecto de la repre- 

sentación, haciéndose dramaturgo si era el caso, o imaginan- 

do guiones de cine (como un proyecto con Pabst que no fue 

realizado, y otro con Jean Renoir, que fue rodado en 1934 
bajo el título de Toni (20). 

En resumidas cuentas, Carl Einstein pareció algunas veces 

hacer otra cosa que producir un saber histórico sobre el arte: 
se había prácticamente acercado e incluso fusionado con el 

movimiento de una vanguardia artística y literaria de la cual 
intentaba, además, definir teóricamente las apuestas confron- 

tando ese mismo saber histórico sobre el arte con las múl- 

tiples perrurbaciones que, por esos años, afectaban toda la 

“visión del mundo”, desde la flosofía y la epistemología de 
la nueva física hasta la antropología y el psicoanálisis. En 

eso, Carl Einstein produjo ciertamente algo más que la histo- 
ria del arte en sentido estricto, a diferencia de la “cobardía” 

intelectual —cérmino que vuelve constantemente en sus escri- 

tos- que consiste, del lado académico, en transformar ese algo 

más (sobre lo que se debería reflexionar) en otra cosa (sobre 
lo que se está autorizado a no reflexionar). He aquí cómo la 

obra de este solitario —o más bien de este buscador más próxi- 

mo de un George Braque que de un Bernard Berenson— pudo 
devenir “inadmisible”, luego inexistente, para una disciplina 
a la que esa misma obra, sin embargo, renovó en parte y prac- 

ticó con audacia. 
Pero Carl Einstein tuvo aun otro modo, muy suyo, de 

exigir lo imposible y de hacerse imposible a los ojos de la 
disciplina de la historia del arte. No se contentó con querer 

desbordarla por todas partes, en sus medios y en sus apuestas: 
allí atacó —en el doble sentido de la expresión—, y allí se con- 

frontó y confrontó abiertamente. Y allí se mantuvo sin duda 
la razón principal del olvido donde Carl Einstein permanece, 

247 

 



  

eorges Didi-Huberman 

aún hoy, enterrado por el mundo académico de la historia del 

arte. Sus aforismos metódicos, publicados en el primer nú- 
mero de Docments, en 1929, se abren sobre una proposición 
tan tajante como ambigua: 

La historia del arte es la lucha de todas las experiencias óp- 

ticas, de los espacios inventados y de las Aiguraciones (21). 

Allí hay algo sernejante a una exigencia interna —la exi- 
gencia de una renovación teórica de la historia del arte que 
no encuentra otro medio para expresarse que el de una con- 
cepción agonística donde sería requisito desarrollar toda re- 

novación teórica. Carl Einstein no dice: “La historia del arte 

es la evolución de las experiencias ópticas”, o “el desarrollo 
de su estilo”, o la gramática de su simbolismo”, o aun “el 

sistema de su función social”, todas cosas que había escucha- 

do cien veces y que, desde luego, se escuchan todavía hoy. 
No. Dice: la historia del arte es una lucha —un conflicto, una 

tensión inextinguible—, preservando en francés una ambi- 

giledad que su lengua materna no permitía tan fácilmente. 

A la historia del arte como hecho (a saber, la transformación 

temporal que cada obra produce en las demás: Geschichte der 

Kunst), Carl Einstein quiere pensarla como una lucha, un 

conflicto de formas contra formas, de experiencias Ópticas, 
de “espacios inventados” y de figuraciones siempre reconfi- 
guradas. 

“Toda forma precisa es un asesinato de otras versiones”, 

dice en alguna parte (22). Pero es también la historia del 

arte como discurso la saber, la disciplina que intenta inter- 
pretar todas estas figuraciones, todas estas reconfiguraciones: 

la Kunst-geschichte) que Carl Einstein quiere en lo sucesivo 

practicar como una lucha, como un conflicto: pensamientos 

248 

 



    

La imagen-combate 
  

contra pensamientos, podría decirse. Es un modo de no satis- 

facer ninguna cortesía académica. Modo de dramatizar sin 
tregua, como lo hacían sus contemporáneos Georges Baraille 

o Walter Benjamin. Es un modo de avanzar en el saber contra 

todas las autolegitimaciones a las que generalmente se presta 

la adquisición de una competencia académica. Modo de no 

ser jamás el “guardián” de la disciplina en la que trabajaba con 
tanta exigencia. Modo de abrir, es decir, de herir y de revelar 
simultáneamente un cuerpo de evidencias. Llamemos a esto 

hundir el clavo, o bien meter el dedo en la llaga. Llamemos 
a esto un efecto de verdad teórica, una lucha en el terreno de 

los fundamentos. 
Carl Einstein llevó esta lucha con una obstinación ma- 

nifiesta —es ella la que determina en gran medida el carácter 
“sofocante” del que hablé más arriba—, pero con una sistema- 

ticidad más latente, sin duda menos articulada. Sin embargo, 

atacó con fuerza los dos términos de la expresión historia del 

arte, tomados sistemáticamente. Cuestionamiento del obje- 

to, primero: Carl Einstein exigía una historia del arte que 
fuera contra una cierta noción del arte, es decir contra el mo- 
delo estético e idealista que generalmente sostiene la aprecia- 
ción y el análisis de las imágenes. Se podría decir, haciendo 

un resumen, que intenta desarrollar una crítica no kantiana, 

un análisis crítico de las imágenes que no debiera nada a la 
estética de los juicios del gusto (lo que no quiere decir, na- 

turalmente, que pusiera todas las producciones plásticas en 
el mismo plano). “Mi a priori, escribía Carl Einstein, hacia 
1905, (es) opuesto a Kant” (23). 

Extraía de ahí, radicalizándolas, las consecuencias de una 

posición expresada antes que él por Konrad Fiedler: posición 
según la cual “el próton pseudos (la mentira principal) en el 

dominio «de la estética y de la reflexión sobre el arte consiste 

249



  

Georges Didi-Huberman 
        

en la identificación del arte con la belleza; como si la nece- 

sidad artística estuviera destinada a procurar al hombre un 
mundo de belleza; este primer error engendra todos los otros 

malentendidos” (24). Posición según la cual el punto de vista 

estético debía ser criticado y sustituido por una teoría capaz 
de señalar, en las obras de arte, no lo que está “destinado a 

deleitar la sensibilidad”, sino lo que en realidad es un “cono- 
cimiento” fundamental —un conocimiento entendido aquí a 
la manera de una antropología filosófica (25). 

Carl Einstein terminó por suprimir la categoría estética 
de belleza calificándola muy brutalmente de simple “buro- 
cracia de las emociones” (26). A aquellos cuyo oficio —tan 

frívolo— consistía en hacer con los cuadros verdaderos “con- 

cursos de belleza”, los llamó “críticos de Arsch” (27). Terminó 

por comparar con una boba idolatría la búsqueda de crite- 
rios de lo bello y, peor que a una idolatría, a una “metafísica 
podrida”, a un juego de ferichistas en bancarrota, despachó 
la “idealización cara a los acróbatas de las represiones” (28). 

“Despreciamos, decía también, la apreciación de la obras de 
arte como bibelors raros y preciosos” (29). 

A las mismas obras de arte Carl Einstein les exigía pri- 
mero lo imposible Lo que llamaba un “milagro”, o lo que, 

muy profundamente, Georges Bataille denominaba una “ex- 

periencia”: exigía por lo menos que fuesen excepciones, ac- 
tos y no estasis, reveladoras de estados extremos. De allí que 

lo bello —el criterio de lo bello— le parecía, como a Georges 
Bataille, una búsqueda idealista de lo “medio”, una “norma 

abstracta”, en síntesis, una “mediocridad cómoda y beata, he- 
cha para atenuar y amansar los extremos”, en fin, hecha para 

“castrar cobardemente las fuerzas peligrosas” de la visión, que 
son las fuerzas del inconsciente (30). Juzgar el arte a través 

de la categoría estética de belleza, no era, según él, más que 

250



  
  

La imagen-combate 
  

negarse a afrontarlo: era crear un “miserable lugar común (...) 

privado de todo lo trágico”, un compromiso previsible, nor- 
mal”, es decir, normalizable, racionalizable, apaciguador “por 

cobardía” (31). 

En primer lugar, el punto de vista estrictamente estético, 

según Carl Einstein, fracasa en afrontar la obra de arte en la 

medida en que la aísla, a la vez por venerarla abusivamente 

y por emplear sobre ella esta “técnica” —el aislamiento que 
Freud consideraba como equivalente a una represión (32). 
El punto de vista estético aísla la obra del “conjunto de la 
historia” (factor extrínseco) tanto como de sus procedimien- 

tos propios (factor intrínseco) que condicionan su dispositivo 

formal lo mismo que su efecacia antropológica, acción o fuerza 
que Carl Einstein quiso llamar una “magia”, no por senti- 
mentalismo literario sino por referencia directa al punto de 
vista enológico que le parecía propicio sólo para desplazar, 
para volver a situar la experiencia estética misma: 

Es a la vez penoso y humillante ver que los historiadores del 

arte consideran los hechos de la historia como fenómenos 

aislados: tratamiento que hace del arte un mundo mons- 

truoso, adorado,como un milagro divino. De una vez por 

todas debería incorporarse al conjunto de la historia (...). 

Las obras de arte nos preocupan únicamente en la medida 

en que ellas contienen medios susceptibles de modificar la 

realidad, la estructura del hombre y el aspecto del mundo. 
En otras palabras, el problema esencial reside para nosotros 

en esto: cómo la obra de arte se deja integrar en una con- 

cepción del mundo dada, y en qué medida ella la destruye 

o la supera. Así, la situación del historiador de arte se en- 

cuentra invertida. (...) no basta ya con escribir la historia 

descriptiva o bien prestarse, como pontífices demagógicos, 

251



Georges Didi-Huberman 
    

a apreciaciones estéticas o a censuras. En otros términos, 

importa intentar una sociología, respectivamente (sic) una 

etnología del arte, donde la obra de arte no sería conside- 

rada más como un fin en sí, sino como una fuerza mágica 

y viva. Bajo esta condición, las imágenes recobrarán su im- 

portancia de energías activas y vitales (33). 

Carl Einstein proclamaba un segundo reproche en contra 
de la esfera estética. Ésta, según él, no se conforma con atslar 

la obra de arte mediante un doble movimiento de totalización 

idealista y de “estrechamiento de las funciones” (34); ella se aísla 

a sí misma como discurso. Esta “fuerza” que ella desconoce en 

la imagen, la desconoce también en su propia relación con la 

producción del saber y el uso del pensamiento. En su búsque- 

da de la belleza, se contenta con un pensamiento “débil”, un 

pensamiento “cobarde”, separado de su propia historia como 

de la esfera ética, que tanto importaba a Carl Einstein: 

Se ubica al arte en un más allá moral, en un más allá in- 

tangible; exactamente del mismo modo se procede con la 

“idea”, devenida un objeto de veneración estéril. (...) (He 

aquí), a fin de cuentas, una estética envejecida, vacía de 

todo resorte vivo, reflejo tardío y pálido de la metafísica di- 

funta (...), dominio de los cobardes. (...) El esteta se vuelve 

un obsesionado de la obra de arte y es incapaz de canalizar- 

la hacia corrientes del devenir más amplias. Para el esteta, 

tipo esencialmente pasivo, las obras de arte se petrifican de 

algún modo bajo la forma de totalidades. (...) El esteta es 

caracterizado por la indiferencia, por la falta de relaciones 

con el más complejo mundo circundante. Apenas llega a 

una identificación parcial, débil (35). 

252



          

La imagen-combate 
  

El tono nietzscheano de estos pasajes no escapa a nadie. 

Einstein consideraba la estética como la mala respuesta a un 

movimiento del cual esboza más de una vez, no la historia 
exactamente, sino la genealogía; un “derrumbamiento de la 

cultura” tradicional donde el arte habría perdido al mismo 
tiempo su poder mítico y ganado esa autonomía para lo que 

se denomina su “modernidad”. Si la estética parece a Carl 

Einstein una mala respuesta, se debe primero a que ésta in- 

tenta reconquistar un poder mítico por el sesgo de un simple 
“ersatz metafísico” de la totalidad; luego, porque “deshistori- 
za las obras de arte” y las separa de su genealogía real, reba- 
jando, dice, la visión “al rango de una especialidad estúpida” 
(...) destinada a cobijar “sublimaciones” jubiladas (36). La 

protesta nietzscheana será aquí una exigencia que es a la vez 
moral —exigencia en la que se trata de no escamotear más en 
la obra de arte el “peligro mortal” y el espacio crítico que 
abre en nosotros y genealógica —exigencia en la que se trata 
de no escamotear más en la obra de arte su puesta en juego 
del origen: 

La metafísica decrépita entra de nuevo (sic) en escena. Tal 

vez algunos tipos fracasados intentan crearse a través de la 

obra de arte un contrapeso salvador, una máscara o una 

compensación. Pero ante todo, son las amenazas y el peli- 

gro mortal de la vida lo que se busca eludir, Es así que se 

llegó a la estafa de las “cualidades estéticas”, y a la noción 

de su independencia de todo proceso vital. Dicho de otra 

forma, se crea una inmortalidad profesional. (...) Se impo- 

ne mover bloques de inmortalidad ilusoria en medio de la 

masa de la muerte. La actitud estética comporta, por así 

decir, un escamoteo de la muerte. Se despoja a las obras 

de arte de sus funciones vitales y de su compacta morta- 

253



  
Georges Didi- Huberman 

  

lidad. (€...) Se “deshistoriza” las obras de arte a fin de no 

dejarlas ser amenazas de vida, amenazas del presente. En el 

estetismo, vemos una tentativa que consiste en sustraer las 

obras de arte de los procesos vivos y disminuir sus efectos 

complejos. Se aísla la obra al ocultar sus orígenes (...) (37). 

Se vuelve claro aquí que la crítica del término arte—cuando 
está dominado por el pequeño “ahorro”, como decía Einstein 

del punto de vista estético debe con todo rigor prolongarse 
en una crítica del término historia. No se puede cuestionar 
el objeto de la historia del arte sin cuestionar su mismo pro- 
ceso, es decir, el modelo de temporalidad que lo anima. Carl 

Einstein exigió que se practicara la historia del arte contra 
una cierta noción de la historia, y más precisamente contra los 
modelos positivista, evolucionista y teleológico que sostienen 
generalmente el análisis histórico de las imágenes. Desde este 
punto de vista, se podría decir que intentó desarrollar una 
dialéctica no hegeliana —una concepción de la historia como 
“lucha” implacable, pero irreductible a todo saber absoluto— 
reforzada por una genealogía a la manera nietzscheana. 

Por eso, es necesario primero recusar la unidad con que 

la historia del arte, desde Vasari, creyó que debía expresar su 

referencia humanista, luego su pertinencia “científica”. La 
historia del arte como disciplina humanista continúa hoy, 
globalmente, siendo lo que fue en los círculos académicos 

del siglo XVI: una historia calendario, la “crónica servil de 

los campeones” del arte, sostenida por un “vago esteticismo” 
y una “psicología anecdótica” que reduce toda historia a una 
novela familiar (38). Tal es el abrupto diagnóstico que lleva a 
Carl Einstein a recusar, particularmente, el género monográ- 
fico: éste no sería, mirándolo bien, más que una “apoteosis 

del yo pequeño-burgués” (39). No hay histora del arte que 

254 

 



      

La imagen-combate 
  

valga sin la participación conjunta de una Kunstwissenschaft 
y una Traumdentung —en el sentido en que Walter Benja- 

min decía, por la misma época, que corresponde al historia- 
dor “asumir la tarea de la interpretación de los sueños” (40)-, 

todo eso pensado en el ritmo crítico de una dialektische Ges- 

chichtheoric (40). 

Esto supone también una crítica en regla de la noción de 
evolución tal como la historia del arte la emplea espontánea- 

mente. Konrad Fiedler ya afirmaba que “se usa y se abusa 
de la palabra evolución” (42), en detrimento de la mirada 
dirigida sobre las formas, esas concreciones de tiempo. En 

cuanto a Einstein, opondrá la “alineación histórica” de las 
obras maestras y su “releología optimista” a una comprensión 
típicamente genealógica, capaz de interrogarse a la vez sobre 

las condiciones en que se engendran las obras y sobre el ritmo 

agonístico de sus destrucciones, de sus supervivencias, de sus 

anacronismos, de sus retrocesos, de sus revoluciones o insurreo- 

ciones en todos los géneros: 

La misión de la historia del arte reside, a nuestro entender, 

en el estudio de las condiciones que engendran las obras, 

y ño en una simple alineación histórica y descriptiva de las 

imágenes. (...) Dos actitudes parecen determinar la con- 

cepción histórica (tradicional). La primera interpreta la 

historia con optimismo, como una evolución, y presupone 

tácitamente un objetivo final en tanto factor dominante 

de la marcha de los acontecimientos. (...) La otra concep- 

ción histórica consiste en interpretar los acontecimientos 

como fenómenos paralelos, como hechos análogos a otros 

hechos precedentes. Por un método metafórico, procura 

emparentar las series históricas entre sí (...), también afir- 

ma la certeza de una repetición con el objeto de amojonar, 

255



      

Georges Didi-Huberman 
  

mediante la ayuda de una doctrina metafísica, una preten- 

dida unidad del devenir con límites tranquilizadores pero 

podridos. Estas dos concepciones están animadas por el 

deseo de simplificar la historia considerándola como una 

acción continua, y atenuar las tensiones inquietantes y las 

temibles contradicciones (43). 

No unificar el devenir, inquierar el tiempo ¿en eso consiste ser 
inactual y exigir lo imposible de la historia del arte? Sin duda 
que sí, si aceptamos —con Carl Einstein como con Nietzsche 

o Bataille— hacer de lo imposible una auténtica aproximación 
de lo real, y de lo inactual una auténtica aproximación del 
tiempo. Exigir lo imposible, para Carl Einstein, no era nada 
diferente a rechazar la simplificación de la vida: era querer 
afrontar la exuberante complejidad de los objetos artísticos, la 
exuberante complejidad del tiempo que esos objetos producen. 

y de los que ellos son los productos. Sin duda, semejante 
complejidad excede las fuerzas de cada uno y oculta algo de 
inanalizable. En este sentido, la tentariva de Carl Einstein, 

por ser radical, no podía sino estar marcada con el sello del 

fracaso, si se entiende por esta palabra la incompletud de los 

resultados. Pero una obra como ésta debe experimentarse a 

la altura de su exigencia, que permanece —en tanto que inac- 
tual- con una urgencia absolutamente intacta. 

Carl Einstein en la avanzada de la historia: 
el riesgo anacrónico 

Incluso si Carl Einstein estuvo lejos de realizar —es decir, de 
acabar— el programa metodológico que asignaba a la disciplina 
de la historia del arte, debemos por lo menos reconocer que 

256



      

La imagen-combate 
  

abrió una vía, no solamente en el plano de las declaraciones de 

intención, sino también en el terreno práctico. Efectivamente, 

inventó dos historias, que no podían parecer, en su época, más 

que como dos historias imposibles. Vina es esta historia dema- 
siado originaria, aparentemente demasiado inmemorial para 
acceder a un saber histórico: esa fue su tentativa de esbozar, 

desde 1915, una historia y una teoría de la escultura africana 

(44). La otra es esta bistoria demasiado nueva, aparentemente 

privada de toda memoria de carácter regresivo en relación con 
la época en la que la emprendió. Esa fue la obra maestra de 
síntesis histórica que constituye su Historia del arte del siglo 
XX, aparecida cuando el mencionado siglo terminaba justa- 
mente su primer cuarto de duración (45). 

Es necesario leer conjuntamente estas dos tentativas. La 

confluencia de ambas define la urgencia y la inactualidad de 
toda historia que se atreva a plantear el problema del devenir 
en términos no lineales, no unitarios, no teleológicos: esta his- 

toria que se atreve a situarse en un nivel genealógico, en el cual 
el origen y la novedad se combinan dialécticamente, porque 
el origen no es ya pensado como simple fuente del futuro y 
porque la novedad no es ya pensada como simple olvido del 
pasado. Benjamin, se sabe, ha llamado a esta combinación 
imagen dialéctica. Parece interesante señalar lo que, entre la 

pasión por la vanguardia cubista y el descubrimiento de la 
escultura africana, supera en Carl Einstein la simple posición 
“primitivista” y accede a una verdadera intuición dialéctica 
—intuición en la que pueden redefinirse, creo, todos los mo- 

delos temporales que la historia del arte humanista utiliza tra- 
dicionalmente. 

Esta intuición dialéctica, repitámoslo, no fue construida 
como tal, en el sentido en que diera lugar a alguna arquitectu- 

ra, a algún cuerpo doctrinal, fuere el que fuese. Ella, más bien, 

  

257



Georges Didi-Huberman 

se deja ver a través de los movimientos, las elecciones de objeto 

aparentemente espontáneos de Carl Einstein —elecciones tan 
precipitadas y completas que parecieron, y todavía parecen, 

paradójicas. Es en efecto curioso que en la misma época que 
aplicaba al dominio artístico occidental la proposición nietzs- 
cheana de la muerte de Dios, Carl Einstein se haya interesado 
como ningún otro antes que él por este arte esencialmente reli- 
gioso que era, según su visión, la escultura africana. Compro- 

baremos que la apuesta no era ni crear el puro contraste entre 
un intemporal “religioso” y una contemporaneidad privada 
de “sagrado”, ni entrar en la constatación desengañada de al- 
gún “desencantamiento del arte” en la era de la modernidad 
(46). La apuesta era, en el tono más innovador que se pudiera 
concebir, dialéctica. Modo de decir que en un solo y mismo 

movimiento Carl Einstein iba a dibujar un lazo inédito entre 
origen y modernidad. 

Negerplastik: probablemente fue compuesto en el primer 
trimestre de 1914 -—su autor tenía entonces veintinueve años—, 

y su abundante iconografía de ciento dicienueve planchas ha- 
bía sido seleccionada con la ayuda de Joseph Brummer, es- 

cultor húngaro convertido en comerciante de objetos de arte 
(47) (fig. 16-17). La precocidad de este texto, publicado en 

1915 y reeditado en 1920, sorprendió a todos los especialis- 
tas: precede en tres años al célebre artículo de Guillaume Apo- 
llinaire sobre las “Esculturas de África y Oceanía”, texto que, 

por lo demás, comienza rindiendo un homenaje implícito al 
libro de Einstein al enunciar la paradoja según la cual “esta 
nueva rama de la curiosidad nacida en Francia encontró has- 
ta ahora más comentadores afuera que entre nosotros” (48). 

Lo que ya dice mucho sobre la recepción, sobre la influencia 
de un trabajo que fue saludado, desde su publicación, por 
Ernst Bloch, Hermann Hesse y muchos otros también (49). 

258 

 



    

  

16. Artista de cultura no identificada (África ecuatorial), Cabeza. Madera 

compacta. Publicada en C. Einstein, Negerplastik, Leipig, 1915, ilustración 

XIV. 

  
  
 



    

17. Artista de cultura no identificada (África ecuatorial), Cabeza. Madera com- 
pacta. Publicada en C. Einstein, Negerplastik, Leipzig, 1915, ilustración XV. 

  

  

   



  

La imagen-combate 
  

Pero ¿en qué consiste exactamente el valor inaugural de 

Negerplastik? Michel Leiris, que trabajó en Documents bajo 

la autoridad intelectual —sin duda fulgurante, quizás sofo- 
cante— de su “hermano” mayor Einstein, habla en 1967 de 

un “trabajo etnográficamente bastante borroso, pero estéti- 

camente importante”, trabajo donde se halla reconocida “la 
obra en tanto que objeto independiente”, pero cuya genera- 
lidad —el aspecto teórico— es criticada en un tono un poco 
molesto e incierto (50), Hablar en términos estéticos de Neger- 

plastik términos que serán en general retomados bajo esta 
forma exacta (51)--, es a la vez hacerle un homenaje que segu- 

ramente merece, y ubicar este homenaje en un plano que no 
es precisamente el mejor. Pues es para una crítica de la estética 

que Carl Einstein, como buen neo-fiedleriano, había com- 

prometido todo su interés por la escultura africana. Reducir 

Negerplastik a una empresa estética sería trazar una apacible 

línea entre Carl Einstein y el formalismo de un Roger Ery, 
por ejemplo (52). Ello sería confinar la tentativa einsteinia- 
na a una esfera intemporal que esa tentativa disgregaría con 

vehemencia. Sólo un punto de vista dialéctico me parece que 
hace justicia a la complejidad de una empresa inaugural que 
analizaba las formas plásticas en nombre de una contra-esté- 
tica, y que planteaba los jalones de un modelo de temporali- 
dad asimilable a una contra-bistoria del arte. 

Intentemos describir ese movimiento dialéctico (53). El 

comienzo —la tesis es ya paradojal puesto que ella se dibuja 
con los trazos de una aporía, incluso de una inexistencia. La 

tesis es que la escultura africana no puede constituir un obje- 
to de conocimiento, por la primordial razón de que no existe. 

Vuelve a la misma violencia dialéctica —el proceso donde se 

deconstruye la tesis— planteando la exigencia de exigir exis- 
tencia y conocimiento para este objeto de no-conocimiento, 

261



Georges Didi-Huberman 
  

para ese no-objeto de conocimiento ¿Por qué esta no-exis- 

tencia, por qué este no-conocimiento? Porque la clase de 
objetos que Carl Einstein designa bajo el término de Neger- 
plastik está literalmente diluido en la “distancia” (Abstand) 
y en los “prejuicios” (Vorurteile) que la mirada occidental le 
impone: 

Quizás no haya otro arte que el europeo aborde con tanta 

desconfianza como el arte africano. Su primer movimiento 

es negar el hecho mismo de “arte” y expresar la distancia 

que separa estas creaciones del estado del espíritu europeo 

con un desprecio que llega hasta crear una terminología 

  

   
despreciativa. Esta distancia y los prejuicios que se derivan 

hacen difícil todo juicio estético, lo hacen incluso imposi- 

ble pues tal juicio supone en primer lugar un cierto paten- 

tesco. El negro, sin embargo, pasa a priori por ser el inferior 

al que se debe tratar sin miramientos y se condenan inme- 

diatamente sus propuestas como insuficientes (54). 

Lo que Carl Einstein denuncia aquí no es solamente el 

secular prejuicio colonialista de una superioridad cultural de 

Occidente. Es también el basamento epistemológico de la úni- 
ca disciplina que hasta allí pretendía dar cuenta de objetos 

tales como las esculturas africanas, quiero decir, la ernografía. 
Los “prejuicios” se expresan también en la “Blosofía espon- 
tánea de los sabios” (55), y Carl Einstein la rechaza cuando 

se funda en esas “vagas hipótesis evolucionistas” utilizadas 

por los ernógrafos para explicar una supuesta “primitividad” 
(Primitivitát) de la plástica africana (56). En resumen, la et- 

nografía positivista niega dos veces la existencia de un arte 
africano: de un lado, su prejuicio funcionalista, que hace de 

las formas africanas simples instrumentos o simples “fetiches”, 

262



  

          

La imagen-combate 
  

niega la existencia de esos objetos como obras, como pro- 
ducciones formales; por otro, su prejuicio evolucionista priva 

a las formas africanas de toda historicidad desde que ésta se 
contenta con un modelo donde “se esperaba captar en el afri- 
cano un testimonio de los orígenes, de un estado que jamás 
habría evolucionado” (57). 

Sila historia del arte africano, entonces, no existe, se debe 

a que la ciencia positivista niega en ella la historia (en prove- 
cho de una noción fosilizada de lo “primitivo”) tanto como el 
arte (en provecho de una concepción instrumental de las for- 

mas plásticas). La antítesis consiste desde entonces en invertir 

las condiciones de esta inexistencia, y en reconocer arte e 

historia dentro de la producción escultural africana. Pero esta 
consecuencia lógica tropieza, en cada una de las dos opera- 
ciones, con una dificultad teórica mayor: de un lado, en efec- 

vo, la plástica africana transgrede todos los límites de lo que 
el discurso estético occidental asigna al territorio del “arte”. 
Del otro, la cultura africana desafía todas las reglas en las 
cuales el discurso histórico occidental funda su legitimación. 
Es en eso que la tesis parece desembocar en una serie de apo- 
rías: ¿cómo hacer la historia de un corpus donde “nada está 
fechado”? ¿Cómo hablar de “artistas” cuando ningún objeto 
está firmado? ¿Cómo describir una actividad escultural cuan- 
do los que la practican lo hacen en el marco de sociedades 
secretas? ¿Cómo hablar de estilos geográficos (a la manera en 
que se puede, en Europa, oponer un “Renacimiento italiano” 

a un “Renacimiento nórdico”), cuando los fetiches se roban 

o se intercambian de una tribu a otra, cuando “estilos com- 

pletamente diferentes provienen con frecuencia de una mis- 
ma región”? ¿Cómo volver a trazar la evolución de un estilo 
cuando las formas no proceden cronológicamente “de lo más 
simple a lo más complejo”? (58). 

263



  

Georges Didi-Huberman 
  

En esas condiciones, escribe Einstein 4 manera de iróni- 

co preámbulo, “parece bastante vano ensayar decir algo sobre 
la escultura africana” (59) —excepto, como toda su empresa 

ulterior lo atestiguará, trabajar para transformar radicalmente 

los modelos episternológicos de lo que se entiende usualmente 

por historia, y los modelos estéticos de lo que usualmente se 

entiende por arte. Si son posibles estas dos transformaciones, 
ambas deben ir a la par: no se puede sobrepasar la noción 
“instrumental” del arte africano más que, si oso decirlo asi, 

restregándola con una historicidad de tipo absolutamente 
nuevo; no se puede sobrepasar la noción dudosa de “primiti- 

vidad” más que con una forma de arte de tipo absolutamente 

nuevo. ¿Qué quiere decir esto? Que el momento de antíte- 

sís propuesto por Carl Einstein será un momento de riesgo 
extremo: riesgo de que una plástica distinta descomponga 
la noción de arte estatuario; riesgo de que un añacronismo 

descomponga la noción clásica de historia de las formas. Es 

entonces que la escultura africana va a surgir, no del cam- 

po de conocimiento donde estaba hasta entonces capturada 

como rehén, sino de un valor de uso muy particular en el 

que un arte moderno, el cubismo, no teme utilizarla, es decir, 

transformarla, desplazarla. Es de una situación de extrañeza, 

incluso de “extrañamiento” (60), que la escultura africana va 
a hacer como nuevo objeto de conocimiento: 

Algunos problemas que se plantean al arte moderno han pro- 

vocado un acercamiento menos desconsiderado que antes 

respecto del arte de los pueblos africanos. Como siempre, 

aquí también, un proceso actual (ein aktuelles Kunstgesche- 

hen) creó su historia; en su centro se alzó el arte africano. 

Lo que antes parecía desprovisto de sentido encontró en los 

más recientes esfuerzos de los escultores su significación. Se 

264 

 



  

La imagen-combate 
  

adivinó que raramente en otra parte como entre los negros 

se habían planteado con tanta pureza problemas precisos 

de espacio y formulado una manera propia de creación ar- 

rística. (...) Mi breve descripción del arte africano ho podrá 

sustracise de las experiencias hechas por el arte contempo- 

táneo (den Erfahrnissen neuerer Kunst), aún cuando lo que 

adquiere importancia histórica (geschichtlich Wirkende) es 

siempre función del presente inmediato (wnmittelbaren Ge- 

genwart) (61). 

Tal sería, pues, la versión einsteiniana de la imagen dialéc- 
tica: uno no inventa nuevos objetos históricos más que crean- 

do la colisión —el anacronismo- de un Ahora con el Otrora. 
También la historia demasiado originaria del arte africano no 
podía ver la luz más que dialécticamente golpeada (los golpes 
de martillo, se sabe, producen chispas en el yunque) por el 

encuentro con esta historia demasiado nueva, esta “avanzada 

de la historia” artística que constituía, en 1915, el punto de 

vista cubista. La noción benjaminiana de legibilidad encon- 
tró allí, me parece, una aplicación ejemplar: sólo toma sentido 
en la historia lo que aparece en el anacronismo, el anacronismo 

de una colisión donde el Otrora se encuentra interpretado y 
“leído”, es decir, puesto al día por la llegada de un Ahora re- 
sueltamente nuevo. Y ese Ahora del arte africano no es otro 
que el cubismo. Carl Einstein tomaba en serio el avance me- 
todológico de la historia del arte (quiero decir de la Geschich- 
te der Kunst, el arte como “proceso actual”) en la historia del 

arte (quiero decir, de la Kunstgeschichte, la disciplina conside- 
rada en tanto que da cuenta de tales procesos). Las obras son 
en general las primeras interpretaciones de las obras. Lo son 
siempre en la despreocupación y en la impertinencia anacróni- 
cas de un desplazamiento de la historia. Tal sería el momento 

265 

   



    

Georges Didi-Huberman 
      

inicial de “extrañeza”, el riesgo instaurador de una interpre- 

tación histórica deseosa de desarrollar su saber más allá de su 
propia “distancia”, más allá de sus propios “prejuicios”. 

Carl Einstein propuso abandonar el iconografismo y el 

funcionalismo de los etnógrafos. Para eso es necesario, dice, 

“partir de los hechos” (62). Pero ne de los “hechos” en el sen- 

tido en que lo entendería un historiador positivista. El “he- 
cho”, para Carl Einstein, es aquí algo que llama “percepción 

del volumen” o “experiencia del espacio”: kubische Raumans- 
chauung, kubische Erteben —expresión donde la generalidad 
fenomenológica de la espacialidad rima con la particulari- 
dad artística de las obras de Braque, de Picasso, de Juan Gris 
(63). “Partir de los hechos” quiere decir partir de la experien- 
cia presente, puesto que, además, esos objetos originarios de 

la plástica africana permanecen presentes bajo nuestra mirada 
y en el atelier de artistas contemporáneos. “Partir de los he- 
chos” quiere decir, sobre todo, partir de las “características 

formales de las esculturas” (aus dem Formalen der Skulpruren) 

aquellas a las que sólo la visión cubista pudo hacernos sen- 
sibles (64). 

El cubismo fue capaz de descubrir el arte africano corno 
un objeto de pleno derecho de la historia del arte porque se 
dedicó, contra todo lo que lo había precedido en Occiden- 

te, a construir un “realismo específico del espacio” -y no un 
realismo de las cosas, de los personajes o de las historias (65). 

Este descubrimiento sólo podía efectuarse según la extraña 
modalidad de un anacronismo: no solamente porque la mi- 
tada cubista no era en sí “histórica”, sino también porque 

el descubrimiento del arte africano creaba nuevamente una 
brecha decisiva en la noción misma de la historia del arte. El 
anacronismo es un riesgo dialéctico, pero este riesgo —esta ac- 

tivación, este rodeo, este artificio peligroso— vale la pena: se 

266 

 



  

La imagen-combate 
  

trata ni más ni menos que de levantar un obstáculo epistemo- 
lógico y de abrir la historia a nuevos objetos, a nuevos mode- 
los de temporalidad. Al tomar el riesgo de “no sustraerse a las 
experiencias efectuadas por el arte contemporáneo” ante la 

escultura africana, Carl Einstein había desplazado la noción 

-el método- de la historia y la estética del arte estatuario, 

liberándolas de un obstáculo ligado a la concepción académi- 

ca de la escultura occidental y revelando allí la primacía de la 
“aprehensión pictórica del volumen” y la “confusión total en- 
tre lo pictórico y lo escultórico” que estigmatiza violentamente 
en el psicologismo —la “conversación”, la narratividad— del 
arte barroco (66). 

Llamar dialéctica a dicha operación, en el sentido benja- 
miniano de la “imagen dialéctica”, permite, pienso, evitar 
dos defectos que podrían fácilmente desviar la lectura de 

Negerplastik. El primero sería creer que la empresa de Carl 

Einstein volvía a hacer primitivo el arte moderno, a hacerlo 

“arquetípico” (modo Jung) o “intemporal” (modo Malrawo. 

Si el contacto con el arte africano permitió al artista europeo 

“repensar su propia historia” (seíne Geschichte rúckzudenken), 
dice enfáticamente Einstein (67), no significa arrojar esta his- 

toria hacia un origen pensado como “fuente primitiva” de 
toda actividad artística. Pensar la relación del cubismo con el 

arte africano en términos de “primitivismo” es no compren- 
der un ápice la estrategia de Vegerplastik: primero porque “un 
buen número de obras esculpidas por los negros serán lo que 
sean, pero no tienen nada de primitivo” (68). Luego, porque 

el primitivismo no es, a los ojos de Einstein, más que un exo- 
tismo disfrazado: “a menudo es un romanticismo estéril, un 

alejandrinismo de origen geográfico. El arte negro (en la óp- 
tica del primitivismo) es el último e inútil recurso del artista 

carente de ideas nuevas” (69). Por eso Carl Einstein encaró la 

267



Georges Didi-Huberman 
  

escultura africana a través de la alta complejidad espacial del 

cubismo, dejando de lado un expresionismo cuyo mimetis- 

mo “primitivista” precisamente fustigaba (70). 

El segundo error sería creer que la empresa de Carl Einstein 

era modernizar el arte africano mismo. Se habla sin razón de 
una “proyección cubista” de Carl Einstein sobre el arte afri- 
cano, modo de reprocharle implícitamente su anacronismo 
fundamental (71). Pero esto implica ignorar la dinámica mis- 
ma según la cual, en Negerplastik, el cubismo “encuentra” el 

arte africano “en un relámpago para formar una constelación” 
—para retomar los términos empleados por Benjamin cuando 
define la imagen dialéctica (72). El anacronismo es un mo- 

mento de antítesis, una clavija dialéctica. Permite commpro- 

meter algo nuevo más allá de esta tesis-aporía que representa, 

según la visión de Carl Einstein, el punto de vista etnográfico 
y positivista. Ella no manifiesta una estasis, una existencia fija 
sino el movimiento propio de una exigencia. ¿Exigencia de 
qué? De un punto de vista que podríamos llamar “sintético”, 
a condición de no entenderlo como la clausura auto-paci- 
ficadora de un saber que cree haber llegado a sus fines. La 
síntesis, en ese movimiento, es una cosa incompleta, frágil, 

siempre en estado de inquietud: es una síntesis- apertura. 

Carl Einstein la propone bajo la especie de un deseo: sería 
necesario superar el punto de vista etnográfico y la creencia 

positivista en los datos utilitarios, cronológicos, geográficos, 

etc., imprimiéndoles dos movimientos contradictorios. El 
primero, para hacer posible la consideración “cubisra” del es- 
pacio tridimensional, consiste en abrir la experiencia formal, 
rearticulando allí los elementos antropológicos propios del 

mundo africano (elementos ausentes, va de suyo, del uni- 

verso cubista). Adolf Hildebrand había enunciado antes la 

exigencia formalista de una “visión a distancia” de la escultura 

268 

 



    

La imagen-combate 
  

—tal sería, según él, la condición de toda “perfección” plástica 

(73). Carl Einstein, por su parte, abre el formalismo teórico 

de Hildebrand al articular —rasgo genial de su análisis la 
espacialidad de la distancia con las condiciones cultuales de 
la plástica africana. El resultado, muy benjaminiano, fue la 

formulación de una fenomenología espacial del aura donde el 
carácter “absoluto” de la forma no depende de la integración 
armoniosa de sus partes (punto de vista estético tradicional) 
sino de la distancia trabajada por la misma escultura (punto 

de vista donde se conjugan lo formal y lo antropológico): 

Es posible efectuar un análisis formal (eine formale Analyse) 

que se apoye sobre algunos elementos particulares de la 

creación del espacio y de la visión que los engloba. (...) El 

arte del negro está ante todo determinado por la religión. 

Las obras esculpidas son veneradas como lo fueron por to- 

dos los pueblos de la antigúedad. El ejecutante forja su obra 

como lo haría la divinidad o quien la protege, es decir que, 

desde el principio, tomó sus distancias (Distanz) en rela- 

ción a la obra que es el dios o su receptáculo. Su trabajo 

es una adoración a distancia y así la obra es a priori algo 

independiente, más poderoso que el ejecutante; tanto más 

que éste hace pasar todas sus energías a la obra y se sacrifica 

porque es inferior a ella. Con su trabajo, cumple una fun- 

ción religiosa. La obra como divinidad está libre y separada 

de todo; el artesano y el adorador se encuentran a una dis- 

tancia infinita (in unmessbarem Abstand) (...), tanto como 

los ídolos a menudo son adorados en la oscuridad. La obra, 

fruto del trabajo del artista, permanece independiente, 

trascendente y libre de todo lazo. A esta trascendencia corres- 

ponde una concepción del espacio que excluye toda función 

del espectador. Es necesario dar y garantizar un espacio cuyos 

269



      

Georges Didi-Huberman 
  

recursos están agotados, un espacio total y no fragmentario. 

El espacio cerrado y autónomo aquí no significa abstrac- 

ción sino sensación inmediata. Esta clausura lo garantiza 

sólo si el volumen está plenamente colmado, cuando no se 

puede agregarle nada más, (...) La orientación de las partes 

está fijada no en función del espectador sino en función de 

ellas mismas; son sentidas a partir de la masa compacta, y 

no con un retroceso que las debilitaría. (...) (La escultura 

africana) no significa nada, no es un símbolo; es el dios 

que conserva su realidad mítica cerrada, en la cual incluye 

al adorador, al que transforma también en un ser mítico 

aboliendo su existencia humana, El carácter terminado y 

cerrado de la forma y el de la religión se corresponden, lo 

mismo que el realismo formal y el realismo religioso (74). 

El rasgo genial de este análisis consiste en haber conjugado 

en la forma dos órdenes de realidad que la etnografía y la 
estética habían considerado siempre independientes. El pri- 
mero es la experiencia, a la que Carl Einstein liberó de todos 

los prejuicios presentes, aún hoy, en los ensayos de “estética 

de la recepción”: la experiencia visual no es un “resultado” o 

un “efecto” de la obra plástica, sino un componente funda- 
mental de su misma forma que, en tanto que forma, produce 
la espacialidad de su presentación. El texto de Negerplastik 
se anticipó, desde ese punto de vista, a los análisis fenome- 

nológicos de la espacialidad, de la distancia —incluso de la 

oscuridad— de Erwin Strauss o de Maurice Merleau-Ponty. 
Pero Negerplastik mantiene igualmente su análisis en un se- 
gundo orden de realidad: un nivel de simbolicidad que libera, 
también, de algunos prejuicios positivistas o iconográficos. 
Así, la religión ya no es pensada como un “contenido” que 

la escultura africana debería “representar”; ella en sí misma 

270 

 



  

La imagen-combate 
  

posee esta dinámica de la forma que permitió que Carl Einstein 
la examinara “apartándose íntegramente del correlato me- 
tafísico” (75). Se anticipó así a los acercamientos estructu- 

ralistas de la “eficacia simbólica”, y logró incluso sobrepasar 

antes que ellos el logocentrismo al proponer el análisis de 

los componentes puramente visuales tales como la masa, la 

“concentración plástica”, la frontalidad, la desrmulriplicación 
de motivos, el modelado, el silueteado, la profundidad, la 
deformación reglada o la integración de lo orgánico o de lo 
geométrico (76). 

Al abrir así, más allá de los cánones estéticos tradicio- 

nales, la comprensión de lo que es una forma plástica, Carl 
Einstein buscaba abrir la explicación histórica y antropológica 

del arte africano, si no del arte en general. Todos los escritos 

de Carl Eisntein posteriores a Wegerplastik lo testimonian: 

pueden ser leídos en su totalidad como la prolongación siste- 
mática del movimiento comprometido desde 1915. Más allá 
del “riesgo anacrónico” y de su función instauradora, buscan, 

dialécticamente, volver a situar el problema del arte africano 

en el contexto —en adelante renovado, “abierto”— de una his- 

toría del arte. Escrito en 1915, Afrikanische Plastik invierte 
lógicamente, pero sin contradecirlo, el movimiento empe- 
zado en Negerplastik: se trata, de allí en más, de especificar 
lo que había sido reconocido como objeto histórico nuevo, 

de proponer una actitud más analítica (ahora las planchas 
reproducidas serán comentadas una a una (77)), incluso de 

renunciar al punto de vista “moderno” como tal: 

Nuestra intención es menos la de estudiar el arte negro en 

función de la actividad artística moderna (...) que de abrir 

la vía a las búsquedas especializadas que interesan a la historia 

de la escultura y de la pintura africanas (78). 

271



Georges Didi-Huberman 
  

No se trata tanto de olvidar el cubismo y el arte moderno 
en general —woda la actividad de Carl Einstein lo confirma 
con fuerza— como de afirmar las consecuencias metodológi- 

cas para la historia del arte de la apertura de un campo nuevo 

para el saber. Ahora bien, esta apertura suponía una conjun- 

ción inédita de la historia y de la antropología conjunción 
cuyo resultado debía ser la transformación recíproca de dos 
modos de aproximación: 

Si se quiere estudiar el arte africano con provecho, es ne- 

cesario interpretarlo fuera de toda idea romántica, incluso 

de todo punto de vista puramente enológico. Esa meta 

sólo será alcanzada por la colaboración del etnólogo y del 

historiador del arte. (...) A ella (la etnografía) le corres- 

ponde cambiar de método y de aspecto cuando se trata de 

cuestiones particulares. Al pasar de lo general a lo particu- 

lar puede ofrecer al historiador del arte nuevos temas de 

estudio (79). 

La proposición teórica era tan clara como innovadora 

(80): se trataría de pensar la historia del arte como la puesta 

en práctica de un punto de vista amplio, 4mtropológico, pero 
definible o comprensible en las singularidades formales de las 
que sólo es capaz un análisis visual específico de las organi- 
zaciones plásticas. He allí por qué el estudio de la escultura 

africana, en Carl Einstein, debía especificarse siempre más, 

examinando aparte ciertos problemas locales tales como el 
uso de máscaras Ekoi o Bapindi, o también la forma enigmá- 
tica de los árboles-fetiches del Benin (81). Por eso el estudio 

caso por caso debía permitir a Carl Einstein invertir el mo- 
delo positivista de la evolución fetichismo-religión, arrasar el 
presupuesto del aislamiento africano, esbozar la hipótesis de 

272 

 



  

La imagen-combate 
  

una “Edad Media africana” abierta a las influencias bizanti- 
nas o coptas (82). Por eso la exigencia histórica debía espe- 
cificarse también en los fenómenos directamente observables 
por el investigador, tales como la modificación formal de las 
esculturas africanas en contacto con el colonizador, o incluso 
los efectos de la urbanización de los africanos sobre sus pro- 
pia producción artística (83). 

Pero este programa de estudio, lo sabemos, permaneció 
fragmentario, ya que Carl Einstein no fue, en cuanto al arte 

africano, un “hombre del terreno”, Su terreno natural su 

tierra—, era el París de las vanguardias. El adelantado teórico 
de Negerplastik encuentra su campo de experimentación más 
decisivo en el trabajo formal de los contemporáneos, Otra 
“avanzada de la historia” donde Carl Einstein habrá aportado 

sus más perturbadoras contribuciones, yendo hasta proponer 

desde su Arte del siglo XX hasta el Georges Braque, pasando 

por el episodio tan fecundo de Documents algo así como 
una teoría general de la experiencia visual. 

Experiencia del espacio y experiencia interior: 
el síntoma visual 

Carl Einstein formuló lo esencial de su comprensión de 

los objetos visuales en términos de experiencia, incluso de 
“experiencia interior” (84). La analogía con el pensamiento 

de Benjamin —si se repiensan los análisis de la presentación 
aurárica de las esculturas africanas, si se reflexiona acerca de 

esta concreción temporal descripta de un modo casi idéntico 
al de la imagen dialéctica— es incrementada aquí mediante 

una analogía con el vocabulario de Georges Bataille. Esta es 
evidentemente asombrosa pero por poco que se reflexione no 

273



  

Georges Didi-Huberman 
  

debería sorprendernos. Por un lado, existe el elemento co- 

mún a todos esos “pensamientos energúmenos” de los años 

veinte y treinta, de los cuales hablé antes; existe, sobre todo, 
la participación asidua de Carl Einstein en la aventura de 

Documents, o sea, en un frente teórico común” —contra el 

positivismo y el idealismo, pero también contra el surrea- 

lismo de Breton, juzgado como una alternativa falsa a los 

prejuicios del pensamiento académico— que hizo trabajar a 
Carl Einstein en contacto directo con Bataille y Leiris. 

El rol exacto de Carl Einstein en el seno de Documents con- 

tinúa sin dilucidarse. Será necesario, probablemente, esperar 

la publicación de nuevos archivos para colmar el silencio, 
incluso la mala fe que rodea la evocación de su participación 
teórica en la vanguardia parisina de esta época. Einstein fir- 

mó, después de Bataille y Leiris, la mayor cantidad de textos 

en los dos años que dura el trabajo de la revista. Su nombre 

aparece, desde el primer número, en abril de 1929, entre los 

miembros del comité de redacción, y es bastante probable 
que haya jugado en esta empresa un rol integral de fundador 
(85). En una nota inédita de 1954, Georges Bataille hablará 

incluso del “poeta alemán Carl Einstein” como del “director 
titular” de la revista —y recuerda haberse manifestado en su 
contra, sin precisar con qué intensidad, aunque asombre la 

nítida analogía de sus respectivos recorridos en el dominio 

de la crítica estética (86). 

De los tres energúmenos que influirán definitivamente 
en la orientación de la revista, Carl Einstein era el de más 

edad —tenía cuarenta años en 1929, mientras que Bataille 

tenía treinta y dos y Leiris, veintiocho—, y posiblemente no 

era el menos energúmeno ni el menos impugnador de los 

tres. Su reputación de escritor experimental lo precedió en 
Francia, y algunos de sus textos, por ejemplo un fragmento 

274 

 



  
  

La imagen-combate 
  

de Bébuquin, habían sido traducidos en algunas revistas 

literarias (87). Pudo leer sin ofuscarse la Historia del ojo de 

Georges Bataille, quien ya había escrito algunos textos vio- 

lentamente eróticos (88). Retomando la expresión ya citada 

de Clara Malraux, quedaba como “el hombre de todos los 

nuevos acercamientos”: había leído los textos de Freud, pudo 

jugar activamente el papel de introductor de la etnología ale- 
mana en Francia, poseía sobre todo un incomparable cono- 

cimiento de la historia del arte y de sus adelantos teóricos 

encarnados en los nombres de WólfMin, Riegl o Aby War 

burg. El Diario de Leiris es portador del testimonio de ese 
contacto fecundo, e incluso del ascendiente que ejerce este 

pensamiento difícil, exigente, sobre los dos jóvenes tránsfu- 

gas del surrealismo (89). 

Pero ¿cómo calificar esta experiencia cuya teoría fue cla- 

borada por Carl Einstein fragmentariamente desde Neger- 
plastik, e iuchuso desde la “novela teórica” Bébuquin? Una 
primera respuesta se encuentra claramente enunciada al co- 

mienzo del libro sobre El Arte del siglo XX. comentando la 

transformación radical que se produjo en el arco tendido en- 

tre el impresionismo y el cubismo, Carl Einstein hablaba allí 
de un “derrumbamiento del comercio de la belleza”; sobre 
las ruinas de esta destrucción, el objeto visual era entonces 

calificado de “manifestación” (Áufíerung), de “acontecimiento” 

(Ereignis) y, para terminar, de “síntoma” (Symprtom) (90). La 

experiencia sería, pues, síntoma —más precisamente la reper- 
cusión sobre el espectador, sobre el pensamiento en general— 
de formas en sí mismas surgidas en el mundo visible como 

tantas perturbaciones que tenían valor de síntomas. La lectura 
de los textos posteriores a 1926 —particularmente los escri- 
tos en 1929-1930 para Documents, hasta el Georges Braque de 

1934- deberán permitirnos delimitar mejor las características 

275



Georges Didi-Huberman 
  

fundamentales de esta comprensión “sintomática” de la ex- 

periencia visual. 

La primera de las características es una dialéctica de la 

destrucción o, mejor, de la descomposición. Si el tono “forma- 

lista” de Negerplastik puede asombrar al lector actual, sería 

desastroso comprender dicho “formalismo” en el nivel de lo 
que la crítica de arte, hoy, entiende por ese término —casi 

siempre peyorativo y casi siempre pronunciado en relación 

con el debate neo-greenberguiano. Tan extraño como pueda 

parecer a primera vista, en Carl Einstein la exigencia formal 

se identifica estrictamente con una exigencia de descomposi- 

ción de la forma. Desde 1912, Einstein proclamaba que no 

existe forma auténtica que no sea al mismo tiempo violencia 

y, precisaba, violencia operatoria (92). El trabajo de las formas 

fue siempre pensado por él como “destrucción justificada 
de un objeto” (93). Manera, para él, de instaurar una com- 

prensión dialéctica —pero disimétrica, de donde proviene su 
crítica a los “perezosos” dualismos dialécticos en materia de 

análisis visual (94)—, capaz de dar a la noción de forma su 

fundamental capacidad “traumática”: 

Es evidente que la confección de las obras de arte comporta 

muchos elementos de crueldad y de asesinato. Pues toda 

forma precisa es un asesinato de otras versiones: la angustia 

interrumpe lo normal. Se descompone cada vez más la rea- 

lidad, lo que la hace cada vez menos obligatoria; se acentúa 

la dialéctica de nuestra existencia (...): es una acentuación 

traumática (95). 

“Toda forma precisa es un asesinato de otras versiones”: 

esta admirable proposición enuncia el carácter dialéctico de 
todo trabajo formal, es decir, de toda descomposición de la 

276 

 



    

La imagen-combate 
  

forma por sí misma. Pero ésta parece dialéctica también en 

otro nivel: pues si bien enuncia, también enuncia la crueldad 

(en un tono perfectamente batailleano) y la precisión para 

transformarse que tiene una versión en relación a las prece- 

dentes (y el tono se hace aquí premonitoriamente levistraus- 
siano). Se ubica, por añadidura, en sintonía perfecta con lo 

que la empresa de Documents implicaba de más radical: a 

saber, que la descomposición de la que se trata es primero 
descomposición de la figura bumana. Esta, escribe Einstein en 

sus “Notas sobre el cubismo”, aparece como la unidad por ex- 
celencia del sistema estético tradicional —por ende, la unidad 
por excelencia a “comprometer, a “descomponer” (96). 

He allí por qué, en el contexto de las artes figurativas de 
los siglos pasados, la atención de Carl Einstein pudo dirigir 

se hacia esta precisa —pero cruel, según él- deformación que 
manifiestan las anamorfosis, donde veía mucho más que un 
“simple juego óptico”: una perturbación de la visión en ge- 
neral, una modificación del lugar del sujeto, un fenómeno 
inductor de “éxtasis” (97). He allí por qué Einstein pudo 

interesarse en Magnasco en tanto que creatore della pirtura 
di tocco e di macchia (98). He allí por qué la singularidad de 
Hercules Seghers en el arte holandés del siglo XVII le pare- 

ce tan ejemplar: no solamente la dramatización del pensa- 
miento y el modelo del rebelde encontraban allí su razón (el 
artículo de Einstein comenzaba con la evocación del artista 
“tan pobre que se vio obligado a pintar sobre sus manteles o 
sobre sus sábanas”, tan desesperado que “una noche murió 
ebrio” (99)), sino también la descomposición del espacio an- 

tropocéntrico, del espacio civilizado, que encontró en él una 
expresión que Einstein analiza en términos conmovedores (y 

bastante batailleanos, por lo demás): 

277



        

Georges Didi-Huberman 

Es una rebeldía aislada e íntima contra todo lo que se llame 

holandés. Seghers pagó con su vida semejante actitud. 

En su obra, la continuidad orgánica del arte holandés se 

fija en una suerte de horror pesado y petrificado, o bien, se 

deshace en una fuga de planos que desgarran el ojo fatigado 

por paralelas fofas y sin fin: la extensión, en otra parte idén- 

tica a una conquista, a una esperanza, no es aquí más que 

una fuga espantosa. En general, la vista tropieza con rocas 

compactas, con prisiones amontonadas. Esta concentración 

traiciona una desesperación paralizante como un calambre: 

una suerte de agorafobia caracteriza estos grabados. Se en- 

cuentra allí un desprecio doloroso, un rechazo a toda socia- 

bilidad, una Holanda al revés. (...) 

El cliché naturaleza muerta adquiere aquí su sentido des- 

nudo: naturaleza podrida, petrificada, naturaleza reventada. 

(...) Cada piedra, cada hoja está aislada. A-social, descom- 

puesta, encerrada en sí misma. (...) En esos paisajes de un 

barroco despedazado, las plantas están hechas trizas. La 

lava, el lodo, los árboles como harapos y los escombros 

de guijarros. Un desierto cortado por caminos que parecen 

trazados por meteoros, un infierno irrespirable y tieso, sin 

hombres y sin animales. Cualquier ser vivo sería aquí una 

paradoja.(...) Senderos enturbiados que conducen al inte- 

rior, pero que pronto los expulsan. (...) La vista es atraída y 

repelida a la vez. Esta técnica es la técnica del cero; una día- 

léctica de las formas hajo el signo de la muerte, un exterminio 

recíproco de las partes. Totalidad no quiere decir aquí que el 

uno aumenta al otro, sino que el uno extirpa al otro. 

La naturaleza de Seghers es la catástrofe podrida y petrificada. 

(...) Esas rocas forman una rueca de escritura en la cual 

se puede desenredar la expresión de un desmembramiento 

infantil (ver la destrucción de las muñecas), una alegría por 

278 

 



    

La imagen-combate 

la disociación definitiva de las partes. Se trata, en suma, de 

pérdida de la unidad personal y así el aspecto de un paisaje 

significa la destrucción de uno mismo (100) (4z. 18). 

Esta descomposición espacial y subjetiva no era, en el gran 
siglo clásico, más que un síntoma aislado. Ella encontrará en 

el cubismo, según la visión de Carl Einstein, la dignidad de 
un método irreversible: el síntoma, entonces, alcanza la visión 
de todos, deviene síntoma global de una civilización que puso 
el espacio y el tiempo, y el sujeto mismo, patas para arriba. 
Con Picasso, Braque o Juan Gris (fe 19), la alucinación, 

como dice Einstein, no se separa ya de lo real, sino que crea 

lo real (01). ¿Cómo es eso? Inventando una “violencia ope- 

ratoria > específica de la forma, que pasa por una redefinición 
dinámica y dialéctica de la experiencia espacial. Esta redefi- 
nición es dialéctica en la medida que no excluye el antropolo- 
gismo, sino que lo descompone, como ocurre en Juan Gris, en 

quien Einstein descubre una “tectónica” —un rechazo del an- 

tropocentrismo— construida, sin embargo, por “elementos 
humanos” (102). 

Tal sería el valor más conmocionante del cubismo según 
Carl Einstein: incluir dialécticamente lo mismo que descom- 

pone, es decir, el antropomorfismo. El aspecto operatorio de 

las formas cubistas crea ciertamente un espacio de encade- 
namientos autónomos (103). Pero Carl Einstein detesta la 

autonomía cerrada, la autonomía no dialéctica; esto se debe 

a que considera el constructivismo ruso y De Stijl como aca- 

démicos y estáticos; lo que llama duramente una “compati- 
bilidad de formas puras”, un formalismo empobrecido pues, 

según él, está psicológicamente restringido sólo a la teoría de 
la Gestals (104). No se perturban las formas, sostiene Eins- 

tein, sin perturbar el pensamiento del sujeto, y ello obedece a 

279



Georges Didi-Huberman 

que el modelo metapsicológico freudiano —especial mente el 
de la pulsión de muerte— no se halla ausente de su exigencia 
teórica concerniente a la forma: no hay rigor aperatorio sin 

la violencia de un “asesinato” fundamental. Como parangón 

de este rigor subversivo, el collage cubista aparece para Carl 
Einstein como la descomposición de “todo prejuicio óptico”, 
el “intento más audaz y más violento de destrucción de la 
realidad convencional” (105). 

Tocamos allí una segunda característica de la experien- 
cia visual según Carl Einstein: una dialéctica de la movili- 
dad, tanto formal como psíquica. Cuando Einstein repite a 

Kahnweiler que el cubismo no puede ser considerado como 
una simple “especialidad óptica”, precisa su pensamiento al 
afirmar: “Experiencia válida, que engloba mucho más y yo 
creo que comprenderla es una cuestión de energía” (es 2s£ nur 

Erage unserer Energie)” (106). Entendamos esta frase en todos 
los armónicos del motivo de la energía: energía requerida al 
espectador para captar la amplitud de la perturbación cu- 
bista; pero también energía psíquica que pone en práctica 
las formas cubistas por sí mismas. Carl Einstein, aquí, me 

parece que va más lejos en su formulación de la “imagen dia- 
léctica” que los motivos benjaminianos de la imagen como 
“dialéctica en suspenso” o como “relámpago para formar una 
constelación”. Pues el análisis formal de los cuadros cubistas 
permite desarrollar, con relativa precisión, la noción de una 
verdadera energética de la experiencia visual, 

Si se intenta, en realidad, comprender la espacialidad cu- 
bista en sus efectos de simultaneidad, de “movimientos com- 

primidos”, de “planos que se separan” o de “disociaciones 

tectónicas”, se llega fatalmente a lo que Einstein llama, ju- 
gando con las palabras, campos de formas evidentemente pen- 
sadas sobre el modelo —tomado de la física— de los campos 

280 

 



  
          18. Hercules Seghers, Paisaje de rocas y cuerdas, hacia 1630. Águafuerte, punta 

seca y aguada sobre papel. Publicado en €. Einstein, “Grabados de Hercules 
Seghers”, Documents, 1929, 1 4, p. 203. 

     



  

19. Pablo Picasso, Hombre con guitarra, 1912, Óleo sobre tela. Publicado en 
“Notes sur le cubisme”, Documents, 1929, 1” 3, p. 149. O Sucession Picasso 
2006.



La imagen-combate 
  

de fuerza (107). Éstos liberan su energía específica por un 
efecto de disociación que se podría resumir así: allí donde la 

representación clásica creó un espacio continuo en el cual es- 

tán dispuestos, como entidades discontinuas, objetos y per- 
sonajes, el cubismo inventa un espacio discontinuo “que los 

objetos no interrumpen”. Las relaciones entre continuidad 
y discontinuidad, identidad y diferencia, están aquí inverti- 

das —subvertidas- en relación con los datos naturalistas de la 
pintura tradicional, 

Ahora bien, lo que Einstein recusa en el arte mimético no 

es tanto la actitud “realista” en sí sino más bien la sustancia- 

lización de lo real y la suspensión de las formas, por lo tanto, 
de las fuerzas, que fustiga violentamente, calificando por 

ejemplo a Narciso de “naturalista vanidoso” y a Pigmalión 
de pobre “embaucado por un maniquí” (108). Ambos buscan 

en el fondo fijar la imagen. Más generalmente, el realismo 

imitativo será considerado como una “suerte de aglomerado 

de tabúes y de temores cobardes” que siempre apuntan a un 
“eternamente real” del representado —a lo que se opone, en 

un tono casi deleuziano, el naturalismo en movimiento” de 

las artes nómades—, que hace de la perspectiva humananista 

un trivial y “pequeño extremo de la vieja metafísica” (109): 

El hombre del Renacimiento acentuaba en sus cuadros la 

resultante objeto, Fl cubista, acentúa por el contrario los ele- 

mentos de la formación del objeto: en otros términos, termina 

con el “motivo” en tanto que factor independiente (110). 

Así, el cubismo propone un cuestionamiento radical —y 
fiosóficamente cargado de consecuencias— de la sustancia, 

donde objetos y humanos se habían visto “fijados” por 
la metafísica clásica. Consuma “el fin del sujeto estable y 

283 

 



Georges Didi-Huberman 
  

determinado”, la “liquidación de la actitud antropocéntrica” 
y de una fe secular “en esa baratija estúpida que se llama 
hombre” (111). Es anti-bumanista, no por gusto de las for- 

mas puras o resueltamente “no humanas” sino por tomar 

en consideración el carácter sintomático de la experiencia vi- 
sual, que necesita el recurso de una nueva posición del sujeto. 

Desde el punto de vista de la experiencia visual, en efecto, 

el espacio jamás es esta superficie continua que ofrece el 

dispositivo visible u óptico de la representación clásica. Ésta 
eterniza al hombre, fija el espacio, fosiliza los objetos en un 

mismo contísmmium ideal (112). Resumiendo, rechaza todo 

miedo o, mejor, inquietud.- ante el hundimiento del tiempo 
y la disem 
venta esta “inquebrantable mentira” metafísica lamada lo 

“absoluto” (113). Contra eso, el cubismo encuentea la ines- 

tabilidad, la movilidad fundamental de esas "experiencias 

mixtas” donde “se manifiesta una desproporción entre los 
procesos psicológicos y los de la naturaleza”: comprendió y 
puso en práctica esta “función móvil psicológica” respecto 
de lo que ni el espacio, ni el sujeto, ni la vista misma nunca 

podrán sustancializar (114). 

Un campo de formas, según Carl Einstein, es más que una 
simple “fórmula estética del estilo” considerada como el volver 
a decir lo real o la sustancia “bajo otra forma” (115). Inventar 

un nuevo campo de formas, es inventar un campo de fuerzas 

capaces de “crear lo real”, de “determinar una nueva realidad 

a través de una forma óptica nueva”. Modo de decir que el 
cuadro —-y antes que nada el cuadro cubista— no tiene que 
representar, sino ser, trabajar (casi en el sentido freudiano del 

término, pero también en el doble sentido de la agonía y del 
parto) (116). Ese trabajo se efectúa en la incesante dialécti- 

ca de una descomposición fecunda y de una producción que 

n vb     ida del espacio: entonces, ella se in- 

284 

 



    

La imagen-combate 
  

jamás encuentra reposo ni resultado fijo, justamente porque 
su fuerza reside en la apertura inquieta, en la capacidad de 
insurrección perpetua y de autodescomposición de la forma: 

(.) Las imágenes conservan su fuerza activa sólo si se las 

considera como fragmentos que se disuelven al tiempo 

que actúan, o decaen rápidamente a semejanza de los or- 

ganismos vivos, débiles y mortales. Las imágenes poseen 

un sentido sólo si se las considera como focos de energía y 

de intersecciones de experiencias decisivas. (...) Las obras 

de arte adquieren su verdadero sentido gracias a la fuerza 

insurreccional que ellas encierran. (117) 

El juego de la descomposición “insurreccional” y de la 
producción de “experiencias decisivas” otorga, según Cad 

Einstein, la gran fuerza del cubismo: éste no es una variante 
estilística más en la historia del arte sino un cuestionamien- 
to fundamental, capaz de “determinar una nueva realidad 
a través de una forma óptica nueva”, capaz, asimismo, de 

“modificar radicalmente la visión” al “renovar la imagen del 
mundo” (118). Su poder está ligado al hecho de que no teme 

poner en práctica, en el seno mismo de su “tectónica” ori- 
ginal, una tercera característica de la experiencia visual: la 

denominó disociación, escisión de la mirada. Ella forma, en 

el interior del mundo estético, un principio de negatividad 

psíquica, un principio de inquietud de donde, sin embargo, 

la imagen toma toda su capacidad para trastornarnos, para 

alcanzar el pensamiento en sí mismo. 

Comprendemos entonces que las aproximaciones “for- 

malistas” y “energéticas” en Carl Einstein, iban acompañadas 
por un punto de vista metapsicológico capaz de aprehender 
los campos de formas y los campos de fuerzas propios de la 

285



! 
, 

  

Georges Didi-Huberman 
  

imagen en un plano antropológico comparable, para el arte 

moderno, a lo que Negerplastik había desarrollado en el plano 

del aura y del valor cultual. Se podría decir, esquematizando, 
que la imagen religiosa aleja al sujeto, que el arte humanista 
recentra al sujeto, y que la imagen moderna terminó por diso- 
ciar al sujeto, descentrándolo sin alejarlo, o bien, alejándolo 
de su propio interior. Freud llamó a esto el inconsciente, y 

Carl Einstein —que también lefa a Jung, aunque fuese para 

desestimarlo— lo llama las “energías fatales del alma”, “reali- 
dad fatídica” del sujeto (119). 

Quien dice inconsciente dice escisión del sujeto. Carl 

Einstein no quería detenerse hasta que fuera extirpado de la 

estética y de la historia del arte la primacía de un “yo” que ca- 
lificaba habitualmente de “pequeño burgués” (120). Criticó 

especialmente el Kunmstwollen de Riegl, que ignoraba, según 

él, la hipótesis del inconsciente, y porque “la voluntad presu- 
pone el conocimiento conciente de un modelo que se intenta 
imitar o alcanzar” (121). No solamente toda “la producción 

artística (moderna) se efectúa bajo el signo de una escisión del 

individuo” (122) sino que tampoco las imágenes pueden ser 

ya consideradas, en lo sucesivo, como copias o reflejos de algo: 

no son, afirma Einstein, más que “encrucijadas de funciones” 
psíquicas, que responden al modelo inquieto “inquietud ac- 

tiva”, precisa— del quiasmo o de la hendidura (123). 

Quien dice escisión del sujeto dice escisión de la representa- 
ción, síntoma en la representación. Contra la noción wólílinia- 
na de los estilos artísticos aprehendidos como “reflejos” del 
“automovimiento de la idea”, Carl Einstein propone la hi- 

pótesis de una imagen-síntoma, una imagen que produce sus 

objetos no como sustancias, sino como “los síntomas lábiles 

y dependientes de la actividad humana” (124). No como in- 

cautaciones estéticas de la sustancia, sino como malestares en 

286 

 



      

  
  

La imagen-combate 
  

la sustancia, donde lo que accede al primer plano no es el 

resultado objetivado de una representación, sino “el proceso 

complejo y lábil del sujeto-objeto”, un conflicto de fuerzas 

heterogéneas que hace del cuadro una encrucijada de “esta- 

dos límites” en movimiento (125). He allí cómo se termina 

con el juicio del gusto, esta “idolatría” del arte como logro 

ontológico y de la obra como baratija estética: 

Una de las características de esta idolatría consistía en el 

hecho de que los historiadores del arte disimulaban, o con- 

sideraban como históricamente insignificantes, los: actos 

“fallidos” que determinan la mayoría de las obras de arte. 

El resultado fue una selección rosada y de gusto decorati- 

vo, y la perfección, el “premio gordo”, fueron en adelante 

tomados como regla cotidiana. Hace poco hemos indicado 

la fórmula opuesta; en el dominio artístico, la obra de arte 

propiamente dicha no es en realidad más que una excep- 

ción, una rareza, una monstruosidad (126). 

¿Terminar con el juicio del gusto? Eso no es buscar la 

fealdad a cualquier precio, tomar cínicamente el no-valor, ni 
privar a la forma de rigor y de construcción —toda la pintura 
cubista clamorosamente lo prueba. Es más bien acceder al 
campo de fuerzas de los síntomas por la renuncia a las sus- 
tancias. Es buscar el “derrumbamiento de las represiones” 

caras al idealismo; es no temer la analogía entre una creación 
formal y un “proceso mortal” o una “angustia”; es hacer de 
las obras de arte “depositarias de fuerzas” a veces positivas o 
negativas, sexuales y mortíferas; es considerar que los obje- 
tasa representar no son soportes de certeza o de eternidad 

las “naturalezas muertas”, sino “acentos en el conjunto 

del devenir”; es abrir la imagen a los “choques eficaces” y al 

287



  

  

“traumatismo psíquico”; es hacer de la obra de arte un cris- 

tal de crisis, algo que surge como “anormal” en la historia 

del arte; es osar producir el adelantamiento subversivo de las 

formas a través de un asalto regresivo de lo informe (127). 

  

romper con la ilusión de la duración, la imagen capaz de no 

ser el fin de un proceso o el fósil de un proceso, sino la in- 

quietud continua del proceso en acto. “Oscilamos entre la 

dinámica destructora y la fijación anquilosante”, se lee en el 
Georges Braque (128). Un cuadro cubista, un collage de Braque 

son campos de fuerza porque ofrecen la imagen dialéctica la 

imagen a la vez autónoma e irresuelta— entre el dinamismo 

destructor y la fijación anquilosante. Porque dialéctica, por- 

que irresuelta, esta imagen es, entonces, la imagen-síntoma de 
una relación fundamental (antropológica, metapsicológica) 
del hombre en el mundo: 

Todo el arte clásico estaba atascado en su orgullo tenaz, en 

(...) esta rígida fe en la forma completa y en los objetos só- 

lidos —creaciones de Dios-- que se imitaba humildemente. 

Ante este orden de cosas, los cubistas se preguntaban: ¿cómo 

el espacio puede devenir una parte actual, una proyección 

de nuestra actividad? Ahora bien, esta pregunta ponia de 

por sí un término a todo el aparato inútil armado en torno a 

la “sustancia”. El espacio dejaba de ser una condición regla- 

mentaria preestablecida, para devenir el problema central de 

la invención. Una vez adquirida esta actitud, toda forma no 

representaba más que un síntoma, una fase de la actividad 

Rumana, y la superstición idealista de un mundo objetivo 

estable e inmanente era liquidado. En adelante, no se trataba 

ya de reproducir objetos, sería necesario crearlos, (....) 

En el arte clásico, el inconsciente, la alucinación habían 

288 

 



  

La imagen-combate 
  

sido desdeñados como cualidades despreciables (...). Ahora 

importa encontrar las formas misteriosamente experimen- 

tadas y acentuar los centros dinámicos de las fuerzas, en 

lugar de disimularlos bajo las apariencias exaltantes de los 

objetos. (...) El hecho decisivo, con el cubismo, no es el 

advenimimiento de una nueva pintura, sino el cambio que 

entraña en la situación del hombre en relación al mundo. 

(.) La vieja solución podrida se vio reemplazar (sic) por 

un problematización actual, el equilibrio quieto por una 

inquietud activa (129). 

“Inquietud activa” para “encontrar las formas misteriosa- 
mente experimentadas”: esta caracterización del cubismo pa- 
rece por lo menos sorprendente. Ella extrae, sin embargo, las 
estrictas consecuencias de que, en Picasso y Braque, el espa- 
cio-condición —es decix, el espacio-superficie, el espacio a prio- 

ri— da lugar a un espacio-problema, que no es una ecuación 

constructiva a resolver, sino una cuadratura, si me atrevo a 

decir, de la experiencia interior y de la experiencia espacial. 
He allí por qué el inconsciente, incluso la alucinación, cons- 
tituyen una parte esencial del vocabulario einsteiniano sobre 
el cubismo. El autor de Bébuquin —que amaba a Miró y Gia- 
cometti pero detestaba el mimetismo fofo de Salvador Dalí-- 
no esperó hasta el surrealismo para proponer una noción de la 
“espacialidad psíquica”, de la soberanía psíquica de las formas 

creadas en la “inquietud activa” del espacio. 
Se podría decir, para parafrasear una célebre fórmula ce- 

zanniana (130), que según Carl Einstein la forma está en su 
plenitud cuando la alucinación es rica, o más bien soberana. 

Es el caso del cubismo. No sólo éste “se puede sostener creán- 
dose equivalentes psíquicos” sino que su espacialidad misma 
actúa “transformando el contenido de las experiencias vividas” 

289



  

Georges Didi-Huberman 
  

(13D). Es el caso, más particularmente, de la pintura de Picasso: 

sus “campos de formas” van más allá de todo “malentendido 

geométrico”, sus “polifonías de superficies” van más allá de 

toda “apariencia externa ya muerta”, su “alucinación tectónica” 

va más allá de toda arquitectura espacial (132): 

Picasso es el signo de la libertad que posee nuestro tiempo. 

Es el argumento más fuerte contra la normalización mecá- 

nica de las experiencias. (...) 

Picasso se encuentra situado en el corazón de un conflicto 

violento entre la estructura humana directa —o realidad 

inmediata— y la apariencia externa ya muerta. Para él, el 

arte es una expansión enorme e incesante del conocimiento 

de sí mismo, y se define como la negación dialéctica de 

la naturaleza. (...) Toda obra dotada de un valor humano 

en tanto que intento de liberación, aísla y destruye lo real; 

toda forma es equivalente a distinción, separación, nega- 

ción inquieta. Por este medio, el artista no llega al vacío 

y a la generalidad de Hegel, sino a la creación de visiones 

concretas y autónomas. Picasso se separa continuamente de 

sí mismo y vive en un estado de transformación perma- 

nente. Se podrá decir que la condición fundamental de sus 

búsquedas y de sus hallazgos es la destrucción dialéctica de 

la realidad. (...) 

Picasso comprendió que la muerte de la realidad es una 

condición necesaria para la creación de una obra autónoma, 

pero, por otro lado, la refuerza al proyectar macizos bloques 

de imaginación. Dibuja lo psiquicamente verdadero, hu- 

manamente inmediato, y, por eso, su realismo es más po- 

deroso en tanto su obra se halla exenta de todo naturalismo. 

(...) Su abandono fanático a las visiones que se le imponen 

(...), lo compensa mediante la construcción de formas. A la 

290



        

La imagen-combate 
  

fatalidad del inconsciente, opone una prodigiosa voluntad 

de figuración nítidamente inteligible, 

Ignora el reposo y la constancia cómodas. Sus cuadros están 

tendidos entre dos polos psicológicos y se puede hablar a 

este respecto de una dialéctica interior, de una construcción 

en muchos planos psíquicos (133). 

En el libro sobre Braque, Carl Einstein termina enun- 

ciando este extraño teorema: “Cuadro = corte” (134). ¿Cómo 

entenderlo? Primero, recordando el análisis fenomenológico 

de la distancia que imponían al espectador los fetiches afri- 
canos replegados en su potencia aurática. El cuadro cubis- 

ta es “corte” porque se aísla del espectador, renunciando a 
todo guiño psicológico, a todo simulacro de “conversación” 
(como Einstein decía con disgusto de los composti barrocos). 
El cuadro cubista es “corte”, de allí que supo, en la pos- 

muerte de Dios, reinventar el poder de mirar a su especta- 

dor —lo contrario del guiño-— apartándose de toda esfera de 
familiaridad; supo reinventar y secularizar el aura. Pero se 
podría decir también que el cuadro es corte en sí mismo, di- 

sociación con él mismo: disociación de cada plano con cada 

plano, disociación del espacio y del objeto, disociación de lo 

tectónico y de lo alucinatorio, disociación interna del tiempo 
que lo trabaja. 

Ahora bien, esta disociación permite entrever una cuarta 

característica de experiencia visual teorizada por Carl Eins- 
tein, un cuarto modo: la forma de ser síntoma. La llamaría 

una dialéctica de la sobredeterminación, palabra freudiana 

crítica del determinismo, palabra freudiana para expresar la 
escisión de la causalidad. Cuando los cubistas sacuden vio- 
lentamente el “objeto siempre idéntico a sí mismo”, cuando 

abren “como se abre una caja” o como un niño que rompe 

291



Georges Didi-Huberman 
  

un reloj, proceden, según Einstein, con el mismo gesto de un 

“aniquilamiento del tiempo” positivo (entendido como el 

tiempo-referencia, el tiempo positivista, el tiempo conven- 

cional, el tiempo metafísico) (135). Porque “sacudieron con 

violencia el mundo figurativo”, los pintores cubistas termi- 

naron por “cuestionar las garantías de la misma existencia”; 

entonces, la “experiencia espacial” se confrontó, más mani- 

fiestamente que nunca, con la crisis y con el síntoma de la 
“experiencia interior” (136). Al sacudir con violencia la gra- 

mática de los estilos y las referencias del espacio fijo, tras- 

tornaron el tiempo mismo. “Terminaron también por poner 

seriamente en duda la causalidad” (137). Reinventaron la pa- 

labra expertencia, en consecuencia reinventaron “ej milagro 

sin Dios”, la “explosión de la lógica”, la a-causalidad (138). 

Y si Carl Einstein quiso tanto a los pintores de la “genera- 

ción romántica” su manera de nombrar a algunos surrealis- 

tas que le interesaban, en primer lugar Arp, Miró y Masson 

(139)-, es precisamente debido a que su material temporal 

predilecto es esta a-causalidad que hace del cuadro una “con- 
centración de sueños” y la encrucijada energética de una “di- 

sociación de la conciencia” (140). La inversión de los valores 

estéticos tradicionales, la exigencia de “quebrantar lo que se lla- 

ma realidad”, lo expresará a propósito de André Masson intro- 
duciendo esta expresión una vez más fulgurante —la de bloques 
de a-causalidad que, en la representación, “muestran la crisis” o 

dibujan la vertiente sintomática de la experiencia visual: 

  

  

Nos parece que llegó el momento, no de consolidar lo que 

se estabiliza, sino más bien de mostrar la crisis, considerando 

que estamos rodeados de rentistas perezosos que explotan 

dulcemente las revueltas pasadas y devienen inocentes; ro- 

deados de gente que querría vivir sin estar muerta. 

292 

 



  

La imagen-combate 
  

Una cosa es importante: quebrantar lo que se llama realidad 

por medio de alucinaciones no adaptadas, a fin de cambiar 

las jerarquías de valores de lo real. Las fuerzas alucinatorias 

producen una brecha en el orden de los procesos mecáni- 

cos, introducen bloques de “a-causalidad” en esta realidad 

que estaba absurdamente dada como una. La trama injnte- 

reumpida de esta realidad está desgarrada (...) (141). 

Pienso que es útil situar esta violenta reivindicación artís- 

tica en el contexto mismo que Einstein le reconocía, esto es, 

en un contexto epistemológico. En tanto modifica la relación 

del sujeto con el espacio y el tiempo, la pintura cubista plan- 

tea un problema de “sensación” y de conocimiento. He aquí 
cómo Carl Einstein explica la referencia Alosófica, a primera 
vista sorprendente, de sus propios ensayos de estética: 

No se trata de nada distinto a una modificación (...) en la 

manera de considerar objetos y sensaciones. En el plano 

teórico, es quizás Mach el que me es más próximo (142). 

¿Por qué Mach? ¿Por qué un filósofo de las ciencias y por 

qué éste precisamente? Se entendería mejor una referencia 
a la psicología de William James, cuya influencia sobre los 
cubistas —vía Gertrude Stein— está comprobada. Pero la teo- 

ría de Ernst Mach presentaba para Carl Einstein la ventaja 
inestimable de situarse desde el vamos al nivel de los funda- 

mentos, en un debate con las grandes tradiciones filosóficas 

que originaron tantas ideas sobre el conocimiento y sobre el 
arte (143). Esquematizando, se podrá decir que el interés de 

dicha teoría para la visión de Carl Einstein estaba ligada “a 
cuatro grandes elaboraciones críticas que Ernst Mach acababa 
de desarrollar y popularizar en sus trabajos. 

  

293



  

Georges Didi-Huberman 

La primera puede ser calificada de crítica de la trascenden- 

cia, y se la comprende fácilmente al notar que el anti-plato- 
nismo y el anti-kantismo de Mach —autor de “Prolegómenos 

anti-metafísicos (144)— podían proporcionar a Carl Eins- 
teín una herramienta conceptual de base. La segunda era 
una crítica de la dualidad sujeto-objeto, relacionada con la 
refutación que hacía Ernst Mach a la idea kantiana de los a 
priori del espacio y del tiempo: para él, el espacio-tiempo no 

era distinto a un “complejo de sensaciones”; para él, el obje- 
to exterior no existía más duraderamente que el “yo” del su- 

jeto cognoscente; sería necesario simplemente examinar las 

relaciones entre los dos como una “encrucijada de funcio- 
nes” lábiles que ofrecían una articulación “físico-psíquica” 
de la realidad (145). 

La tercera elaboración machiana alcanzaba a una crítica de 

la intemporalidad del conocimiento: se funda en una concep- 
ción a la vez histórica, energética y económica del desarrollo de 

la ciencia —una “epistemología histórico-crítica” en la cual los 

conceptos supuestos intangibles de la mecánica (por ejemplo 

el principio de conservación del trabajo) se verían repensa- 

dos como el efecto mismo de su constitución histórica (146). 

Todo eso terminaba por dibujar una crítica de la causalidad 

que, es evidente, fascinó a Carl Einstein. Ernst Mach prác- 

ticamente reformuló la física newtoniana al desmitologizarla, 
repensando todo su alcance metodológico sobre la base de 
una suerte de economía psíquica que denominó “transfor- 
mismo mental” (Gedankenumwandlung) (47). En El aná- 

lisis de las sensaciones, Mach ya había evocado el problema 
de la causalidad y de la teleleogía en relación a las complejas 
sensaciones espaciales (148). Y en su célebre síntesis sobre El 

conocimiento y el error —traducido al francés en 1908—, escri- 

bió que el “modo de comprender la causalidad varió en el 

294 

 



  

La imagen-combate 

curso del tiempo y puede todavía modificarse; no hay lugar 

para creer que se trata de una noción inpata” (149). 

Este conjunto de proposiciones “histórico-críticas” no 

era otra cosa que una puerta abierta a la modernidad cientí- 
fica y filosófica del siglo XX. En este sentido, Mach fue sin 
duda el último de los grandes positivistas del siglo XIX, el 

positivista de la última crisis del positivismo. Sus principales 

críticos se presentaron primero como sus discípulos —y ellos 
fueron, cada uno en su dominio, los mismos fundadores del 

pensamiento contemporáneo. Albert Einstein se declaró en 
1909 “discípulo de Mach” y comprendió la crítica machiana 
de la física de Newton como una justificación epistemológi- 

ca e histórica de su propia teoría de la relatividad. Sigmund 
Freud, en 1911, se manifestó también a favor de los princi- 

pios de Mach: había admirado el trabajo de desustancializa- 
ción del yo “el yo es insalvable” (Das [ch ist unretebar), había 

escrito Mach- efectuado por el filósofo alemán (150). Lenin, 

es sabido, hizo del “empiricriticismo” machiano el centro 

privilegiado de su crítica del conocimiento (151). 
El mismo Musil redactó en 1908 una tesis filosófica donde 

intentaba confrontar directamente con la doctrina de Ernst 

Mach (152). A propósito de esta tesis, Paul-Laurent Assoun 

mostró el rol eminente que la crítica machiana de la sustan- 

cia pudo jugar en la formación, para Musil, de una “flo- 
sofía sin cualidades” (153). Pero a este cuadro teórico bien 

conocido (Albert Einstein, Freud, Lenin), a esta incidencia 

literaria mayor (Musil), es preciso ahora agregar a Carl Eins- 
tein y su “crítica visual sin concesiones”. El también había 
comprendido que era necesario, en el dominio de la estética 

y de la historia del arte, “mostrar la crisis” abierta por Ernst 

Mach en el reino positivista del conocimiento, e inventar, 

en el corazón mismo de esta crisis, una nueva noción de la 

295



  

Georges Didi-Huberman 

experiencia. Él también debe ser contado entre los “dermmole- 

dores de la sustancia” durante los primeros decenios del siglo, 
él también —aunque no fuese advertido— se cuenta entre los 

fundadores de nuestro pensamiento contemporáneo, 
Pero Carl Einstein ocupaba este difícil lugar de ser a la vez 

un pensador moderno y un pensador crítico de la modernidad 
(conjunción que entra, recordémosio, en la definición de la 

imagen dialéctica, según Walter Benjamin). Exigía una mo- 
dernidad sin dogmatismos (probablemente hubiera refutado 

el “modernismo” de los críticos de arte americanos), y no exi- 
gía menos una modernidad sin fallas y sin concesiones (pro- 
bablemente hubiera detestado el “posmodernismo” de cierta 
crítica de hoy). Por lo tanto, pensar la imagen y pensar la mo- 
dernidad constituían para él dos razones coincidentes para 
“denunciar la crisis” y acentuar, en consecuencia, una última 

característica sintomática de la experiencia visual: la disocia- 

ción de la mirada y de la causalidad no eran posibles sin una 

escisión del tiempo mismo. La imagen, en su definición más 

radical, se convertía en la encrucijada sensible de esta escisión: 

un síntoma, una crisis de tiempo. 

Ahora bien, pensar tal “crisis” en el contexto de la moder- 

nidad volvía a ser para Carl Einstein encontrar —pero bajo 
tna forma invertida— la intuición teórica ya puesta en prác- 
tica en Negerplastik: la “escisión del tiempo” es otro modo de 
nombrar a la imagen dialéctica, y es otra versión, sin duda 

generalizable en historia del arte, de la dialéctica del anacro- 

nismo. En Negerplastik, la clavija dialéctica de la moderni- 

dad (es decir, del punto de vista cubista) permitía levantar la 

comprensión de un arte “inmemorial” que, por esta razón, 
no tenía aún historia. En El arte del siglo XX y en los textos 
ulteriores escritos para Documents, hasta el Georges Braque-, 

es la clavija dialéctica de una suerte de prehistoricidad que 

296



    

La imagen-combate 

permite ampliar la comprensión de un arte que, él también 

(pero por razones simétricas, por razones de gran “novedad”, 

espera todavía su historia. He aquí por qué la constitución 
de una historia del arte contemporáneo pasa tan a menudo, 
en Carl Einstein, por una aguda atención dirigida a los fenó- 
menos de “regresiones”, de “arcaísmos”, de “primitivismos” o 
de “supervivencias” en el sentido warburguiano del término. 
Resulta mejor, por otra parte, hablar de anacronismo moder- 

no antes que de “primitivismo”: éste es aún cuestión de gusto 
(modelo estético trivial), incluso cuestión de influencia (mo- 

delo histórico trivial); éste sólo accede a una comprensión 
dialéctica y diferencial de la modernidad artística. 

Asimismo, en sus “Notas sobre el cubismo”, Carl Einstein 
pone en relación la “fuerza destructora de la obra de arte” 
respecto de una realidad que ella mata, de una “identidad 
de los objetos” que ella hace volar en pedazos— con el interés 
frecuente de los pintores cubistas por las “£pocas arcaicas, 
míticas y tectónicas” lejos de constituir un repliegue hacia 
la crisálida del arquetipo (lo que aparece, según Einstein, 

como el “lado negativo del gusto por los primitivos”), esta 
puesta en relación lleva el desafío de complejizar, de repensar 
la historia de la misma pintura; la experiencia del anacronis- 
mo juega aquí como prueba de que “la historia no es única” 
(154). A propósito de Braque, Einstein escribió: “El cuadro 
es primitivizado”, pero eso es necesario” (155) —modo pre- 

ciso de decir que eso no es suficiente. Braque se entrega por 
cierto a algunas “regresiones al primitivismo” y a “estados 
alucinatorios violentos”, pero no sólo se entrega: construye, 

recompone un espacio-tiempo absolutamente nuevo, y Carl 
Einstein asegura entonces que es necesario hablar de esos 
primitivismos “con el fin de subrayar la completa indepen- 
dencia de Braque respecto de ellos” (156). 

297



    

      

Georges Didi-Huberman 
  

También en Miró, como lo escribe Einstein, “el An se re- 

úne con el comienzo”; pero esta “simplicidad prehistórica” 

no significa un retorno a las cavernas o a los “buenos sal- 

vajes”, por el contrario, asume la alta función dialéctica de 
provocar el derrumbe de la “acrobacia anecdótica” del arte 

burgués, y sobre todo de consumar la “derrota del virtuosis- 
mo” —pues con eso, afirma Einstein, se comienza a ser moder- 

no (157). En André Masson, los “procedimientos extáticos” 

o las “reacciones míticas” no responden a un simple retor- 
no nostálgico a las prácticas chamánicas o místicas; sólo son 
utilizados como desencadenantes dialécticos de un anti-hu- 
manismo virulento que busca producir un “yo evlipsado”, 
decididamente ateológico (158) (£g. 20). En Arp, finalmen- 

te, los “ritos de una infancia prehistórica” son imitados para 

producir, por una parte, una “acentuación traumática” de las 

formas —necesidad perfectamente moderna en la época de la 
cortesía estética y del juicio del gusto—, y por otra, este humor 

que hace del “primitivo” una codriada, es decir, una estrate- 

gia ininterrumpida del desplazamiento, que quita al arcaís- 
mo toda función de referencia o de receptáculo: 

Arp repite en sus obras los ritos de una infancia prehistórica. 

(...) Arp cocina, serrucha, corta: cuellos rodeados de una 

blanda corbata; combate de pájaros en un huevo; muñeca 

y bigote, etc. Según las creencias negras, una parte significa 

tanto o más que el conjunto; pues un estado más vasto está 

concentrado en el fragmento, sin que las fuerzas mágicas se 

dispersen en los accesorios. Este es un aislamiento extático. 

Mediante la decapitación y el desmembramiento se aísla lo 

que es decisivo: la posesión concentrada y el sadismo. 

Así, los niños destrozan sus muñecas, autos y caballos, ocul- 

tan bajo la almohada una oreja, con una mecha, una cinta y 

298



    

20. André Masson, Peces dibujados en la arena, 1927. Técnica mixta, Publicado 

en C. Einstein, “André Masson, étude ethnologique”, Documents, 1929, n* 2, p. 

97. 0 ADAGP, Paris 2006. 

   



o 
aa ES 

E 
ea 

o úÑ 

o PS de ES 
ol   

21. Hlans Arp, Cabeza y Adición-Floves-Torso, 1931, Collages. Publicados en 
C. Einstein, Denfance néolithique”, Documents, 1" 8, p.37. O VG Bild-Kunst, 
Bonn 2006.



  

La imagen-combare 

una pata de caballo, o duermen, anhelando un oráculo, en 

las entrañas de soga de un mono, que exorcizan y conjuran 

durante la noche. 

Un bigote viril y vanidoso (recuerdo traumático de la época 

de Guillermo 1D) se enrolla concupiscentemente alrededor 

de un torso de mujer. Hojas cubren ombligos que a veces 

son ojos. Un huevo de pájaro es aureola y madre al mismo 

El 

detalle vale tanto como el conjunto; es incluso más intenso 

  tiempo y se lo rompe con una patada esquizofrénic: 

  

y más nítido: es una acentuación traumática. (...) 

Cada tema provoca su contrario y se desliza insensiblemente 

hacia él. Así, los cuadros se descomponen psíquicamente 

fuera de la forma. En el caso contrario, ¡qué aburrimiento! 

Es cierto que ante tal dialéctica uno intenta a menudo refu- 

gjarse en los primitivos infantiles, pero sólo son esfuerzos 

inútiles. Todas las formas son ambiguas, lo que permite al 

romántico extraerles un humor variado (ge. 21) (159). 

En oposición con estas dialécticas más o menos explici- 

tamente corrosivas, Carl Einstein, recordémoslo, vela en una 

cierta práctica surrealista esta “vanguardia de salón” que, en 

un texto sobre el collage, analiza según dos ángulos de ataque 

complementarios. De una parte, el collage-retruécano parece 
renunciar a las violencias procesuales cubistas, que se ven en 
adelante “recuperadas” en un iconografismo autosatisfactorio 
del subconsciente; por otra, con el modo psicoanalítico se 
renuncia a las violencias antropológicas de la elaboración fren- 
diana, que, también ellas, son “recuperadas” en una nueva 
capitalización del yo —análisis que, pienso, no tiene necesidad 
de una gran transformación para ser aplicado a una buena 
parte de la situación artística contemporánea: 

301



  

Georges Didi-Huberman 
  

Hubo un tiempo en que los papeles pegados jugaron el rol 

Í destructor de los ácidos. ¡Tiempo bien lejano! Se intentaba 

entonces destruir un oficio demasiado concreto, repleto de 

efectos asegurados. (...) En ese momento los collages no 

eran más que un medio de defensa contra las oportunidades 

del virtuosismo. Recién hoy han degenerado en retruécanos 

fáciles y amenazados de zozobrar en la falsificación de ua 

decorado pequeño-burgués. (...) sin embargo ese Dalí me 

parece no ser más que un virruoso de tarjeta postal myosotis 

a la que emplea como una base colectiva. Se elige conscien- 

temente el len e :il; Dalí pone en práctica medios 

cos que hacen el efecto de paradojas cansadas. (...) 

Hay señores que creen posible protestar seriamente contra 

    

a medio de opresión mediante otra lógica, o 

  

contra cuadros mediante otros cuadros. Esto no es más que 

cambio de fetiches. Es cierto que se combatió con la ayuda 

de collages la escritura preciosista e individual, instrumento 

de puercos coquetos, así como a ese viejo Yo, ¡pantalón gas- 

  

tado! (...) Pero el Yo reapareció cuando la acción se debilitó, 

es el salvavidas para los recuerdos de continuidad. El yo es 

la capitalización psíquica, la pequeña renta. 

Aragon nos habla de la magia negra que encontramos en to- 

das partes, como la vaca que ríe (...), pequeño escándalo que 

no indigna al lector ni al espectador, fabricados de caucho, y 

un tanto encantados con ese pompierismo demoníaco. 

    

Me sorprende que los music-halls no ofrezcan todavía progra- 

mas psicoanalíticos. No se ha vulgarizado lo suficiente (160). 

  

No nos engañemos. Esas virulentas críticas ad hominem, 
esos análisis caso por caso, son algo distinto de las crónicas 
de humor o los simples juicios del gusto. Su misma virulen- 

cia se articula en un propósito teórico preciso, elaborado, 

302



  

La imagen-combate 
  

dialéctico, Apuntan a construir un pensamiento nuevo de la 

relación imagen-tiempo, otra manera de decir que ellas dibu- 
jan los contornos —o, mejor, las franjas— de ese relámpago de 
la imagen que Benjamin, conteraporáneamente a Carl Eins- 
tein, aislaba en la noción de imagen dialéctica (161). 

¿Qué concreción temporal formamos cuando somos com- 
prometidos en el acto de la mirada, en la experiencia visual? 

¿Qué concreción temporal en ese momento nos entrega la 
imagen? Primero, un muy extraño modo de presente: no es 
el presente de la “presencia” —sí se entiende por eso lo que 
Derrida justamente cuestionó de la metafísica clásica (162), 

sino el presente de la presentación que se nos impone con más 

fuerza que el reconocimiento de lo representado (así, ante el 

Retrato de Ambroise Vollard de Picasso, no es Arnbroise Vollard 

quien está primero “presente”, sino 1n espacio pictórico que 
reproblematiza ante nosotros la cuestión de la representación 

antropomófica). Ahora bien, quien dice presentación —como 

se dice formación— dice proceso y no estasis. En ese proceso, 

la memoria se cristaliza visualmente (por ejemplo, en la his- 

toria del género retrato antes de que Picasso lo trastocara) y, 
cristalizándose, se difracta, se pone en movimiento, en resu- 

men, en propensión: acompaña el proceso y, al hacerlo, pro- 

duce el futuro contenido en la serie de procesos (nos obligan 

por ejemplo a modificar lo que esperamos, a partir de Picasso, 
de toda representación antropomórfica). Hay, pues, en la ex- 
periencia visual examinada así, un cristal de tiempo que com- 

promete simultáneamente todas las dimensiones de aquél: lo 
que Benjamin llamaba una “dialéctica en suspenso” —“eso en 
lo que el Otrora encuentra el Ahora en un relámpago para 

formar una constelación” (163). 

El vocabulario de Carl Einstein es apenas diferente. Afirma 
en el Georges Braque que la condición histórica y ontológica 

303



  

Georges Didi-Huberman 
  

del hombre “oscila entre la creación y la adaptación, la te- 

meridad mortal y la seguridad”; dos líneas más adelante, la 
imagen revela ya su condición de cristal temporal: en ella, 

escribe Einstein, la historia “brota del presente vivo para re- 
Buir hacia ese pasado volatilizado, Éste centellea como una 
simple proyección del momento presente. La selección y la 
apreciación de épocas desaparecidas (problema fundamental 

de la disciplina histórica) están determinadas y formadas por 
la estructura y la potencia del presente. No puede ser cuestión 

de una historia única, objetiva, al contrario, toda cristaliza- 

ción histórica es una perspectiva construida sobre la línea 
visual del presente” (164). 

¿Qué quiere decir esto? Que la historia del arte en tanto que 
disciplina debe oscilar y centellear en sí misma si no quiere per- 
der de vista la complejidad temporal de las obras plásticas. 

Ahora bien ¿de qué está hecha tal complejidad? Primero de 

procesos destructivos y agonísticos que hacen de toda experien- 

cia visual “un verdadero combate” en la medida en que toda 
forma. es el asesinato concertado de otras formas, en la medida 

también en que, por su campo de fuerzas, “la acción de la obra 

de arte consiste en la destrucción del observador” —por lo me- 
nos la destrucción de sus “puntos de vista” previos (165). Por 

otra parte, la experiencia de la cual habla Einstein supone un 
registro de procesos regresivos que justifican el rol del “primiti- 
vismo” —o de modo más general, del anacronismo — como cla- 

vija dialéctica en la invención formal, en la misma novedad. Es 

necesario por ello que la “regresión” esté diferenciada (166) de 
los procesos constructivos de la forma, procesos cuya definición 

no es más “progresista” o está ligada a alguna metafísica de la 
creación, sino comprendida, desde entonces, como dialéctica, 
es decir, transformadora, He aquí por qué la defensa del “rea- 

lismo” por Carl Einstein no debe ser comprendida como un 

304 

 



  

La imagen-combate 
  

compromiso referente a un cierto estilo de representación, sino 

como la defensa de un cierto género de procesos metamórficos, 

capaces, como lo dice con frecuencia, de “crear lo real”: 

El error fundamental del realismo clásico parece residir en 

el hecho de que identificaba la visión con la percepción, 

es decir, que negaba a ésta su fuerza esencial de creación 

metamórfica. Esta actitud positivista estrechaba el alcance 

creador de la visión, exactamente como achicaba la super- 

ficie de lo real, Era un rabú preestablecido y la visión se 

limitaba a la observación pasiva. Ahora bien, esta concep- 

ción positivista abarca un mínimo de realidad: el mundo 

visionario se sitúa más allá, y las estructuras ocultas de los 

procesos le parecen despreciables. Toda percepción no es 

más que un fragmento psíquico. Pero a esta tendencia a la 

adaptación paciente se opone la pasión del aniquilamiento 

de una realidad convencional, el frenesí de la expansión de 

lo real. (...) El verdadero realismo no quiere decir ¿imitación 

sino creación de objetos. (...) Una realidad en crecimiento 

sustituirá a la vieja y rígida realidad. Realidad no significa 

más repetición tautológica (167). 

Una conclusión, en resumidas cuentas demasiado simple 

—pero exigente—, se impone: ver significa percibir sólo en el 

campo de las experiencias triviales, o más bien en el campo 

de las concepciones triviales de la experiencia. Si queremos 
abrir el ver (en la actividad artística), si queremos persar el ver 

(en la actividad crítica), entonces debemos exigir mucho más: 
debemos exigir que el ver asesine al percibir, entendiendo por 

ésta última palabra como Einstein la entiende aquí —una “ob- 

servación pasiva” de la “realidad tautológica”. Debemos exigir 
que el ver ensanche el percibir, lo abra literalmente “como se 

305



  

Georges Didi-FHuberman 
  

abre una caja”, según la expresión ya citada a propósito del 

espacio cubista. Pero a esta apertura, debemos comprender- 

la temporalmente: abrir el ver significa prestar atención —una 

atención que no se da de suyo, que exige trabajo del pensa- 

miento, cuestionamiento perpetuo, problematización siem- 

pre renovada— a los procesos anticipatorios de la imagen. Tales 
son, a los ojos de Carl Einstein, los procesos más fundamen- 

tales, ética y epistemológicamente, para toda imagen auténti- 

ca. Ellos suscriben, una vez más, la importancia particular 

del cubismo en la cultura —en la visión— del siglo XX: 

Vino el relámpago del cubismo. Encontró algunos hombres 

que quisieron otra cosa que limitarse a pintar y a confirmar 

un mundo envejecido. (...) Sin duda esos pintores habían 

apenas tomado conocimiento de la transformación que se 

había operado en los orros campos. Pero lo que importa 

es que los hombres se miren a través del trabajo, que estén 

poseídos por una realidad futura. (...) 

Se había olvidado que el espacio no era más que un en- 

trecruzamiento lábil entre el hombre y el universo. Ahora 

bien, la visión tiene sentido humano si ella activa el uni- 

verso y arroja allí su desconcierto. La adivinación visual 

equivale a la acción, y ver significa poner en movimiento la 

realidad todavía invisible. 

Demasiado a menudo se consideró el arte como una ten- 

tativa de ordenar la imagen dada del universo; para noso- 

tros, el arte representa sobre todo un medio que permite 

hacer visible la poética, aumentar la masa de las figuras y 

el desorden de lo concreto, y acrecentar, por tanto, el no- 

sentido y lo inexplicable de la existencia. Es precisamente 

al destruir la continuidad del devenir que adquirimos una 

chance mínima de libertad. En una palabra, subrayamos el 

306



  

La imagen-combate 
  

valor de lo que no es todavía visible, de lo que todavía no 

es conocido (168). 

La visión de la cual nos habla Einstein aquí no es facultad, 

sino exigencia, trabajo: rechaza lo visible (es decir, lo ya visi- 

ble) y reivindica la oscilación de lo visual; rechaza el acto del 

voyeur y reivindica el del vidente. Manera última de compren- 
der la imagen-síntoma: ¿qué es, en efecto, un síntoma si no 
el signo inadvertido, no familiar, a menudo intenso y siem- 

pre disruptivo, que anuncia visualmente algo que no es todavía 
visible, algo que todavía no conocemos? Si la imagen es un 

síntoma —en el sentido crítico y no clínico del término-, si la 

imagen es un malestar en la representación, es porque indica 
un futuro de la representación, un futuro que no sabemos aún 

leer, ni, incluso, describir. La noción de imagen se reconcilia 

en ese sentido con un “antiguo poder profético” que libera lo 
“real futuro” dentro de la “disolución de la realidad conven- 
cional” (169). Pero no es más que una imagen —allí reside su 

fragilidad, su gratuidad, pero también su puro efecto de ver- 

dad desinteresada. En ese sentido puede ignorar el dogmatis- 

mo de las profecías de tipo religioso o ideológico. La imagen 

es un futuro en potencia, pero no es mesiánica. No es, dice 

Einstein, más que un “intervalo alucinatorio”: “irracionaliza 

el mundo”, no realiza más que lo que ella “presenta”, y por eso 
Einstein quiso, en esas mismas líneas, desmarcarse explícita- 

mente de todo sociologismo (la imagen como “síntoma cul- 

tural” tal como lo entendía Panofsky y tal como se la entiende 
aún hoy (170)) como de todo “profetismo” marxista (171). 

Sin duda que la imaginería la iconografía— libera mensajes, 
“signos de época”. Pero la imagen mezcla los mensajes, libera 
síntomas, nos entrega algo a lo que también se sustrae. Porque 

es dialéctica e inventiva, porque abre el tiempo. 

307



Georges Didi-Huberman 
  

“No hablo de manera sistemática...” 

¿Qué es lo que se abre y se anuncia en este aspecto augural 
de la imagen? Sin duda, no prevalece la acción sobre el cono- 

cimiento: el cubismo no engancha ni traduce la revolución 

rusa o la teoría de la relatividad general. Lo que se abre en la 
imagen, lo que en ella adquiere su potencia de “no ser aún 

visible” compete, dice Carl Einstein, a una zona intermedia 

entre el sueño y el despertar según tuna mueva analogía con 

la categoría del despertar utilizada por Walter Benjamin para 
hablar de la imagen dialéctica (172). Así, lo que se abre en 

ese “despertar” de la imagen permanece aún en el orden de 
un no-saber: la imagen síntoma es ante todo una imagen- 

destino, en el sentido metapsicológico del término. Se sostiene, 

según Carl Einstein, en el límite entre una represión y un 

levantamiento de la represión: es pasaje, clavija de transfor- 
mación. Ella debe pensarse, como en Bataille, a través de la 
soberanía y la exuberancia potencial para el conocimiento 
y para la acción— del no-saber. Y exige que su dinamismo in- 
consciente sea formulado más allá de los modelos comunes 

de la regresión temporal: porque es imagen dialéctica, debe 

combinar sin tregua “regresión” y “progresión”, “superviven- 

cia” y “novedad” (173). 
El gran coraje epistemológico de Carl Einstein ha sido, 

en este nivel, implicar la misma historia del arte —la historia 
del arte en tanto que discurso— en la fuerza muy frágil de este 
“despertar” augural. ¿Para qué sirve la historia del arte? Para 
pocas cosas, si se contenta con clasificar sabiamente objetos 
ya conocidos, ya reconocidos. Para muchas cosas, si llega a 

plantear el no-saber en el centro de su problemática y a hacer 
de esta problemática la anticipación, la apertura de un saber 

nuevo, de una forma nueva del saber, si no de la acción. Allí, 

308 

 



  

La imagen-combate 

pienso, reside la grandeza de Carl Einstein en la historia de 

la disciplina: no clasificó, ni interpretó mejor que otros, ob- 
jetos ya integrados al “corpus” de la historia; inventó objetos 
y, haciendo eso, anticipó nuevas formas del saber sobre el 
arte (no solamente el arte africano y el arte del siglo 00). 

Este coraje, este riesgo, coraportaban por supuesto una 
contrapartida: el carácter irrealizado, inacabado, multifocal, 

incluso estallado —a la manera de un montaje roto— del saber 
emprendido. “No hablo de modo sistemático”, escribió Carl 
Einstein, en 1923, a su amigo Kahnweiler (174). Confesión 

de fragilidad, pero también reivindicación, contra todo es- 
píritu de sistema, de una cierta relación del concepto con la 

imagen: asir la imagen con la ayuda del concepto (actitud 
axiomática), es comprender, en el mejor de los casos, la mi- 

tad de la imagen, y su mitad más muerta. Lo que Einstein 
pedía a la historia el arte era más bien hacer jugar o “traba- 

jar” la imagen (actitud heurística) a la vista de conceptos insos- 

pechados, a la vista de lógicas insólitas. Y eso lo había escrito 

en 1912, desde los ángulos de la escritura rota que difracta 

su novela Bébuquin: 

¿Y sí jamás la lógica nos abandonara? Pero ¿a qué nivel 

interviene ella? No sabemos ni una ni otra cosa. Ahí está 

el hic, mi querido. (...) Se dice que la lógica era tan mala 

como esos pintores que representan la virtud por una mu- 

jer rubia. (...) (Una) barraca con espejos deformantes incita 

más a la meditación que las palabras de quince profesores. 

(.) No os dejéis engañar por esos filósofos incompetentes, 

que no hacen más que charlar sin cesar sobre la unidad, so- 

bre las relaciones que mantienen las partes entre sí y sobre 

sus combinaciones, que formarían un todo. (...) Retened 

también esto. Su importancia seductora (la importancia de 

309 

 



  

Georges Didi-Huberman 
  

Kang es haber establecido el equilibrio entre el objeto y 

el sujeto. Pero olvidó una cosa, lo esencial: a saber, lo que 

hace el sujeto cuando trabaja. (...) He allí el híc y la razón 

por la cual el idealismo alemán pudo exagerar a tal punto 

el rol de Kant. Los no-creadores se agotaron siempre con 
lo imposible (175). 

Tal es la tarea que Carl Einstein asignaba primero al his- 

toriador del arte: no agotarse, no renunciar ante lo imposible, 

no olvidarse de crear nuevas formas del saber al contacto con 
nuevas formas del arte. Ser sostenido por lo imposible, y hacer 
de ese lazo una exigencia de pensamiento, incluso de méto- 
do, es decir, una exigencia de gai savoir, Bataille, es sabido, 

no hablaba de otro modo. Pero el doble aspecto de este desa- 

fío —desafío al conocimiento y desafío a la acción— se expresa 

específicamente en Carl Einstein. El héroe de Bébuquin ya 

decía: “El concepto quiere ir hacia las cosas y yo quiero exac- 
tamente lo inverso. Ahora saben que mi fin debe ser consi- 

derado casi como trágico” (176). El de Carl Einstein lo fue 

plenamente, en la medida en que no había renunciado ni a 

la exigencia ni a lo imposible. 
Cuando escribió a Kahnweiler: “No hablo de modo sis- 

temático”, de entrada había precisado esto: “Simplemen- 

te porque no puedo darme el lujo de pensar en tales cosas 

(exclusivamente teóricas), y que en medio de eso continúe 

produciéndose la catástrofe cotidiana” (177). “Es decir, la 

catástrofe de la Historia, la historia con hache mayúscula: 

esa de la cual los historiadores, como todos los demás, son 

víctimas. Pero los historiadores víctimas de la Historia —cal 
Carl Einstein, tal Walter Benjamin, tal Marc Bloch— tienen 
esa particularidad, sin duda, de saber con un poco más de 

crudeza acerca de aquello de lo cual son víctimas. Saber tan 

310 

 



  

La imagen-combate 

poco tranquilizador como que Carl Einstein como pronto 
Walter Benjamin— debía suicidarse en 1940 para escapar a 
esa catástrofe que se cerraba sobre él (178). 

Tres años antes, sin avisarles a sus numerosos conocidos 

del mundo literario y artístico, Einstein intentó actuar contra 
las catástrofes al comprometerse, junto con los anarco-sindi- 
calistas, en la guerra de España (179). Las cartas que dirige, 

durante ese período, a Kahnweiler, son, me parece, a las vez 

conmocionantes y de un rigor teórico absoluto en relación a 
lo que fue su mismo proyecto de historiador del arte. ¿La-his- 
toria del arte es la lucha de todas las experiencias? Pues bien: 
está por un lado la experiencia de los que esperan tranqui- 
lamente la muerte de un arte para hacer el corpus (de donde 

viene la palabra corpse, el cadáver) y acto seguido contar su 
historia (180). Del otro lado, digamos que está la vanguar- 

día. No la “capitalización psíquica”, la “pequeña renta” que 

Einstein denunciaba en el surrealista-realista español Salva- 

dor Dalí (181), sino la verdadera vanguardia (182), la que se 

enfrenta abiertamente al enemigo, es decir, aquí, la del histo- 

riador del arte Carl Einstein, que arriesgó su propia vida, que 
se arriesgó a ser él mismo un corpus, un cadáver. ¿Y por qué un 
historiador del arte debía asumir semejante riesgo? Entre otras 
cosas porque el objeto de su saber —el arte mismo permanece 
vivo y libre con sus formas inventadas. En el otoño de 1938, 
Einstein escribió a Kahnweiler: “Envíame pequeños paquetes 

de tabaco que no pesen mucho. El tabaco, el tabaco...” Y justo 
antes, en plena guerra pedía con amor (he aquí otras de sus 

grandes lecciones de historia, las que hacen pensar en Marc 

Bloch). “Picasso y Braque ¿cómo trabajaron (sic)? Junta para 

mí algunos fotos o reproducciones” (183). 

“La historia del arte es la lucha...” --esta expresión de Eins- 
tein, con la cual se abren los “Aforismos metódicos” de 1929, 

311 

   



: 
, 

  

Georges Didi-Huberman 
  

adquirió, en 1938, un sentido nuevo y radical: un historiador 

del arte, judío alemán, luchaba en España para que el coraje 

epistemológico encontrara su real dimensión ética y política. 
Un historiador del arte judío alemán luchaba en España —sin 
proselitismo ninguno, sin buscar hacerse discípulos para un 
método que él había sostenido hasta lo imposible— con el Án 
de que Picasso pudiera seguir “descomponiendo” la realidad, 

es decir, pintar Guernica (184) (fig. 22). Acaso hubo en el ges- 

to de Carl Einstein, algo del gesto de Rimbaud (de quien ha- 

bía traducido, en otra época, algunas cartas): un Rimbaud no 

del exotismo y la aventura, sino de la lucha contra lo irreme- 
diable. En esta decisión, sería más justo ver la única respues- 

ta posible —respuesta ética y política, lo repito a una doble 
desesperación que manifiestamente atravesaba a Einstein por 

esos años. 

La primera puede ser calificada de desesperación en cuanto 

al objeto. Ser historiador del arte es ser historiador ¿de qué, 

exactamente? Carl Einstein vio en el trabajo de las formas 

(en los cubistas ante todo) un fantástico trabajo para abrir 

la visión, para transformar el pensamiento, para “recrear lo 

real”. Pero entre 1912 y 1936, Carl Einsteín vio igualmente a 
los futuristas abrazar la causa fascista, a una parte de los ex- 

presionistas caer en la ideología nazi. Su propio libro, El arte 

del siglo XX, le resultó inestimable a Goebbels para definir 
mejor la categoría de “arte degenerado” (185). En Francia, 

vio a algunos surrealistas “que esperaban hacer desaparecer 
los hechos como por arte de magia” o bien “deslizarse en un 
primitivismo tardío”, o también metamorfosearse en “faqui- 
res de nuevas enfermedades, a la moda” (186). Él, que perma- 
neció como apóstol anacrónico de un “valor no mercantil del 
arte” (187); él, que —a pesar de las obras maestras de Braque y 

de Picasso que pasaban regularmente por sus manos— jamás 

32



  

La imagen-combate 
  

había querido constituir una colección de arte sino que iróni- 

camente, bajo el nombre de “Colección C. Einstein”, repro- 
dujo en Documents una simple piedra antropomorfa hallada 

en una playa (188) (72.23); había comprendido el rol cada 

vez más alienante del mercado en una actividad artística cada 

vez más especulativa. 

He ahí por qué su protesta crítica se volvió, casi con- 

vulsivamente, al encuentro de lo que había sido para él el 

parangón mismo de todo verdadera protesta crítica —el atte 
mismo. “El arte, el arte, bastante, bastante. No puedo so- 

portar esta estafa” (189). Encontraba por allí algunos deste- 
llos ya identificables en Bébuquin, donde “el arte” había sido 
rebajado a una demasiado fácil “euforia de símbolos” (190). 

Al leer los textos escritos por Carl Einstein después del Georges 
Braque textos que forman la extraña masa de reflexiones 
reunidas bajo el título de La fabricación de ficciones (191)-, 
da la impresión, penosa, de un abandono definitivo y de una 

repentina conversión de los objetos de amor en objetos de 

odio. Pero sería injusto y nefasto utilizar esta desesperación, 

extrayendo, por ejemplo, una lección revisionista sobre la 

“derrota” o la “incoherencia” de las vanguardias artísticas del 
siglo XX (192). Esto sería negar que en la obra de Carl Eins- 
tein subsiste sin duda lo más precioso: la constante tensión 
dialéctica que anima, aun con el riesgo de destruir todo, cada 

enunciado estético (193). 
Esta tensión dialéctica no cesó de plantearle si ella misma 

era válida —y si lo era la forma— de cada enunciado estético 
producido. Cuando deja en París la enorme y confusa masa de 
manuscritos inéditos, Einstein estaba también atravesado por 

una desesperación en cuanto a la escritura. Ser historiador del 
arte, es hacer ¿exactamente qué? Es mirar, y es intentar escribir 
lo que la mirada abre en el pensamiento. Es ser el escritor de 

313



      

Georges Didi-Huberman 

una experiencia que no es narrativa, que permanece suspen- 
dida en el umbral de una experiencia espacial y de una expe- 

riencia interior. “El problema capital es, todavía, la diferencia 
entre estas dos categorías: la del cuadro y la de la lengua”, 
había escrito Carl Einstein en 1929 (194). En el Georges Bra- 

que se defendía de entrada de querer “imitar con palabras” los 
colores, las Águras y las luces del pintor cubista. Era el modo 

de expresar su rechazo de toda “crítica de arte” —incluida la 
“literaria” que se contentaba, como ocurre a menudo, con 
sobrevolar la experiencia visual en lugar de pensarla: 

(..) se pretendió expresar con palabras lo visible y, ensor- 

decidos por sus propios ladridos, la gente olvidó el abismo 

infranqueable que separa la palabra de la imagen. Los pei- 

nadores descriptivos, que se complacen en rizar un cua- 

dro de Cézanne a fuerza de metáforas, o que ahogan en 

frases un verde de Ingres, desconocen el hecho de que un 

fenómeno óptico jamás se deja traducir por palabras de 

una manera completa o incluso suficiente. El no-sentido 

penoso, que caracteriza los cotilleos líricos, está entonces 

probado, Los decoradores verbosos explotan las obras de 

arte en lugar de intentar hacerlas entrar en el cuadro de una 

vista (...) (195). 

Una vista, es decit, un pensamiento visual. En un fasci- 

nante texto póstumo titulado “Tratado de la visión” —un es- 
bozo de trabajo que merecería un análisis específico—, Carl 

Einstein inventó la categoría de transvisual, que, desbordando 
los fenómenos puramente ópticos, funciona como una clavija 
dialéctica entre “vista” y “visión” (Sehen y Schauen), “vista” 

y “memoria” y “noción, “vista” y “sentimiento”... (196). Esta 
categoría tomó, en el pensamiento de Einstein, una consistencia 

314



  

  

  

22. Pablo Picasso, Guernica, primera etapa, 11 de mayo de 1937, detalle. Dibujo 

sobre tela, O Sucession Picasso 2006.



392, 

cado en E, 

7, pol 

E 
a 

E da 
e ds E
 

e 

in. Publ 

1929, 1 

e St i E 

cument 

colección Car 

moderne”, Do 

laya. € 
ture 

n la p 

sculp de 

dido e 

tion 

FE EA 

2xposi 

FO 

  

lar 
= 

id, 

$4 

Í 

 
 

€ J 

te 

A 

Etas 

27 

 



  

La imagen-combate 

que parece a la vez metapsicológica (manifiesta “procesos psi- 

quicos complejos”) y antropológica (197). En su centro aloja 
la obsesiva cuestión de la escrítura que conjuga debilidad y 
poder. Debilidad, cuando “lamentablemente renguea a re- 

molque de los pintores” (198). Poder, cuando hace de la expe- 

riencia visual su propio síntoma, cuando llega —ya lo intentaba 

Bébuquin— a indicar la “transformación de las sensaciones del 

espacio”, pero también la “transformación de un sentido del 

tiempo (..) sentido simultáneamente en diversas dimensio- 

nes” (199). Parece que no estamos lejos de James Joyce. 
A eso, que Einstein lo sabía muy bien, sólo se llega al pre- 

cio de un trabajo sobre la lengua y en la lengua: renunciar 
a la “petrificación” positiva y descriptiva de las palabras, re- 
nunciar igualmente a la “utopía barata” de las alegorías y del 

lirismo; crear una “relación no óptica de las palabras” en vista 

de la “mezcla de las dimensiones del tiempo” (200). Esto no 

se obtiene más que al precio de un trabajo en su lengua ma- 
terna. Pues Carl Einstein escribió en 1933: “Veo que voy a 
estar cada vez más solo. Judío, que habla alemán, en Francia, 

judío sin dios (...) que habla alemán en Francia, es decir, sin 

lectores” (201). He aquí también por qué no pudo “hablar de 

modo sistemático”: estaba, desde 1928, exiliado de su lengua 
y de su cultura. El carácter sofocante del Georges Braque, pu- 

blicado en francés, sostiene también este debate en un imapo- 

sible trabajo de escritura. 
El exilio y lo “imposible” quedaban como las únicas res- 

puestas posibles a un estado de hechos históricos que Eins- 
tein había afrontado desde sus contactos con los círculos 
pacifistas alemanes (en 1916-1913), con el “Consejo de sol- 

dados” y el grupo espartaquista (en 1919), hasta su compro- 

miso con la columna Durruti, su internamiento en el campo 

de Argeles (en 1936), más tarde su arresto y deportación a 

317



Georges Didi-Huberman 
  

Bordeaux (en 1940). En 1921 había escrito una negra paro- 
dia del evangelio, que lo llevó a ser procesado, condenado 

luego por blasfemia, y donde ponía en labios de Jesús algu- 

nas razones concretas para aceptar la Pasión: 

No puedo escuchar más día y noche el vaivén de los prisio- 

neros. No puedo escuchar más el gemido de los que duer- 

men. No puedo escuchar más los llantos furiosos de los que 

no duermen por el hambre. No puedo escuchar más la risa 

sollozante de los locos de dolor. No puedo escuchar más 

que asrojen al lodo a quien tiene los huesos rotos. No puedo 

escuchar más cómo queman a los arormentados. No puedo 

escuchar más el asesinato en la escalera de los hombres que 

retornan de los interrogatorios. No puedo escuchar más la 

matanza en los patios de aquellos a quienes se empuja a los 

rincones. No puedo escuchar más el murmullo ansioso de 

los que limpian las manchas de sangre. No puedo escuchar 

más el silencio (...) (202). 

Que nadie se engañe: Carl Einstein no fue en absoluto el 
hombre del martirio, en cuanto toda voluntad de martirio 

alberga una voluntad de gloria y redención. Eisntein fue, más 

simplemente, el hombre que rechazó todas las concesiones. 
El rebelde por excelencia —criticó la social-democracia y el 
marxismo más allá de sus compromisos anti-nazis. Según sus 
propios términos, fue el pobre (203). ¿Qué es ser “pobre”? Y 
¿qué es ser “pobre” en el seno de una actividad tan refinada 
como la historia del arte? Es rechazar las autolegitimaciones 
que presta publicar, por ejemplo, un volumen en la colección 
Propyláen-Kunstgeschichte. Carl Einstein se había dado para 
sí mismo, y para el prójimo, esta regla de exigencia que ex- 

presaba así: “No creo más que en las personas que comienzan 

318 

 



  

La imagen-combate 
  

por destruir los instrumentos de su propio vircuosismo. El 

resto es sólo un pequeño escándalo” (204). 

Este hombre jamás aprovechó sus competencias, su tra- 
bajo intelectual, sus conocimientos. Para él, poner en práctica 

un saber equivalía siempre a cuestionario, con el riesgo de 

desestabilizarlo por un tiempo, de deslegitimarlo, pero para 
abrirlo mejor, en todos los sentidos de la palabra. Allí reside 

una de las razones por las cuales jamás habló “de modo sis- 
temático”. Allí reside una de las razones de su actual olvido, 

y de la dificultad que persiste para “utilizar” su obra en el 

campo de la historia del arte. Rechazaba las instituciones, 

pero no quiso por lo tanto “salvarse” él solo, enfatizar su sin- 
gularidad, puesto que rechazaba con la misma energía el pri- 
mado “pequeño burgués” del yo individual, Ya en 1912, en 

Bébuquin, escribió: 

Todo lo que es personal es improductivo, Sé un telón y des- 

gárrate. Iosúltate hasta que te hayas vuelto algo diferente. 

Sé al mismo tiempo el telón y la obra de teatro (205). 

Veinticinco años después, lo que dijo del pintor Geor- 

ges Braque resonaba todavía corao una reivindicación para el 

historiador del arte mismo: inventar formas —incluido el do- 
minio del conocimiento-, es cuestionar la realidad. Es acep- 
tar el cuestionamiento del propio yo: 

De cuánto coraje hace falta disponer para destruir constan- 

temente lo real convencional y obligarse así —a la deriva, en 

una balsa estrecha— a crear sin cesar una realidad nueva, De 

ese modo, se acelera el nacimiento y la muerte de lo real, 

y se destruye, en una eterna inquietud, la propia persona- 

lidad (206). 

319



Georges Didi-Huberman 
  

A fin de cuentas, se puede decir de él lo que, extrañamen- 

te emocionado, escribió acerca del pobre Hercules Seghers: 
“Pagó con su vida tal actitud” (207). 

320



Noras 

1) Cf L. Meftre, “Carl Eisntein, théoricien de Part, poéte et 

homme d'action”, Critique, XXXVIL, 1982, n% 417, p. 176-177, 

recuerda cómo lo esencial de esos manuscritos fue primero con- 

fiado por Lydia Guevrekian a Georges Braque, luego reunido —en 

1966, por lo menos— en los Archivos Carl Einstein de Berlin gra- 
cias al trabajo de Sybille Penkert. Cf. en general K.H. Kiefer (dir.), 

Carl Einstein Kolloquium 1986, Francfort, Peter Lang, 1988. L. 

Meftre, Carl Einstein et la problématique des avant-gardes dans les 

arts plastiques, Berne-Paris-Francfort, Peter Lang,1989, p. 3-5, 

Para los datos biográficos, cf. S.Penkert, Carl Einstein. Beitráge 

zur einer Monograpbie, Góttingen, Vandenhoeck £ Ruprecht, W. 

Ihrig Vita Carl Einstein”, Text + Kritik no 95, 1987, p. 80-86. 

2) La edición de las obras completas de Carl Einstein aún no 

concluyó. Disponemos afortunadamente de cuatro volúmenes pu- 

blicados entre 1980 y 1992: €. Einstein, Werke, [. 1908-1918, éd. 

R.F. Baacke y J. Kwasny, Berlin, Medusa, 1980; Werke, 1. 1919- 

1928, ed. M. Schmid, H. Beese y ]. Kwasny, Berlin, Medusa, 

1981; Werke, UI. 1929-1940, ed. M. Schmid y L. Meffre, Berlin, 

Medusa, 1985; Werke, IV. Aus dem Nachblass 1, ed. H. Haarman y 

K. Sibenhaar, Berlin, Fannei 8 Walz, 1992. 

3) E. Blei, Préface a C. Einstein, Bébuquin oder die Dilettanten 

des Winders, Berlin, Die Aktion, 1912 (reed, 1917), trad. S. Wol£, 

Bébuquin ou les dilertantes du miracle, Paris, EST-Samuel Tastet, 

1987, p. 10. Para otros retratos literarios de Carl Einstein, cf. R.-P. 

321 

 



Georges Didi-Huberman 
  

Baacke (dir.), Carl Einstein, Materialen, I. Zuwischen Bébuquin und 

Negerplastik, Berlin, Silver 84 Goldstein,1990, p. 173-199. 

4) Carl Einstein, Georges Braque (1931-1932), trad. S. Zipruth, 

Paris, Éditions des Chroniques du jour, 1934. 

5) C£. L. Mefíre, Carl Einstein et la problématique des avant- 

gardes, op. cit, p. 19-25. 

6) C£. E. Panofsky, “Three Decades of Art History in the United 

States. Impresions of Transplanted European” (1953), Meaning 

in the Visual Arts, Chicago, The University of Chicago Press, 1955 

(ed. 1982), p. 321-346. (Hay traducción al español: El significado de 

las artes visuales, Ediciones Infinito, Buenos Aires, 1970). 

7) Cf. G. Bazin, Histoire de l'bistoire de Vart, de Vasari dá nos 

jours, Paris, Albin Michel, 1986. U. Kultermann, The History of 

Art History, New York, Abaris Books, 1993. 

8) C. Einstein, Die Kunst des 20. Jabrhunderts, Berlin, Propylien, 

1926. 

9) C£. por ejemplo J. Lichtenstein (dir.), La Peínture - Textes 

essentiels, Paris, Larousse, 1995. Jean Laude, que introdujo en 

Francia el conocimiento histórico de la obra de Carl Einstein, la- 

mentaba que éste apenas fuese evocado en el catálogo de la expo- 

sición Paris-Berlin. Cf. J. Laude, “Un portrait”, Cabiers du Musée 

national d'Art moderne, 19 1, 1979, p. 10. C£. sin embargo Paris- 

Berlin 1900-1933, Paris, Centre Georges Pompidou, 1978, p. 10, 

p- 436, 438, 444, 449. 

10) C£ S. Price, Primitive Art in Civilized Places, Chicago, The 

University of Chicago Press,1989. Trad. G. Lebaut, Arts primiti- 

Ji, regards civilisés, Paris, École national supérieure des beaux-arts, 

1995. ].-P. Barou, L'Eil pense. Essai sur les arts primitifs contem- 

porains, Paris, Balland,1993 (reéd, Payot, 1996). En un libro mu- 

cho más agudo que los dos precedentes, James Clifford evoca a Carl 

Einstein en el contexto de lo que llama un “surrealismo etnográfico”. 

Volveré más adelante sobre esta calificación. C£. J. Clifford, The 

322



  

La imagen-combate 
  

Predicament of Culture, Twentieb-Century Ethnography, Literature, 

and Art, Cambridge-Londres, Harvard University Press, 1988, 

Trad. M.A. Sichére, Malaise dans la culture. L'etbnographie, la li- 

serature et Dart au XXe. siécle, Paris, École nationale supérieure des 

beaux-arts, 1996, 

11) Cf. K. Herding, “Carl Einstein: “Toujours A refuser les as- 

treintes d'un milieu déterminé”, trad. M. Charriére, Revue Germa- 

nique Internationale 10 2, 1994, p. 151-155, donde se ha destacado 

que “en 1924, Einstein puede proponerse para un puesto de profe- 

sor de historia del arte en la Bauhaus. Lo rechaza: es una reacción 

insólita. Este rechazo constituye, políticamente hablando, el verda- 

dero “escándalo” de esos años. Es tanto más incomprensible ya que 

en ese momento Einstein redactaba su Histoire de l'art, que apa- 

reció desde 1926 y encontró un gran número de compradores. El 

puesto de profesor en la Bauhaus parecía estar hecho a medida para 

él, y el asombroso encargo que le habían confiado, es decir, escribir 

para la célebre colección de los Propylées una historia del arte, venía 

a acrecentar su reputación y podía abrirle un futuro prometedor: 

¿podría hoy la corporación tolerar que a una persona sin tener un 

doctorado pudiera encargársele semejante tarea?” (p. 153-154). 

12) D.-H. Kahyweiler, fuan Gris. Sa vie, son ceuvre, ses écrits, 

Paris, Gallimard, 1946 (éd.1990), p. 295. Un enunciado un poco 

distinto se encuentra en C. Einstein y D.-H. Kahnweiler, Corres- 

pondance 1921-1939, éd. y trad. L. Meffre, Marseille, André Di- 

manche, 1993, p. 48 (letre de juin 1923). 

13) G. Bataille, “Le Geu lugubre”, Documents, 1929, n27, p. 

369. (Hay traducción al español: Documentos, Monte Ávila Ed., 

Caracas, 1969). Comenté esta expresión en La Ressemblance in- 

forme, ou le gal savoir visuel selon Georges Bataitle, Paris, Macula, 

1995, p. 183-200, 

14) C£. este testimonio de Will Grohmann en 1931: “No co- 

nocía a nadie como Einstein que se encaminara de sernejante ma- 

323



Georges Didi-Huberman 
  
  

nera hasta el fondo de los fenómenos del arte desde 1900. Creó 

una terminología muy personal y a la vez muy exacta para asir 

completamente los hechos y poseía, además, una incomparable 

experiencia y conocimiento de su material. Todos los nuevos 

avances de las ciencias a partir de las matemáticas hasta la filosofía 

y el psicoanálisis, utilizados de una manera muy eficaz, así Einstein 

forma una nueva imagen del mundo y de nuestra época”. Citado 

por S. Penkert, Carl Einstein. Existenz und Ásthetik, Wiesbaden, 

Franz Steiner,1970, p. 9. C£. igualmente el testimonio, más tar- 

dío, de Clara Malraux: “Intelectualmente, era el hombre de todas 

las nuevas aproximaciones. (...) “Cada hombre desea expresar de- 

masiadas cosas”, una frase que él escribió y que expresa sobre todo 

a quien quiso expresar todo en un período en el que los descubri- 

mientos llovían sin pausa”. C. Malraux, Le Bruit de nos pas, IV. 

Voici que vient leté, Paris, Grasset, 1973, p. 62-63. 

15) L. Meffre, “Einstein (Carl)”, Encyclopaedia universalis, VU, 

Paris, E.U., 1989, p. 41. 

16) C. Einstein er D.-H. Kahnweiler, Correspondance, op. cit, 

p- 49: “ (...) querría expresar este cambio de intensidad, que su- 

pone siempre un sentimiento complejo del tiempo, que no es una 

reducción del presente. Naturalmente, limitar lo más posible las 

metáforas que son lo contrario de la poesía, permanecer concen- 

trado en las sensaciones que efectivamente son experiencia vivida 

y no empalago o accidente de esta experiencia, luego estandarizada. 

Historias, entonces, como la pérdida del habla, o la disolución de una 

persona, o bien, la disociación del sentimiento del tiempo.(...) Es lo 

que había empezado a hacer en 1906, en Bébuquin, de un modo 

incierto y tímido. Los trabajos de los “cubistas? me habían confir- 

mado en la idea de que es posible aportar transformaciones en los 

matices de la sensación”. 

17) C. Einstein, “Das Dokument eines Lyrikers (Drei Briefe 

von Rimbaud)”, Der Merker, 1913 (traducción no firmada, pero 

324



  

La imagen-combate 
  

atribuida a Carl Einstein por W Ihrig). V. Van Gogh, Briefe an 

seiner Bruder, trad. Carl Einstein, Berlin, Cassirer, 1914. 

18) ld., Afrikanische Legenden, Berlin Rowolt, 1925, así como 

diferentes artículos (“Drei Negerlieder,”, etc.) señalados por L. 

Meffre, Carl Einstein et la problématique des avant-gardes, op. <it., 

p. 50 y 147-154. 

19) C£. particularmente €. Einstein, Der frúbere japanische 

Holzschnitt, Berlin, WYasmuth, 1923. Td., “Gravures de Jacques Be- 

llange, peintre lorrain”, Documents, 1929, n2 3, p. 135-140 (texto 

sin £rma, pero atribuido a Einstein por W. Ihrig sobre la base de 

un cotejo con un resumen firmado titulado “Jacques Bellange”, Die 

Kunstauktion, 21311930, p. 11). “Gravures d' Hercules Seghers”, 

Documents, 1929, n2 4, p. 202-208... 

20) Carl Einstein escribió también una obra de teatro, Die schlimme 

Botschaft, Berlin Rowohlr, 1921, versión “contemporánea” de la 

pasión de Cristo, que le valió una acusación de blasfemia y una 

multa de 15.000 marcos. Trad. anónima. (l. Gol), “Le mauvais 

message”, Action. Cabiers de philosophie et d'art, n* 18, 1921, p. 

23-28. Cf. igualmente C. Einstein et D,-H. Kahnweiler, Corres- 

pondance, op. cit, p. 94, donde Einstein, en el verano de 1938, 

le confía a su amigo que “trabaja sobre una cosa, un film” sobre la 

guerra de España con la cual se comprometió. 

21) €. Einstein, “Aphorismes mérthodiques”, Documents, 1929, 

n* 1, p. 32 (retomado en ¿d., Ethnologie de l'art moderne, éd. L. 

Mefíre, Marseille, André Dimanche, 1993, p. 17). 

22) ld., “Denfance néolithique”, Documents, 1930, n* 8, p. 

479 (Etbnologie de l'art moderne, op. cit., p. 55). 

23) ld., “Das Problem des Anfangs” (1905), citado por L. Meftre, 

Carl Einstein er la problématique des avant-gardes, op. cit, p. 46. 

24) K. Fiedler, “Aphorismes”, parágrafo 2, citado R. Salvini 

(dir.), La critica d'arte della pura visibilita e del formalismo, Milan, 

Garzanti, 1997, trad. collective, Pure visibilité er formalisme dans 

325



  

Georges Didi-Huberman 
  

la critique d'art au debut du XXe. siécte, Paris, Klincksieck, 1988, p. 

101. Sur Konrad Fiedler, cf. P. Junod, Transparence et opacité. Es- 

sai sur les fondements théoriques de Dart moderne. Pour una nouvelle 

lecture de Konrad Fiedler, Laussane, L'Age d'homme, 1976. 

25) [bid., parágrafo 6 y 36, p. 101 et 105. Se notará que lo que 

Carl Einstein reprocha al “kantismo” en general, Fiedler se cuida 

de atribuirlo sólo a los seguidores de Kant (ibid., p. 102). Tam- 

bién se advertirá la gran actualidad de esta cuestión, puesto que 

hoy vuelven con intensidad las tentativas por elaborar una estética 

normativa (en general sobre el modelo de la filosofía analítica an- 

glo-sajona): cf. J.M.-Schaefter, Les Célibataires de V'art. Pour une 

esthérique sans mythes, Paris, Gallimard, 1996. 

26) C. Einstein, Exposition de collages (galerie Goemans)”, 

Documents, 1930, n* 4, p. 144 (Etbnologie de l'art moderne, op. 

cit., p. 98). 

27) C. Einstein, et D.-H. Kahnweiler, Correspondance, op. cit., 

p- 36: “Finalmente los jóvenes críticos de Arsch (culo) son gente 

que ha reflexionado muy poco y que utilizan el asunto en pri- 

mer lugar como pretexto para comprar un poco de comida, pero 

ante todo para hacer excitantes pequeños cuadros. Una miserable 

banda, sin investigación personal, de mediocres malabaristas de 

slogans superados”. 

28) C. Einstein, Georges Braque, op. cit, p. 13. 

29) Ibíd., p. 15. 

30) Ibíd., p. 14. 

31) 1bíd., p. 14. 

32) S. Freud, Inhibition, sympióme et angoisse (1926), trad. M. 

Tort, Paris, PUF, 1951, p. 41-44. 

33) C. Einstein, Georges Braque, op. cit, p. 15 y 63-64. 

34) Ibíd., p. 41: “El fenómeno estético está caracterizado por 

dos hechos fundamentales: 1* Por un proceso que definimos como 

un estrechamiento de las funciones, proceso por el cual la función 

326



  

La imagen-combate 
    

compleja total psíquica o personalidad, está centrada en una sola 

función, por ejemplo, la vista, lo que permite hacer relativamente 

autónoma a la obra de arte. 29 Por una totalización de la obra de 

arte en una integralidad aparente, creación aparentemente definitiva, 

proceso en el cual el carácter objetivo estático de la obra de arte es 

acentuado en perjuicio de su carácter activo dinámico”. 

35) [bíd., p. 16-17. Este largo pasaje concluye con la fórmula: 

“El esteta es el tipo de fracasado erótico”. 

36) Ibíd., p. 35-36 y 50. 

37) £bíd,, p. 34. 

38) ld., “Notas sobre el cubismo”, Documents, 1929, n2 3, p. 

146 (Etbnologie de l'art moderne, op. cit., p. 26): “Coraprobamos 

que existe un abismo entre la historia del arte y la ciencia del atte, 

y que ambas disciplinas se han vuelto muy precarias, Cuando la 

historia del arte quiere ser más que un calendario, se sirve de jui- 

cios y de nociones cuyo fundamento no es dado, sino que se toma 

prestado con total ingenuidad. Las obras particulares se fundan en 

esas nociones de generalidades sin definición, y el hecho concreto 

se disuelve en una suerte de vago esteticismo, mientras que por 

otra parte las mil anécdotas y datos de la historia del arte en nada 

tocan las cuestiones técnicas y las formas mismas de la obra de 

arte. Se llega finalmente a una psicología anecdótica que convierte 

la historia del arte en una novela”. 

39) ld., Georges Braque, op. cit., p. 15-16: “Así nos vemos en 

la obligación de romper los marcos de la perspectiva en primer 

plano” de las monografías. Éstas constituyen habitualmente la apo- 

reosis del yo pequeño-burgués”, un espejo donde el burgués se ve 

voluptuosamente exaltado. (...) Ensordecedora por su gratuidad, 

la paráfrasis deviene así, por su aplicación mecánica a otros moti- 

vos monográficos, un agente de infección: ¡sífilis de palabras! La 

monografía-trivial se reduce a un ejemplo lamentable de inercia co- 

mercial, rellena de nombres, de cifras y de epítetos intercambiables 

327



Georges Didi-Huberman 
  

(..). No es imposible que este hábito sea debido a la superviven- 

cia tardía de un atavismo que tiene sus fuentes en los instintos 

religiosos: privilegios acordados a la divinidad, último reflejo del 

fetichismo”. 

40) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle. Le livre des 

passages, ed. R. Tiedemann, trad. J. Lacoste, Paris, Le Cerf, 1989, 

p. 480-481. 
41) Cf. C. Braun, Carl Einstein. Zwischen Ástherik und Anar- 

chismus: Zu Leben und Werke cines expressionistischen Schrifistellers, 

Múnich, ludicium, 1987, p. 26-52. 

42) K. Fiedler, “Aphorismes”, parágrafo 6, citado por R. Salvi- 

ni (dir.), Pure visibilité et formalisme, op. cit., 102. 

43) €. Einstein, Georges Braque, op. cit, p. 17-18. En otra 

parte, Einstein ve en las famosas polaridades de Wólflin una falsa 

noción de lo que entiende por “lucha de todas las experiencias Óp- 

ticas”: esas polaridades, según él, no son más que “un pálido reflejo 

de la noción filosófica del automovimiento de la idea” hegeliana 

(:bíd., p. 14). 

44) C. Einstein, Negerplastik, Leipzig, Verlag der Weissen Búcher, 

1915. Trad. L. Meffre, “La sculpture negre”, Travaux et Mémoires 

du Centre de recherches historiques sur les relations artistiques entre 

les cultures, L, 1976, p. 7-21, reeditada en M. Rowell (dir.), Quest-ce 

que la sculpture moderne?, Paris, Centre Georges Pompidou, 1986, 

p. 344-353. El texto alemán de Negerplastik se encuentra en C. 

Einstein, Werke, l. 1908-1918, op. cit., p. 245-263. 

45) ld., Die Kunst des 20. Jabrhunderts, op. cit. 

46) Lo que hoy se encuentra declinado en todos los tonos. C£. 

particularmente R. Rochlitz, Le Désenchantement de l'art. La phi- 

losophie de Walter Benjamin, Paris, Gallimard, 1992, p. 240-254, 

donde la decadencia del aura enunciada por Benjamin es asimila- 

da, pienso que abusivamente, a una pura y simple muerte del aura. 

Intenté explicitar esta diferencia en “The Supposition of Aura. 

328 

 



  

La imagen-combate 

On the Once, the Now, and the Modernity”, trad. J.M. Todd, 

Negociating Rapture. The Power of Art to Transform Lives, dir. R. 

Francis, Chicago, Museum of Contemporary Art, 1996, p. 48- 

63 (cf. infra, chap. 4). 

47) C£ J.-L. Paudrat, “Afrique”, Le Primitivisme dans Dart du 

XXe. siécle. Les artistes modernes devani Vart tribal (1984), dir. W. 

Rubin, trad. dir. por J.-L. Paudraz, Paris, Plammarion, 1987, p. 

142 y 150. En esta iconografía, Carl Einstein mezclaba esculturas 

africanas y esculturas melanesias (hay, además, un ejemplo mal- 

gache). Esta confusión, muy difundida en la época, desaparecerá 

de los futuros ensayos de Carl Einstein sobre el arte africano. Una 

aproximación más específica del arte melanesio ha sido intentada 

por Carl Einstein, “Sculptures mélanésiennes”, L'Amour de Lars, 

no 8, 1926, p. 253-258. 

48) G. Apollinaire, “Sculptures d'Afrique er 'Océanic” (1918), 

Chroniques d'ar,1902-1918, éd. L.-C. Breunig, Paris, Gallimard, 

1960 (coll. “Folio”, 1993), p. 552. Los otros textos de Apollinaire 

sobre el tema están señalados ¿b14., p. 597, nota. 

49) CE. R.-P. Baacke (dir.), Carl Einstein, Materialen, L op. 

cít., p. 85-133. 

50) M. Leiris, Afrique noire; la création plastique, Paris, Ga- 

llimard, 1967, p. 14-16, er 106. Reéd. J. Jamian en Miroir de 

LAfrique, Pasis, Gallimard, 1996, p. 1144-1149 y 1230. 

51) En realidad es Jean Laude quien abrió el camino: “Los análisis 

de Negerplastik constituyen el primer ensayo intentado en el orden de 
una aproximación estética al arte africano”. J. Laude, “Testhétique 

de Carl Einstein”, Mediations. Revue des expressions contemporaines, 

no 1,1961, p. 89. L. Meffre, “Á propos de La sculprure négre de Carl 

Einstein”, Travaux et mémoires du Centre de recherches historiques sur 

les relations artistiques entre les Culnares, 1, 1976, p. 3-5. 

52) C£ R. Fry, “La sculpture negre” (1920), en R. Salvini 

(dir), Pure visibilité er formalistre, op.cit., p. 227-229. 

329



  

Georges Didi-Huberman 
  

53) Intentaré desarrollar aquí un esbozo ya propuesto en Ce 

que nous voyons, ce quí nous regarde, Paris, Minute, 1992, p. 172- 

177. 

54) C. Einstein, “La sculpture négre”, trad. cic., p. 344-345. 

55) Según la justa expresión de L. Althusser, Philosopbie et philo- 

sophie spontanée des savants (1967), Paris, Maspero, 1974. 

56) C. Einstein, “La sculprure négre”, trad. cit, p. 344-345, 

57) Ibíd. p. 345. Einstein agrega en la misma página que “el 

juicio planteado hasta entonces sobre el negro y su arte caracteriza 

más al que planteaba el juicio que al objeto de ese juicio”. 

58) Ibíd., p. 345-346. La exposición de esas dificultades será 

retomada en ¿dl, La sculpture africaine (1921), trad. T. y R. Bur- 

gard, Paris, Crés, 1922, p. 5-7, y en “A propos de lexposition de la 

galerie Pigalle”, Documents, 1930, 19 2, p. 104 (Erbnologie de l'art 

moderne, op. cit., p. 67-68). 

59) ld., “La sculpture négre”, trad. cit., p. 346. 
60) Para emplear un término de Pierre Fédida que, justamen- 

te, se aplica para definir las condiciones de la interpretación. Cf. 

P. Fédida, Le site de l'étranger. La situation psychanalytique, Paris, 

PUE, 1995, p. 53-69. 

61) C. Einstein, “La sculpture negre”, trad. cit., p. 345. 

62) Ibíd., p. 346. 

63) Ibíd., p. 349. 

64) Ibíd., p. 346. 

65) Ibíd., p. 347-348. Sobre el “descubrimiento cubista” del 

arte africano, cf. ]. Laude, La peinture frangaíse (1905-1914) et 

P'“art negre”. Contribution á létude des sources du fauvisme et du 

cubisme, Paris, Klincksieck,1968, L, p. 241-295. W. Rubin, “Pi- 

casso”, Le Primitivisme dans l'art du XXe. siécle, op.ciz, p. 247-291. 

J.-L.Paudrat, “Afrique”, ¿béd., p. 125-175. 

66) C. Einstein, “La sculpture negre”, trad. cít., p. 346-347. 

Einstein reúne en esta aproximación los enunciados formulados 

330 

 



  

La imagen-combate 

desde 1893 por Adolf Hildebrand (Das Problem der Form in der 

bildenden Kunst, Serasbourg, Heitz, 1893). 

67) ld., Die Kunst des 20 Jabrhunderts, op. cit., p. 161. Se adver- 

tirá que esta reformulación histórica es en sí misma dialéctica y discurre 

en los dos sentidos: los artistas utilizaron Negerplastik como reperto- 

rio de incitaciones formales para sus propios trabajos cuanto Carl 

Einstein tomó el relevo de la lección cubista. C£ D.E. Gordon, 

“Lexpressionnismo allemand”, Le Primitivisme dans Uart du XXe. 

siécle, op. cit, p. 396-399 (para el caso de Karl Schrnidr-Rotrdufh); 

R. Krauss, “Giacometti”, ¿btd.,, 516-518 (para el caso de Giaco- 

metti); R. Rosenstock, “Léger: La Creation du monde”, ¿bíd., p. 

479-481 (para el caso de Fernand Léger). 

68) C. Einstein, La Sculpture africaine, op. cit., p. 4. 

69) Ibid, p. 3. 
70) Sobre el “primitivismo” expresionista, cf. J.C. Middleton, “The 

Rise of Primitivism and lts Relevance to the Poetry of Expressionism and 

Dada”, The Discontinous Tradition. Studies in German Literature in 

Honour of E.L. Stabl, ed. p. F. Ganz, Oxford, Clarendon Press, 

1971, p. 182-203. Un debate sobre Einstein y la cuestión del pri- 

mitivismo puede ser abierto a través de la lectura de G. Zanasi, “Gli 

arcaismi della vanguardia: a proposito di na recente edizione di 

Carl Einstein”, Studi germanicí, XXX, 1981-1982, p. 315-339, 

y de R.W. Williams, “Primirivism in the works of Carl Einstein, 

Carl Steraheim and Gottfried Benn”, Journal of Enropean Studies, 

XUL 1983, p. 247-267. Sobre la crítica del expresionismo por Carl 

Elastein, cf. J. Laude, “Vesthétique de Carl Einstein”, art. cit, p. 87-88, 

y L. Meftre, Carl Einstein et la problématique des avant-gardes, op. 

cit., p. 114-117. Sobre la crítica del primitivismo, cf.. Carl Einstein, 

“Notes sur le cubisme”, Documents, 1929, 19 3, p. 152 (Etbnologie 

de Uart moderne): “No queremos disimular cuál es el lado negativo 

del gusto por los primitivos. Algunas veces por fatiga se buscan 

soluciones rápidas y se quiere simplificar la herencia histórica”. 

331



Georges Didi-Huberman 
  

71) Cf. K. Herding, “Carl Einstein”, art.cit., p. 161-163, quien 

habla de “proyección cubista” y encuentra que Úlos conceptos de “es- 

cultura negra? y de “cubismo” devienen, a raíz de ese hecho, intes- 

cambiables”. C£. igualmente J. Clifford, Malaise dans la culture, op. 

cit, p. 133, que termina por hacer de Carl Einstein un “surrealista 

etnográfico”, lo que implica confundir todo. Carl Einstein critica, 

en efecto, del modo más radical que cabe, el surrealismo de Breton, 

al que asimila a una “rebeldía aplanada de ficción anodina”, a un 

culto del “genio como forma burguesa”, a una producción de “ano- 

malías simuladas”, y finalmente, a un fenómeno “primitivo tardío”. 

C. Einstein, Die Fabrikarion der Fiketionen, trad. L. Mefite, “La fa- 

bricación de ficciones” (extractos), Art Press, 1993, no 185, p. 27. 

72) WBenjamin, Paris, capitale du XIXe. siecle, op. cit, p. 478-479. 

73) C£ R. Salvini (dir), Pure visibilité et formalisme, op. cit., p. 

18: “(...) mientras que un objeto visto de cerca carece de unidad 

porque obliga al ojo a recorrer su forma en una serie de ajustes 

focales sucesivos, al contrario, la unidad es característica de la vi- 

sión a distancia en la cual, al ser paralelos los rayos luminosos, 

surgirá una imagen total de dos dimensiones, inmediatamente 

perceptible, donde todo lo que hace alusión a la tercera dimensión 

será proyectado sobre un plano. En la visión cercana, el ojo debe 

cumplir movimientos análogos a los de la mano que palpa, y en 

lugar de un acto de ver se tiene en alguna medida un acto de pal- 

par con el ojo; la visión a distancia corresponde, al contrario, a las 

exigencias propias del ojo que, permaneciendo inmóvil, percibe 

inmediata y totalmente la imagen. La imagen lejana es entonces 

la imagen artística en tanto que ella es la única que responde a las 

exigencias de la visibilidad”. 

74) C. Einstein, “La sculpuure negre”, trad. cit., p. 346 y 348-349. 

75) Ibíd., p. 349. 

76) Ibíd., p. 349-352. 

77) ld., La sculpture africaine, op. cit., p. 7-30. 

332 

 



  

La imagen-combate 
  

78) Ibid, p. 3. C£. igualmente id., “A propos de Vexposition 

de la galerie Pigalle”, Documents, 1930, 2? 2, p, 104 (Ethnologie de 

Lart moderne. op. cit., 67): (...) es menester tratar históricamente 

este arte, y no solamente considerarlo bajo el único punto de vista 

del gusto y de la estética”. 

79) ld, La sculpture africaine, op. cit, p. > y 5. 

80) Debe sin embargo hacerse notar el carácter warburguiano 

de esta proposición. C£. G. Didi-Huberman, “Pour une anthropo- 

logie des singularités formelles. Remarque sur Pinvention warburgienne”, 

Genéses. Sciences sociales et histoire, no 24, 1996, p. 145-163. 

81) C£ C. Eínsteín, “Arbres-fetiches du Benin”, Documents, 

1929, n* 4, p. 230. ld., “Masque de danse rituelle Ekoi”, ¿bíd., 

1929, n* 7, p. 396. [d., “Masques Bapindi”, ¿bíd., 1930, n9 1, p. 

48 (Erbnologie de l'art moderne,op. ct. , p. 63-66). 

82) ld., “A, propos de la exposition de la galeric Pigalle”, ibíd., 

1930, 19 2, p. 104-110 (Etbnologie de l'art moderne,op. cit., p. 68.69 

y 7577). 
83) ld., La Sculpture africaine, op. cit., p. 3-4. Liliane Mefire, 

a quien agradezco, me señala que Carl Einstein proyectaba teali- 

zar un film documental titulado Magie noire, donde habría sido 

analizado el choque de la cultura tradicional africana y la urbani- 

zación reciente de pueblos como una anticipación de los trabajos 

de Jean Rouch. 

84) C. Einstein, “Notes sur le cubisme”, Documents, 1929, no 

3, p. 347 (Esbnologie de Vart moderne, op. cit., p. 27): “Sacudir 

con fuerza el mundo figurativo es algo que vuelve a cuestionar las 

garantías de la existencia. El ingenuo cree que la figura es la más 

segura experiencia que el hombre tiene de sí mismo, y no se atreve 

a negar una certeza tal, aunque dude de sus experiencias interio- 

res. Se imagina que, en relación con lo que hay de sin fondo en la 

experiencia interior, la experiencia directa de su cuerpo constituye 

la unidad biológica más cierta”. 

333



  

Georges Didi-Huberman 
  

85) Sin embargo, no es mencionado como tal por Denis Hollier 

en su prefacio a la reedición de Documents (D. Hollier, “La valeur 

dWusage de Pimpossible”, Documents, Paros, Jean-Michel Place, 

1991,L, p. VILXXXIV) —posición objetada por L. Meftre, Carl 

Einsicin et la problématique des avant-gardes, op. cit, p. 98. C£ id, 

“Carl Eiustein nella redazione di Documents: storia delP arte e ernolo- 

gia”, Dal Museo al terreno, Milan, Franco Angeli, 1987, p. 180-188, 

Íd., Xarroduction”, Erbnologie de Vart moderne,op. cit., p. 7-12. 

86) G. Bataille, (Note inédite), Euures complétes, YX, Paris, 

Gallimard, 1988, p. 572. 

87) Carl Einstein, Lerre sur le roman allemand”, trad. A. 

Malye, La Phalange, juin 1912. ld, “Bébuquin”, trad. L Goll, 

Action Cahiers de philosopbie et d'art, 1920, 19 5, p. 32-43. 

88) Debo esta información, concerniente a los textos aún 

inéditos de Carl Einstein, a la amabilidad de Liliane Maffre. 

89) M. Leiris, fournal 1922-1989, ed. ]. Jarnin, Paris, Galli- 

mard, 1992, p. 137, 154, 164, 167, 202: “Se puede hablar de una 

técnica poética técnica poética no en el sentido clásico de canon o 

regla de construcción, sino comparables a las técnicas místicas (lo 

que Carl Einstein llama el training del éxtasis) (...) Velada trans- 

currida en lo de Einstein, que habla de un llamado Puech del cual 

espera artículos sobre gnosticismo y maniqueísmo. (...) En la base 

de toda evasión, no se encuentra un deseo de pureza sino el miedo; 

e incluso cuando se cree verdaderamente amar la pureza, no es 

porque sea intemporal que es más noble, sino solamente “intem- 

poral' en el estricto sentido de la palabra, es decir, no sometido al 

tiempo y a la muerte. Todo esto no es más que cobardía religiosa 

(como dice Carl Einstein). Bataille, Babelon, Einstein; pruebas de 

sus artículos del n* 2 de Documents. (...) Cena ayer en lo de Carl 

Einstein con Zette y los Bataille”, Cf. igualmente p. 139-140 y 

161. El carácter limitado en el tiempo de estas evocaciones (mayo- 

setiembre 1929) puede, si se repiensa la única nota —y en general 

334



  

La imagen-combate 
  

el silencio de Baraille, sugerir la hipótesis de una tensión, quizás de 

orden político, entre Carl Einstein y sus jóvenes colaboradores de 

entonces. Lo que no quita nada a la circulación de 1n tipo común 

de crítica estética, 

90) €. Einstein, Die Kunst des 20. Jabrlunderts, op. cit., 11. 

91) ld., Georges Braque, op. cit., p. 12, donde una nota indica 

que el texto fue compuesto entre 1931 y 1932. Einstein no corio- 

ció en vida más que la edición francesa, que además constituye su 

último trabajo publicado. 

92) ld., Polirische Ammerkungen (1912), citado por L. Meffre, 

Carl Einstein er la problématique des avant-gardes, op. cit, p. 33: 

<(..) reclamamos al hombre que posee a la vez la forma y la violencia, 

(...) cuya obra contiene y crea hechos operantes”, 

93) “Toda destrucción de objeto está justificada.” Citado ¿bíd., 

p.4L 

94) C. Einstein, “Leger: oeuvres récentes”, Documents, 1930, 

no 4, p. 191 (Etbnologie de Dart moderne, op. cit, p. 45): () el 

viejo juego del dualismo dialéctico, que no es acaso más que signo 

de un gusto perezoso de simetria”, 

95) ld., “Lenfance néolithique”, ¿bíd., 1930, 02 8, p. 479 y 

483 (Etbnologie de V'art moderne, op.cit., p. 55-56). 

96) 1d., “Notes sur le cubisme”, tbíd., 1929, n% 3, p. 147 (Eth- 

nologie de l'árt moderne, op. cit., p. 27). Sobre la “descomposición 

de la figura humana” en Georges Bataille, cf. G. Didi-Huberman, 

La Ressemblance informe, op. cit., p. 31-164. 

97) C. Einstein, “Saint Aptoine de Padoue et Penfant Jésus”, Do- 

cuments,1929, n* 4, p. 230 (Etbnologie de P art moderne, op. cit, 

p- 120). El cuadro comentado por Einstein pertenece a Jacques 

Lipchitz. ]. Baltrusaitis (Anamorphoses ou magie artificielle des effes 

merveillerx, Paris, Perrin,1969, p. 22-23) lo fecha en 1535. 

98) ld., “Exposition “Il Setecento italiano” 4 Venise” ¿bíd., 1929, 

no 5, p. 285 (Ethmologie de l'art moderne, op. cit., p. 83-84). 

335



Georges Didi-Huberman 
  

99) ld., “Gravures d'Hercules Seghers”, ¿bíd., 1929, 10 4, p. 

202 (Ethnologie de l' art moderne, ap. cit., p. 115). 

100) 1bíd., p. 202-204 (Ethnologie de lar: moderne, op.cit., p. 

115-117). El subrayado es mío. 

101) Sobre la concepción einsteiniana del cubismo cf. H. Oehm, 

Die Kunsttbeorie Carls Einsteins, Munich, Fink, 1976, p. 70-86. L. 

Meftre, Carl Einstein et la problématique des avant-gardes, op. cit., 

p. 37-65. 

102) C. Einstein, “Juan Gris: textes inédite”, Documents, 1930, 

10 5, p. 268 (Esbnologie de l'art moderne, op. cit., pp. 50): “Las formas 

tectónicas fundamentales no son otras que las formas del cuerpo 

humano, lo que explica que las tomemos como medida de todas 

las cosas. El cuerpo humano, estándar de todas las formas, contie- 

ne todos los elementos. La cabeza es una bola, las piernas columnas 

cilíndricas, el torso un cubo, etc. Captamos los objetos y la natu- 

raleza porque están construidos con las formas humanas y el arte 

tectónico sólo es una puesta en conformidad del mundo exterior 

con esos elementos fundamentales que provienen del hombre”. 

103) ld., “Exposition Juan Gris (Berlin, galerie Flechtheim)”, 

ibíd., 1930, n* 4, p. 243 (Etbnologie de l'art moderne, op. cit., p. 

95): “Que se me permita una comparación: una piedra arrojada 

al agua produce movimientos de ondas concéntricas. Esas ondas, 

detenidas por los bordes, son vueltas a conducir al punto central 

y se penetran una con otra para dulcemente perderse de nuevo 

hacia los bordes. Tal juego misterioso es el que realizan las formas 

encadenadas entre ellas”. 

104) ld., Texposition de Part abstrait 4 Zurich”, ¿bíd., 1929, 1? 

6, p. 342, y Tenfance néolithique”, ¿bíd., 1930, n* 8, p. 482 (Eth- 

nologie de l'art moderne, op. cit., p. 56 y 85-87). C£. igualmente L. 

Meftre, Carl Einsteín et la problématique des avant-gardes, op. cit., p. 

31, que cita esta nota inédita: “Gestalipsychologie los elementos más 

simples, luego empobrecimiento y exclusión del psiquismo complejo”. 

336



  

La imagen-combate 
  

105) C. Einstein, Georges Braque, op. cit., p. 28. Cf. igualmente 

p- 101. 
106) €. Einstein y D.-H. Kahnweiler, Correspondace, op. cit., p. 

57 (texto alemán) p. 47. 

107) C. Einstein, “Notes sur le cubisme”, Documents, 1929, no 

3, p. 155 (Etbnologie de l'art moderne, op. cit., p. 36). Referente 

a esto, Einstein evoca los “espacios nuevos” concebidos por las 

teorías modernas de B. Riemann. H. Minkowski, D. Hilbert o 

Albert Einstein. 

108) /d., Georges Braque, op. cit., p. 57. 

109) Ibíd., p. 59-60 y 69. 

110) Jbíd,, p. 82. 
111) /bíd, p.61 y 70. 
112) /d., “Aphorismes méthodiques”, Documents, 1929, no 1, 

p- 32-33, y “Notes sur le cubisme”, ibíd., 1929, n2 3, p. 147 (Etb- 

nologie de L'art moderne, op. cit. p. 17-18 y 27-28). 

113) ld., “Absolu”, ¿bíd., 1929, n* 3. p. 169-170 (Etbhnologie 

de l'art moderne, op. cit., p. 105-106). 

114) 1d., “Aphorismes méthodiques”, ¿btd.,1929, n* 1, p. 32- 

34 (Etbnologie de Vart moderne, op. cit., p. 17-20). 

115) ld., Georges Braque, op. cit., p. 25. 

116) Ibíd. p. 25 y 71. 
117) lbíd., p. 17. 

118) /bíd., p. 25. 

119) /bíd., p. 26. 

120) Ibíd., p. 15, 21, etc. 

121) lbid., p.73. 

122) [bíd., p. 19. 

123) [bíd., p. 27, 62-63 ld., Die Kunst des 20. Jabhrhunderts, 

op. cit., p. 59. 

124) ld., Georges Braque, op. cit, p. 58. 

125) Ibíd., p. 43-44. 

337



Georges Didi-Huberman 

126) Ibid, p. 14. 
127) Ibíd., p. 13, 45-46, 54,65, 107-110. 

128) 2otd., p. 48. 

129) lbíd., p. 61-63, 

130) C£ P.M. Doran (éd.), Conversation avec Cézanne, Paris, 

Macula, 1978, p. 36: “Cuando el color está en su riqueza, la forma 

está en su plenitud”. 

131) €. Einstein y D.-H. Kahnweiler, Correspondance, ap. cit., 

p- 48 (juin 1923). 

132) C. Einstein, “Pablo Picasso. Quelques tableaux de 1928”, 

Documents, 1929, n* 1, p. 35-38 (Etbnologie de l'art moderne, op. 

cit., p. 34-36). 

133) ld., “Picasso”, ibíd., 1930, n* 3, p. 155-157 (Ethnologie 

de Vart moderne, op. cit, p. 37-39). 

134) ld., Georges Braque, op. cit., p. 47. Yo subrayo. 

135) Id.,“Notes sur le cubisme”, Documents, 1929, 1% 3, p. 

154 (Etbnologie de Vart moderne, op. cit., p. 27). 

136) lbíd., p. 147 (Etbnologie de Vart moderne, op.cit., p. 27). 

137) ld., Georges Braque, op. cit., p. 22 y 64. 

138) ld., “Exposition de collages (galerie Goemans)”, Docu- 

ments, 1930, n2 4, p. 244 (Etrbnologie de l'art moderne, op. cit., p. 

97-98) donde es criticada la posición de Aragon sobre este proble- 

ma. Sobre el cuestionamiento de la causalidad en Carl Einstein, cf. 

M, Martinez-Seekamp, “Ferien von der Kausalirir? Zum Gegen- 

satz von Kausalicád und “Forn? bei Carl Einstein”, Text + Kritiko, 

no 95, 1987, p. 13-22. 
139) C£ L. Meftre, Carl Einstein et la problématique des avant- 

gardes, op. cit., p. 77-82. 

140) C. Einstein, “Aphorismes méthodiques”, Documents, 

1929, 12 1, p. 32 (Etbnologie de Vart moderne, op. cit., p. 17). 

141) Za., “André Masson, étude ethnologique”, ¿bíd., 1929, 10 

3, p. 95 (Ethnologie de l'art moderne, op. cit., p. 21-22). Al artículo 

338



  

La imagen-combate 
  

sobre André Masson siguió un texto, probablemente encargado 

por Carl Einstein, de H. Reichenbach, “Crise de la causalité”, 

ibtd., p. 105-108. 

142) Carl Einstein y D.-H. Kahnweiler, Correspondance, op. 

cis, p. 54 (juin 1923), C£ H. Ochm, Die Kunsitbeorie Carl Eins- 

teins, op. cit, 11-28. L. Meftre, Carl Einstein et la problématique 

des avant-gardes, op. cit, pp. 11-25. 

143) Sobre la filosofía de Ernst Mach, c£. J. Bradley, Machs5 

Philosophy of Science, Londres, The Athione Press, 1971. J'L Blac- 

kmore, Ernst Mach. His Work, Life, and Influence, Betkeley-Los An- 

geles-Londres, The University of California Press, 1972. R. Haller y 

E Stadier (dir), Ernst Mach Werk und Wirkung Vienne, Hodler-Pi- 

chler-Tempsky, 1988 (con una abundante bibliografía, p. 509-522). 

144) E. Mach, Die Analyse Empfindungen und das Verbiúlenis 

des Physischen zum Psycbischen (1886-1922), ed. G. Wolters, Dar 

mstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,1985. Trad. F. Eggers 

y J.-M. Monnoyer, L Analyse des sensations. Le rapport du physi- 

que au psychique, Nimes, Chambon, 1996, p. 7-38 

145) Ibíd., p. 94-152 (sobre el problema específico de las sen- 

saciones espaciales). 

146) ld., Die Mechanik in ¿ibhrer Entwicklung historisch-kritisch 

dargestell, Leipzig, Brockhaus, 1883. Trad. E. Bertrand, La mé- 

canique. Exposé historique et critique de son développement, Paris, 

Hermann, 1904. 

147) Desde 1866, Mach escribía: “Las ideas no se forman súbi- 

tamente, necesitan tiempo para desarrollarse, como todos los seres 

naturales... Lenta, progresiva y penosamente, una concepción se 

transforma en otra, así como es probable que una especie animal 

se continúe en nuevas especies”. Citado por P.-L. Assoun, “Robert 

Musil lecteur 'Ernst Mach”, prefacio para R. Musil, Pour une 

évaluation des doctrines de Mach (1908), trad. M.-E. Demet, Paris, 

PUF, 1985, p. 28 (nota). 

339



Georges Didi-Huberman 
  

148) E. Mach, L Analyse des sensations, op. cit,, p. 161-172. Para 

la influencia filosófica de este trabajo, remitirse a la “Intro-duction” 

de J.-M. Monnoyer, ¿bíd,, p. 1-XXXI. 

149) ld., Erkenntnis und Írrtum. Skizzen zur Psychologie der 

Forschung, Leipzig, Barth, 1905. Trad. M Dufour, La connaissance 

et lerreur, Paris, Flammarion, 1908, p. 276. 

150) C£ P.-L. Assoun, Introduction ú l'épistemologie freudienne, 

Paris, Payot, 1981, p. 73-89. 

151) C£ V. Lénine, Materialisme et empiriocriticisme (1908), 

trad. anónima, Paris, Éditions sociales, 1973. 

152) R. Musil, Pour une évaluation des doctrines de Mach, op. 

cit. p. 49-170. 
153) P.-L-Assoun, “De Mach a la philosophie-sans-qualités”, 

postface a R. Musil, Pour une évaluation des doctrines de Mach, op. 

cit, p. 177-194. 

154) C. Einstein, “Notes sur le cubisme”, Documents, 1929, 

n* 3, p. 152 (Etbnologie de l'art moderne, op. cit., p. 28-29). 

155) ld., Georges Braque, op. cit., p. 76. 

156) 1bíd., p. 28-29 y 128. Una analogía es propuesta por 

Einstein —tomada de Riegl-- con el arte bizantino cuya “indepen- 

dencia” misma implica “un nuevo primitivismo” (ibíd., p. 27). 

157) ld., “Joan Miró (papiers collés en la galería Pierre)”, Do- 

cuments, 1930, no 4, p. 243 (Etbmologie de l'art moderne, op. cit, 

p. 93-94). 

158) ld., “André Masson, étude ethnologique”, Documents, 1929, 

n* 2, p. 93-102 (Ethnologie de l'art moderne, op. cit, p. 21-25). 

159) [d., “La enfance néolithique”, Documents, 1930, n* 8, p. 

479-483 (Ethnologie de l' art moderne). 

160) ld., “Exposition de collages (galería Goemans)”, Documents, 

1930, no 4, p. 244 (Etbnologie de l'art moderne, op. cit., p. 97-99). 

161) Va de suyo que este acercamiento teórico entre Benja- 

min y Carl Einstein merecería ser profundizado por una parte y 

340



  

La imagen-combate 

matizado por otra. También habría que lo que el estado actual 

de la publicación de archivos aún no permite, por lo menos según 

mi conocimiento reconstituir históricamente, incluso biográfi- 

camente, el extraño nudo de relaciones y de no relaciones entre 

esos dos pensadores de destinos tan paralelos. 

162) CE]. Derrida, Marges de la philosophie, Paris, Minuit, 1972, 

p. 1-78. 

163) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 

478. 

164) C. Einstein, Georges Braque, op. cit., p. 18. Einstein su- 

braya, en cada oportunidad, la palabra “presente”. 

165) Ibíd., p. 53. 
166) Ibíd., p. 117: “Al hablar antes de arcaísmo, entendíamos 

designar por esa palabra no regresiones formales (sic), sino el re- 

tomo bajo signos evidentemente diferentes, disposiciones psíquicas 

determinadas”. Yo subrayo. 

167) Ibid. p. 71-72. 
168) Ibid, p. 66-67 y 113-114. 
169) Ibíd., p. 31-33. 

170) Sobre dos maneras contradictorias de entender la palabra 

“sintoma” Ja panofskiana y la freudianas, cf. G. Didi-Huber- 

man, Devant limage. Question posée o aux fins d'une histoire de 

Lart, op. cit, p. 171-218. 

171) C. Einstein, Georges Braque, op.cit., p. 33. 

172) Ibíd., p. 111. C£ W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe, 

siécle, op. cit., p. 479, Comenté esta dialéctica del sueño, del velar y 

del despertar en Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, op. cit., p. 

144-152. (Cf. igualmente supra, p. 112-115). 

173) C. Einstein, Georges Braque, op. cit., p. 118: “Llamamos 

brevemente la atención sobre el hecho de que Freud, con su defi- 

nición del Inconsciente, prueba que ha visto especialmente en este 

último una constante, formada por la masa de las represiones, es 

341



Georges Didi-Huberman 

decir, un elemento más bien negativo. Por el contrario, creemos 

que es precisamente en el Inconsciente donde reside la chance de 

lo Nuevo; que se modifica sin cesar y que se lo puede considerar 

también como un factor progresivo. Es la potente activación del 

Inconsciente durante la visión, así como durante el alumbramien- 

to figurativo, lo que nos parece justamente conferir a las obras de 

arte ese algo inexplicable, permaneciendo, finalmente la visión 

como un elemento misterioso”, 

174) C. Einstein y D.-H. Kahnweiler, Correspondance, op. cit., 

p. 32 (juin 1923) 

175) €. Einstein, Bébuquin, op.cit., p. 11-17, 19, 30-32. 

176) Ibid, p. 28. 
177) €. Elastein y D.-H. Kahnweiler, Correspondace, op. cit., 

p- 52 (juin 1923). 

178) El relato de este suicidio es hecho por C. Malraux, Le 

Bruit de nos pas, op. cít., p. 62-63. 
179) €. Einstein y D.-H. Kahnweiler, Correspondance, op. 

cít., p. 106-107 (enero de 1939): “Cuando dejé París sin decir 

una palabra, sabía muy bien por qué. Comprendía en un mo- 

mento en que lo otros no veían muy claro qué partida se jugaba 

aquí. Dejaba mis contratos, una editorial que estábamos orga- 

nizando y muchas /sic] otras cosas. Y estoy contento de haberlo 

hecho. Me iba cuando las cosas iban a empezar a andar muy bien 

para mí. Mis manuscritos, duermen; igual. Partía [sic] sin avisar 

pues no quería dar explicaciones. Salir de las palabras, dejar las 

metáforas. Pues nunca fui un cagatintas poético y nunca lo seré 

bic. 
180) Sobre el doble aspecto, metafísico y positivista, de esta mor- 

tificación de su objeto por parte del historiador, cf. G. Didi-Hu- 

berman, Devant U'image, op. cit., p. 54-64. 

181) €. Einstein, “Exposition de collages”, Documents, 1930, 

n* 4, p. 244 (Ethnologie de l'art moderne, op. cit., p. 97-99). 

342



  

La imagen-combate 

182) Sobre la noción de vanguardia en Carl Einstein, cf. K.H. 

Kiefer, Avantgarde - Weltkrieg - Exil. Materialen zu Carl Einstein 

und Salomo Friedlaender/Mynona, Francfort, Peter Lang, 1986. 

183) €. Einstein y D.-H. Kahnweiler, Correspondance, 0p. 

cít., p. 100-101 (otoño 1938). 

184) 1bíd., p. 109 y113-115 (lettre A Picasso, 6/1/1939). 

185) Cf. K.Herding, “Carl Einstein”, art. cit, p. 159. 

136) C. Einstein, Die Pabrikation der Fiktionen (inédito en 

vida de Einstein), éd. S. Penkert, Reibeck, Rowolt, 1973. Trad. 

particlle L. Meftre, “La fabrication des fictions”, Art Press, 1993, 

n* 185, p. 27. 

187) Según la certera expresión de L. Meffre, “Théorie et expe- 

rience de Part chez Cas! Einstein”, Carl Einstein. Art et existence 

(coloquio de Paris, 1996), en prensa (cf. después Etudes Germa- 

niques, LIM, 1998, n* 1, p. 13-27). 

188) C. Einstein, “Exposition de sculpture moderne”, Docu- 

ments, 1929, 19 7, p. 392 (no reproducida en Etbnologie de Part 

moderne, op. cit.). 

189) Citado porL. Meftre, Carl Einstein et la problématique 

des avant-gardes, op. cit., p. 100. 

190) C. Einstein, Bébuquin, op. cit, p. 21. 

191) ld., Die Fabrikation der Fiktionen, op. cit. Sobre estos 

“últimos escritos” de Einstein, cf. L. Meffte, Carl Einstein et la 

problématique des avant-gardes, op. cit, p. 97-135. L Pranke- 

Gremmelspacher, “Norwendigkeit der Kunst” Zu den Spáten 

Schriften Carl Einstein, Stutigare, Hans Dieter Heinz, 1989, p. 

85-158. 

192) Según la expresión reivindicada por J. Clair (dir.) /den- 

titá e alteritá. Figure del corpo, 1895.1995, Venise, La biennale 

di Venezia-Marsilio, 1995, p. 193-239. 

193) C£. S. Penkert, Carl Einstein. Existenz und Ásthetik, op. 

cit., p. 9-43. 

343



Georges Didi-Huberman 
  

194) €. Einstein, “Notes sur le cubisme”, Documents, 1929, 

no 3, p. 147 (Etbnologie de l'art moderne, op. cit., p. 27). 

195) ld., Georges Braque, op. cit., p. 13. 

196) ld., “Traité de la vision”, Werke, [V, op. cit., p. 250- 

256 (cf. luego, “Traité de la vision”, Les Cahiers du Musée national 

d'Art moderne, 142 58, 1996, p. 230-49). 

197) Lbíd., pp. 250. 

198) ld, “André Masson, étude ethnologique”, Documents, 

1929,m0 2, p. 93 (Etbnologie de are moderne,op. cit. p. 21). La 

expresión está ya presente en C. Einstein y D.-H. Kahnweiler, 

Correspondance, op. cit., p. 48 (juin 1923). 

199) €. Einstein y D.-H. Kahnweiler, Correspondance, op. cit, 

p. 47-53 (juin 1923). 

200) Ibíd., p. 55-56 (juin 1923). Cf. igualmente C. Einstein, 

“Rossignol”, Documents, 1929, v* 2, p. 117-118 (Etbnologie de 

Lart moderne, op.cit., p. 107-109) 

201) Citado por L. Meffre, Carl Einstein et la problématique des 

avant-gardes, op. cit., p. 99. 

202) C. Einstein, “Le mauvais message”, art. cit., p. 23. 

203) 1d., Revolwe” (1912), Werke, Í, op. cit., p. 122-123. ld., 

“Der Arme” (1913), ibíd., p. 130-134. 

204) 1d., “Exposition de collages”, Documents, 1930, n* 4, p. 

244 (Ethnologie de l'art moderne, op.cit., p. 99). 

205) ld., Bébuquin, op. cit., p. 26. 

206) ld., Georges Braque, op. cit, p. 138. 

207) ld., “Gravures d'Hercules Seghers”, Documents, 1929, 10 

4, p. 202 (Erhnologie de Part moderne, op. cit., p. 115). 

344



  

4. LA IMAGEN-AURA 
DeL Ar JORA, DEL OTRORA Y DE LA MODERNIDAD 

Pero en la mirada se halla implícita la espera de ser recom- 

pensada por aquello a lo que se dirige. Si esta espera (que 

en el pensamiento puede asociarse igualmente bien a una 

mirada intencional de atención y a una mirada en el senti- 

do literal de la palabra) se ve satisfecha, la mirada obtiene, 

en su plenitud, la experiencia del aura.(...) La experiencia 

del aura reposa por lo tanto sobre la transferencia de una 

reacción normal en la sociedad humana a la relación de 

lo inanimado o de la naturaleza con el hombre. Quien es 

mirado o se cree mirado levanta los ojos. Advertir el aura 

de una cosa significa dotarla de la capacidad de levantar 

los ajos. Lo cual se ve confirmado por los descubrimien- 

tos de la memoria involuntaria (Estos son, por lo demás, 

irrepetibles: huyen al recuerdo que trata de encasillarlos, 

Así vienen a apoyar un concepto de aura según el cual ésta 

es “la aparición irrepetible de una lejanía”. Esta definición 

tiene el mérito de poner de manifiesto el carácter cultual 

del fenómeno. Lo esencialmente lejano es inaccesible, la 

inaccesibilidad es una característica esencial de la imagen 

de culto). Es inútil subrayar la medida en que Proust esta- 

ba compenetrado con el problema del aura. 

Walter Benjamin, Sobre algunos temas en Badudelaire 

345



Georges Didi-Huberman 
  

Suposición del objeto: 
“Una realidad de la cual ningún ojo se sacia” 

¿Qué sentido tiene hoy, sesenta años después de Benjamin, 
reintroducir la cuestión, la hipótesis, la suposición del aura? El 
arte que nos es contemporáneo ¿no se inscribe en —y no se 
inscribe en él- lo que Benjamin llamaba “la época de la re- 

productibilidad técnica”, época considerada como la causan- 

te de la muerte, o al menos de la decadencia, del aura? (1) 

Muchos historiadores y críticos del arte del siglo XX extra- 
jeron lecciones de esta “¿poca de la reproductibilidad técni- 
ca” y de sus consecuencias sobre la producción misma de los 
objetos artísticos. (2) Pero la reflexión sobre la reproducti- 

bilidad, sobre la pérdida de la originalidad y del “origen” se 
desarrolló como si su puesta en primer plano debiera faral- 
mente hacer caer, esto es, hacer desaparecer, la cuestión, “ar- 

caica” y perimida vinculada como ella podía estar al mundo 

de las “imágenes cultuales”--, del aura. 

Ahora bien, hacer caer, no es hacer desaparecer. Feliz- 
mente, no tenemos ya que doblar las rodillas ante las esta- 

tuas de los dioses —Hegel, dicho sea al pasar, lo comprobaba 

ya al comienzo del siglo XIX, y otros lo habían comprobado 
antes que él (3). Pero doblamos las rodillas, aunque sea fan- 

tasmáticamente, ante muchas otras cosas todavía, muchas 

otras cosas que nos dominan o nos tiran hacia abajo, que 
nos “miran” o nos dejan aterrados. Como sabemos, Benja- 
min habla de la “decadencia del aura” en la época moderna; 
pero decadencia, justamente en él, no significa desaparición. 

Antes bien un rodeo hacia abajo, una inclinación, una des- 
viación, una inflexión nuevas. (4) Los exégetas de Benjamin 

se han preguntado algunas veces si su posición respecto del 
aura no era contradictoria, o si no sería necesario distinguir, 

346



  

La imagen-aura 
  

en esta cuestión, un “pensamiento juvenil” y otro de la “ma- 

durez”, un pensamiento (casi marxista) de la destrucción del 

aura y otro (casi mesiánico) de su restauración (5). 

A esto es necesario oponer primero que la noción de aura 

es difusa en toda la obra de Benjamin; que su puesta en prác- 
tica responde a una experiencia transhistórica y profunda- 
mente dialéctica; que la cuestión de saber si el aura ha sido 
“liquidada” o no, es una cuestión falsa por excelencia (6). A 

continuación, es necesario precisar que si el aura para Ben- 

jamin nombra una cualidad antropológica originaria de la 
imagen, el orígen no designa en ningún caso lo que permane- 
ce por encima de las cosas, como la fuente está más arriba del 

río. El origen, según Benjamin, nombra “lo que está en tren 

de nacer en el devenir y en la decadencia”; no la fuente, sino 
“un torbellino en el río del devenir, (que) entraña en su ritmo 

la materia de lo que está en tren de aparecer” (7). 

En realidad, la decadencia misma —lo que cae es parte in- 

tegrante del “origen” así entendido: el origen en tanto que tal 
no es el pasado caduco, aunque fuese fundador, sino al con- 

trario, el ritmo jadeante, frágil, el doble régimen dinámico de 
una historicidad que, sin tregua, hasta en el propio presente, 

“pide ser reconocido como una restauración, una restitución, 

y corao algo que por sí mismo es inacabado, siempre abierto” 
(8). La “belleza surgida del fondo de los tiempos” —de la cual 

habla Benjamin a propósito de Proust y de la memoria invo- 
luntaria— jamás está perimida o terminada. Lo real nunca cesa 

de “quemar la imagen”. La continua rememoración no cesa de 

darse como la “reliquia secularizada”. Y si el silencio aparece 

como una cualidad fundamentalmente aurática -como Benja- 

min lo escribe a propósito de Baudelaire, el hombre moder- 

no, incluso posmoderno, el hombre de la “reproductibilidad 
técnica”, en medio del ruidoso laberinto de las mediaciones, 

347



Georges Didi-Huberman 
  

de las informaciones, de las reproducciones, debe algunas ve- 

ces hacer silencio, y sufrir la inquietante extrañeza de lo que le 

vuelve como aura, como aparición alterante (9). Para esbozar 

nuestra hipótesis, digamos que allí donde el valor de aura era 
impuesto por las imágenes cultuales de la tradición religiosa 
—es decir, en los protocolos de intimidación dogmática don- 

de la liturgia hace muy a menudo aparecer sus imágenes, se 

encuentra en adelante supuesta en el atelier de los artistas en 
la era, laica, de la reproductibilidad técnica (10). Para dia- 

lectizar, digamos que la decadencia del aura supone implica, 

desliza por debajo, envuelve, sobreentiende, pliega a su ma- 
nera el aura en tanto que fenómeno originario de la imagen, 
fenómeno “inacabado” y “siempre abierto”, si se quiere seguir 
a Benjamin en el equilibrio inestable, pero tan fecundo, de su 
vocabulario exploratorio. El aura hace sistema con su propia 

decadencia. Sin duda lo ha hecho en todas las épocas de su 

historia : basta leer a Plinio el Viejo, que se compadecía ya de 

la decadencia del aura en la época de la reproductibilidad 

de los bustos antiguos (11). El aura subsiste, resiste a su 

decadencia incluso en tanto que suposición. 

¿Qué es una suposición? Es el simple —no tan simple, en 
realidad— acto de colocar por debajo (ova supponere: poner 

los huevos a incubar), Es proponer una pregunta en el acto 

de sustituir algunos parámetros de lo que se creía ser la res- 
puesta. Es producir una hipótesis, entendiendo que la hipó- 
tesis —ella también está “por debajo”— es capaz de ofrecer el 
“tema” principal de una obra de arte, y también su “princi- 
pio” más profundo (12). ¿Se puede, entonces, suponer el aura 

en los objetos visuales que el arte del siglo XX nos ofrece a la 
mirada de Mondrian a Newman y Reinhardt, por ejemplo? 
Se puede al menos intentar Con el riesgo de admitir que 
tal suposición es difícil de construir: demasiado molesta y 

348



  

La imagen-aura 
    

cargada de pasado en un sentido; demasiado fácil, incluso 

dudosa, en otro. 

Molesta, primero, para el discurso de la especificidad: el 

aura, que designa al comienzo esta dimensión de “presencia 

Otra” literalmente requerida por el mundo secular de las imá- 

genes cultuales ¿no es caduca en cuanto un objeto visual es, en 

sí mismo, su propio “sujeto”? El arte moderno ¿no se eman- 
cipó del “tema” —ese subject matter que Panofsky ponía en la 
base de toda comprensión de las artes visuales, aunque fuese 

“natural”, “convencional” o “simbólico” (13)? A eso debemos 

responder que hay otras maneras de comprender el subject 
matter —el “sujeto” como la “materia”— que la propuesta por la 
iconología panofskiana. Por otra parte, nuestra suposición no 
es molesta más que para los discursos, históricos o estéticos, 
encerrados en sus propios axiomas. Los discursos de la especi- 
ficidad se presentan, en efecto, muy a menudo como (seudo) 

axiomáticos, y su clausura su tono de certeza— lleva habitual. 

mente a sentencias de muerte pronunciadas como definitivas: 

se dirá, por ejemplo, cuando se es modernista, que “el aura 
está muerta”, que la especificidad artística se separa de toda 
utilización cultual de las imágenes; o, cuando se es posmoder- 
nista, que “el modernismo está muerto”, y así a continuación. 

Pero la suposición del aura no puede satisfacerse con ninguna 

sentencia de muerte (muerte histórica, muerte en nombre de 

un sentido de la historia), en la medida en que está vinculada 

con la memoria, y no con la historia en el sentido usual, en 

síntesis, con la supervivencia (el Nachleben warburguiano). Me 

parece que Walter Benjamin planteaba la cuestión del aura en 

el orden de la reminiscencia, como Warburg había planteado 
la de los Pathosformeln: más allá de toda oposición tajante en- 
te un presente olvidadizo (que triunfa) y un pasado caduco 
(que está o que se ha perdido). 

349



Georges Didi-Huberman 
  

De pronto, la suposición del aura se encuentra con la coar- 

tada dudosa de las ideologías de la restauración. Resentimien- 

tos de todo género contra la modernidad; “regreso” redentor 
de los valores del arte del pasado, nostalgia del subject matter 
religioso, reivindicación de “espiritualidad” y de “sentido” 

contra todas las “deconstrucciones” o “destrucciones” opera- 

das por el arte del siglo XX. (14). Agreguemos que la posición 

media entre estos dos discursos extremos muerte del pasado o 
restauración del pasado— tampoco vale, cuando intenta mez- 
clar el iconografismo del subjeci matter panofskiano y la abs- 
tracción radical de artistas tales como Barnett Newman o Ad 

Reinhardt, Si algo similar a una cualidad aurática sobrevive 
en la obra de esos pintores, e incluso sub-yace en ellas, no 
quiere decir que sobrevive tal cual. Es querer “reiconografiar” 

el arte abstracto o bien reinyectar allí tal cual nociones como 
el “éxtasis”, la “espiritualidad”, la “mística”, etc. Malevitch 

no fue un pintor de íconos, Mondrian ro fue -o más bien 
decide dejar de ser un pintor simbolista-teósofo, Newman 

no fue cabalista y Reiuhardt jamás fue un teólogo, aunque 

fuese de la negatividad. 

El malestar y el malentendido que atraviesan hoy el dis- 
curso estético se deben, al menos en parte, al hecho de que 

éste fracasa muy a menudo en comprender la no-especifi- 
cidad —la dimensión antropológica— de las obras del siglo 
XX al urilizar categorías seculares ligadas, poco o mucho, 

al mundo religioso como tal. Hay por cierto una analogía 

—antropológica, pero también fenomenológica y metapsi- 

cológica— entre la descripción que hace Dante de un pere- 

grino que, ante la Verónica de Roma, “no puede saciar su 

hambre” (15) y la definición de Benjamin, en un contexto 

baudelairiano, del aura como “realidad de la cual ningún ojo 

350



  

La imagen-aura 
  

se sacia”(16). En los dos casos, lo que es dado a ver mira a su 

espectador: Benjamin llamaba a eso “el poder de levantar los 
ojos” (17). Esta relación de mirar implica una dialéctica del 

deseo, que supone alteridad, objeto perdido, sujeto escindido, 
relación inobjetivable (18). 

Ante esos términos altamente problemáticos como son la 
mirada o el deseo, de nada sirve satisfacerse con el vocabulario 

sentencioso —justificativo— de la crítica de arte, como tampo- 
co la búsqueda de la “gracia” con un vocabulario empático o 
trascendente. La dificultad reside en dejar de lado el discurso 
de la especificidad que postula muertes dogmáticas (el aura 
está muerto, mejor así), y el discurso de la no-especificidad 
que inventa entidades eternas y 'ahistóricas (busquemos la 
trascendencia, busquemos lo sagrado de la Verónica en un 

cuadro de Newman). Se trata, cada vez, de formular algo 

como una “especificidad de lo no-específico”. Me explico: se 
trata de buscar, en cada obra, la articulación de singularidades 

formales y de paradigmas antropológicos (19). Se trata, pues, 

de articular dos órdenes de magnitud aparentemente contra- 
dictorios. El punto de articulación entre estos dos órdenes 
quizás proviene —nueva hipótesis de la dinámica del trabajo, 

del proceso de la obra: se trata entonces de buscar compren- 
der cómo un cuadro de Newman supone, implica, subyace, 
envuelve, sobreentiende, se pliega a su modo a la cuestión del 

aura. Cómo agencia su “sustancia imaginante” para imponerse 
a la mirada, para fomentar un deseo. Cómo deviene de ese 
modo “una realidad de la cual ningún ojo se sacia”. 

351 

 



Georges Didi-Huberman 
  

Suposición del tiempo: 
e : » El origen es ahora 

Quedó entendido: lo que falta a las posiciones estéticas 

usuales para abordar el problema del aura, es un modelo tem- 
poral capaz de dar cuenta del “origen” en el sentido benjami- 
niano o de la “supervivencia” en sentido warburguiano. En 
síntesis, un modelo capaz de dar cuenta de los acontecimien- 
tos de la memoria, y no de los hechos culturales de la historia. 

“Todo problema, escribió Batajlle, en un cierto sentido es 

el del empleo del tiempo” (20). Hablar de cosas “muertas” o 

de problemas “perimidos” —en particular cuando se trata del 
aura—, hablar incluso de “renacimientos” incluso cuando se 

trata del aura—, es hablar en un orden de hechos consecutivos 

que ignora la indestructibilidad, la transformabilidad, y el 
anacronismo «de los acontecimientos de la memoria (21). Es el 

“empleo del tiempo” menos apto para comprender las super- 
vivencias, las decadencias, los resurgimientos propios del do- 
minio de las artes visuales. Incluso un modelo circular como 

el del eterno retorno se inscribió en falso contra la creencia 
ingenua del “retorno de lo mismo” (22). También se puede 

ver en los modelos de la historia-olvido o de la historia-repe- 
tición, tan a menudo implícito en los discursos sobre el arte 
moderno, una puesta en práctica continuada del más idea- 
lista de los modelos en historia del arte --es decir, del modelo 
vasariano, el que afirmaba en el siglo XVI: “El Renacimien- 
to olvida la Edad Media ahora que él repite la Antigiedad” 
(23). Decir hoy que es necesario olvidar el modernismo para 

que se pueda repetir el origen extático o sagrado del arte, es 

mantener exactamente el mismo lenguaje. 
Si rechazamos así las muertes perentorias como los renaci- 

mientos nostálgicos, ¿qué tiempo debemos suponer, entonces? 

352 

 



La imagen-aura 
    

  

No nos sorprendamos de encontrar, si no el modelo cons- 

truido, la intuición fulgurante en el mismo Benjamin. Esta 
intuición, también, quedó pendiente en los comentarios con- 
temporáneos acerca de la decadencia del aura y la pérdida de 
la originalidad. Ella hace sistema una vez más, sin embargo, 
con la suposición benjaminiana del aura y de este orígen en- 
tendido como presente reminiscente donde el pasado no se 
rechaza ni se hace nacer, sino que simplemente verelve coro 

anacronismo (24). Benjamin la designa bajo la expresión 
poco explícita de imagen dialéctica. ¿Por qué dialéctica? Por- 
que el autor de las Tesis sobre el concepto de historia (25) busca 

producir un modelo temporal que pueda tener en cuenta las 
contradicciones, sin apaciguarlas, estrecharlas ni cristalizarlas 
en el espesor de cada puesta en marcha singular. Buscaba un 
modelo que pueda retener de Hegel “la potencia prodigiosa 
de lo negativo”, y rechazar de Hegel la síntesis reconcilia- 
dora del Espíritu. Proponía al respecto un uso abierto, no 
dogmático —incluso relativamente flotante— de la dialéctica 
filosófica, que apartaba de su lección académica, a la manera 
de algunos escritores o artistas de su tiempo, como Carl Eins- 
tein, Georges Bataille, S.M. Eisenstein, o incluso, en otro 
registro, Piet Mondrian (26). 

¿Por qué una 7magen? Porque la imagen designa, en Benja- 
min, algo distinto a una imaginería, una picture, una Hustra- 

ción figurativa. La imagen es primero un cristal de tiempo, la 

forma, construida y resplandeciente a la vez, de un choque 
fulgurante donde “el Otrora”, escribe Benjamin, “encuentra 
el Ahora en un relámpago para formar una constelación”: 

No hace falta decir que el pasado ilumina el presente o que 

el presente ilumina el pasado. Una imagen, al contrario, es 

eso en lo que el Otrora encuentra el Ahora en un relámpago 

353



Georges Didi-Huberman 

para formar una constelación. En otros términos, la ima- 

gen es la dialéctica en suspenso. Pues, mientras que la re- 

lación del presente con el pasado es puramente temporal, 

continua, la relación del Otrora con el Ahora presente es 

dialéctica. No es algo que se desarrolla, sino una imagen 

entrecortada. Sólo las imágenes dialécticas son imágenes 

auténticas (...) (27). 

Esta extraña definición comporta al menos dos conse- 
cuencias, cuyo esclarecimiento me parece decisivo para el 
problema que planteamos con respecto al arte del siglo XX y 
de su situación respecto del aura, y de las relaciones entre el 

“Ahora” y el “Otrora”. La primera consecuencia es valorizar 
un parámetro de la ambigúedad esencial a la estructura de 

toda imagen dialéctica: “La ambigiiedad, escribe Benjamin, 

es la imagen visible de la dialéctica” (28) —para reivindicar 

ciertas elecciones estéticas (no hay imagen auténtica que no 
sea ambigua) y disociar la operación dialéctica de toda sínte- 
sis clara y distinta, de toda teleleogía reconciliadora. 

La segunda consecuencia es la actitud de valorar una refe- 

rencia crítica, que revela en la imagen dialéctica la capacidad 
aguda de intervención teórica: en cuanto el arte, según Ben- 
jamin, es portador de sus efectos hasta alcanzar el corazón de 

los problemas del conocimiento. Producir una imagen dia- 
léctica, es hacer un llamado al Otrora, es aceptar el choque 
de la memoria que rechaza someterse o “volver” al pasado: 
es, por ejemplo, acoger los significantes de la teosofía, de la 
cábala o de la teología negativa despertando esas referencias 
de su sueño dogmático, modo de deconstruirlas, de criticar- 

las. Es criticar la modernidad (el olvido del aura) por un acto 

de la memoria, y es al mismo tiempo criticar el arcaísmo (la 

nostalgia del aura) por un acto de invención, de sustitución, 

354



  

La imagen-aura 
  

de des-significación esencialmente modernos. Benjamin no 

da la razón a ninguna de las partes, ni el mito ni la técnica, 
ni el sueño ni el despertar, ni Jung ni Karl Marx... Se remite 

al momento frágil del despertar, momento dialéctico a sus 

ojos, porque es el momento de la frontera evanescente, am- 

bigua, de las imágenes inconscientes y de la necesaria huci- 
dez crítica. He aquí por qué concebía la misma historia del 
arte como una Traumdeutung a desarrollar sobre el modelo 

freudiano (29). 
Esta suposición histórica y crítica, que evoco aquí dema- 

siado brevemente (30), permite, me parece, superar o des- 

plazar numerosas contradicciones estériles que agitan el 
dominio estético acerca de la modernidad y de la memoria, 

particularmente en la materialidad pictórica inherente a la 
aventura abstracta y en sus referencias notoriamente idealistas. 

“Todos los grandes artistas o casi, de Kandinsky a Pollock, 
de Malevitch a Reinhardt, de Mondrian a Newman, de Du- 

champ a Giacometti, etc., han inquietado y encantado a sus 

intérpretes demasiado rápido con usos a veces livianos y a 
veces profundos de la “espiritualidad”, del “arte original”, de 

la teología ortodoxa, de la teosofía, incluso de la alquimia... 

Los historiadores olvidan que una reivindicación filosófica, 
religiosa o ideológica, hecha por el artista, no constituye una 

clave de interpretación para su obra, y pide una interpretación 
separada y conjunta —es decir, dialécticamente articulada— de 
la interpretación estética en tanto que tal (31). Sean “mate- 

rialistas” o “idealistas” —y en general jamás se plantean a sí 
mismos la cuestión en esos términos-, se reivindiquen como 

“vanguardistas” o “nostálgicos”, los artistas hacen sus obras 
en el orden de realidad plástica, de trabajo formal, que debe 

ser interpretado por lo que entrega. Es decir, que debe ser 
comprendido en su capacidad de apertura heurística, y no 

355



Georges Didi-Huberman 
  

en la reducción axiomática a sus propios “programas”. He 
aquí también por qué la historia del arte se parece a una 
Traumdeurung. Notemos que los escritos de artistas, parale- 

lamente a sus obras, manifiestan muy a menudo esta 4mbi- 

gúedad crítica que supone la relación designada por Benjamin 
como “imagen dialéctica” (32). 

El caso de Barnett Newman, desde ese punto de vista, me 

parece un ejemplo claro y sin fallas. Es sabido que en 1947 
sus obras y sus declaraciones llevaron a Clement Greenberg 
a formular un juicio suspicaz, típico de lo que llamé el mo- 
delo de la especificidad, modelo encerrado en el círculo vi- 

cioso de la historia-olvido (el modernismo como olvido de 

la tradición) y de la historia-renacimiento (el anti-moder- 

nismo como retorno a la tradición). La sospecha de Green- 

berg concernía justamente al empleo que hacía Newman 
de ciertas palabras salidas de la tradición filosófica y reli- 
giosa: “realidad intangible” (intangible reality), “anicidad” 

(uniqueness), “éxtasis” (ecstasy), “experiencia trascendental” 

(transcendental experience), “contenido simbólico o metafí- 
sico” (symbolical or metapbysical content), etc. Y Greenberg 

hallaba todo eso “arcaico”, atravesado, decía, por “algo ni he- 

cho ni por hacer”, algo de revival en un sentido típicamente 

americano. Algo que encontraba excesivo, inútil como tal 

a la actividad artística: inútil, para decirlo claramente, a su 

“especificidad” (33). 
Newman responde con vehemencia a estos argumentos. 

Señalan, según él, “una deformación involuntaria fundada 

sobre un malentendido” (34). ¿Qué malentendido? El de 
imaginar, basándose en un modo demasiado tradicional, que 
la relación entre algunas palabras surgidas de la tradición 
secular y una cierta experiencia pictórica debía fatalmente 
expresarse en términos de “programa”, es decir en términos 

356



  

La imagen-aura 
  

iconográficos. Newman rechaza que la palabra “mística” corres- 
ponda en él a un “principio” o a un a priori, es decir a una 
creencia preexistente; rechaza que se vea en él a un “hacedor 

de programas” (program maker), reivindica un empleo trans- 

formado y transformador —hoy día se diría: deconstructor— 
de esas palabras salidas del Otrora (35). Ahora bien, lo que 

transforma y deconstruye la significación de estas palabras 
es el Ahora asumido de una experiencia singular, absoluta- 

mente nueva y originaria, de una “cualidad pictórica” que 
no jerarquiza ni el pasado figurativo ni el presente estilístico 
del arte abstracto, aunque sea “purista”, Por eso Newman, en 

su texto, no duda en frotar, en “irritar” —modo de descom- 
poner su uso convencional, la palabra “éxtasis” con la pa- 

labra “caos”, las expresiones “trascendencia” y “estenografía 
inmaterial” (nonmaterial stenography) con la expresión por lo 
menos interesante de “abstracciones materialistas” (materia- 

tistic abstractions) (36). Modo de plantearse, no tanto como 

un “maestro en contradicciones”, según decía Thomas Hess 

(37), sino como un maestro de la ¿magen dialéctica en el sen- 

tido de Walter Benjamin. 
Es significativo que todos los textos escritos por Newman 

entre 1945 y 1949 —o sea mientras gestaba su problemática 
pictórica más nueva, más decisiva, más definitiva (38)-— tra- 

sunten de modo agudo un pensamiento del origen que no 
tiene nada que ver con una nostalgia del pasado, pero que 
concierne exactamente al choque fecundo del Ahora con un 
Otrora inesperado, reinventado; que no tiene nada que ver 

con una mirada de restauración o de “renacimiento”, pero 

que vehiculiza exactamente la apuesta de una modernidad 
radical (39). También la novedad (el origen-torbellino) exi- 

ge pensar íntegramente la misma historia del arte, es decir, 
la relación que un artista 4bora mantiene con el pasado (el 

357



Georges Didi-Huberman 
  

origen-fuente). He aquí por qué Newman se interesa tan ex- 
tensamente, en el texto titulado “The Plasmic image”, por 

repensar el arte primitivo de un modo más antropológico 

que estético, que valora el “éxtasis”, el “deseo” y el terror”, a 

expensas de la misma belleza... Este arte primitivo cuya mala 
comprensión o mal uso, según él, han extraviado, vía los cri- 

terios de lo ornamental, por ejemplo, toda la noción moder- 

na de la abstracción (40). 

Así, la novedad (el origen-torbelligo) exige comenzar, no 

con algo como la idea de una edad de oro —aquí representada 
por el arte griego, sino, al contrario, con su destrucción, que 

se ofrece en eco directo y explícito con el estado del mun- 

do “civilizado” en 1945, momento donde el pintor se siente 

“comenzando” verdaderamente su obra (41). El origen, tal 

como Newman nos propone esta noción tan dialéctica, es 
primero la destrucción del origen, por lo menos su alteración, 

su “enrarecimiento”. He aquí por qué el artista de hoy puede 

sentirse más cercano a un fetiche de las islas Marquesas, del 

que no comprende nada, que a una estatua griega, que sin 

embargo constituye st pasado estético más intrínseco (42). 

El choque del Ahora con este Otrora “descompuesto” entra- 

ña, lógicamente, la descomposición “bárbara” (la palabra es 
de Newman) de las categorías estéticas tradicionales donde 
se piensa abusivamente la intemporalidad de nuestros “mu- 

seos imaginarios”. Y Newman intenta, a título heurístico, 

algunas discriminaciones conceptuales —“plásmico” contra 

“plástico”, “sublime” contra “belleza” (43) destinadas ante 

todo a deconstruir nuestra propia familiaridad con el arte 
del pasado. 

¿Qué es pues finalmente el origen (el origen-torbellino), si 
no es la puesta en marcha desgarradora de esta ambigúedad 

crítica con la que Benjamin caracterizaba implícitamente la 

358



La imagen-aura 
  

noción de imagen dialéctica? ¿Qué es originarse en el tor- 
bellino de una práctica artística, si no es llamar a una cierta 

memoria del Otrora para descomponer el presente —es decir, 
el pasado inmediato, el pasado reciente, el pasado todavía 

dominante—, y eso en un rechazo decidido de toda nostalgia 

“revivalista”? Las interpretaciones que usan espontáneamente 

las categorías temporales de la influencia o las categorías se- 
mióticas de la iconografía se equivocan cuando quieren hacer 

de Newman un portavoz o un continuador de la “tradición 

judía” (44). Es necesario hacer más bien la hipótesis de que 
un cierto modo de memoria crítica —mernoria de la tradición 

judía, entre otras— permitió a Newman crear los choques, las 

destrucciones que buscaba, para originar su práctica pictórica 

en el presente, según él esclerosado, de la abstracción. 

En síntesis, la crítica del presente —la apelación a catego- 

rías tales como el “arte primitivo” o lo “sublime”-- no funcio- 

naba sin una crítica a la nostalgia donde el Ahora, el Now, era 

abiertamente reivindicado. Se podría, sin traicionar a New- 

man, pienso, parafrasear su célebre título de 1948 (“The Su- 

blime is Now”) diciendo que, para él, la suposición del tiempo 

artístico no funciona sin esta proposición dialéctica y crítica: 

el origen es ahora. Es en el Ahora reminiscente que aparece 

el origen, según un anacronismo fundamental que la crítica 

modernista había sido, hasta allí, incapaz de asumir. 

La imagen que producimos impone por sí misma su propia 

evidencia: esta revelación real y concreta puede ser com- 

prendida sin los anteojos nostálgicos de la historia (45). 

359



Georges Didi-Huberman 
  

Suposición del lugar: 

“La aparición de lo lejano” 

Ahora bien, esta “revelación” —palabra antigua, palabra 

ambigua, palabra crítica respecto de toda especificidad for- 
malista—, Barnett Newman la caracteriza, estrictamente, 

como una revelación y una conversión del espacio, para car- 

biarle radicalmente el sentido usual, y al mismo tiempo darle 

su especificidad material y fenomenológica, lo que llamaría, 

por mi parte, una suposición de lugar. En un admirable tex- 
to, escrito en 1949, Newman produjo la primera descripción 
de esta experiencia. Ella tuvo lugar entre los “simples muros 

de barro” (simple walls made of mud) de los túmulos indios de 
Ohio. El texto se titula apenas con este tener-tugar: “Ohio, 

1949” —el nombre del sitio, la cifra del tiempo (46). Pero es 

necesario saber que, a pesar de su brevedad, Newman piensa 

igualmente titularlo “Prólogo a una nueva estética” (Prologue 
for a New Aesthetic), lo que dice mucho sobre la apuesta teóri- 

ca de esta descripción muy fenomenológica y privada. 
Es una experiencia inesperada, conmocionante —y no la 

decisión programática de algún axioma estético cualquiera 

sea. Es la experiencia, literalmente, de una aparición. En esta 

experiencia, en esos recorridos de Newman entre algunas pa- 

redes arcaicas desprovistas de toda pretensión ornamental o 

estética, la “evidencia de la esencia del acto artístico, su per- 

fecta simplicidad” aparece súbitamente al pintor americano 
(47). Pero para que haya una aproximación a través de las 

palabras, esta experiencia de la “simplicidad” exige —o, me- 

jor, revela— la fecunda ambigúedad de una rítmica de doble 
régimen, de una dialéctica. Hablar de este espacio hecho de 

muros groseros, es hablar contradictoriamente, es cristalizar al 

menos dos contradicciones: de un lado, la experiencia es la de 

360



La imagen-aura 
  

un aquí... y más alld; del otro, es la de un visible... y más alla. 
Aquí, no hay “nada que pueda ser expuesto en un museo, ni 
incluso fotografiado; (es) una obra de arte que no puede ni 

siquiera ser vista, se debe hacer la experiencia aquí, en el mis- 
mo lugar” (48). 

¿Qué decir? Que el espectáculo visible —el espectáculo ob- 
jetivable y descriprible— del paisaje se abre a lo que llamaría 
una experiencia de lo visual, y que el espacio las coordenadas 

objetivables según las cuales situamos un objeto o nos situa- 
mos nosotros mismos- se abre a una experiencia del lugar 
(49). Cuando Newman describe ese “sentimiento que ahí 
es el espacio” (the feeling that here is the space), es necesario 

comprender que el allí, el allí del lugar, no trabaja más que 

en deconstruir las certezas usuales que tenemos del espacio 

cuando, espontáneamente, buscamos objetivarlo. He aquí 

por qué la afirmación de ese allí va al lado de una crítica cruel 

del “estrépito a propósito del espacio” (the clamor over space) 
con el cual toda la historia del arte nos machacó los oídos, 
desde la perspectiva renacentista hasta el espacio pretendi- 
damente “puro” de Mondrian (50). 

La axiomática y la estética del espacio son una cosa: una 
experiencia común objetivada y, en realidad, específica de la 
historia de los estilos plásticos. La experiencia del lugar, tal 
como Newman la encara aquí es otra: es, afirma, una expe- 
riencia privada y no común, un acontecimiento del sujeto y 
no un hecho mensurable. La cadencia del texto, sobre este 

asunto, se revela en la sorpresa misma que crea en su lector: 

lo que Newman nos dijo, en esta experiencia de lugares ar- 

caicos —en comparación con lo cual, exagera, las pirámides 

egipcias no le parecen casi más que bonitos ornamentos—, 

no sería nada distinto a la “sensación física del tiempo” (the 
Physical sensation of time) (51). ¿Por qué, de repente, remitirse 

361



Georges Didi-Huberman 
  

al tiempo? Pasado el estupor, empezamos a comprender de 

qué se trata; muy probablemente sin saberlo, Newman acaba 
de dar allí una primera definición, estrictamente benjaminia- 

na, del aura. “Una trama singular, extraña, de espacio y de 

tiempo” [ein sonderbares Gespinst von Raum und Zeit) (32). 

Y se comprende paulatinamente que casi todas las cualidades 

fenomenológicas a las cuales Benjamin se había referido en 
sus definiciones del aura se encuentran no solamente en lo 

que Newman enunciaba de su experiencia temporal del lu- 

gar, sino también en lo que Newman producía, precisamente 

a partir de los años —entre la respuesta a Greenberg, en 1947, 

y “Ohio, 1949”-— en que su problemática pictórica y teórica 

debía ubicarse definitivamente. 

¿Qué es el aura, qué es más precisamente esta “trama singular 
de espacio y de tiempo”? Benjamin responde con una fórmula 
que sigue siendo célebre: es “la única aparición de una lejanía, 

tan próxima como pueda estar” (53). Ahora bien, hay en esta 
definición la aparición o la “revelación” de la cual nos habla 

Newman. Hay también esta unicidad, esta “simplicidad” que 
Newman experimenta tan intensamente entre los vestigios de 

la arcaica arquitectura india. Pero, para comprender mejor la 

fenomenología que se juega allí, es conveniente, pienso, re- 

montar esos textos escritos por el artista en los años 1947-1949 
a la experiencia visual y pictórica de la cual ellos constituyen el 
testimonio desplazado, el fuera de tiempo legible. Es necesario 
abordar esta unicidad de este lado de la experiencia “atmos- 

férica” del paisaje vivido (54), en el procedimiento concreto, 

observable, que hace jugar la obra clave de todo este período, 

me refiero al cuadro Onement Í, pero también del dibujo eje- 
cutado en 1947, que le sirvió de punto de partida heurístico. 

Toda la producción de Newman, en ese año 1947, se re- 

dujo sólo a dos cuadros y a dos dibujos (55). Onerment T —que 

362



  

La imagen-aura 

primero fue un dibujo no titulado. Su título provino precisa- 
mente de la consecuencia pictórica que produjo— es un dibu- 
jo a la tinta de dimensiones modestas pero en el que aparece, 
de modo definitivamente afianzado, el famoso principio de 
la “cinta”, o zip, que caracteriza todo el “gran estilo” ulterior 

del artista (f2g. 24). Funciona en este sentido como primera 

“imagen absoluta” de Newman (56), obtenida directamen- 

te, sin modificación ni rectificación, de modo inmediato 
y emergente, si se puede decir. La experimentación propia 

del dibujo —constatada en las búsquedas gráficas anteriores 
(57)- encuentra aquí algo así como su momento de apertura 

decisiva y definitiva: pues la apertura blanca en el centro del 
dibujo consuma, de modo más general, una apertura proce- 
dimental que verá su emergencia, en los cuadros, del uso de 

las cintas adhesivas que reservan y revelan a la vez esas cintas 
de pintura trabajadas en extensos fondos neutros. 

La apertura de la cual hablo posee ese primer carácter del 
aura que Benjamin definía como “única aparición”. Ella po- 
see esta cualidad de unicidad que Newman reivindica como 
“comienzo absoluto” de su obra, génesis producida “sin pro- 
grama” preconcebido (58). Ella se precisa también en la idea, 

expresada por Newman, de que la cinta vertical, lejos de di- 

vidir el campo visual, lo constituye, al contrario, como uni- 
dad indivisible (59). Finalmente, el mismo título, Onement 

Í, sugiere poderosamente, debido a su extrañeza —se hubiera 
esperado uniqueness o oneness, y casi no se espera ver figurar 
la cifra uno al lado de una palabra que aparentemente sig- 
nifica lo mismo-—, esta condición de unicidad singular que 
Benjamin reconocía en toda imagen aurática. 

Una segunda característica del aura puede reconocerse, aun- 

que más sutilmente, en el dibujo de 1947: se trata de lo que 
Benjamin llamaba aparición de una lejanía. Comprendamos 

363



  

Georges Didi-Huberman 
  

en esta expresión, que la lejanía de la cual se trata no es para 
nada el objeto “reducido” que percibimos en el límite extre- 
mo de una perspectiva lineal. El dibujo Onement Í, en efecto, 
no objetiva ninguna espacialidad del alejamiento (es necesa- 
rio oponer aquí el alejamiento espacial a la lejanía como pro- 

piedad fenomenológica del lugar). Subvierte incluso todos 

los valores habituales de la superposición figura/fondo: así, 
el negro no retrocede detrás de una forma vertical blanca y 

el blanco tampoco retrocede detrás de los dos paños de tinta 

negra. Onement ] no puede en ningún caso interpretarse Águra- 
tivamente como una doble puerta oscilante entreabierta ante 

nosotros: porque los bordes de la cinta central “chorrean” o 

“sangran” consecutivamente al procedimiento de adherencia, 

luego de la contracción —incluso del desgarro, de la cinta 

material destinada a reservar el blanco del soporte en el mo- 

mento del paso de la tinta; pero también porque las zonas 

saturadas de negro, lejos de ser uniformemente compactas, 

revelan una desintegración del pincel, una pérdida de adhe- 
rencia que hace visible el gesto mismo y, con él, el deshila- 

chado de los pelos del pincel. Están allílas marcas, las huellas 

voluntarias del procedimiento, que la versión pictórica de 

Onement [ empujará hasta una afirmación decisiva del inaca- 
bamiento del cuadro (60). 

Fenomenológicamente hablando, la lejanía aurática invo- 

cada por Benjamin puede interpretarse como esa profundidad 
que Erwin Strauss, y luego Merleau-Ponty, constituyeron en 
paradigma sensorial fundamental de la “distancia” y del lu- 
gar, lejos de toda “profundidad espacial” objetivable por la 
medida o el alejamiento en perspectiva (61). Si Newman, 

en Onement Í, rompe definitivamente con toda profundidad 

objetivable del espacio, por el contrario vuelve a anudar, me 

parece, la “sensación física” de una profundidad del lugar. En 

364



  

24. Barnett Newman, Untitled (Onement D, 1947. Tiza sobre papel, 27,7 x 18,7 

cra. New York, collection B.H. Friedmaun. O 2006 Barnett Newman Foun- 

dation / Artists Rights Sociery (ARS), New Yorl,





  

La imagen-aura 
  

este sentido, Hubert Damisch tenía mucha razón, evocando 

a Newman —pero también a Pollock, de recusar el “pre- 

tendido rechazo de la no menos pretendida convención de la 
profundidad” (62). Como toda la gran pintura norteamericana 
de esta época, la tentativa de Newman exige una “óptica espe- 

cífica”, cuya teoría y descripción fenomenológica quedan por 
hacer (63). 

En Onement Í, esta fenomenología ocurre ciertamente 

por una visión aproximada, consierando las dimensiones res- 

tringidas del dibujo (64). Pero, como lo dice Benjamin, “tan 

próxima como sea la aparición”, es una lejanía que repen- 
tinamente irrumpe en ella. lrrumpe aquí en la reserva, en 
la retracción planeada —y no dibujada, contorneada o situa- 
da-— por Newman. En este sentido, nos coloca plenamente en 

una suerte de dialéctica del lugar: próximo con lejano, ante 

con adentro, táctil con óptico, “apareciente” con “desapare- 

ciente”, abierto con cerrado, vaciado con saturado... Y esta 

dialéctica es la que confiere a la imagen su cualidad aurári- 
ca más fundamental. Es un ritmo incoativo del negro y del 
blanco, una “sensación física del tiempo” que da a la sustancia 

imaginante esta ambigiedad crítica que Jean Clay, hablando 
de Pollock y de Mondrian, llamó tan certeramente la “pro- 
fundidad chata” (65). 

¿Por qué esta ambigtiedad del lugar es rítmica, “apareciente” 
y “desapareciente” a la vez? Porque algo en ella pasa —se infil- 
tra, se inmiscuye, atraviesa, y también disgrega toda certeza 

de espacio. Este algo es también el aura, que es necesario en 

adelante entender según una tercera característica, que reto- 
ma el sentido más arcaico y el más “físico”, el más material, 
de la palabra aura. Este sentido es el del soplo, del aire que 

nos rodea como lugar sutil, movedizo, absoluto, este aire que 

nos atraviesa y que nos permite respirar. Cuando Newman, 

367



  

Georges Didi-Huberman 
  

en Onement Í, nuestra la reserva del soporte al quitar la cinta 

como cuando se retira na venda de una boca cerrada, crea 

menos una forma espacial que un pedido de aire. Cuando su 
pincel cargado de tinta se apoya sobre el papel, menos dibuja 
que espíra su materia pigmentaria; cuando se levanta ligera- 

mente del soporte, el pincel inspira, crea una suerte de voly- 
ainosidad sutil la palabra pertenece a Merleau-Ponty- que, 
por encima del papel, produce allí también una suerte de pe- 
dido de aire. El aura de este dibujo sería algo parecido a una 
respiración (66). Y todos los dibujos ulteriores de Newman 
no harán más que reforzar esta impresión de superficies respi- 
rantes que producen, igual que sus trazos gráficos, la sutileza 
rítmica de una escansión, no “aérea” (en el sentido atmosférico 

del término), sino aurática (67). 

Suposición del sujeto: 
“Soy el sujeto. Soy también el verbo...” 

Hablar en estos términos, lo admito gustosamente, viene 
a ser hablar en términos antropomórficos de un género de pin- 
tura que, sin embargo, se afirma, es evidente, como radical- 

mente abstracto. No es el “hombre” que Newman tematiza 
en Onement ] —es el “lugar” en sí mismo, y las condiciones 

auráticas de su dialéctica visual, de su fenomenología (68). 

En su texto sobre el pintor, Yve-Alain Bois tuvo razón al in- 

sistir en un cierto anti-antropomorfismo de Newman y de 

relativizar, en consecuencia, la influencia de Giacormetti so- 

bre la génesis de Onement I (69). Pues es precisamente con 

Onement Í que la pintura de Newman cesa definitivamente 
de contener los ideogramas vitalistas y genéticos reconoci- 
bles en las obras de los años precedentes, tales como Gea 

368



  

La imagen-aura 
  

(1945) o Genetic Moment (1947). Si Onement Í ofrece ese 

“momento de génesis”, del cual todos los críticos —a conti- 

nuación del mismo pintor — han hablado, en ningún caso se 
da como la iconografía de un subject matter bíblico o cabalís- 
tico, en el cual sería preciso reconocer la “división” operada 

por YHWH entre luz y sombra; o el marrón-rojo del juego 
de palabras hebreo sobre Adán-adamah (a tierra); o la “uni- 

cidad” de Adán y Eva según el Zohar; o también el del Dios 
“único” del monoteísmo (70). 

Todas estas lecturas, que pese a ellas llevan el arte de New- 
man hacia la narración, el símbolo o la figuración antropo- 

morfa, se extravían bastante rápido en esa idea de programa 
que tanto repugnaba al artista. Ellas no son más que efectos 
a destiempo de legibilidad y de re-semantización. Yve-Alain 
Bois tiene razón en restituir al arte de Newman su pura di- 
mensión fenomenológica, su dimensión visual de ser-allí —di- 

ría: de ser-al-lugar (71). Pero en esta operación se encuentra el 

mismo antropomorfismo, dialécticamente reimplicado y su- 
puesto: no eliminado (perimido, desaparecido), sino transfor- 
mado (reinventado, repensado). Un crítico modernista podrá 

sin duda decretar la muerte del antropomorfismo en la pin- 
tura abstracta de Newman. Pero vale mejor suponer que con 
su manera específica de abstracción, la pintura de Newman 

exige que transformemos nosotros mismos nuestro concepto 
espontáneo del antropomorfismo, es decir, nuestra idea usual 

de la relación entre “forma” y “humanidad” (transformación 
que Yve-Alain Bois se demuestra incapaz de imaginar). 

Ahora bien, Newman se formuló a sí mismo esa relación 

problemática, que sentía como fundamental a toda su obra. 

A esa relación la llama —en términos filosóficos muy “moder- 
nos”, pero en términos artísticamente muy desconcertantes— 

“sujeto”, subject matter: “La cuestión central de la pintura es el 

369



    

  

Georges Didi-FHuberman 
  

sujeto”, afirma justo antes de precisar que “su sujeto” es para 
él evidentemente “anti-anecdótico” (72). ¿Hay allí un retor- 
no al subject matter panofskiano? De ningún modo. Al con- 
trario, es una descomposición dialéctica, una reformulación 

crítica donde viene a imponerse, en un tono casi freudiano, la 

primacía de una posición del sujeto que, en los años 1945-1948 

Newman comenzaba a abordar a través de palabras tales 
como deseo, terror, éxtasis o también ejercicio metafísico (73). 

Más tarde. Newman ofrecerá una analogía gramatical -y no 
más estrictamente “expresionista” de esta noción de sujeto, 

al insistir en las relaciones que anudan el sujeto y el objeto en 
el “ejercicio” o la experiencia temporal, dinámicas, performa- 
tivas, señaladas por la dimensión verbal de toda frase: 

Cuando yo era niño, estudiaba francés con un hombre, 

Jean-Baptiste Zacharie, que tenía la costumbre de enseñar 

la lengua diciendo: Moi, je suis le sujet, vous, vous étes Pobjet; 

et voici le verbe (Yo soy el sujeto; tú eres el objeto; y he aquí 

el verbo) y te daba una suave bofetada en la cara. La tela 

vacía es un objeto gramatical —un predicado. Soy el sujeto 

que la pinta. El verbo es el proceso de la pintura. La pintura 

concluida es la frase entera, y es a eso a lo que me dedico. 

Soy el sujeto. Soy también el verbo cuando pinto, pero soy 

también el objeto. Soy la frase completa (74). 

Se nota bien que entre las dos declinaciones del mismo 
motivo, la dimensión objetal y verbal la producción y el proce- 
so— se estrechan ambos en la instancia subjetiva encarnada por 
el mismo artista. Newman intenta aquí, como en otras par- 
tes, formular la paradoja de un “arte abstracto donde el sujeto 
predomina” (75): un arte que afirma el sujeto (como lo hizo el 
surrealismo) pero que, incluso en tanto que abstracto, supone 

370



  

La imagen-aura 
  

una tal afirmación sin tematizarla, sin significarla --simple- 
mente dirigiendo toda su atención a las relaciones efectivas, 

dinámicas, incluso afectivas, de la materia del soporte, lo que 

la lengua francesa designa tan bien mediante el término sub- 
jectile (76). 

La reivindicación de Newman de una efectividad-afecti- 
vidad en su práctica de la abstracción lo constriñe a modificar 
dos veces la noción usual de subject matter: en la primera vez, 

rechaza toda “tematización” iconográfica a favor de una afir- 
mación más filosófica del sujeto-artista; en la segunda rechaza 
toda romantización narcisista a favor de una reflexión sobre 
la relación procedimental que unifica, en el acto de pintar, 
las dos palabras: subject y matter. Su definición “gramatical” 
de la pintura volvía a concebir dialécticamente el trabajo ar- 

tístico según una relación de tres términos que son el sujeto, 

la materia y el subjectile. Suerte de nudo borromeo donde 

cada acción sobre un término modifica estructuralmente la 

posición de los otros dos. Así, en Onement 1, la operación 

practicada con respecto de lo subjectile (la reserva central, la 
contracción de la cinta enmascaradora y la “respiración” del 
pincel en el caso del dibujo; la interrupción de ese mismo 
proceso en el caso de la pintura, donde Newman deja tal cual 
su intento de color en la cinta adhesiva pegada verticalmente 
en el centro del cuadro): esta operación o suposición experi- 
mental habrá transformado la efectividad habitual de la ma- 
teria tal como la pintura la deposita normalmente sobre la 
tela; habrá igualmente transformado, por medio del suspenso 
y de la “ambigiiedad crítica”, la posición habitual del sujeto 
ante su obra in progress. Parafraseando a Lacan, se podría de- 

cir que el zip de Onement [ funcionó como “trazo unario” en 

la obra de Newman: de golpe había transformado, y literal- 
mente inventado, el “sujeto” de su pintura (77). 

371



Georges Didi-Huberman 
  

Se comprende entonces que la posición subjetiva del pin- 
tar, lejos de reducirse a un abandono afectivo cualquiera sea 
como muy a menudo se imagina que hace el expresionismo 

abstracto=, se deduce de una eleción efectiva, es decir de una 

elección procedimental. Recíprocamente, esa relación escla- 

rece la noción misma de elección procedimental tal como 

se la imagina muy a menudo respecto del minimalismo, por 

ejemplo— bajo el ángulo de una posición del sujeto. No hay 
más “negociación” procedimental sin desplazamiento, sin 
“Extasis” (rapture) del sujeto, como no hay “éxtasis” del su- 
jeto sin la “negociación” procedimental e incluso lógica de 
una regla heurística de trabajo (78). Decir eso,constatar eso 

en Onement Í, es también, creo, hablar del aura. Es descubrir 
en la “suposición del aura” algo que la obra de Newman nos 
enseña más allá incluso de lo que Benjamin podía decir. El 
más hermoso don que una obra “aurática” como la de Newman 
puede hacer a la noción del aura, es modificarla, transfor- 

marla, desplazarla. 

Se sabe que, para Benjamin, el aura como “aparición de 
una lejanía, tan próxima como sea”, se oponía a la huella de- 

finida como “aparición de una proximidad” (79). Esta opo- 
sición condiciona, según él, nuestra actitud de espectadores 
frente al trabajo humano: las imágenes auráticas del pasado, 

en efecto, son a menudo —el ejemplo de la Verónica lo tes- 
timonia con fuerza— objetos hechos para que se crea que no 
están “hechos justamente por la mano del hombre”(80). En 
ellos, el aura se impone, como ya lo dije, en la medida misma 
en que el procedimiento generador de imágenes permanece 
secreto, milagroso, inalcanzable. Con Onemenz Í, al contra- 

rio, -como con muchas obras del siglo XX-—, el aura nace, 

se supone, de una proximidad de la mirada con una huella 

procedimental tan simple como fecunda, tan eficaz como 

372



La imagen-aura 
  

ambigua. En este tipo de obra, huella y aura no están más 
separadas, al punto que se puede reconocer allí una combi- 

nación inédita que llamaré, en esta oportunidad, huella am- 

rática. Aquí es la efectividad procedimental —donde la mano 
no siempre interviene directamente, como en esa retracción 

de la cinta central, en Onement [, que produce la “aparición 

de lo lejano” y, por decir así, llegan a hacernos tocar la profun- 

didad. En ese contacto, toda nuestra relación con el trabajo 

humano se halla implicada, transformada, renovada. 
Fe aquí tal vez cómo el artista del siglo XX llega a donar- 

nos obras que “nos miran”, más allá de toda relación objetiva, 

más allá de todo lo que “nos vemos” en ellas: una doble dis- 
tancia se instaura, en la cual nuestra proximidad al trabajo 
formal, al subjectile y a la materia deja llegar esta respiración 

aurática que no nos impone nada pero nos pone frente a la 
simple elección de mirar o no, de implicar o no la eficacia 
visual del sujeto. He allí quizás cómo hoy el aura “decac”, se 
declina y se repliega en contacto con el sujeto, la materia y lo 
subjectile. He aquí quizás cómo podemos suponer el aura ante 
un dibujo, tan modesto como sea, de Barnett Newman. 

(1996) 

373



NorTas 

1) W. Benjamin, “L'ceuvre Part a Pépoque de sa reproduction 
mecanisée” (1936), Ecrits frangais, ed. J.-M. Monnoyer, Paris, 

Gallimard, 1991, p. 140-192. 

2) Cf. por ejemplo A. Danto, The Transfiguration of de the 

Commonplace, Cambridge, Harvard University Press, 1981. Trad. 

C. Hary-Schaeffer, La Transfiguration du banal. Une philosophie 

de Dart, Paris, Le Seuil, 1989. R. Krauss, The originality of Ávant- 

Garde and other Modernist Myths, Cambridge-Londres, “he MIT 

Press, 1985. Trad, J.-P. Criqui, £ Originalité de lavant-garde et 

autres mythes modernistes, Paris, Macula, 1993. 

3) GW.F. Hegel, La phénoménologie de Fesprit (1807). Trad. 

J. Hyppolite, Paris, Aubier Montaigne, 1941, IL p. 261-261: 
“Las estatuas (griegas) son ahora cadáveres de los que huyó el 

alma que los animaba, los himnos son palabras que dejó la fe. 

Las mesas de los dioses están vacías de alimentos y el brebaje es- 
piritual, y los juegos y las fiestas ya no restituyen a la conciencia 

la feliz unidad de ésta con la esencia”. Íd., Esthétique, trad. $. 

Jankélévitch, Paris, Flammarion, 1979, 1, P- 153: la admiración 

que experimentamos a la vista de estas estatuas (...) es impotente 

para hacernos arrodillar”. 

4) Todos son sentidos convocados por el verbo latino declinare. 

5) CE R. Tiedemann, Etudes sur la philosophie de Walter Ben- 

jamin (1973), trad. R. Rochlitz, Arles, Actes Sud, 1987, p. 109, 

120-123. P. Birger, “Walter Benjamin: contribution á une théorie 

374



La imagen-aura 
  

de la culture contemporaine”, Revue d'Esthétique, nouvelle série, no 

1, 1981, p. 27. R.Rochlitz, Walter Benjamin: une dialectique de 

Pimage”, Critique, XXXIX, 1983, p. 287-319. 

6) Cf. €. Perret, Walter Benjamín sans destin, Vasis, La Ditté- 

rence, 1992, p. 97-99, 

7) W. Benjamin, Origine du drame baroque allemand (1928), 

trad. $. Muller, Paris, Flammarion, 1985, p. 43. 

8) Ibíd., p. 44. 

9) “Petite histoire de la photographie” (1931), trad. M. de Gan- 

dillac, L'Homme, le langage et la culture, Paris, Denoél-Gonthier, 

1974, p. 61. ld., Charles Baudelaire. Une poéte lyrique 4 lapogée 

du capitalisme, éd, R. Tiedemann (1969), trad. J. Lacoste, Paris, 

Payot, 1982, p. 196-199, 232, 239... 

10) Si hablo, por el momento, del aselier, es porque la exposi- 

ción institucional (galerías, museos) tiende frecuentemente a re- 

producir --transformándola, por supuesto— la liturgia intimidante 

y dogmática de las viejas ostensions de imágenes. Aspecto funda- 

mental, pero que necesitaría un análisis específico. 

11) Plinio el Viejo, Histoire naturelle, XXXV,1-14, Trad. J.-M. 

Croisille, Paris, Les Belles-Lettres, 1985, p. 36-42 (CÉ supra, cap. 1). 

12) Tema de una obra de arte” y “principio fundamental”: dos 

significaciones de la palabra griega hipótesis. 

13) “Iconography aud Iconology: an Introduction to the Study 

of Renaissance Art”, Studies in Iconology. Humanistic Themes in the 

Art of the Renaissance, New York, Oxford University Press, 1939, 

p- 3-31.Trad. €. Herbetre y B. Teyssédre, Esai d'iconologie. Thémes 

humanistes dans Lars de la Renaissance, Paris, Gallimard, 1967, p. 

13-45. 

14) Cf G. Didi-Huberman, “D'un ressentiment en mal 

d'esthétique” (1993), L'Art contemporain en question, Paris, Galerie na- 

tionale du Jeu de paume, 1994, p. 65-88 (seguido de “Post-scriptum: 

du ressentimentá la Kunsipolitik”, Lignes, 12 22, 1994, p. 21 -62). 

375



Georges Didi-Huberman 
  

15) Dante, La Divina Comedia, Paraíso, XXXL, 103-105: “Qual 

é colui che forse di Croazia / viene a veder la Veronica nostra / che 

per la antica fame non sen sazia..” (Cual hace aquel que acaso de 

Croacia / viene hasta acá a ver nuestra Veronica / y no puede saciar 

su vieja ansia...” (Dante, La Divina Comedia, Edic. Carlos Lohlé, 

Buenos Aires, 1972, traducción: Angel Battistessa). 

16) W. Benjamin, Charles Baudelaire, op. cít., p. 198. 

17) lbíd., p. 200: “Sentir el aura de una cosa, es conferirle el 

poder de hacer levantar los ojos”. 

18) J. Lacan, “Subversion du sujer et dialectique du désir dans 

Pinconscient freudien” (1960), Écrits, Paris, Le Seuil, 1966, p- 

793-827. (Hay traducción al español: Escritos, Siglo XXI, México, 

1988). 

19) Cf. G. Didi-Huberman, “Pour une anthropologie des singu- 

larités formelles. Remarque sur Vinvention warburguienne”, Genéses, 

Sciences sociales et histoire, n* 24,1996, p. 145-163. 

20) G. Bataille, “Méthode de méditation” (1947), CEuvres 

complétes, V, Paris, Gallimard, 1973, p. 201. 

21) Sobre la noción de acontecimiento de la memoria, cf. M. 

Moscovici, [l est arrivé quelque chose. Approches de Lévénement 

psychique, Paris, Ramsay, 1989. 

22) Cf. G. Deleuze, Nietzsche et la philosophie, Paris, PUE 

1962, p. 55: “No es el ser el que vuelve, sino que es el propio re- 

tornar el que constituye el ser en tanto que se afirma en el devenir 

y en lo que pasa. No vuelve lo uno, sino que el propio volver es lo 

uno que se afirma en lo diverso o en lo múltiple. En otros térmi- 

nos, la identidad en el eterno retorno no designa la naturaleza de 

lo que vuelve sino al contrario el hecho de volver por el que difiere”. 

(Hay traducción al español: Nietzsche y la folosofía, Anagrama, Bar- 

celona, 1971). 

23) C£. G. Didi-Huberman, Devant image. Question posée aux 

fins Dune histoire de l'art, Paris, Minuit, 1990, p. 65-103. 

376



La imagen-aura 
  

24) Es menester hacer notar la convergencia de este modelo 

con la elaboración metapsicológica de una teoría freudiana de la 

memoria, tal como se la puede leer en los escritos de Pierre Fédida, 

particularmente en su artículo “Passé anachronique et présent re- 

miniscent”, DÉerit du temps, no 10, 1986, p. 23-45. 
25) W. Benjamin “Sur le concept d'histoire”, (1940), Éerits 

Jrangais, op. cit., p. 339-356. 

26) Cf. S. Buck-Morss, The Origine of Negative Dialectics. TVE 

Adorno, Wi Benjamin, and the Frankfurt Institicte, Hassocks (GB), 

The Harvester Press, 1977. Sobre el uso de la dialéctica en Bataille 

y Einstein. C£ G. Didi-Huberman, La Ressemblance informe, ou 

le gai savoir visuel selon Georges Bataille, Paris, Macula, 1995, p. 

201-383. Sobre el uso de la dialéctica en Mondrian, cf. Y.-A.. Bois, 

“Ticonoclaste”, Piet Mondrian, Milan, Leonardo Arte, p. 338-343, 

27) W. Benjarain, Paris, capitale du XIXe. siécle. Le livre des 

passages, éd. R. Tiedemann, trad. J. Lacoste, Paris, Le Cerf, 1989, 

p. 478-479, 

28) Fórmula comentada por C. Perret, Walter Benjamin sans 

destin, op. cit., p. 112-117. 

29) W. Benjamin, París, capítale du XIXe. stécte, op. cit., p. 473- 

507. Toda esta sección (N”) sobre la “teoría del conocimiento 

y del progreso” aparece así como la más hermosa introducción 

metodológica que existe al problema mismo de la historia del arte 

(C£. supra, cap. 2) (Hay traducción al español: “La Obra de los 

Pasajes (N), “Fragmentos sobre teoría del conocimiento y teoría 

del progreso”, La dialéctica en suspenso, Univesidad Arcis y LOM 

Edic., Santiago de Chile, 1995). 

30) Intenté desarrollar ciertas implicaciones estéticas en Ce que 

nous voyons, ce qui nous regarde, Paris, Minuit, 1992, en particular 

p. 125-152. 
31) Éste es una cuestión esencial de método, que Panofsky for- 

mula claramente desde 1932 —aún cuando a veces olvida aplicarla 

377



  

Georges Didi-Huberman 
  

a sus propias interpretaciones.Cf. E. Panofsky, “Zum Problem 

der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bildenden 

Kuns”, Logos XXI, 1932, p. 103-119. Trad. G. Ballangé, “Con- 

triburion au probléme de la description d'ceuvres appartenant 

aux arts plastiques et A celui de Pinterpretation de leur contenu”, 

La Perspective como forme symbolique et autres essaís, Paris, Mi 

nuit, 1975. p. 251-252: “E incluso si Durero habría declarado 

expresamente,como lo intentaron con frecuencia más tarde otros 

artistas, cuál era el proyecto último de su obra, se descubriría rá- 

pidamente que esta declaración deja de lado el verdadero sentido 

esencial (wabren Wesenssinn) del grabado y que es ella la que, en 

lugar de entregarnos una interpretación definitiva, tendría necesi- 

dad de tal interpretación”. 

32) A propósito de Mondrian, por ejemplo, Jean-Claude Le- 

bensztejn se mostró recientemente injusto y bastante ingenuo al 

reprochar a la interpretación brindada por Yve-Alain Bois que de- 

jara caer el paradigma teosófico con tanta violencia como si se 

hablara de la Trinidad de Masaccio hacendo caso omiso del dog- 

ma cristiano que le proporcionaba el programa iconográfico (J.-C. 

Lebensztejn, Informe de la exposición Piet Mondrian: 1872-1944 

(La Haye, Washington, New York)), Les Cahiers du Musée national 

d'Art moderne 12 52, 1995, p. 139-140. El argumento es injusto 

puesto que Yve-Alain Bois está lejos de ignorar el rol de la teosofía 

en el arte de Mondrian. Llega incluso a decir que ella “juega el 

papel de un detonador, y (que) es muy probable que Mondrian 

hubiera seguido siendo un talentoso paisajista de provincia si no 

se hubiera contactado con la teosofía”. (Y.-A. Bois, “Liconoclaste”, 

art. cit., p. 329). El argumento es especialmente ingenuo (o, más 

simplemente, de mala fe): ignora o finge ignorar la evidencia de 

que el compromiso filosófico, incluso religioso, de un artista del 

siglo XX no puede compararse a un programa iconográfico del 

Quattrocento. Es la noción misma de programa la que aquí está en 

378



La imagen-aura 
  

discusión —la que evidentemente el arte abstracto habrá termina- 

do de deconstruiz, deconstruyendo con ella toda la aproximación 

iconográfica tradicional. 

Jean-Claude Lebensztejn toca, sin embargo, sin articularlo cla- 

ramente, lo vivo del problema, que concierne a la estructura ló- 

gica y temporal a localizar en las relaciones en juego —relaciones 

ambiguas, relaciones críticas, entre el idealismo y el compromiso 

material (el compromismo plástico como tal), entre el discurso 

de las significaciones reivindicadas y el trabajo formal realmente 

efectuado. Es probable que aún no se haya enunciado completa- 

mente esta estructura diciendo que “es la materialidad de la pin- 

tura misma la que garantiza (en Mondrian) la eficacia de su Lucha 

contra la materia” (id., ibíd., p. 330, Significativamente, es en este 

momento de su análisis que Yve-Alain Bois se aproxima al máxi- 

mo a la cuestión de la dialéctica. Recordaremos, por otra, que un 

notable análisis de este género de inversión dialéctica fue hecho, 

para el caso de Gauguin, por J. Clay, “Gauguin, Nietzsche, Aurier. 

Notes sur le renversernent material du symbolisme”, Le Eclatement 

de limpressionisme, Saint-Germain-en-Laye, Musée departamental 

du Prieuré, 1982, p. 19-28 (reeditado luego en LTnactuel, ne 5, 

1996, p. 43-62). 

En Ad Reinhardt tampoco faltan, como se sabe, las referencias 

“extáticas”, “auráticas” y “religiosas”: “Sacred space, separate, sa- 

cred against profane (...) Contemplative act, continuous absorbed 

attentio, kind of santity (...) Transcendet, transpersonal, transfi- 

gurative, transparente (...) Detached territory, pure region, time- 

less absolute (...) Painting began” by making sacred the things it 

decorated? (...) Form fixed by tradition, mandala, ritual, tanka, 

Xian, 4 evangelists (...) Gate, door, image of opening, possibili- 

ty of transcendence (...) Product of past. Religious aura (...)” (A. 

Reinhardt, Art-As-Art. The Selected Writing Éd. b. Rose, New York, 

The Viking Press, 1975, p. 192-193. Pero, como también se sabe, 

379



Georges Didi-Huberman 
  

estas referencias hacen sistema con la irreligiosidad básica de un 

artista esencialmente irónico y crítico, Cf. J.-P. Criqui, “De visu (le 

regard du critique)”, Cahiers du Musée national d'Art moderne, 10 

37, 1991, p. 89-91. 
¿Cómo entonces expresar la necesidad estructural de esta apa- 

rente contradicción? Yve-Alain Bois, me parece que casi lo alcanza 

toca con los dedos la cuestión sin abarcarla, sin entonces com- 

prenderla realmente— indicando esta relación frágil contenida, 

justamente, en la palabra casí (Y.-A. Bois, “The limit of Almost”, 

Ad Reinhardt, Los Angeles-New York, The Museum of Contem- 

porary Arr-The Museura of Modern Art, 1991, p. 11-33. En el 

casí, sin embargo —que los lingiiistas llaman un “modificador des- 

realizante”, donde la argumentación tiende solamente a atenuar la 

información de la palabra a la que se aplica (c£ O. Duerot, “Les 

modificateurs déréalisants”, Journal of Pragmatics, XXIV, 1995, p. 

145-165).-, la necesidad estructural fracasa en expresarse como tal; 

los términos de la relación permanecen irresueltos, en un estado 

“menor” y no crítico. 

Sólo la hipótesis benjaminiana de la imagen dialéctica logra 

entonces, según creo, expresar esta necesidad, esta verdadera “po- 

tencia crítica de la ambigiiedad”. Cf. sobre este punto G. Didi- 

Huberman, Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, op. cit, p. 

149-152. 

33) C. Greenberg, “Review of Exhibitions of Hedda Sterne 

and Adolph Gottlieb” (1947), The collected Essays and Criticism, éd. 

J. O'Brien, Chicago-Londres, The University of Chicago Press, 

1986, Il, p. 189: “Thete is something half-baked and revivalist in 

a familiar American way. But as long as this symbolism serves to 

stimulace ambitious and serious painting, differences of “ideology” 

may be left aside for the time being. The test is in the art, not in 

the programa”. El término revivalist se refiere al florecimiento de 

las sectas religiosas en los Estados Unidos. 

380



La imagen-aura 
  

34) B. Newman, “Response to Clement Greenberg” (1947), 

Selected Writings and Interviers, 6d. J... O'Neill, New York, Kno- 

p£, 1990, p. 162. “(..) an unintentional distortion based on a 

misunderstanding”. Agradezco a la ediciones Macula el haberme 

facilitado el manuscrito de la traducción, en prensa, de los escritos 

de Newman. Fue hecha por Jean-Louis Houdebine. La modifico 

en esta oportunidad. 

35) Ibíd., p. 162-163. 

36) Ibíd., p. 163-164. 

37) T.B. Hess, Barnett Newman, New York, The Museum of 

Modern Art,1971, p. 15-16. Trad. M.-T. Eudes y A.-M. Lavag- 

ne, Barnett Newman, Paris, Galeries nationales du Grand Palais, 

1972, p. 7-8. . 

38) Sobre este período pictórico de Newman, cf. ]. Strick “En- 

acting Originis”, The sublime is Now: The early Work of Barnett 

Newman. Painting and Drawings, 1944-1949, New York, Pace 

Wildenstein, 1994, p. 7-31. 
39) Sobre la importancia de este motivo del origen en los es- 

critos de Newman, cf. J.-C. Lebensztejn, “Homme nouvean, art 

radical”, Critique, XLVÚ, 1991, p. 329-335. 

40) B. Newman, “The Plasmic Image” (1945), Selected Writings, 

op. cit. p. 138.155. Cf. igualmente “The first Man Was an Artist” 
(1947), ibíd., p. 156-160: The failure of abstract painting is due to 

the confusion that exists in the understanding of primitive art (as 

well as that) concerning the nature of abstraction” (p. 139). 

41) ld., “The New Sense of Fate” (1947-1948), ibíd., p. 164- 

169, donde se encadenan los motivos del arte arcaico, de la trage- 

dia y de la destrucción de Hiroshima. 

42) £bía., p. 165. 

43) ld., “The Plasmic image” (1945) y “The Sublime is Now” 

(1948), ibíd., p. 138-155 y 171-173. Sobre la estética de lo su- 

blime y Newman, cf. J.-F. Lyotard, L Tabumain. Causeries sur le 

381



Georges Didi-Huberman 
  

temps, Paris, Galilée, 1988, p. 98-118. (Hay traducción al es- 

pañol: Lo inhumano. Charlas sobre el tiempo, Manantial, Buenos 

Aires, 1998). 

44) CET.B. Hess, Barnett Newman, op. cit., passim, B. Richardson, 

“Newman: Drawings His Way into Painting”, Barnet Newmann. 

The Complete Drawings, 1944-1969, Baltimore, The Baltirnore 

Museum of Art, 1979, p. 14: “He saw himself in a position (...) to 

reinforce the Jewish tradition”. 

45) B. Newman, “The sublime is Now” (1948), Selected Writings, 

op. cit., p. 173. “The image we produce is the selfevident one of 

revelation, real and concret, that can be understood by anyone 

who will as it without the nostalgic glasses of history”. 

46) [d., “Ohio, 1949”, ibíd., p. 174-175. 

47) Ibíd., p. 174: “Here is the self-evident nature of the artistic 

act, its utter simplicity”. 

48) Ibíd., p. 174: (...) nothing that can be shown in a museum 

or even photographed; (it is) a work of art carmot even be seen, so it 

is sometring that must be experienced there on the spot”. 

49) Utilizo aquí distinciones conceptuales elaboradas en cierto 

número de trabajos anteriores. 

50) B. Newman, “Ohio, 1949”, Selected Writings, op. cit., p. 175. 

5U) Ibíd., p. 175. 

52) W. Benjamin, “Petite hisoire de la photographie” (1931), 

trad. M. de Gandillac, L Homme, le langage et la culture, op. <it., 

p. 70. 

53) Ld., “Docuvre d'art 4 Pére de sa reproduction mecanisée”, 

art. cit, p. 144 (traducción ligeramente modificada).(Hay traduc- 

ción al español: Discursos interrumpidos, Taurus, Madrid, 1982). 

Comenté esta definición en Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, 

op. cit, p. 103-123. 

54) Hay que subrayar la analogía de este género de experien- 

cia con aquellas que relatarán más tarde otros artistas americanos, 

382



La imagen-aura 
  

tales como Tony Smith (cf. ¿bíd., p. 63-84) o, veinte años más tar- 

de, James Turrell en el desierto de Arizona (cf. ¿d., “Lhomme que 

marchait dans la couleur”, Artsrudio ne 16, 1990, p. 6-17). 

55) B. Richardson, “Barnett Newman: Drawings his Way into 

Painting”, art. cit, p. 17. Sobre la producción gráfica de Newman 

en general, cf., además, A. Pacquement, “Le parcours des dessins” 

y B. Rose, “Barnett Newman: les oeuvres sur papier”, Barnett New- 

man. Les dessins, 1944-1969, Paris, Musée nationale d'Art moderne- 

Centre Georges Pompidou, 1980, p. 7-10 y12-29. 

56) B. Rose, “Barnett Newman: les ozuvres sur papier”, art. cit., 

p. 26. 

57) C£. B. Richardson (dir.), Barnes Newman. The Complete 

Drawings, op. cit., 02 3, 19,30, 34, 44, etc. 

58) Cf. TB. Hess, Barnett Newman, op. cit, p. 55-85 (trad. 

cit., p. 54-72). H. Rosenberg, Barnetr Newman, NewYork, Abrams, 

1978, p. 48, J. Strick, “Enacting Origins”, art. cit., p. 8. 

59) B. Newman,” Interview with Emile de Antonio” (1970), 

Selected Writings, op. cit., p. 306: “I feel that my zip does not divide 

my paintings. I feel it does the exact opposite. lt does not cut the 

format in the half or whatever parts, but it does the exact opposite: 
it unites the thing, lt creates a totality (...)” 

60) Sobre esta decisión de no acabar Onement [, CE. TB, Hess, 

Barnett Newman, op. cit., 55-56 (trad. cit., p. 46), y, sobre todo, Y.- 

A. Bois, “Perceveing Newman” (1988), Painting as Model, Cambridge- 

Londres, “Ihe MIT'T Press, 1990, p. 190-192. 

61) Cf. G. Didi-Huberman, Ce que nous voyons, ce quí nous re- 

garde, op. cit, p. 103-123. 

62) H. Damisch, “Stratégies, 1959-1960” (1977), Fenétre jaune 

cadmium, ou les dessous de la peinture, Paris, Le Seuil, 1984, p. 166. 

Y agregaba: * (...) como si el efecto de profundidad, en pintura, se 

dejara reducir a un procedimiento, una fórmula arbitraria”. 

63) Ibíd., p. 165. 

383



Georges Didi-Huberman 
  

64) Pero recordaremos que, para Newman, lo que cuenta es 

la escala, que no tiene nada que ver con las dimensiones objetivas 

de la obra.C£. P Schneider, Les dialogues du Louvre (1969), Paris, 

Adam Biro,1991, p. 131 y 149: “La talla no es nada; lo que cuenta 

es la escala” (the size es nothing; what matters is the scale). 

65) J. Clay, “Pollock, Mondrian, Seurat: la profondeur plate”, 

Latelier de Jackson Pollock, Paris, Macula,1978, p. 15-28. 

66) Alcanzo aquí, por otras vías, lo que Pierre Fédida, hablando 

de Cézanne, de Giacometti y de André Du Bouchet ha magnífi- 

camente llamado “el soplo indistinto de la imagen”. C£. P. Fédida, 

Le site de Vétranger. La situation psychanalytique, Paris, PUE 1995, 

p. 187-220. 
Sería posible, en ese sentido, prolongar los análisis de Yve-Alain 

Bois, sobre Mondrian (“Liconoclaste”, art. cit., p. 313-377) tra- 

bajando sobre la hipótesis de que la difuminación característica de 

los bordes, la labor de los marcos, la interrupción de las cintas, dan 

cuenta también de esta lógica del atre, o más bien, del aura. 

67) C£. B. Richardson (dir.), Barnett Newman. The Complete 

Drawings, op. cit., p. 59, 60,62, 64, 67,69, 70, etc. 

68) C£ B. Newman, “Frontiers of Space. Interview with Dorothy 

Gees Seckler” (1962), Selected Writings, op. cit., p. 251: “En lugar 

de usar los contornos, en lugar de hacer formas o de hacer surgir 

espacios, mi dibujo declara el espacio. En lugar de trabajar so- 

bre los restos del espacio, trabajo sobre el espacio entero” (Instead 

of using outlines, instead of making shapes or setting off spaces, my 

drawing declares the space. Instead of working with the remnants of 

space, [work with the whole space). 

69) Y.-A. Bois, “Perceiving Newman”, art. cit., p. 195 y 310- 

311. 

70) Cf. T.B. Hess, Barnett Newman, op. cit. p. 55-66 (trad. cit, 

p- 46). H. Rosenberg, Barnett Newman, op. cit., p. 61. Otra inter- 

pretación logra incluso la proeza de conciliar el yibud mesiánico 

384



La imagen-aura 
  

judío y la kénosis cristiana en un alegorismo de la “no-figurativi- 

dad”. C£ D. Payot, “Tout uniment”, L'Art moderne et la question 

du sacré, dir. J.-J. Nilles, Paris, Le Cerf, 1993, p. 163-189. 

71) C£. Y.-A. Bois, “Perceiving Newman, art. cit., p. 193-196 

y 203. 
72) B. Newman, “Frontiers of Space, Interview with Dorothy 

Gess Seclder” (1962), Selected Writings, op. cit., p. 250: “The central 
issue of painting is the subject matter. (...) My subject is antiane- 

edotical”. 

73) ld., “The Plasmic Image” (1945), ibíd., p. 145, y “The su- 

blime is Now” (1948), ibíd., p. 171-175, etc. 

74) 1d., “Interview with Lane Slate” (1963), ibíd., p. 251 y X1I 

(según otra versión cortegida por el mismo Newman): “When 1 

was a young kid studying French, I studied with a man, Jean-Bap- 

tiste Zacharie, who used to teach French by saying, “Moi, je suis 

le sujet, Vin. the subject; vons, vous étes Pobjet, you are the object; 

et voici le verbe”, and hed give you a gentle slap on the face. The 

empty canvas is a gramatical object. The finished painting is the 

entire sentence, and thats what Pm involved it. (...) Pam the sub- 

ject. Pam also the verbe as 1 paint, but Pam also the object. 1 am 

the complete sentence”. 

75) Según la justa expresión de J.-C. Lebenszteja, “Homme 

nouveau, art radical”, art. cit., p. 327. 

76) Sobre la noción de subjectile, cf. J. Clay, “Onguents, fards, 

pollens”, Bonjour Monsieur Manet, Paris, Centre Georges Pom- 

pidou, 1983, p. 6-24. G. Didi-Huberman, La peinture incarnée, 

Paris, Minuit, 1985, p. 25-62. ]. Derrida, “Forcener le subjectile”, 

Antonin Artaud. Dessins et portraits, Paris, Gallimard, 1986, p. 55- 

108. (La acepción del diccionario se refiere a una superficie que 

sirve de soporte —muro, panel,tela). 

77) A este respecto es fundamental la reflexión que se encuen- 

tra en B. Newman, “The Fourteen Stations of the Cross, 1958- 

385



Georges Didi-Huberman 
  

1966” (1966), Selected Wrizings, op. ciz., p. 189: “It is as work that 

the work itself begins to have an effect on me. Just as l affect the 

canvas, so does the canvas affect me”. 

78) Es en particular la lección del notable análisis del trabajo 

de Samuel Beckett por Gilles Deleuze, C£. G. Deleuze, “DÉpuisé”, 

postfacio a S. Beckett, Quad et autres piéces pour la télévision, trad. 

E. Fournier, Paris, Minuit, 1992, p. 55-106. 

79) W. Benjamin, Paris, capitale du XIXe. siécle, op. cit., p. 464: 

“Huella y aura. La huella es la aparición de una proximidad, por 

alejado que pudiese estar lo que la dejó. El aura es la aparición de 

una lejanía, por próximo que pudiese estar lo que la evoca. Con 

la huella, nos apoderamos de la cosa; con el aura, es ella la que se 

adueña de nosotros”. 

80) Cf. G. Didi-Huberman, Devan: l'image,op. cit., p. 224- 

247, y sobre todo la gran suma de H. Belting, Bild und Kult. Eine 

Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Munich, Beck, 

1990. 

386



NOTA BIBLIOGRÁFICA 

Apertura. Una parte de este texto fue presentado en 1992 du- 

rante una “Jornada de discusión interdisciplinaria”, de la EHESS, 

dedicada al Temps des disciplines. Otra, fue objeto, en 1999, de 

una intervención en el coloquio Le Temps des eeuvres: mémoire et 

préfiguration, en la Universidad Paris VUL-Saint Denis. 

Capítulo 1. Extracto de un seminario dado en la EHESS, en 

1994-1995. Publicado en alemán en una primera versión bajo 

el título Tmaginum pictura... in totum exolevit. Der Anfang der 

Kunstgeschichte und das Ende des Zeitalters des Bildes”, trad. A. 

Hemminger, Kunst obne Geschichte? Ansichten zu Kunst und Kunst- 

geschichte heute, dir. A.-M. Bonnet y G. Kopp-Schmidt, Múnich, 

Beck, 1995, p. 127-136, luego en francés bajo el título Tmagi- 

num pictura...in totum exolevit. Début de Phistoire de Vart et fin 

de l'époque de Pimage”, Critique, LU, 1996, n* 586, p. 138-150. 

La versión retomada aquí fue publicada en £ Tractuel, n* 6, 1996, 

p- 109-125. 

Capítulo 2. Una parte de este texto fue presentado en 1999 en 

el coloquio La photographie: un modile pour la modernité. Autour de 

Walter Benjamin, en la École nationale de la photographie (Arles). 

Fue publicada bajo el título “Connaissance par le kaléidoscope. 

Morale du jotujou et dialectique de Vimage selon Walter Benja- 

min”, Études photographiques, 12 7, 2000, p. 4-27. Las otras dos 

387



Georges Didi-Huberman 
  

partes fueron publicadas bajo los siguientes títulos: “L'image sur- 

vient: Phistoire se dérnonte, le temps se remonte”, Le Temps, vite, 

Paris, Centre Georges Pompidou, 2000, p. 10-11. “La histoire de 

Part A rebrousse-poil. Temps de Pimage et travail au sein des cho- 

ses” selon Walter Benjamin”, Les Cabiers du Musée national d'Art 

moderne, 12 72, 2000, p. 5-29. 

Capítulo 3. Una parte de este texto fue presentada en 1996 

al coloquio Carl Einstein: art et existence, ea el Centre Georges 

Pompidou. Se publicó bajo el título “L'anachronisme fabrique 

Phistoire, sur la inactualité de Carl Einstein”, Études germaniques, 

LITI, 1998, no 1, p. 29-54. Otra parte apareció con el título “Ta- 

bleau = coupure'. Expérience visuelle, forme et symptóme selon 

Carl Einstein”, Les Cahiers du Musée national d'Art moderne, 12 

58, 1996, p. 5-27. Agradezco a Jean-Louis Paudrat el haberme 

procurado las reproducciones de las planchas de Negerplastik (Bg. 

16-17). Subrayo a este respecto la reciente reedición de este tex- 

to (C. Einstein, La Sculpture negre (1915), trad. L. Meffre, Pa- 

ris, L'Harmattan, 1998), así como el trabajo de J.-M. Monnoyer, 

Walter Benjamin, Carl Einstein ez les arts primitifs, Pau, Publicatio- 

ns de Puniversité de Pau, 1999. 

Capítulo 4, Primero publicado en inglés con el título “The Su- 

pposition of Aura. On the Once, the Now, and the Modernity”, 

trad. J.M, Todd, Negociating Rapture. The Power or Art to Trans- 

form Lives, dir. R. Francis, Chicago, Museum of Contemporary 

Art, 1996, p. 48-63. Más tarde, en francés en Les Cahiers du Musée 

national d'Art moderne, 02 64, 1998, p. 95-115. 

388



LISTADO DE IMÁGENES 

1. Fra Angelico, parte inferior de la Virgen de las Sombras, hacia 

1440-1450. Fresco. Florencia, convento de San Marcos, corredor 

septentrional. Altura: 1,50 m. Foto: G.D-Hl coccinnicninnncnnnnananass 7 

2. Molde en yeso de una mascarilla fúnebre proveniente de ElYem. 

Arte romano imperial, Túnez, Museo del Bardo. Foto: DR. ..... 113 

3. Impresión positiva (actual) de la anterior, Foto: D. R. ......... 114 

4. Eugene Atget, Trapero en el distrito XVII" de París, 1913. Biblio- 

théque historique de la Ville de París-Fonds Atget. O Arger/ 

BHVP coccccconnnconnnnonnnnoncccano nono nan aran ronn rca anar aanarnn rre nro 157 

5. Alphonse Giroux, El transfigurador o anteojo francés, 1818. Pre- 

sentación para patente de invento, detalles. París, Institut National 

de la Propriété industrielle conmcnnnnninnarrcorreeronccnaranarrcaricoss 187 

6. JW. Goethe, Metamorfosis de las plantas, 1790. llustración de 

los párrafos 34 (“Formación del cáliz”), 51-52 (“Nectarios”), 67-73 

(“Formación del estilo”) cuoniinninninnicnonnicnncinrariccaraccncnnos 193 

7a. JW. Goethe, Metamorfosis de las plantas, Y790. Ulustraciones del 

párrafo 80 (Las frutas”) mmmnincacinannncnnrn cacon cnonnonona coronan 194 

389



Georges Didi-Huberman 
  

7b. JW. Goethe, Metamorfosis de las plantas, 1790. Ulustraciones del 

párrafo 80 Las frutas) mcinninicininincrraro crac 194 

8. Grandville, Plantas marinas, reproducción exacta de encajes, cepi- 

llos, pompones, postizos y gasas, 1844. Grabado de la serie Una tarde en 

el Jardín de las plantas, 123 x 110 CM conncinracannnnecinrionanrniananianors 197 

9. Karl Blossteldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 89: 

“Simphytum officinale”. O 2006 Karl Blossfeldt Archiv / Ann u. Júrgen 

Wilde, Kóln/Artists Rights Society (ARS), New York coco. 198 

10. Karl Blossfeldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 12: 

“Geum rivale”. O 2006 Karl Blosstelde Archiv / Ann u. Júrgen Wilde, 

Kóla/Artists Rights Society (ARS), NY ociccininninnienninsarenas 201 

11. Karl Blossfeldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 98: 

“Phacelia tanacetifolia”. O 2006 Karl Blossfeldt Archiv / Ann u. Júrgen 

Wilde, Kóln/Artists Rights Society (ARS), New York coco... 202 

12. Karl Blossfeldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 69: 

“Asclepias speciosa”. O 2006 Karl Blossfeldt Archiv / Ann u. Jiirgen 

Wilde, Kóln/Artists Rights Society (ARS), New York ..oioncooo 205 

13, Karl Blossfeldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 68: 

“Parnassia palustris”. O 2006 Karl Blossfeldt Archiv / Ann u. Júrgen 

Wilde, Kóln/Artists Rights Society (ARS), New York ..........o.. 206 

14. Karl Blossfeldr, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 113: 

“Asclepias speciosa”. O 2006 Karl Blossfeidr Archiv / Ann u. Júrgen 

Wilde, Kóln/Arrists Rights Society (ARS), New York ocio 207 

15. Karl Blossfeldt, Urformen der Kunst, Berlín, 1928. Lámina 115: 

“Asclepias syriaca”. O 2006 Karl Blossfeldt Archiv / Ann u. Júrgen 

Wilde, Kóln/Artists Rights Society (ARS), Now YOtk coccion. 208 

390



Ante el tiempo 
  

16. Artista de cultura no identificada (África ecuatorial), Cabeza. 

Madera compacta. Publicada en C. Einstein, Negerplastik, Leipzig, 

1915, ilustración XIV cociocinnconccnnancananorannnnoconnca ron nnon ono nanonnnrinnn 259 

17. Artista de cultura no identificada (África ecuatorial), Cabeza. 

Madera compacta. Publicada en C. Einstein, Negerplastile, Leipzig, 

1915, ilustración XV docccoccacannnnnnonacononno can nannnnancn ronca noo r ao rorosncnnos 260 

18. Hercules Seghers, Paisaje de rocas y cuerdas, hacia 1630. Aguafuerte, 

punta seca y aguada sobre papel. Publicado en C. Einstein, “Grabados 

de Flercules Seghers”, Documents, 1929, 1 4, p. 203 cccacionionionnnos 281 

19. Pablo Picasso, Hombre con guitarra, 1912. Oleo sobre tela. Pu- 

blicado en “Notes sur le cubisme”, Documents, 1929, 1” 3, p. 149. O 

Succession Picasso 2006 icnccnonicnnnnnararcerarcarnarirn rr arar 282 

20. André Masson, Peces dibujados en la arena, 1927. Técnica mixta. 

Publicado en C. Einstein, “André Masson, étude ethnologique”, Do- 

cuments 1929, 1" 2, p. 97. 0 ADAGP, Paris 2006 . .. 299 
  

21. Hans Arp, Cabeza y Ádición-Plores-Torso, 1931, Collages. Publi- 

cados en C. Einstein, “Lenfance néolithique”, Documents, 1” 8, p. 

37. 0 VG Bild-Kunst, Bonn 2006 iccononionnnonnncnncnncranocnonacnos 300 

22. Pablo Picasso, Guernica, primera etapa, 11 de mayo de 1937, 

detalle. Dibujo sobre tela. O Suecession Picasso 2006 co... 315 

23. Guijarro recogido en la playa. Colección Carl Einstein. Publica- 

do en C. Einstein, “Exposition de sculpture moderne”, Documents, 

1929, 1” 7, p.392 ... ..316   

24. Barnett Newman, Untitled (Onement D, 1947. Tiza sobre papel, 

27/7x18,7 cra. New York, collection B.H. Friedmann. O 2006 Barnett 

Newman Foundation/ Artists Rights Society (ARS), New York ... 365 

391



2. LA IMAGEN-MALICIA. 
HISTORIA DEL ARTE Y ROMPECABEZAS DEL TIEMPO osormoooo 137 

La historia del arte siempre está por recomenzar. Walter Ben- 

jamin, arquéologo y trapero de la memoria. La imagen sobre- 

viene: la historia se desmonta. Conocimiento por el montaje. 

Caleidoscopio y rompecabezas: “El tiempo se alarga como un 

bretzel...” 

Noras ... . 214   

1. MoDERNIDAD DEL ANACRONISMO 

3. LA IMAGEN-COMBATE. 
ÍNACTUALIDAD, EXPERIENCIA CRÍTICA, MODERNIDAD... 241 

“La historia del arte es la lucha de todas las experiencias...”. 

Carl Einstein en la avanzada de la historia: el riesgo anacrónico. 

Experiencia del espacio y experiencia interior: el síntoma visual. 

“No hablo de manera sistemática...” 

4. La IMAGEN-AURA. 
DEL AHORA, DEL OTRORA Y DE LA MODERNIDAD ..osmoo... 345 

Suposición del objeto: “Una realidad de la cual ningún ojo 
se cansa”. Suposición del tiempo: “El origen es ahora”. Supo- 

sición del lugar: “La aparición de lo lejano”. Suposición del 

sujeto: “Soy el sujeto. Soy también el verbo...”.



NoTA BIBLIOGRÁFICA 

LISTADO DE IMÁGENES oocccooncccncnnannonconinoncoronraraninnos



Esta obra se encuentra disponible en Acceso Abierto
para copiarse, distribuirse y transmitirse con propósitos no
comerciales. Todas las formas de reproducción, adaptación y/o
traducción por medios mecánicos o electrónicos deberán indicar
como fuente de origen a la obra y su(s) autor(es).

Creative Commons



Ante el tiempo tiene un subtítulo que precisa el 

NR 
las imágenes. Georges Didi-Huberman aborda una mul- 
A E ie RENTO 

E ANN 
EN 
la historia propiamente dicha. La noción de anacronismo 

ANA 
A A 

AR RA 
NR et 

Didi-Huberman plantea dos preguntas clave: “¿qué 
AM A 
A RA SN tae 
UNA 
IR A 
NA 
CASA META) 

A O E ao 
tradición teórica que une a Vasari con Kant y con el 

A 
A MAS eres 
NA A A ACI 
NS NINAS 
AR O 
TN TE re 

Mate 
RR Rie 

Ao 
AREA O 

O AN 
e eco 

pensamiento sobre el tiempo. 

  

AS E 

 


