L

A — W .;’
Al \. / "\

Q)
UNIVERSIDAD NACIONAL DE COLOMBIA

Aby Warburg: seis lecturas
esenciales. Una reconstruccién de la
nocion warburgiana de simbolo e
imagen

Rosenberg Alape Vergara

Universidad Nacional de Colombia
Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Filosofia
Bogota, Colombia
2012






Aby Warburg: seis lecturas
esenciales. Una reconstruccion de la
nocion warburgiana de simbolo e
imagen

Rosenberg Alape Vergara

Tesis presentada como requisito parcial para optar al titulo de:

Magister en Filosofia

Director:

Doctor Lisimaco Parra Paris

Linea de Investigacion:

Estética y Filosofia del Arte

Universidad Nacional de Colombia
Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Filosofia
Bogota, Colombia
2012






A Magaly y Pablo Antonio.






Resumen y Abstract Vi

Resumen

El objetivo de esta investigaciobn es hacer un rastreo de las fuentes usadas por Aby
Warburg para construir su nociéon de simbolo. Seis autores, con sus respectivas obras
representativas, se presentan como esenciales para realizar tal tarea: El Sartor Resartus
(1833) de Thomas Carlyle, La expresion de las emociones en el hombre y los animales
(1872) de Charles Darwin, Sobre el sentido Optico de las formas (1873) de Robert
Vischer, Mito y ciencia (1879) de Tito Vignoli, El simbolo (1887) de Friedrich Theodor
Vischer y La Mneme como principio constante de los fendbmenos organicos (1904) de
Richard Semon. Se analizan aqui los aspectos relevantes que Warburg tomé de estos
autores contrastandolos con elementos destacados de su obra. Al final se toma la idea
warburgiana del simbolo como elemento orientador de la cultura — a través de la
palabra, accion e imagen— para hacer una reflexion sobre el papel que deberia jugar la

imagen de la Tierra como una entidad viviente (Gaia) para las futuras generaciones.

Palabras clave: simbolo, imagen, mito, empatia, memoria, expresion, ciencia de la

cultura [Kulturwissenchaft]



VI Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Abstract

The objective of this research is to track the sources used by Aby Warburg to build his
notion of symbol. Six authors, with their respective representative works, are presented
as essential to perform such a task: Thomas Carlyle’s Sartor Resartus (1833), Charles
Darwin’s The expression of the emotions in man and animals (1872), Robert Vischer’'s On
the optical sense of forms (1873), Tito Vignoli's Myth and science (1879), The symbol
(1887) of Friedrich Theodor Vischer and Richard Semon’s The Mneme as a constant
principle of organic phenomena (1904). The relevant aspects that Warburg took from
these authors are discussed here contrasting them with featured elements of his work.
Finally, the Warburgian idea of the symbol as a guiding element of culture - through
words, actions, and images — is taken to make a reflection on the role that the image of

the Earth as a living entity (Gaia) should play for future generations.

Keywords: symbol, image, myth, empathy, memory, expression, science of culture
[Kulturwissenschatft]



Contenido IX

Contenido
(70T 01 (=1 01 o o RSP IX
1. Sartor RESArtUS (1833) .......uuuuuuuiuiuiiiiiiiuieiiiiieinnnnnnnnnnnnnnnrnrnrernen—————————————————————————. 5
1.1  La historia de un libro sobre otro lIbro ...........coocciiiieiiee e 6
1.2  Elsastre remendado .........cc..ueiiiiiiiiiiiiiiee e 10
1.3 Warburg y Carlyle........ooo oo 13
1.3.1 Una VvisiOn holistica del arte ..........ccueeieiiiiiiiiiiiiiee e 14
1.3.2 La comunidn entre teoria y vida PractiCa...........ccceerueeiiieeiiiee e 16
1.3.3 EI método de la filosofia del vestido y la ciencia de la -cultura
[KURUIWISSENSCNAT]. ....ceieeie et 19

2. Laexpresion de las emociones en el hombre y los animales

(1872) 25
2.1 Lafisiologia de las emociones y la especie humana..........cccccceviveeiiieeniieennen. 26
2.2 Los principios generales de la eXpresion ... 29
2.2.1 Principio de los habitos asociados con la utilidad..............ccocveeiiiiiiiiiniiieenn 29
2.2.2 PrinCipio de @ntitESIS .....cccuvriiiiiiee i 33
2.2.3 Principio de las acciones directas del sistema nervioso............ccccocveeriinneennns 35
2.3 Warburg ¥ DArWiN.......ccioe oot e e e e e e e e e e et aas 38
2.3.1 Eluso de las imagenes COMO tEXIOS. .....ciieeeeiiiiiiiiiiiieeeeeeeciiirree e e e e e e snrrae e e e 38
2.3.2 Hacia una psicologia de la eXpreSion ...........ccciiieiiieii e 41
2.3.3 Proyeccion emocional y SIMPatia...........ceoiueeeeiiiiiee i cieee e siee e 45
2.3.4 Emocion, cuerpo y Pathosformel ..o, 48
2.3.5 El «como si» del animal SIMBOICO ..........cocciiiiiiiiiie e 52
Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) ....ccceverieeiiiieiiiee e 55
3.1  Elcontexto de Sobre el SENtIAO .........ccuuviiiiiiiiii i 56
3.2  Elsentido Optico de las fOrMas.........coouiiiiiiiiiiii e 61
3.2.1 Sensaciones € IMAagINACION..........cceiiuiiieeiiirieeeaiee et e e e e e e e sereee e e 62
3.2.2 Sentimientos, empatia y SIMDOIO ............coooiiei i 66
3.2.3 Lavoluntad imaginativa y el artista ..........cccccoecviviiiiee e 69
3.3 Warburg ¥ R. VISCREY ..ot 71
3.3.1 Latradicion estética alemana y la psicologia de la percepcion warburgiana .. 71
3.3.2 La «vida en movimiento» de 1as iMAagenes.........ccccveveeeeeiiciiiiiieeeee e, 73
3.3.3 CUEIPO Y SIMDOIO ...oiiiiiieiii e 78
MItO Y CIENCIA (1879)..ieeiiieiiiiiie et e e st e e e e nnaneeeeans 87
4.1 Elcontexto de la obra de Vignoli ...........ceeeeieiiivieiiieiiiciiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 88
A /11 (o I VA o] 1= [ - B PSP P P PPPPPRPPPPRPN 91
4.2.1 Elorigen del mitoy €l homo dUpIeX .......ccooiiiiiiiiiiiiiiiieee e 95

4.2.2 Memoria, simbolo y causalidad............c.ccccvveeeiiiiciiiii e 101



Aby Warburg: seis lecturas esenciales

4.2.3 Laimagen, el fetiche y el pensamientO...........ccccccuvviiviieeiiiiiicieeee e, 107
4.3 Warburg y VIGNOIi.........oeeieiiiiie et 110
4.3.1 EIemor y la proyeCCiON .........ueeiiiiii it e 110
4.3.2 La causalidad y la coexistencia mito-Ciencia...........cccccccvvvvvieeviiiiiee 111
4.3.3 La bipolaridad de la imagen en movimiento ...........cccccceeeeiiiiiiiieeeeeee e, 112

5. ElI'SIMBOIO (1887) et e e e e e e e araes 115
5.1 Elcontexto hegeliano de El SIMDOIO............cccoiiiiiiiiii e 116
5.2  Tres formas de conexion imagen-sentido ............coccvvveeiieeeeiieiiiiiiee e 120
5.2.1 SimbolisSmo 0SCUro Yy NO-lIDre .........cccoeiiiii e 121
5.2.2 Simbolismo licido y libre: la creencia PoétiCa ........cccevvveeviicciiiieieee e, 123
5.2.3 Elcentro: la animacion de la naturaleza...........ccccceeveieeeeeniiiie e 126
53  Warburg y T. VISCRET .....cooiiiiiiiii e 127
5.3.1 Usener, Warburg y la historizacion de Vischer..........cccccccoviiiiieiiieiiiiinccnnnen, 127
5.3.2 Los tres tipos de conexion (no-libre, libre y empatia) segun Warburg........... 133
5.3.3 Latragedia del SImboliSmOo lIbre...........oooiiiiiii s 138

6. LaMneme como principio constante del cambio de los

fenomenos OrganiCOS (L904) ... ittt snaee s 143
6.1  Elcontexto de La MNEME .........uuiiiiieeiiiiiiiiiee et e e e e e e 145
6.2 LA MNBIM. et e e e e e e nan e 147
6.2.1 Estimulo, excitacion Y SENSACIONES ........cceeveeeiiiiiiiiiieeeee e st e e e e e e caaaeeeeas 147
6.2.2 Sensaciones OMgINAIES ..........ccuiiiiiiiiiie e 151
6.2.3 SEeNSACIONES MNEIMICAS .....cceiiiurereeiiiiieeeaiieieeeatereesseeeeeaanseeeeeassreeeesanseeeeeanns 153
6.2.4 Homofonia, repetiCion ¥ diCOIOMIA.........ccvuriiiiiiiiiee e 158
6.3 Warburg ¥ SEIMON ....oeeiiii e e e e e e a e e e s e aneees 161
6.3.1 Memoria, SIMbOI0 Y POIArizacion............ccceeiiiiiiiiie e 162

7. Epilogo. Gaia: una propuesta desde la nocion de simbolo de

N o VA>T o 10 1 o PSSP 171
7.1  Elementos PreliMiNares.........ooo it 175
7.1.1 El caracter dinAmico de 10S eNgramas...........coooccvvreeeeieeeeiicciiiieeee e 175
7.1.2 La «entificacion» como raiz comun del mito y la ciencia............cccceeevviveeennns 177
7.1.3 Elcontrol de la carga emMoOtiVa........ccoooeeeiiii e 179
7.1.4 El nacimiento y la muerte de [0S SIMbOIOS..........ccccviiiiiiiiiiii e 180
7.1.5 La animacion de la naturaleza: entre la creencia y la no-creencia................. 182
7.1.6 Laempatiay la relacion espiritual con el entorno ..........ccccoeveiiiiieiiiee e 183
7.2  El simbolo como orientacién: imagen, palabray accion...........cccccccceeeeeiiinnnene. 185
R T = (=] (o] g Lol o [ - L PSR 186
7.3.1 La naturaleza dinamica de 10S SIMDOI0S...........cccceeiiiiiiiiiiiii e, 187
7.3.2 Gaia como una «entidad VIVIENTE ..........cccuuireiiiieiee e ssiiee e e sieee e 189
7.3.3 Gaia como complemento entre ciencia y Mit0.......ccccevveeeeiiiiiiiiereeeeee e, 191

7.3.4 Gaia como conexion espiritual con el COSMOS.........occvvveiiiiiiieiiiiee e 193



Contenido Xl

Lista de figuras

Pag.

Figura 1. Thomas Carlyle (1795—1881).......cccccceeeeiiiiriiiiieeeee et g ............................. 5
Figura 2. Teufelsdrockh in Monmouth Street. llustracidn para el Sartor Resartus hecha
por Edmund Joseph Sullivan, 1898..........cooiiiiiiiiiiie e 9
Figura 3. Biblioteca Warburg, 1927..........c..uuueeiiee e e e e 20
Figura 4. Mecénica hipertextual del Atlas Mnemosyne. Paneles 57 y 58. ...........ccccceuee. 23
Figura 5. Charles Darwin (1809 - 1882) ........ccueiiuiiiieiiiiiie i 25
Figura 6. Perro en situacion hostil y de enfrentamiento. .........ccccocceveeiiiiieeeiiiiine e 33
Figura 7. Perro en estado de SUMISION O LEITON.........coiiuuireiiiiiieeeeiieee e e siiee e sniee e e enneaeee e 34
Figura 8. Expresion de terror. llustracion original de Las expresiones. .........ccccceeevcvveeenns 39
Figura 9. Fotografia de hombre sometido a experimentos de excitacion de musculos

faciales p

or medio de corrientes eléctricas. LE: 30L. ...ccovvuiiiiiiieieeeeieeeeeee e eeae e eens 40

Figura 10. Confirmacion de la regla franciscana (detalle). Doménico Ghirlandaio, 1485. 43

Figura 11. Lorenzo de Médici. Busto de Antonio del Pollaiuolo, ca 1480. ...........ccccueeeene 43
Figura 12. Lorenzo de Médici. Medalla de Niccolo di Forzore Spinelli, ca 1490............... 43
Figura 13. Expresion de asco y rechazo. Fotografia de Las expresiones .............ccceeenn. 44
Figura 14. Campeona de golf Erika Sellschopp. Atlas Mnemosyne, panel 77. ................ 49
Figura 15. Esquema de los conceptos basicos de Sobre el sentido...........ccccccveeviieenen. 63
Figura 16. Esquema del desarrollo estético después de Kant, segun E. Mundt (1959:

K3 0 ) PRSP OPRP PP 72
Figura 17. El nacimiento de Venus, Botticelli. Detalle. ............ccccooiiiiiiiiiiiinnnns 74
Figura 18. El nacimiento de Venus, Botticelli. Detalle .............cccoovveeeieeiiiiicieieee e, 75
Figura 19. La primavera, Botticelli. Detalle. ...........ccccviiiiiiiiiiie e 78
Figura 20. Danza Hopi de la serpiente. Arizona, 1910. .......ccccceeiiiieriiiiiiieee i 82
Figura 21. Tito Vignoli (1829-1914).......coiiiiiiiieiiiiie et 87
Figura 22. Paralelo animal-ser humano segun las ideas de Tito Vignoli ..............ccc....... 106
Figura 23. Friedrich Theodor Vischer (1807-1887).........ceeeiieeiiiiiiiieieeee e ee e 115
Figura 24. La Madonna Sixtina, Rafael Sanzio, 1514........c.ccccoiiiiiiiiiii e 125
Figura 25. Melencolia |, Alberto DUrero, 1514. ........cccovvieeeiiee it 131
Figura 26. Detalle del segundo tapiz de Alejandro Magno en el Palazzo di Andrea Doria,
ES]10 | (o 1Y SRR 135
Figura 27. Los dioses planetarios Venus (izg.) y Saturno (der.), Nicola d'Antonio degli
e | T 0 PR 136
Figura 28. Correspondencia entre los tres modos de conexion simbdlica segun Vischer y
[2S 1dEAS A WAIDUIG ....ceeiiiiiiee ettt e s 141

Figura 29. Richard Semon (1859-1918)........ccciiiiiiiiiiie e 143


file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413493
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413494
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413494
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413495
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413496
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413497
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413498
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413499
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413500
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413501
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413501
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413502
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413503
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413504
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413505
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413506
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413507
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413508
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413508
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413509
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413510
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413511
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413512
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413513
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413515
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413516
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413517
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413518
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413518
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413519
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413519
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413521

Xl Aby Warburg: seis lecturas esenciales
Figura 30. Etapas del proceso sensorial, segln R. SEMON.........ccccccevveeeeiiiiciinnieeeeeeees 148
Figura 31. Modificacion de la informacion contenida en los engramas............ccccceeeeennne. 160
Figura 32. Laocoonte y sus hijos (detalle), Museo Pio-Clementino, Vaticano................ 163
Figura 33. La botella de Leyden. Este fue el primer almacenador de energia eléctrica de
o 713 (o] 4 SO 168
Figura 34. Aby Warburg con mascara Hopi. 1895. .........ccooiiiiiiiiiiiiieiiecee e 173
Figura 35. Justicia de Trajano. Hans Beham, 1537.........c.cccooiiiiiiiiiiniiieee e 177
Figura 36. Esquema de las secciones de la Biblioteca Warburg ...........ccccccocecninnnnnnnn. 185
Figura 37. Pachamama. Representacion inca de la Madre Tierra. ...........coecccvvveeeeeeenns 187
Figura 38. Tierra vista desde el espacio. NASA, enero de 2012.........ccccceevvcvvvviereeeennnns 190
Figura 39. Tormenta de arena en la depresion Bodélé vista desde el espacio. NASA,
2004 e e e e e ——— e e e ———— e e e i ———ee e e ———a e e e ——teeaaareeeeaaareaeennres 193
Figura 40. Aby Warburg conectado a internet. Roma. c. 1928. (Fotomontaje disponible

en: http://Warburg.Sas.aC.uUK) ........cueeioiiiiee e 194


file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413522
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413524
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413525
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413525
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413526
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413527
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413528
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413529
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413530
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413531
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413531
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413532
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413532

Contenido Xl

Lista de abreviaturas

Abreviatura Obra

SR Sartor Resartus

LE La expresion de las emociones en el hombre y los animales
SSO Sobre el sentido 6ptico de las formas

MYC Mito y ciencia

ES El simbolo

LM La Mneme como principio constante de los fendmenos orgénicos

SM Las sensaciones mnémicas






Introduccioén

La imagen es el acto mismo del pensamiento, ya que pensamos en imagenes, como
Platon habia advertido al usar el término «idea». Pero una imagen no es univoca.
Siempre se asocia con otras inevitablemente, como las ideas. En la naturaleza de la
imagen esta el remitirnos a otras imagenes. Otros contenidos. Es mas, comprendemos
una imagen porque anteriormente hemos visto otras relacionadas con ella. Es este
caracter de apertura a nuevos significados y nuevas asociaciones lo que conecta la
palabra imagen con la nocién de simbolo. Ambas cosas, imagen y simbolo, fueron temas
centrales en la obra de Aby Warburg (1866-1929).

Inspirador de autores reconocidos como Fritz Saxl, Ernst Gombrich y Erwin Panosfky,
Warburg abrié las perspectivas de interpretacion de la imagen a partir de la
reconstruccion del papel que estas juegan en la psicologia de la cultura. Le interesaba el
arte, por supuesto. Pero también una lectura distinta del arte: se centraba en el contenido
oculto, no codificado de la imagen, esto es, el aspecto inconsciente que yace detras de
las figuras. Al estudiar el movimiento y las gestualidad de los rostros Warburg estaba
leyendo aspectos de las obras que pasaban desapercibidos para los historiadores del
arte. En este sentido, Warburg nos plantea una historia del arte en relacién directa con el
mundo cultural y la psicologia profunda del ser humano. La obra de arte solo podia ser
entendida desde esta nueva perspectiva dentro de su contexto cultural y como efecto

visible de la mentalidad de una época, ho como una cuestion de estilo y periodos.

Su campo de estudio: el Renacimiento y la pervivencia [Nachleben] del pasado pagano
en la tradiciobn europea. La astrologia, la magia, las profecias y los saberes esotéricos
incluian este interés. El papel de los simbolos como fuentes de orientacién para el
lenguaje, la produccion visual y las acciones de los individuos siempre llamé la atencion
de Warburg; pero es a partir de sus trabajos sobre la astrologia y la imagineria magica de
la antigledad, que realmente estas preocupaciones cobraron fuerza. Asi, una nueva

interpretacion de las tradiciones culturales se abria paso en la obra de Warburg: ahora



2 Introduccién

las imagenes se convertian en instrumentos condensadores de toda la historia que las
antecede, como continuidad de una memoria cultural que transita desde las
profundidades primitivas de la supersticién y el miedo a los espiritus hasta la serenidad
contemplativa de la ldgica, la ciencia y la razén de la modernidad. Nuestro trabajo tiene,
pues, un objetivo: reconstruir la nocién de simbolo e imagen en la obra de Aby

Warburg a partir de las influencias decisivas en su carrera intelectual.

Dos obstaculos aparecen en el camino. El primero, la naturaleza de la obra de Warburg.
Lejos de la construccidén de un «sistema» de ideas estructuradas de manera «ordenada,
el pensamiento de Warburg se mueve en espirales sobre temas recurrentes a través de
su «no voluminosa» obra escrita. Al escuchar su fama de erudito uno pensaria
encontrarse con muchos libros. Pero Warburg jamas escribié uno solo en toda su vida (!).
Lo poco que escribi6 fueron articulos y borradores de conferencias y charlas. Ademas,
las dos partes mas grandes de su obra no estan escritas: la una se trata de su propia
biblioteca, con mas de 60.000 ejemplares de libros raros y dificiles de conseguir, que
Fritz Saxl, su alumno y colaborador, bautizé6 con el nombre de Biblioteca Warburg de
Ciencias de la Cultura (Die Kulturwissenshaftliche Bibliothek Warburg). La otra parte de
su obra es un proyecto incompleto a causa de su muerte por infarto en 1929. Este
proyecto pretendia ser su obra maestra, el Atlas Mnemosyne: una coleccion de mas de
2000 imagenes agrupadas en 79 paneles con breve textos que les servian de rétulo. Las
imagenes recorren una variedad amplia de temas como la astrologia, la brujeria, la
simbologia pagana en el Renacimiento, la transmision de los iconos entre el norte y el
sur de Europa, etc. razén por la cual, si tenemos en cuenta lo dicho, su obra se
transforma en algo dificil de totalizar y organizar. Esto se debe, principalmente, a que
Warburg pretendia con sus investigaciones resolver conflictos muy intimos y personales.
Su obra es una especie de cura a sus «obsesiones» con el lado irracional del ser

humano.!

! Sea este el espacio para destacar dos seminarios tematicos sobre Warburg dirigidos por los
profesores Lisimaco Parra y Rodrigo Cortés. Todos los asistentes a los cursos, en especial a las
profesoras Zenaida Osorio y Maria del Rosario Acosta, quizas sin saberlo, hicieron invaluables
aportes al presente trabajo. La guia del profesor Parra fue fundamental para abordar el laberinto
fascinante de la obra del erudito de Hamburgo.



Introduccién 3

El segundo inconveniente era de caracter metodoldgico. Si de lo que se trataba era de
dibujar un mapa de orientacién para buscar los antecedentes e influencias de Aby
Warburg, debia enfrentarme a un personaje que era, ante todo, un lector voraz. ¢Cual
seria el criterio para escoger las «lecturas esenciales» que influenciaron la nocién
warburgiana de simbolo? Si bien la lectura de la biografia intelectual de Aby Warburg
escrita por Gombrich solucionaba en parte el problema, las pistas debian buscarse en la
misma obra de Warburg. De hecho, el conjunto de nombres que Gombrich citaba como
«influencias directas» es abrumador. Lamprecht, Darwin, Usener, Carlyle, Burckhardt,
Vignoli, Nietzsche, Semon, Justi, Taine, Vischer, entre otros, habian sido pilares de
referencia a lo largo de toda la produccion intelectual de Warburg. Era obvio que no
pretendia hacer un trabajo de tales dimensiones. En cambio, nos limitamos sélo a seis
autores, con sus respectivos textos representativos. La razon para tal seleccién estuvo
dada por la restriccion que imponia el objetivo mismo: los textos seleccionados debian
estar en relacion directa con el trabajo sobre las imagenes y los simbolos que Warburg
habia realizado durante toda su vida. Con directa me refiero a mas evidente, es decir,
mas facil de encontrar sin hacer relaciones forzadas. Por supuesto, somos conscientes
que la eleccion no deja de ser algo arbitrario, por lo que esta monografia bien podria

leerse como la introduccién a un proyecto de investigacion mucho méas amplio.

La estructura de cada capitulo sera parecida: una primera parte dedicada a
contextualizar al autor y su obra, una segunda seccion que resefia los aspectos mas
importantes del texto escogido y una ultima parte donde esbozamos los puntos de
conexion entre Warburg y el autor estudiado. Al final nos hemos permitido incluir un
epilogo que toma los resultados de la investigacion como apoyo para una reflexion
personal sobre el rol que el simbolo de Gaia, como espiritu de la Tierra, esta llamado a
jugar en el futuro préximo. Nuestra intencién es que este Ultimo aparte arroje luces sobre

las nociones warburgianas de simbolo e imagen.

La organizacion de los capitulos serd en relacién cronolégica con la fecha de publicacion
de las obras estudiadas, lo cual no significa ni que sea el orden en que Warburg tuvo
contacto con ellos, ni que fuesen las Unicas obras que ley6 de estos autores, ni tampoco
gue estén organizados a partir de una valoracién de relevancia. De este modo, el trabajo
se centrara en el Sartor Resartus (1833) de Thomas Carlyle, La expresion de las

emociones en el hombre y los animales (1872) de Charles Darwin, Sobre el sentido



4 Introduccién

optico de las formas (1873) de Robert Vischer, Mito y ciencia (1879) de Tito Vignoli, El
simbolo (1887) de Friedrich Theodor Vischer y La Mneme como principio constante de
los fendmenos organicos (1904) de Richard Semon. Con excepcion del libro de Vignoli,
originalmente en italiano, se contd siempre a la mano con la version original, en inglés o
en aleman, como apoyo Yy consulta de las traducciones disponibles. Al principio de cada

capitulo se aclaran los detalles de las versiones usadas para este trabajo.

Por lo demas, la presente investigacion se postula como una forma de acercar al lector a
la obra de uno de los personajes que mas ha influenciado la forma de hacer historia del
arte desde la primera mitad del siglo XX hasta nuestros dias. Asi, que si este trabajo
suscita la curiosidad del lector por profundizar en los temas aqui mencionados o de
acudir directamente a la obra de Warburg, nuestra intencion inicial habra cumplido su

cometido.



1. Sartor Resartus (1833)*

Figura 1. Thomas Carlyle (1795-1881)

LA pesar de la existencia de una publicacion serial por capitulos entre 1833-1834 en el Fraser’s
Magazine de Londres, la obra méas importante de Carlyle aparecié completa s6lo hasta 1836 bajo
el nombre de Sartor Resartus: the life and opinions of Herr Teufelsdrockh. El titulo Sartor Resartus
esté en latin y significa «El sastre remendado», en adelante SR. Para el presente trabajo se utilizd
la traduccién de Joaquin Ojeda de 1945.



6 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Esta primera parte [de la obra de Teufelsdrockh], sin duda alguna, se distingue por su omnivora
erudicién y por la paciencia y honradez que supone; al mismo tiempo, en sus resultados y
delineamientos, es mucho mas apropiada para interesar a los compiladores de alguna Biblioteca de
conocimientos generales, entretenidos, Utiles y hasta inutiles para los lectores de estas paginas.

SR: 67

No es solo el hecho de que Gombrich afirme que Aby Warburg guardaba el Sartor
Resartus [SR] «como oro en pafio desde sus dias de estudiante» (1986: 24), sino que
varias referencias y apuntes hechos por el propio Warburg nos convencen de que la
admiracion y el respeto hacia esta obra fue constante hasta sus ultimos dias de estudio.
Esto requiere especial atencion en la medida en que los intereses e inquietudes del joven
gue escribi6 la tesis de Botticelli en 1893 y los del hombre maduro de la Conferencia en
la Hertziana en 1929, no eran los mismos. Precisamente, al margen de estas distancias
normales entre distintos momentos de su evolucion filosdfica, el interés por este libro es

evidente incluso en apuntes contemporaneos a su Gltimo proyecto, el Atlas Mnemosyne.?

Edgar Wind y Ernst Gombrich —a pesar de sus diferencias con respecto al papel que
jugd Carlyle en el pensamiento warburgiano®*— coinciden en que lo que Warburg mas
admiraba de la obra de Carlyle eran los apuntes sobre la naturaleza de los simbolos y la
relacion de éstos con todos los ambitos de la vida humana (Gombrich, 1986: 168).
Debemos resaltar, ademas, que el Sartor es un texto complejo —quizas de los mas
dificiles de relacionar claramente con Warburg—, que requiere abrirse paso a través del

estilo oscuro de narracién de Thomas Carlyle.

1.1 La historiade un libro sobre otro libro

Los ensayos y las obras de Thomas Carlyle (Figura 1) lo transformaron rapidamente en
un reconocido critico de la sociedad britanica de comienzos del siglo XIX, y si bien fue la

biografia que escribi6 sobre Schiller la que le valié la fama y el reconocimiento

% Cfr. Gombrich, 1986: 210

% La critica de Wind con respecto a este punto es evidente en la resefia que escribe en 1971 con
motivo de la publicacién de la biografia intelectual de Warburg escrita por Gombrich. Uno de los
puntos de distanciamiento entre los dos es la afirmacion de Gombrich que el estilo warburgiano de
escribir estaba influenciado por Thomas Carlyle (1986: 24). Para Wind, nunca hubo tal cosa en la
medida en que Warburg jamas utilizé «los bruscos manierismos germanicos» que usa Carlyle a
manera de parodia en el Sartor Resartus. Cfr. (1993: 168)



Sartor Resartus (1833) 7

internacional, casi nadie pone en duda que su maxima obra filos6fica-autobiogréafica fue
el Sartor. Este libro, escrito en Craigenputtock, Escocia, guarda una estrecha relacion
con las tensiones propias de la época y las elucubraciones filoséficas de su autor, las

cuales son consignadas aqui a manera de una novela biogréfica.

En el siglo XIX el intercambio intelectual entre Alemania e Inglaterra se encontraba
sumido en un mar de prejuicios histéricos de vieja data. En el caso de los ingleses,
existia una resistencia hacia la forma de pensar alemana, a la que se le consideraba
metafisica, mistica, confusa y resultado de una raza de hombres «semibarbaros, rudos y
con gustos vulgares» (Dibble, 1978: 3). Podemos entender esto cuando recordamos la
tradicion empirista y pragmatica que siempre caracterizé a los coterraneos y herederos
del pensamiento de Locke y Hume. De hecho, es notable el caso de la poca acogida de
Kant en suelo inglés. Durante mucho tiempo las traducciones La critica de la razén pura
eran pobres (en su mayoria pésimas) y las ediciones estaban plagadas de comentarios y
notas incisivas que buscaban la descalificacion de lo aleman, a lo cual se suma el hecho
de que se consideraban los planteamientos kantianos como ajenos tanto al idioma inglés

como a su filosofia.

El Sartor surge en un ambiente en que la admiracion y el respeto de Thomas Carlyle por
las ideas alemanas tuvieron que luchar contra la corriente académica reinante. En efecto,
esta obra puede leerse como un intento por «confrontar publicamente el problema de la
hostilidad inglesa hacia la cultura alemana e identificar acertadamente las fuentes de
dicho antagonismo» (Dibble, 1978: 4). La estrategia retorica de Carlyle —el empleo de
«manierismos germanicos» Yy la ficcién histérica de un libro acerca de otro libro que no
existe— se mueve precisamente hacia la superacion de los prejuicios que su audiencia
tenia hacia la «metafisica germana.

Estudie y saboree el lector inglés, con sencillez de espiritu, lo que aqui se le
presenta, cualquiera sea la perspicacia filoso6fica y el talento para la meditacion que
posea. Esfuércese en mantener un sentido libre y perspicaz, aclarese de las nieblas
del prejuicio y sobre todo de la pardlisis de la jeringonza y dirijase mas bien al libro
mismo que al editor del libro. (SR: 36)



8 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

El Sartor es, pues, un texto narrado por un editor que intenta llevar al puablico inglés la
obra maestra del ficticio y erudito profesor Diégenes Teufelsdrockh®: Los vestidos, su
origen e influencia. El editor ademas quiere complementar su trabajo de traduccion con
apartes de la vida de su autor. Estamos ante una novela de ficcion y, al mismo tiempo,
histérica: ni Teufelsdrockh es real, ni tampoco lo es su obra. Lo anterior le permite a
Carlyle sobrepasar el limite de la realidad y crear una parodia narrativa como excusa
para transmitir un pensamiento filosofico. Precisamente para tener esa libertad creativa y,
al mismo tiempo, conseguir captar al lector inglés, Carlyle utiliza una figura como la del
profesor aleman que mas se acerca a un personaje de un cuento de hadas que a un

académico de la época.’ (Figura 2)

Todo en el Sartor resulta ser un juego de espejos. El libro comienza por describir que la
obra que se va a editar consta de dos grandes partes: una histérico-descriptiva y otra
filosofico-especulativa, pero que «desgraciadamente no estan divididas por una firme
linea divisoria; en esta laberintica combinacion, cada parte se enlaza y se confunde con
la otra» (SR: 57). Pero la caracteristica fundamental que el editor le atribuye a la obra del
profesor Teufelsdrockh se aplica también al libro de Carlyle, por lo tanto tenemos aqui
una descripcion del propio Sartor. Estos juegos de autorreferencia —comunes a lo largo
de todo el libro— hacen que la estructura del texto sea algo compleja, dado que no hay
un centro de referencia facilmente rastreable en la trama. No es facil saber cuando
Carlyle esta hablando de su libro y cuando esta hablando del libro del que trata su libro.
El personaje central, el profesor, termina por esfumarse literalmente hacia el final de la
historia. Desparece y nadie en Weissnichtwo, su ciudad natal, logra dar con su paradero.

El profesor Teufelsdréckh (que se sepa) no esta ya ostensiblemente presente en
Weissnichtwo, jsino que se ha desvanecido de nuevo en el espacio! [...] Nuestra
suposicion privada, que ahora se ha convertido casi en certidumbre, es que,
instalado al abrigo de una tranquila oscuridad, pero no para permanecer en ella,
Teufelsdrockh se halla actualmente en Londres. (SR: 315-317)

* Diégenes, «de origen divino» y Teufelsdrockh «excremento del diablo». Teufelsdrockh nace en
Weissnichtwo —literalmente no se sabe dénde— vy su titulo universitario lo acredita como experto
en la «ciencia de las cosas en general». Su estereotipo se corresponde perfectamente con vision
inglesa del académico aleman: un personaje oscuro, parco, de naturaleza aislada, melancdlica,
reflexiva y austera que Carlyle hace brillar por su lucidez, su temperancia y sabiduria.

® De sus padres biolégicos no se sabe practicamente nada, ya que fue abandonado en una cesta
por un misterioso personaje de traje oscuro cuando estaba recién nacido. El profesor solo se ri6
una sola vez en su vida y hablaba muy de vez en cuando, pero sus palabras practicamente
embrujaban a aquel que las escuchaba por primera vez.



Sartor Resartus (1833) 9

el Sartor Resartus hecha por Edmund Joseph Sullivan, 1898.

Lo interesante es que Carlyle pasa por alto este hecho y le da muy poca importancia en
la narracion. Es decir, la obra continla unas decenas de paginas mas. Solo queda claro

gue la labor del editor queda inconclusa y la del autor del Sartor también.

Por otro lado, la forma misma de narrar la historia sobre un libro inexistente propone una
dificultad al lector: la excesiva ornamentacion y el rimbombante estilo narrativo usado por
Carlyle encierra a la argumentacion en una «jeringonza» de la que él es perfectamente
consciente. No sOlo se trata de descripciones en las que el exceso del detalle y la
erudiciéon son la regla general, sino también del uso constante de expresiones alemanas
que frecuentemente interrumpen la linealidad de la lectura. No obstante,

El Sartor Resartus se puede leer como un texto teorico. La narrativa en el Sartor es
solo aparente, no es consistente y no tiene nuestro interés primario ni encarna la
intencion primaria de Carlyle. La obra proporciona elementos esenciales de la
ideologia de Carlyle con un ropaje novelistico. (Villhauer, 2002: 41)



10 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

1.2 El sastre remendado

El libro de Carlyle esta dividido en tres partes de varios capitulos cada una. La primera
tiene que ver con el propdsito de la obra, las intenciones del editor y la introduccion del
profesor Teufelsdréckh y su filosofia del vestido. La segunda parte es la lectura, por parte
del editor, de una autobiografia del profesor y los subsecuentes comentarios a ésta.
Finalmente, la tercera parte son apuntes sobre la filosofia del vestido junto con la
misteriosa desaparicion del erudito de Weissnichtwo. Sin embargo, tal y como el mismo
autor anuncia, las partes no mantienen limites muy claros entre si, por lo que la
estructura misma de la novela no es diafana. Hay saltos en la narrativa que llevan de los

primeros afos, a su juventud y a su madurez en un mismo parrafo.

Superando esta peculiaridad, podemos vislumbrar en Carlyle la intencion de proponer
una filosofia del vestido que sintetice toda la labor simbdlica humana. Su libro comienza
precisamente con la reflexién acerca del hombre como un animal que usa herramientas.
«En ninguna parte lo encontraréis sin utensilios. Sin ellos no es nada, con ellos lo es
todo» (SR: 63). De lo cual se desprende que el traje es una herramienta, una extensién
de la potencialidad humana, nacida no de la necesidad, sino del impulso de
ornamentacion simbdlica. Como bien lo anota, en los aborigenes los tatuajes y demas
decoraciones corporales anteceden a la elaboracion de tejidos o vestimenta alguna, por

lo que el afan de adornar parece ser tan antiguo como el hombre mismo.®

El traje entonces deviene en una manifestacion de la dimension espiritual del ser
humano, la exteriorizacion de una idea o la materializacibn de una voluntad. Lo que
separa al reo del juez que lo sentencia es la vestimenta. «¢No tiene vuestro individuo
vestido de rojo y que ahorca una peluca de crin de caballo, no se viste con pieles de
ardilla y no gasta una toga de felpa; por donde todos los mortales conocen que es un
juez?» (SR: 82). En otras palabras, los trajes clasifican a los hombres, les otorgan
importancia o les confieren el desprecio. La tesis de Teufelsdrockh queda entonces

enunciada asi: el mundo esta fundado sobre el traje.

® Cfr. SR: 60



Sartor Resartus (1833) 11

El mismo Carlyle menciona que lo que Teufelsdréckh quiere con su obra es nada menos
que explicar la influencia politica, moral y hasta religiosa de los trajes.” Ambiciosa meta
qgue presupone la idea de que todos los intereses humanos estéan dirigidos, mantenidos y
regulados por los vestidos.® Por supuesto estamos ante un concepto amplio y metaférico
del traje. Es decir, cuando Teufelsdréckh —entiéndase Carlyle— habla de traje lo hace
incluyendo en esta palabra todo aquello que reviste una idea. En este sentido, nuestro
cuerpo es el traje del alma, los objetos del mundo cotidiano son el traje de las intenciones
humanas, las palabras son el traje del pensamiento y la sociedad en su conjunto es un
tejido, un tramado de intencionalidades colectivas. «Toda la Naturaleza y toda la Vida no
es mas que un Traje, “un Traje animado”, tejido y de conjunto tejiéndose en el “Telar del
Tiempo”». (SR: 224). Los vestidos entonces pueden hablar y decirnos mucho mas de
nosotros mismos y de nuestra cultura precisamente por ser simbolicos. «¢No te has dado
cuenta ya de que todos los simbolos son trajes, propiamente hablando; de que todas la
formas, por medio de las cuales el Espiritu se manifiesta a los sentidos, ya

materialmente, ya por intermedio de la Imaginacion son Trajes [...]?». (SR: 288)

La pista para entender esta poco comun forma textii de concebir a la sociedad la
encontramos en la tercera y Ultima parte de su libro. Alli Carlyle le dedica unas cuantas
lineas a transcribir fragmentos de Los vestidos, su origen e influencia, libro que nunca es
develado del todo, sino por esporadicas y huidizas citas del editor. Estas referencias nos

hablan de un concepto del traje como simbolo, como un puente de lectura de algo

" Cfr. SR: 72

8 «El hombre feliz o miserable, esta guiado y dirigido por los simbolos. Se encuentra siempre
rodeado de simbolos reconocidos o no reconocidos como tales. [...] ¢ No es simbdlico todo lo que
hace? [...] No existe ni una choza construida por él que no sea la visible personificaciéon de un
pensamiento; que no lleve la huella visible de las cosas invisibles; que no sea, en el sentido
trascendental, simbdlica tanto como real» (SR: 239). El profesor Teufelsdrockh insiste en varias
partes acerca de la importancia de la actividad simbdlica en los seres humanos. En esta definicidn
del hombre como un «animal que usa herramientas» subyace la idea de que €l mismo es capaz
de autodefinirse con relacién a los objetos que transforma. Los simbolos son herramientas del
espiritu. Ellos son la prolongacién de nuestras manos y la potencializaciéon de nuestro impulso por
manipular y apropiarnos de la realidad. Asi, todas las acciones humanas pueden ser leidas a
través de esta consideracion fundamental. Los vestidos, por triviales que parezcan, son también la
muestra de esta dimension humana basica. «El vestido de los hombres oculta y distancia, pero
también trae a la conciencia su existencia espiritual, esta tesis se aclara en varias situaciones
claves del desarrollo de Teufelsdrdckh. Ello actila como un anticipo de la férmula de Cassirer, por
medio de la cual la comprension del mundo en los hombres solo es posible a través de la
formacién y autodefinicion simbolicax. (Villhauer, 2002: 43)



12 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

ausente. El vestido aqui descrito por Teufelsdréckh es un simbolo en la medida que
siempre recubre algo, que oculta otra cosa. «En un Simbolo hay misterio y, sin embargo,
hay revelacion: de ahi pues, un doble significado, por la accién simultanea del silencio y
la palabra» (SR: 238). En otras palabras, el simbolo remite a lo que no se muestra, lo que
realmente importa es lo que el simbolo no nos dice explicitamente. Es precisamente eso
gue no se muestra lo que se conecta directamente con el papel que un simbolo en
especifico cumple dentro del conglomerado social. El ejemplo escogido por Carlyle para
demostrar esto es el de la bandera en periodos de guerra. Lo que esta detras de este
trozo de tela y que representa a toda una nacion, es lo que lleva a los hombres a matarse
entre si.

¢No he visto yo mismo quinientos soldados vivos hacerse matar a sablazos para
servir de alimento a los cuervos por un pedazo de algodén tedido, que ellos llaman
su Bandera, y que, de venderla en el mercado, no hubiera valido méas de tres
groschen? (SR: 241)

Pero eso que se esconde detras de una bandera —lldmese conjunto de valores o idea de
nacion— no pertenece al campo de lo estrictamente racional. En el fondo de este
tramado simbdlico Carlyle pone a la facultad imaginativa como motor de todo
revestimiento material. Es decir, los simbolos-trajes recubren a las ideas de un sustrato
tangible a través de una actividad que trasciende la facultad légica y facultad
mensurativa. (SR: 240)

El espiritu, tanto de los pueblos como de los individuos, se manifiesta a través de la vida
de sus simbolos y, principalmente, de los mas elevados entre ellos: los simbolos
artisticos y los religiosos. A diferencia de los demas simbolos, estos poseen lo que él
llama un valor intrinseco, que no es enteramente convencional, como en el caso de la
bandera. Las obras de arte son para Carlyle la manifestacién de lo divino, o en sus
propias palabras «la Eternidad presentada a través del Tiempo». Por el hecho de tener
un valor inmanente, la obra de arte trasciende la historia y «de dia en dia y de siglo en
siglo» encuentra nuevas y cada vez mas ricas formas de significacion. Para Carlyle, tales
significaciones no son en modo alguno extrinsecas, esto es accidentales, sino que el
simbolo mismo se presta para que los hombres se congreguen ante él. (SR: 242) Esta
riqueza inagotable del simbolo se percibe més claramente en el caso de los simbolos
religiosos. Segun Teufelsdrockh, son ellos los que permiten revestir o dar cuerpo a lo

divino, por lo que a pesar del valor extrinseco que le conceden tal o cual cultura, ellos se



Sartor Resartus (1833) 13

presentan como muestra de la méas alta complejidad del pensamiento humano. El
verdadero simbolo religioso exige siempre un nuevo escrutinio, una nueva revisién para

cada época.

Las ultimas anotaciones de Teufelsdrockh sobre los simbolos estan en relacion con la
vida (y muerte) de los mismos. Aquellos que poseen un valor intrinseco sobreviven a su
tiempo y prolongan su existencia a través de mudltiples generaciones que siempre
encuentran algo relevante en ellos. No obstante, su vida no es eterna. Todos los
simbolos estan condenados a morir, a desaparecer. (SR: 244) Las epopeyas de la lliada
o la Odisea de Homero brillan aun, pero no con la misma fuerza que lo hacian antafio en
la sociedad que las vio nacer. La marcha del tiempo y la historia termina por desgastarlos
justamente como los ropajes se corroen con el paso de los afos. Al igual que las
estrellas lejanas, dice Carlyle, los simbolos del pasado requieren un telescopio cientifico
gue las acerque artificialmente a nosotros. De tal manera, aquel que logra sacar la luz
oculta de un simbolo moribundo y lejano, el héroe que con sus herramientas Opticas de
aumento consigue hacer evidente lo que una obra de arte o un simbolo religioso tiene de
sagrado, es «semejante a Prometeo, puede robar nuevos simbolos y hurtar al cielo un

nuevo fuego». (SR: 244)

1.3 Warburg y Carlyle

En la edicion del Sartor que Warburg tenia, y que ahora reposa en Londres, hay un
sinnimero de anotaciones y comentarios al pie, que por su numero, frecuencia y
separacion temporal, nos inducen a pensar que fue un texto al que Warburg volvia y
releia frecuentemente. Villhauer (2002) insiste, por ejemplo, en una cita del libro de
Daniel 12: 4, «Y tu Daniel esconde estas palabras y sella estas escrituras hasta el final
de los tiempos. Muchos buscaran de aqui para alld y el conocimiento aumentara». Esta
frase no solo la encontramos en el primer capitulo del Sartor, sino que Warburg se tomo
el trabajo de transcribirla nuevamente en una hoja en blanco al comienzo de la edicion
del Sartor que cargaba a todas partes. Segun Villhauer, en esta frase se encuentra una
pista sobre la concepcién que el propio Warburg tenia de su labor, como un profeta en
medio de tiempos turbulentos, como el hacedor de nuevas rutas que abririan caminos
inexplorados en la comprension del arte y la historia y cuya funcién consistia en

«glorificar los esfuerzos humanos por el conocimiento a través de la ciencia» (2002: 40).



14 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Pero lo anterior no aclara el hecho de que, aparte de favorito, cosa que perfectamente
puede basarse en una simpatia o un simple gusto, el Sartor se tornara también en una
influencia académica. El favoritismo que le tenemos a ciertos textos no garantiza que les
tomemos como guias de pensamiento durante largos afios de produccion intelectual. En
otras palabras, la historia del profesor Teufelsdrockh podia pasar facilmente como un
gusto literario, como una novela mas de muchas que habra leido Warburg a lo largo de
su vida. No obstante, este no es el caso. De hecho, los puntos que sefalaremos a
continuacién no son, en modo alguno, secundarios en la teoria warburgiana del arte,
sino, por el contrario, fundamentales dentro de su construccion conceptual. A pesar de no
ser un libro especializado en historia del arte, la influencia del libro de Carlyle no debe
subestimarse: no son sélo los apuntes concretos sobre los simbolos, la comunién entre
teoria y praxis en la biografia de Teufelsdrockh o la mirada peculiar hacia los ropajes y
vestidos, entre otros, sino que la propia concepcion de la vida para Warburg se construy6

en contraste con el ethos y el pathos carlyleanos. (Villhauer, 2002: 39)

1.3.1 Una vision holistica del arte

Una adenda en el trabajo sobre el Nacimiento de Venus y la Primavera de Botticelli es
quizés la referencia mas famosa que de Carlyle encontramos en Warburg. Se trata de un
epigrafe afadido mano al comienzo de lo que seria su tesis doctoral.

Dejemos que cada persona prudente siga su camino y vea lo que a él le ha de
conducir. Porque no es este hombre ni aquel hombre, sino todos los hombres los
que componen el género humano, y sus tareas conjuntas constituyen la tarea de la
humanidad. (SR: 30)

En esta referencia se podria rastrear la perspectiva con que Carlyle analiza a la sociedad
en conjunto. Se trata de una perspectiva holistica en la que la humanidad es considerada
como un gran cuerpo en el gue cada 6rgano —lldmese individuo, o pueblo— aporta para
el progreso y la evolucién de la misma. Los diferentes ambitos en los que las sociedades
humanas manifiestan su autoconocimiento, esto es, el arte, la religién, la filosofia, la
politica, etc., son interdependientes y se desarrollan uno a la par del otro. No en vano el
Sartor comienza por enumerar los distintos descubrimientos que hasta la fecha habian
conseguido, no los ingleses o franceses, sino los hombres en general. Los avances en el
campo de la astronomia, las matematicas, la geologia, la historia y la filosofia se afectan

entre si directa o indirectamente.



Sartor Resartus (1833) 15

Esta visién, impregnada de cierto romanticismo, se basa en la idea de que todas las
actividades humanas se encuentran entrelazadas esencialmente por el trabajo. Cada
descubrimiento en cada &rea del conocimiento humano es una especie de hilo dentro del
gran entramado textil que llamamos cultura humana, y dichos avances son producto del
esfuerzo y la dedicacion de algunos hombres para el beneficio de todos. En otras
palabras, seguin Carlyle a través del trabajo los hombres se encuentran a si mismos y al
mundo espiritual propio; cada conquista humana del conocimiento se acopla

directamente con el proceso del trabajo (Villhauer, 2002: 40).

Desde nuestro punto de vista la mencion de esta cita precisamente al comienzo del
trabajo de Botticelli marca una linea directa de interpretacion que podria enunciarse de
este modo: la busqueda warburgiana de las fuentes de la Antigliedad que nutrieron las
representaciones e imaginarios del primer Renacimiento italiano no es mas que otra
forma de decir que las obras de arte no surgen en un espacio vacio, sino que, como
productos del trabajo humano, ellas se encuentran engarzadas en una compleja
estructura en el que la poesia, la mistica y la filosofia, entre otras, se influencian,
entrelazan y se solapan entre si hasta confundirse. Se trata de ubicar a la obra de arte
dentro de un contexto en el que su tejido —para usar la metafora de Carlyle— nace a
partir de lo que otros tejieron. Las pinturas de Botticelli son ubicadas por Warburg en una
dimensién en la que comparten elementos no solo con otras obras de arte, sino también
con otros objetos de una naturaleza muy distinta, monedas, xilografias, estampados,

cartas o poemas.

En efecto, Warburg fue adentrandose cada vez mas en esta concepcion holistica de las
actividades humanas, de alli su negativa a limitarse Unica y exclusivamente al estudio de
obras de arte. Un proyecto como Mnemosyne es la ampliacion de esta vision integral del
trabajo del hombre, ya que este Atlas insiste en el rastreo de imagenes no Unicamente en
el campo artistico, sino también en el mundo grafico en general. Sellos postales,
fotografias publicitarias, almanaques de bolsillo, estampas y medallas son escogidas y
analizadas por él como si cada una de ellas guardara el reducto de un largo proceso
colectivo de construccion de imaginarios y representaciones. En las tablas del Atlas, la
yuxtaposicién de imagenes de diversa indole y funcionalidad apunta, desde nuestra

Optica, en esta direccion.



16 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Si bien, en Carlyle la apuesta por esta integralidad del trabajo humano es positiva y, en
cierto modo, optimista®, Warburg se encarga de mostrar el lado nefasto de esta
interdependencia de las diversas actividades. Al final del liboro El ritual de la serpiente®®,
indaga como a través del avance de la técnica en campos como el transporte, la
electricidad y la comunicacion toda la percepcién de la realidad humana se transforma vy,
con ella, la sociedad en conjunto. La destruccion del cosmos por parte de las nuevas
tecnologias, la eliminacion de los «espacios de contemplacion» y la desaparicion
paulatina de la fuerza del mundo mitico y simbdlico, son el resultado del progreso en

diversas areas de lo que él llama «la cultura de la maquina»*.

1.3.2 La comunidn entre teoria y vida practica

Ademas, definir la Filosofia del Traje sin el filésofo, las ideas de Teufelsdrockh sin algo de su
personalidad, ¢no era asegurar a ambos una equivocacién completa?

SR: 34

En 1841 Carlyle publica Los héroes, una obra en la que aborda el concepto de “lo
heroico”, que describe como una especie de fisiognomia espiritual que se puede rastrear
en las personalidades de aquellos individuos que marcan y hacen la historia. La densidad
y la fuerza de tales figuras estdn determinadas no solo por las tendencias y
circunstancias de la época, sino también por una especie de impulso revolucionario que
reposa en un plano interior y que les permite trascender las limitaciones que su propio

tiempo les depara®.

Pero ya desde el Sartor se anuncian elementos que permiten leer este texto como un

antecedente de las ideas expuestas en Los héroes. En efecto, la figura del profesor

o Carlyle anuncia una ultima obra de Teufelsdrockh, que queda inconclusa dada la misteriosa
desaparicion del profesor, y que se llama, precisamente, El Renacimiento de la Sociedad
(Palingenesie der menschlichen Gesellschaft), y es un intento por abordar la muerte y
transformacion de lo que Carlyle llama el Fénix-Mundo, es decir, la destruccion de la sociedad por
parte del monstruo del utilitarismo como etapa indispensable para su evolucién y progreso. “La
Sociedad —dice— no estd muerta: esa carrofia que llamais sociedad muerta, no es sino su
envoltura mortal, de la que se ha despojado para tomar otra mas noble; ella misma, a través de
perpetuas metamorfosis, en un desarrollo cada vez mas bello, debe vivir hasta que el Tiempo a su
vez se funda con la Eternidad.”(SR: 255) En efecto, al final del libro, Carlyle expresa la esperanza
de que las nuevas generaciones se valdran de simbolos nuevos y mas vigorosos.

9 En adelante ERS

1 Cfr. Warburg, 2005: 66

12 Cfr. Villhauer, 2002: 41



Sartor Resartus (1833) 17

Teufelsdrockh encarna esa imparcialidad y erudicion que se esperaria de un héroe en el
campo tedrico. Podriamos decir que este personaje goza de todas las caracteristicas que
un académico ideal deberia tener, una memoria extraordinaria, una genialidad que
imprime en sus pocas pero brillantes intervenciones y unas preocupaciones espirituales
no comunes en los hombres corrientes. Asi, las descripciones hechas por Carlyle a lo
largo del libro terminan por contornear una figura que, al igual que su oscuro y divino-
demoniaco nombre, casi se ubica en una esfera mas alla del bien y del mal: el profesor
se levanta por encima de las preocupaciones mundanas y es capaz de ver mas alla de
su tiempo. Es por esto que a pesar de ser poseedor de una curiosidad sin limites y una
sensibilidad para hacer reflexiones profundas sobre tépicos que el resto de la humanidad
pasa por alto, Teufelsdrockh resulta ser un incomprendido dentro de su mundo. Su
impetu revolucionario y la fuerza de su intelecto le llevan entonces a un enfrentamiento
con las universidades y los libros de su época, hasta tal punto que renuncia por completo
a su profesion y decide encerrarse en sus altas elucubraciones, justo como un ermitafio

del saber lo haria.

Lo que queremos resaltar es que Carlyle dedica gran parte del Sartor —toda la segunda
parte y fragmentos de la primera y tercera— a analizar los aspectos de la vida del
profesor que lo llevan hasta la novedosa filosofia del vestido. Esto se debe a que Carlyle
se suscribe a un ideal —muy propio del romanticismo aleman— en el que no existe una
separacion entre vida y obra, o lo que es lo mismo, entre teoria y practica. En otras
palabras, es a partir de las experiencias personales de Teufelsdrockh, de sus angustias
existenciales y de sus experiencias misticas'®, que podemos llegar a comprender el
alcance y el origen de sus reflexiones sobre los ropajes.

Esta personalidad teorética, el héroe de la ciencia, cohesiona abstracciones que en
alglin momento se transforman en parte de un acervo general de conocimiento. Es
por eso que dichas abstracciones deben entenderse a partir de la personalidad y no
al contrario. Es lo heroico lo que se exterioriza en forma de literatura, politica o
filosofia, no la literatura, la politica o la filosofia la que se encarnan en grandes
hombres. Asi, cada abstraccion, cada teoria debe retraerse a la fisiognomia
espiritual de donde ella proviene. (Villhauer, 2002: 42)

13 Al final de la segunda parte del libro el joven Teufelsdrockh se aleja de la creencia en Dios y
pasa por un periodo de “angustia existencial” donde revalla toda su vida y pierde toda esperanza
y fe. Esta crisis lo lleva incluso a experimentar una situacion parecida a la de Jesus en el desierto:
en su soledad el profesor es tentado por el demonio, pero sale victorioso de esta prueba y renace
espiritualmente al mundo y a Dios.



18 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Warburg perfectamente podria encajar en esta descripcion del hombre teérico en el que
vivencias y conclusiones se entremezclan hasta tal punto que ya no es posible distinguir
unas de otras, como si «la demostracion estuviese en la individualidad del autor, como si
hubiese aprendido no gracias al argumento, sino gracias a la experiencia» (SR: 73). A
donde queremos apuntar es que las pistas de la profunda admiracion que Warburg sentia
hacia Burckhardt, a quien describe como «un hombre cuya vocacion significa
sufrimiento»*, podriamos encontrarlas en la idea de que los problemas teéricos antes de
ubicarse en el plano estrictamente académico, son problemas personales, por lo tanto es
en la vida y no en los libros —por decirlo de algin modo— en donde éstos deben
resolverse. En efecto, para él, Burckhardt es alguien que super6 en su vida personal sus
miedos y temores a través del dominio de los influjos del pasado y de la resistencia a las
ondas mnémicas de los estados orgiasticos del mundo antiguo. Nietzsche es el otro lado
de la ecuacion. Se trata para Warburg de un fildsofo cuyo destino tragico esté atado a la
incapacidad para resolver en su interior los problemas y desafios que le planteaba su
terrible vocacién por la antigiiedad. «Nunca fue capaz de soportar la soledad, que es la

Unica atmoésfera adecuada para los que cargan con esa responsabilidad» (1992: 240)

Volviendo al Sartor, al recordar que Teufelsdrockh, después de su primera y Unica
decepcién amorosa, pasa por una depresion que lo lleva casi al borde del suicidio, no
podemos evitar de hacer un paralelo entre las angustias y sufrimientos del profesor de la
«ciencia de las cosas en general» y los constantes episodios de crisis que terminan por
conducir a Warburg al internamiento psiquiatrico entre 1918 y 1923. No es descabellado
pensar que quizas la imagen del incomprendido y solitario profesor Teufelsdrockh
renaciendo de las cenizas de la desesperanza y el dolor fue una fuente de inspiracion
para Warburg en los momentos mas grises de su vida. Esto explicaria, al menos en
parte, por qué el libro de Carlyle lo acompafi6 incluso durante su estancia en el hogar de

reposo en Kreuzlingen.

14 Cfr. Gombrich, 1986: 239.



Sartor Resartus (1833) 19

1.3.3 El método de la filosofia del vestido y la ciencia de la
cultura [Kulturwissenschaft]

Segun Wind, uno de los aspectos esenciales de la vision de Warburg acerca del arte es
la interconexiéon de la imagen con todas las manifestaciones religiosas, politicas,
arquitecténicas y cientificas que la rodean™. A diferencia de una visién formalista —como
la de un Alois Riegl— la perspectiva warburgiana nos permite contemplar la obra como
una pieza, como un engranaje que forma parte de un conjunto mucho mas complejo que
llamamos cultura. Esta puesta en escena de las mdltiples fuerzas que se condicionan a
las obras de arte le permiti6 a Warburg trazar un nuevo concepto de cultura, en la que
esta es contemplada como un todo que combina diversas areas del desarrollo espiritual
de la humanidad. Asi, su mérito consistio, principalmente, en abrir los caminos que
superarian la visidbn de la «pura visidn estética» que aislaba a las imagenes y las
despojaba de la misma sangre que le daba la vida. En efecto, el sacar a la luz el
complejo de asociaciones que entran en juego en una obra fue la labor incansable de
Warburg, por lo que la Kulturwissenschaft, esa «ciencia sin nombre», debia nutrirse de
los més variados elementos que pasaban por alto los historiadores tradicionales del arte.
La superacion de esta miopia metodoldgica supone una capacidad para «ver» los
delgados hilos que conectan todas las expresiones simbdlicas humanas, tomen estas
unas veces el revestimiento cientifico, otras el filoséfico u otras el religioso. Asi, la
astrologia, el mito, los intereses politicos e incluso las «malas» obras de arte entraron a
formar parte de un discurso que pretende comprender de un modo integral la vivencia
simbdlica del «animal que usa herramientas». El interés, entonces, no sé6lo reposa sobre
las obras maestras, sino también sobre aquellas que no logran resolver los problemas
que la dinamica estética les plantea. Los trabajos de un Miguel Angel o un Rafael solo
nos ofrecen el final feliz de conflictos ya resueltos, mientras que un cuadro que no logra
resolver dichos conflictos nos dice mas acerca de la naturaleza de los dilemas a los que

se enfrentan los artistas de una época determinada.

La biblioteca a la que él le dedic6 gran parte de su vida es una evidencia de este
esfuerzo de comprensién (Figura 3), por lo que podriamos decir que el método

warburgiano queda plasmado en ella de tal forma que si queremos comprender la

15 Cfr. 1993: 67



20 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

esencia de la Kulturwissenchaft debemos poner nuestra mirada sobre la clasificacion, las
tematicas y los criterios de seleccion de los libros que Warburg acumulé durante su vida
académica. Es en este sentido que Wind llama la atencién sobre la incapacidad de
desligar la biblioteca de la produccién intelectual de Warburg: también ella versa sobre
aspectos poco corrientes en una coleccion dedicada a estudiar la historia del arte.

Comparada con otras bibliotecas especializadas, debe de ofrecer un aspecto
particularmente fragmentario, pues cubre muchas mas esferas de las que tales
bibliotecas normalmente pretenden cubrir. Al mismo tiempo, sus secciones sobre
campos concretos no son tan completas como seria de esperar por regla general en
una biblioteca especializada. Resumiendo, su fuerza esta precisamente es las areas
marginales. (Wind, 1993: 77)

Figura 3. Biblioteca Warburg, 1927.

Ahora bien, como nuestra intencién es llamar la atencion sobre los antecedentes que de
la Kulturwissenchaft encontramos en el Sartor, lo primero que diremos es que ese
caracter fragmentario del método warburgiano también lo vemos en la filosofia del
vestido del profesor Teufelsdrockh. La conclusion de que «toda la sociedad esta fundada
sobre el traje» responde a un analisis de un sinndmero de situaciones, objetos y
realidades que, por ser aparentemente triviales, pasan desapercibidas a los ojos de los

académicos. La filosofia del vestido también indaga en esos campos marginales o



Sartor Resartus (1833) 21

secundarios de la cultura: un botén, un ojal o un pafiuelo se vuelven temas de reflexién
gue revelan toda una compleja red de proyecciones simbdlicas en las que el ser humano

—muchas veces sin saberlo— se encuentra inmerso.

Este discurso de Carlyle, que toma como base al trabajo humano, revistiéndolo de una
divinidad y una dignidad infinita, termina por convertirse en una mirada al mundo de las
cosas olvidadas, dado que también en ellas se descubre el corazén mismo de la
autocomprensioén humana. Se trata de evidenciar, a través de la descripcion y andlisis de
los distintos usos y funciones de los trajes en la historia, la forma en como estas
herramientas de ornamentacion remiten a una dimensién humana mas profunda. Una
capa, un velo o un sombrero sintetizan todo un conjunto de fuerzas culturales (misticas,
politicas, artisticas, etc.) que las dotan de sentido, y sin las cuales estos mismos objetos
se tornarian ininteligibles. En la ultima parte de su libro, Carlyle hace una radiografia de
la sociedad de su tiempo, no partiendo de las manifestaciones artisticas, filosoficas o
poéticas, sino haciendo una descripcion detallada de las prendas, accesorios,
alimentacién, bebidas, objetos del tocador, peinados y muebles de los ingleses. En otras
palabras, «de una descripcion y analisis de las maneras historicas del vestido se destila
una teoria sistematica del vestido» (2002: 42), por lo que el paralelo con Warburg no es

tan dificil de encontrar en este punto.

Igualmente, nos parece relevante anotar que al preguntarse Carlyle sobre la novedad de
esta area de reflexion —es decir, la novedad de una filosofia del vestido— él admite las
dificultades de seguir una via argumentativa ordenada para un pensamiento que se nutre
de tan diversas fuentes del conocimiento y la labor humana.

El método de nuestro profesor no es, en todo caso, el de una ldgica comin y
escolastica, donde las verdades estan todas en hilera, agarrandose cada una a los
faldones de la otra; sino en el mejor de los casos, el de la razon practica y que
procede por amplia intuicibn sobre grupos y distritos sistematicos; por lo cual
podemos decir que reina en su filosofia o descripcion espiritual de la Naturaleza una
noble complejidad casi igual a la de la naturaleza. Un gran laberinto, aunque como
cuchichea la fe, no sin un proyecto. (SR: 73)

Tenemos entonces un panorama que de cierta manera anuncia a un Warburg que ponia

en la misma mesa —o diremos mejor, en la misma tabla— tanto a un Botticelli como a



22 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

una imagen estampada en una cajita de uso cotidiano®®. Es decir, para entender cémo un
historiador del arte recurre a elementos extrafios a su propia area de estudio para
explicar la dimensién de una obra se requiere poner en juego otro tipo de légica que
permita emparentar estos objetos dispares y aparentemente distantes. La mecanica

hipertextual'’

del proyecto Mnemosyne se nos muestra no como una mera casualidad,
sino como la esencia de un nuevo lenguaje de interpretacion pictorica, en la que —por la
naturaleza misma de la cultura— cada imagen nos remite a otra y asi sucesivamente

(Figura 4).

Debemos concluir diciendo que es este nuevo lenguaje, que anticipa el Sartor, el que
permite interpretar a los simbolos como entidades llenas de vida, con una existencia que
se transforma con el paso del tiempo y que, como anotamos, estdn destinadas a
desaparecer o por lo menos a perder su fuerza a la par de la transformacion de las
sociedades que les vieron nacer. Esta idea de la vida de los simbolos que encontramos
en Carlyle es el punto de partida de un Warburg que estudia la pervivencia de la
Antiglledad en el Renacimiento, sabiendo perfectamente que los maestros que
retomaron los Pathosformel del pasado no vivian en el pasado.

El alejamiento del artista del contexto del objeto facilita el desarrollo del accesorio
dinamizador; por esta razon, el Gltimo aparece primero en las denominadas obras de
arte simbdlicas (o alegoricas), ya que en ellas el contexto real es suprimido por
«comparacion», desde un principio. (Warburg, 2005: 113)

Esta segunda tesis del final del trabajo sobre Botticelli adquiere sentido a la luz de esta
vision carlyleana que condena a los simbolos a ser corroidos por el tiempo, justo como
los trajes, por lo que la labor del «Prometeo» que rescata lo sagrado de los simbolos
antiguos supone un esfuerzo no por transportarse al mundo del pasado, sino por
observar desde la distancia la savia vital del legado de la Antigiiedad presente en el

presente.

18 «El interés de los historiadores del arte no se ha detenido hasta ahora en estos detalles que

parecen de mayor interés para la historia de la cultura, detalles que los historiadores pasan por

alto con demasiada rapidez, preocupados como estan por alcanzar un “punto de vista mas
eneral’». (Warburg, 2005: 136)

" El termino hipertexto proviene de la informatica y se define como la capacidad que tiene un

texto para remitir a otro relacionado. Las paginas web funcionan de esa manera. Enlazan

contenidos con otros a partir de links o vinculos hipertextuales.



23

Sartor Resartus (1833)

S

Figura 4. Mecéanica hipertextual del Atlas Mnemosyne. Paneles 57 y 58.






2.La expresion de las emociones en el
hombre y los animales* (1872)

Figura 5. Charles Darwin (1809 - 1882)

' The expression of emotions in man and animals, en adelante LE, fue publicado por primera vez
en Londres. Luego en 1896, la editorial D. Appleton And Company de New York hace lo propio en
suelo norteamericano. La obra fue digitalizada en el 2001 por la Universidad Cornell de la misma
ciudad. Aqui usaremos esta version. Disponible en:
http://www.archive.org/details/cu31924024828547



26 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Los movimientos de expresion proporcionan vivacidad y energia a nuestras palabras habladas. Ellos
revelan los pensamientos y las intenciones mas fielmente que las palabras, las cuales pueden ser

falsas.

LE: 364

Esta fue una de las Ultimas obras de Charles Darwin (Figura 5), publicada trece afios
después de su conocido Sobre el origen de las especies, en donde encontramos las
premisas basicas de la evolucién y la selecciéon natural. Consecuentemente, el libro
dedicado a establecer los nexos entre la expresion animal y la humana presupone la
teoria de la evolucién, lo cual explica por qué frecuentemente es leido como una prueba
mas de la seleccion natural en la naturaleza. Gombrich, por su parte, plantea que a pesar
gue la utilizacién de este texto por parte de Warburg fuese directa e inmediata dado que
«el libro de Darwin le ofrecia el vocabulario adecuado y muchas observaciones» (1986:
79) para su tesis sobre Botticelli, la lectura del mismo abrié una nueva perspectiva sobre
el problema de la expresién humana: todos nuestros gestos son expresiones simbdlicas.
Los movimientos que usamos para transmitir nuestras emociones nos recuerdan el
contexto practico en el que surgieron, pero al mismo tiempo se alejan de él. Fruncir el
cefo, por ejemplo, movimiento Util para animales cazadores por mejorar el enfoque y
controlar la cantidad de luz que entra a la pupila, ya no se usa en ese contexto, sino para
indicar concentraciébn o atencién en algo. La emocion ha sido conjurada en un

movimiento y manejada a voluntad.

2.1 Lafisiologia de las emociones y la especie humana

Las observaciones que proporcionaron el material necesario para la elaboracion de Las
expresiones comenzaron casi 40 afos antes de la escritura del mismo, esto es, son
anteriores a la formulacién de la teoria de la evolucion; no obstante, su contenido puede
verse como una continuacion de ésta en la medida en que sus conclusiones sobre el
origen de nuestros movimientos son inteligibles a la luz de nuestro pasado animal.
Ademads, esta motricidad es el resultado de un proceso de seleccion natural que filtré las

acciones dinamicas necesarias 0 adecuadas para determinada situacion emotiva.

Antes que Darwin muchos habian hecho reflexiones sobre la expresion humana y animal.
Desde la antigliedad, la fisiognomia habia acumulado gran cantidad de textos que
pretendian inferir las condiciones internas de caracter y comportamiento a partir de la

clasificacion y estudio de las facciones individuales. Gran parte de la bibliografia



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 27

disponible sobre la expresion se mezclaba con afirmaciones pseudocientificas sobre la
personalidad de los sujetos a partir del contorno del rostro, tamafio de la nariz o boca y
similares. Pero cuando Darwin incluyé en el titulo a «los animales» generd
autométicamente una distancia con esta gran cantidad de obras fisiogndémicas del
momento. En efecto, lo primero que él advierte es que se alejara de este tipo de estudios
y, desde la introduccién del libro, se dedica a hacer un recuento pormenorizado de los
autores —Charles Bell, Herbert Spencer, entre otros— que si proporcionaron datos
relevantes a su investigacion. La mayoria de ellos escribieron textos con alto contenido
descriptivo a nivel fisioldgico: piel, misculos, nervios, arterias, venas y sus alteraciones

bajo ciertos estados de animo.

Lo que hace interesante a un libro como Las expresiones es que sus planteamientos
trajeron consecuencias en campos muy distintos de los que quizds el autor mismo se
propuso. La actual neurobiologia, la psicologia y la historia del arte —de la mano de un
Aby Warburg, por ejemplo— son deudoras de esta detallada obra que abri6 nuevos
horizontes de interpretacion a los gritos, muecas y gestos animales y humanos. Sin duda
alguna, una de las mas fértiles ideas es la fundamentacion fisiologica de las emociones:
las expresiones no son simples representaciones de estados de animo, sino que ellas
configuran y determinan los mismos, con lo cual la separaciéon de lo fisico y lo mental se
desvanece. Demostrar esto en la actualidad resulta mucho mas facil que en la época de
Darwin, por lo que el desafio era precisamente mantenerse anclado en el ambito

cientifico-experimental y evitar, en lo posible, las especulaciones sin base alguna.

Pero Las expresiones enfrentaba retos aln mas urgentes: en primer lugar, las duras
criticas que habian caido sobre su teoria de la evolucion forzaban a Darwin a ser mas
precavido cuando se tratara de rebatir cuestiones religiosas como la creacién divina del
ser humano —cosa que hace con un talento y una discrecibn admirables—; y en
segundo lugar, el estar convencido de la l6gica de sus conclusiones le obligaba a
rechazar afirmaciones que la comunidad cientifica del momento sostenia. El origen Gnico
de las distintas razas humanas fue una de sus ideas mas controversiales. Este libro
aporta, en este sentido, pruebas de que todos los seres humanos provenimos de un
mismo ancestro animal. Es este el sentido de «continuacion» de la teoria de la evoluciéon

al cual nos referiamos.



28 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Detengdmonos un poco en este punto. En uno de los apartes mas interesantes de su
libro advierte que en los primates, los movimientos musculares y mecanismos de
expresion (como los aullidos o gritos) utilizados para describir una u otra situacion
cambian a medida que pasamos de una especie a otra. Asi, un orangutan utiliza un
repertorio de expresion muy distinto al de un chimpancé y viceversa. La pregunta que
surge cuando observa este hecho es bien enunciada por él mismo.

Las distintas especies y géneros de monos expresan sus sentimientos de distintas
formas; y este hecho es interesante dado que de alguna manera esta en relacién
con la pregunta de si acaso las supuestas razas humanas deberian clasificarse
como distintas especies o variedades; ya que, tal y como veremos en los capitulos
siguientes, las diferentes razas humanas expresan sus emociones y sensaciones
con notable uniformidad a través del mundo. (LE: 130)

Posterior a su andlisis minucioso de las mas diversas emociones que los humanos
somos capaces de comunicar, se convence de la idea del «antepasado comun» para
todas las razas. Al final del libro es mucho mas directo con esta afirmacion.

He intentado mostrar con considerable detalle que todas las expresiones importantes
exhibidas por el hombre son iguales alrededor del mundo. Este hecho es
interesante, ya que proporciona un nuevo argumento a favor de que las distintas
razas desciendan de un tronco parental Gnico, el cual debe haber sido casi
completamente humano en estructura, y en gran medida en mente, antes de la
época en la que las razas se separaron una de otra. [...] me parece sumamente
improbable que tal similitud, o mejor identidad de estructura, pueda haber sido
adquirida por vias independientes. Este debié haber sido el caso si las razas
humanas descendieran de varias y distintas especies aborigenes. (LE: 359-360)

Todo esto nos parece relevante en la medida en que ayuda a comprender por qué ser un
evolucionista 0 un seguidor de las ideas darwinianas no implicaba necesariamente
considerar que las diferencias que habia entre las distintas razas o pueblos —superiores
o inferiores— fuesen insalvables. Si bien, una lectura superficial de la teoria de la
evolucién podria desembocar en la idea de que hay un tipo de variedad humana mas
cercana al antepasado comun hominido y otra mas alejada de él o mas evolucionada, ni
siquiera el mismo Darwin apoya tal aseveracion. Sus investigaciones le llevan a afirmar

todo lo contrario.



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 29

2.2 Los principios generales de la expresion

Las ideas de Darwin sobre la expresion humana y animal se basan en la observacion de
gran cantidad de especies animales (sobre todo mamiferos) y de humanos. En la
poblacion humana se destacan dos grupos de sujetos: por un lado, nifios y personas con
problemas mentales, dado que, generalmente, sus emociones se expresan de una
manera mucho mas desinhibida y espontanea que en el adulto promedio. Por otro lado,
aborigenes y pueblos con poco o nulo contacto con el mundo europeo de la época, en
quienes, segun él, subyace la prueba de que nuestros gestos y medios de expresion son

en su mayoria los mismos al margen de nuestras diferencias culturales.

Antes de entrar de lleno en el andlisis de cada uno de estos principios, haremos dos
aclaraciones que nos parecen pertinentes. La primera es que estos tres principios se
aplican igualmente tanto a hombres como a animales inferiores. Y la segunda es que, si
bien, generalmente entendemos por «expresion» Unicamente a los cambios observados
en el rostro, los principios que veremos en detalle a continuacion son aplicables no solo a
los rostros sino a cualquier cambio o movimiento corporal, dado que todas las partes del
cuerpo pueden servir para la expresion de un estado mental o una emocién. La
importancia de estos tres principios radica en que la mayoria de las acciones motrices
identificadas como expresiones de estados de animo —salvo muy pocas excepciones—

son susceptibles de ser explicadas a partir de la accién de uno o varios de ellos.

2.2.1 Principio de los habitos asociados con la utilidad

Ciertas acciones complejas son de utilidad directa o indirecta bajo ciertos estados
mentales, para aliviar o satisfacer ciertas sensaciones, deseos, etc.; y cuando el
mismo estado es inducido, aunque sea débilmente, hay una tendencia, a través de
la fuerza del habito y asociacion, de ejecutar los mismos movimientos, aunque ellos
pueden no tener la mas minima utilidad. (LE: 28)

La idea basica de este principio es que el habito tiene una influencia enorme en la forma
como terminamos comunicando nuestra vida psiquica interior. El habito, como
fundamento de determinadas conductas que se transmiten a través de las generaciones,
es vital para la supervivencia de una especie en la medida que ciertos comportamientos
—que en un momento fueron intencionales o espontaneos— son transmitidos por vias de

la herencia a la progenie quedando engarzados en su constitucion fisiolégica de ahi en



30 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

adelante. Ademas, la fuerza del habito en la configuracién nerviosa y muscular de un
individuo permite explicar por qué ciertas acciones se ejecutan inconscientemente o aun

en contra de la voluntad.

Dos preguntas son relevantes antes de observar algunos ejemplos en animales y en los
seres humanos en donde podemos ver en accion dicho principio: (a) ¢de qué manera
actlay se fija el habito? y (b) ¢ cudles serian las diferencias entre expresiones heredadas
por fuerza del habito y actos reflejos?

(a) Darwin no estd muy seguro del mecanismo que interviene en la repeticibn de una
accion a consecuencia del habito y la herencia. Lo que llama la atencion es precisamente
la fuerza con la que la accion retorna al presente, es decir, desligada no solo de la
voluntad sino también de la utilidad con que se origind. Un perro que da varias vueltas
sobre el sitio donde se dispone a descansar esta, sin duda, siguiendo una conducta que,
aungue es seguro sirvio muy bien a sus antepasados durmiendo al intemperie, no es
estrictamente Util en el contexto actual, sobre todo si el animal es doméstico. Esta accidn
requiere entonces una explicacion fisiologica.

No es posible saber de qué manera el habito es tan eficiente facilitando movimientos
complejos, pero los fisidlogos afirman “que el poder conductor del nervio se
incrementa con la frecuencia de su excitacion”. Esto aplica a los nervios sensores y
motores, al igual que aquellos conectados con el acto de pensar. (LE: 29)

Por otra parte, varias acciones realizadas por los individuos son tan complejas y tan
alejadas de la utilidad que el habito —como base de la expresibn— requiere una
explicacion asociativa. Es decir, la yuxtaposicion de ciertas actitudes, movimientos o
posturas con ciertos estados mentales, queda fijjada en el individuo y su progenie de tal
manera que cuando la situacion vuelve a aparecer, el gesto asociado retorna como parte
de la reaccion espontanea del organismo a tal situaciéon. Cuando un perro se encuentra
ante una situacion que reclama su total concentracién, como un sonido extrafio en una
habitacion contigua, levanta una pata justo como si estuviese a punto de correr. Este
gesto de huida o persecucion quedo6 asociado con cualquier situacion de atencién en

general, aunque esta no necesariamente implique correr, como tal.

Esta asociacibn queda mejor explicada al observar que ante una incomodidad o un

hecho embarazoso o vergonzoso los seres humanos tendemos a emitir una pequefa tos



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 31

como si tuviésemos algo atravesado en la garganta. Tal gesto de incomodidad queda
explicado, segun Darwin por este aspecto asociativo del habito. Igual cosa podriamos
decir cuando nos rascamos la cabeza —«quitar algo que nos molesta»— 0 encogemos
los musculos que rodean el ojo —«para ver con mayor agudeza»— ante una
preocupacién o un problema que exige un esfuerzo mental extra para ser resuelto.

Ambos gestos evidentemente estan al margen de la utilidad que les dio origen.

(b) Todo esto nos lleva a la siguiente cuestion: ¢ Como diferenciar los actos involuntarios
gue son heredados por habito y aquellos actos llamados reflejos? Darwin define estos
Gltimos como el resultado de la «excitacion de un nervio periférico, que transmite su
influencia a ciertas células nerviosas, y estas a su vez llevan a la acciéon a ciertas
glandulas o musculos» (LE: 35), pero al mismo tiempo advierte que muchas veces es
dificil establecer en qué medida son distinguibles de acciones surgidas del habito, dado
gue ambos —actos reflejos y actos originados por el habito— se ejecutan de manera
espontdnea y sin intervenciéon alguna —o por lo menos escasa— de la voluntad
individual®. Toser, estornudar, cerrar los parpados cuando se toca la superficie del ojo o
cuando un objeto pasa muy cerca de él, son ejemplos de acciones reflejas descritas con
sorprendente detalle en Las expresiones. El hecho de que el nifio estornude
perfectamente antes de aprender a soplar su nariz, implica que tales acciones no son
aprendidas, dado que voluntariamente éste aun es incapaz de poner en movimiento
todos los musculos que se requieren para estornudar. Y mas aun: ni siquiera el adulto
puede soplar su nariz con tal fuerza y velocidad como cuando estornuda. El acto reflejo

supera con creces cualquier intento de imitarlo.

El punto que queremos resaltar es que Darwin entrevé la posibilidad de que tales actos
reflejos involuntarios, y a veces despojados de su utilidad, tengan, no obstante, su origen
en acciones utiles y voluntarias en relaciéon con el habito.

Parece probable que algunas acciones que fueron en un principio ejecutadas
conscientemente, se hayan transformado en acciones reflejas a través del habito y la
asociacion, y ahora estan tan fuertemente fijadas y heredadas, que se ejecutan,
incluso cuando no tienen la menor utilidad. (LE: 39)

% Sirva aqui el ejemplo brindado por el mismo Darwin, donde un sapo que se le aplica un poco de
acido en una pierna mueve la otra extremidad en aras de quitar la sustancia irritante, aun cuando
su cabeza ha sido cercenada.



32 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

En este sentido, algunos actos voluntarios que sirvieron para satisfacer algiin deseo o
liberarnos de alguna sensacion desagradable, y que fueron repetidos por generaciones,
hoy son actos reflejos que se manifiestan involuntariamente®. Por esto, buscar la
diferencia entre actos reflejos y los determinados por el habito se convierte en un
problema aparente, dado que su relacibn es mucho mas intima de lo que podria

pensarse: muchas veces la génesis del acto reflejo es el habito mismo.

Un ejemplo que sintetiza todo lo dicho es el gesto humano de sorpresa: las cejas se
levantan, la boca se abre en forma de «o», y se toma una bocanada de aire corta y
rapida. Cada una de estas acciones inconscientes, comunes a todos los pueblos de la
tierra e incluso a personas ciego-sordo-mudas de nacimiento?, son explicables en tanto
gue acciones alguna vez asociadas con la utilidad, transmitidas a través de la repeticion y
del habito. Las cejas levantadas permiten ampliar el campo de vision mucho mas
rapidamente que Unicamente abriendo los parpados, ademas de permitir mover los
globos oculares mas facilmente a cualquier direccién; ambas acciones son perfectamente
tiles en caso de un eventual peligro o amenaza. Algo parecido pasa con la necesidad de
guardar silencio, aguantando la respiracion o haciéndola menos ruidosa, cosas que se
logran inspirando rapidamente y abriendo la boca, respectivamente. Este ejemplo
también sirve para mostrar como, por asociacion, los gestos usados por el ser humano
gue han sido despojados de su finalidad primera, son igualmente usados en situaciones

en que simplemente se desea expresar o representar asombro o algo inesperado.

% Esto no implica que tales actos reflejos no puedan ser modificados voluntariamente por el
individuo, y asi cambiar o controlar sus modulaciones o, simplemente, dirigirlos hacia fines
distintos de sus originales. Un ejemplo podria ser la tos, cuya funciéon de limpiar la garganta,
puede también llegar a manifestar una sensacion de incomodidad o molestia frente a una
situacion.

* El caso de Laura Bridgman (1829-1889) fue famoso y ampliamente estudiado y referenciado por
la comunidad académica del momento.



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 33

2.2.2 Principio de antitesis

Ciertos estados mentales conducen a ciertas acciones habituales. [...] Cuando se
provoca un estado mental directamente opuesto hay una fuerte e involuntaria
tendencia a ejecutar movimientos de una naturaleza directamente opuesta, aunque
no sean Utiles; y tales movimientos son en algunos casos altamente expresivos. (LE:
28)

El segundo principio de la expresidén logra arrojar luces sobre el origen de una vasta
cantidad de gestos que de otra manera serian inexplicables. Por ejemplo, cuando un
perro esta frente a otro que le resulte hostil, eriza los pelos de su lomo, muestra los
dientes, yergue la cola y las orejas; camina con la columna recta y las extremidades
extendidas y firmemente apoyadas en el piso (Figura 6). No obstante, cuando se
encuentra delante de algo que lo atemoriza sus movimientos son literalmente opuestos:
esconde la cola entre las patas traseras, arquea el lomo hacia abajo, baja las orejas,
cierra la boca y dobla las extremidades (Figura 7). El primer conjunto de movimientos
puede ser perfectamente explicado desde su uso practico o util cuando se esté en actitud
de enfrentamiento o agresividad ante un posible enemigo. Patas firmemente apostadas
en el suelo y listas para correr; dientes sobresalientes con la intencién de amedrentar al
agresor; orejas erguidas y dirigidas hacia su oponente, etc. El segundo conjunto, que
esta en relacion con la sumision o temor extremo, solo es susceptible de ser entendido a

través del principio de antitesis.

Figura 6. Perro en situaciéon hostil y de enfrentamiento.



34 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Figura 7. Perro en estado de sumision o terror.

En cuanto al origen de esta tendencia antitética, Darwin casi descarta que este haya sido
el caracter voluntario de dichos gestos. Aunque, al igual que en el principio anterior, la
falta de utilidad y el caracter innato no implica que no hayan sido intencionales y
voluntarios en su origen, es «muy poco probable» que gestos de naturaleza opuesta a
otros fuesen ejecutados de manera voluntaria bajo estados mentales también opuestos.
Se trata més bien de algo mas all4 de la voluntad o la consciencia: se trata de algo
fisioldégico. En efecto, al poner en juego un musculo en relacion con cierto sentimiento, la
inclinacion de mover el masculo opuesto —o el mismo pero en direcciéon contraria—
surge de manera espontanea ante una emocién antagénica. Por ultimo, esta inclinacién

es fijada de manera evolutiva a través la asociacion y el habito.

Esta necesidad de expresar oposicion de sentimientos a través de movimientos
contrarios entre si no es exclusiva de las acciones reflejas, ya que se advierte incluso en
los gestos convencionales, como el lenguaje de los sordomudos, en el que las posturas
de las manos y dedos muchas veces descansan sobre esta regla. Algunas aves y los
mamiferos como el perro, el gato, los primates y los caballos dan muestra de que el
lenguaje de interaccién entre individuos de la misma especie se da en estos términos de
oposiciébn de movimientos como oposicion de estados mentales. Lo cual le permite a
Darwin inferir que la antitesis es un recurso natural y ampliamente usado por los

animales —incluido el ser humano— para la expresion de sus emociones.



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 35

El autor explica el origen de la risa humana basandose en este principio antitético.
Podemos interpretar el llanto como un llamado de la cria indefensa por ayuda, por lo que
el grito y la apertura de la boca usandola como cavidad para amplificar el ruido son
hechos perfectamente justificados por la utilidad. Ademas, el grito tiene sentido como
Obice para el dolor, porque cuando hay dos estimulos simultdneos el mas fuerte opaca al
mas débil. En otras palabras, cuando hacemos un fuerte esfuerzo muscular —como el
grito— nuestra atencién se desvia hacia esa accion y hace que nos olvidemos de otra
gue estemos experimentando en el momento. En el caso de la risa la utilidad no es tan
facil de mostrar, aunque ésta se puede explicar por medio del principio de la antitesis. El
llanto procede basicamente a través de una larga expiracion y una sucesién de
inspiraciones cortas, mientras que la risa se basa en expiraciones cortas y seguidas e
inspiraciones largas. El levantamiento de las comisuras —como etapa anterior a la risa—
estaria en relacion a la oposicién del decaimiento de las mismas cuando estamos a punto

de llorar.

2.2.3 Principio de las acciones directas del sistema nervioso

Cuando el sistema sensorial se excita fuertemente, se genera un exceso de fuerza
nerviosa (nerve-force) y se transmite en ciertas direcciones definidas dependiendo
de la conexion de las células nerviosas, y parcialmente del habito: o, tal como
parece, se interrumpe el suministro de fuerza nerviosa. (LE: 29)

El tercer principio debe ser considerado como resultado directo de la constitucion del
sistema nervioso, excluyendo a las acciones voluntarias y la mayoria de las heredadas
por el habito. Con una agudeza que por momentos asombra, Darwin propone varios
ejemplos donde este principio se reconoce mas facilmente: la pérdida de color del cabello
durante una situacion de horror extremo®, el temblor, las convulsiones por dolor o la
sudoracion como expresion de ciertos estados mentales. Existe, pues, una interconexiéon
fisiolégica entre nuestro sistema nervioso, los distintos érganos, glandulas y musculos y
la manera en que ciertas emociones influyen y afectan el comportamiento de dichas
partes del cuerpo. Los cambios propios de ciertos estados psiquicos, como el terror, la

ira, la enfermedad o la vergiuenza, se manifiestan como fendmenos altamente

® Darwin cita varios autores gue sustentan y documentan este extrafio fenomeno. Cfr. LE: 67 y
341.



36 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

expresivos. Ellos hacen parte de un repertorio de acciones que los seres humanos de
todas las latitudes identifican como relativos a un estado de animo definido. Lo que
caracteriza este principio es el hecho de que la misma configuracién nerviosa y celular
del sistema permite dichas conexiones, manifestadas como transmision de movimientos
y cambios fisioldégicos que son, en su mayoria, involuntarias. Algunos actos reflejos,
como la dilatacién de las pupilas, se explicarian como consecuencia de acciones directas

en el sistema nervioso.

El latir del corazon, por ejemplo, es altamente susceptible de sufrir alteraciones en su
frecuencia e intensidad como consecuencia de un fuerte estado de ira. La rapidez o
lentitud en la actividad de este musculo escapa por completo del control del individuo y
probablemente nunca fue una accién voluntaria, asi que tampoco pudo transmitirse por
fuerza del habito. Algo similar pasa con el temblor de musculos y extremidades en
situaciones que inspiren terror.

El temblar no tiene utilidad alguna, con frecuencia trae mucho perjuicio, y no puede
en principio haber sido adquirido a través de la voluntad y transformado en habito
por asociacion a alguna emocion. (LE: 67)

Llama la atencion la explicacion de ciertos movimientos convulsivos a través de la teoria
de energia disponible en el sistema nervioso. En esta, el autor postula que «cuando el
sistema cerebro-espinal es altamente excitado y se libera fuerza nerviosa (nerve-force)
de manera excesiva, ella puede ser invertida (expended) en sensaciones intensas,
pensamiento activo, movimientos violentos o el incremento de la actividad de las
glandulas» (LE: 71). Con frecuencia, Darwin cita a Herbert Spencer y sus Ensayos
cientificos y politicos, dado que gran parte de esta idea de limitacion de la energia se
basa en las conclusiones de este ultimo. La teoria de la energia disponible permite
explicar por qué —como anotabamos al final del inciso anterior— un dolor fuerte libera la
sensacion de uno mas débil. Afirma Spencer que la cantidad existente de fuerza nerviosa
en el organismo debe invertirse en alguna direccion o debe manifestarse en alguna zona
corporal. El apretar los dientes o tensionar los musculos al extremo bajo un fuerte dolor
cobra sentido en la medida en que logra desviar la actividad nerviosa dedicada a la parte
del cuerpo que padece. En palabras de Darwin: «La conciencia interna de que la
capacidad del sistema nervioso es limitada habra fortalecido [...] la tendencia a la accion
violenta durante un sufrimiento extremo. Un hombre no puede pensar y llevar

[simultaneamente] su fuerza muscular al maximo» (LE: 72)



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 37

Un ejemplo claro que pone en juego este tercer principio y parte de los otros dos es, lo
gue en términos del autor resulta ser, quizas, la Unica expresion auténticamente humana:
el rubor o sonrojamiento del rostro ante situaciones de vergtienza, timidez o modestia. A
lo largo de todo un capitulo, se dedica a explicar las causas de esta rara expresion
involuntaria en las personas. Efectivamente, esta expresion se da incluso en los
individuos de raza negra, en los que tal reaccion se observa cuando la cicatriz blanca que
ha dejado una herida se torna roja durante los estados de animo anteriormente
mencionados. Tal enrojecimiento de la piel se debe a la dilatacion de los vasos capilares
gue irrigan la epidermis, por lo que resulta poco probable que haya sido una conducta

voluntaria en algin momento.

No obstante, la atencidon o concentracion mental sobre ciertos 6rganos o partes del
cuerpo afecta de modo significativo la circulacién sobre tal porcion de tejido. Varios
estudios y experimentos de cientificos e investigadores son citados por él para sustentar
lo anterior®. La causa del sonrojamiento humano es la concentracién mental en las partes
visibles de nuestro cuerpo (rostro y cuello) en situaciones en las que el “cOmo me veo
ante los demas” cobra inusual importancia: al preocuparnos por nuestra apariencia
externa afectamos de manera directa los canales fisioldgicos de irrigacion sanguinea. La
teoria darwiniana del rubor —a saber, se sonroja la parte de nosotros que los demas
ven— permite explicar de este modo por qué a diferencia de los europeos en los que el
pecho y los brazos estan ocultos a la vista, en ciertas culturas aborigenes donde éstos

estan al descubierto tales partes corporales son susceptibles al enrojecimiento.

Las expresiones termina con una enumeracion puntual y detallada de numerosas y
variadas expresiones humanas a la luz de su fundamentacion fisiol6gica. La meditacién,
preocupacion, la depresién, la alegria, la ternura, el desgano, la paciencia, la sorpresa, la
modestia, el horror, entre otros, son analizados casi como en camara lenta: cada
pequefio musculo que se pone en accidon es descrito con la exactitud y rigurosidad
caracteristicas de una persona tan observadora como Darwin. Sus conclusiones (LE: 347
y ss.) amplian el horizonte de investigacién de posteriores estudios al plantear cuestiones

gue rebasan incluso el ambito netamente fisiol6gico de la obra. Al preguntarse por el

® Cfr. LE: 337 y ss.



38 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

reconocimiento instintivo de las expresiones de los otros, Darwin esta entrando en
campos de la psicologia o la antropologia comunicativa. Sus menciones breves, pero
sumamente persuasivas, sobre la empatia en la comunicacién en distintas razas o
pueblos humanos no dejan de ser los apuntes de un autor que era plenamente
consciente de la trascendencia que su estudio tendria en un futuro en varias areas del

conocimiento.

2.3 Warburg y Darwin

2.3.1 El uso de las imagenes como textos

Se ha sefialado comunmente la dificultad que tenia Darwin para dibujar o hacer un
grafica cualquiera y sin embargo, su obra en conjunto se ha convertido en tema de
reflexion de la cultura visual victoriana. El uso particular de las ilustraciones y las
fotografias cobran un caracter muy especial si tenemos en cuenta que su «falta de gusto
por la pintura» es un aspecto que constantemente remarca en su Autobiografia. En otras
palabras,

La apariciobn de una sola ilustracién en el Origen de las especies —el famoso
“diagrama ramificado”— pareceria confirmar su logocentrismo. Aun asi, [...] las otras
publicaciones de Darwin, antes y después, fueron ricas en ilustraciones; de hecho,
su nimero aumentd de libro en libro. (Nyhart, 2008: 499)

En Las expresiones estamos en presencia de una apropiacion progresiva de la imagen
como parte esencial del contenido en la que texto e imagen se entrecruzan en un didlogo
permanente. Las graficas no son usadas como meros instrumentos para esclarecer
apartes del texto, sino como partes del texto mismo. Aqui entonces hay una ruptura
significativa con respecto a las ilustraciones en los libros de la época, dado que las

gréficas incluso le permitian rebatir enfoques tedricos de sus pares académicos’. En Las

"Las discrepancias tedricas entre Darwin y Charles Bell sobre el caracter Unico de la raza humana
frente a los demas animales se muestran en la forma en que las imagenes eran insertadas en sus
obras. «Las ilustraciones humanas de Darwin en La expresion son mucho mas similares a las de
Bell que sus ilustraciones animales, pero €l las utiliza de tal manera que sonsacan las diferencias
tedricas con Bell. A pesar del énfasis de Bell en la unicidad de la expresion humana, la mayoria de
las ilustraciones humanas son de humanos en su estado méas animalesco. Un poseido
(demoniac), un hidrofébico, un loco, [...] y aquellos controlados por el miedo o la ira. [...] Ellos
estrechan y difuminan la distincion entre los humanos y los animales al mostrar a los humanos en
momentos de brutalidad y no de nobleza» (Smith, 2006: 192).



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 39

expresiones los dibujos y retratos no cumplen un papel secundario, tampoco se pueden
catalogar como complementos de las ideas escritas; ellos son una extensién conceptual
gue contiene informacion por si misma. Se abre paso una unidad en la cual «la imagen y
el texto que la rodea comunican fluidamente las ideas de Darwin» (Larson & Brauer,
2009: 9).

Nuestra tesis es que en Warburg encontramos el mismo uso del texto-imagen como
pieza fundamental para transmitir una idea. Quizas no exista un trabajo de Warburg que
pueda leerse sin ayuda visual de referencia. El mismo era consciente de la fuerte
dependencia de las imagenes a la que su método y su objeto de estudio le confinaban.
De hecho, es bien conocida la presencia constante de diapositivas durante sus
conferencias. Mas aun, un proyecto como Mnemosyne soélo adquiere sentido como
radicalizacion de esta postura frente a las imagenes-texto. Ha debido, pues, ser de
mucha ayuda para él encontrar en Las expresiones una especie de manual ilustrado de
las expresiones humanas mas relevantes. Contemplamos aqui unos dibujos tan
elocuentes por si solos que casi ho podriamos imaginar esta obra sin ellos. La rabia, la
devocion, la ira y demas emociones eran congeladas en su movimiento natural como
parte del desarrollo del argumento; por lo que las descripciones detalladas y exhaustivas
se tornan insuficientes comparadas con la informaciéon no-escrita que la imagen nos
brinda (Figura 8).

TN T =
Figura 8. Expresion de terror. llustracion original de Las
expresiones.




40 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Por otro lado, la fotografia también encontré un uso particular en Las expresiones (Figura
9). Recordemos que la obra de Darwin surge en una Europa que se debatia en una
discusion sobre los usos posibles de este reciente invento. En esa medida, tuvo que
tomar partido en estos topicos quizas sin proponérselo. Al incluir fotografias de pacientes
siquiatricos y personas sometidas a experimentos explota su potencial de documento o
de registro para la medicina y demas ciencias. Igualmente, la presencia de fotografias y
no de pinturas o esculturas para apoyar sus planteamientos parece apuntar hacia una
mayor confiabilidad u objetividad en las primeras. En unas pocas lineas al comienzo de
su texto, descarta todo tipo de representacion artistica como herramienta de estudio de
las expresiones humanas, lo que en otras palabras, significa que hay en él una postura
estética frente a la nueva técnica de captura de la luz.

Hubiese esperado extraer mucha ayuda de los grandes maestros de la pintura y la
escultura, quienes son observadores detallados. Por lo tanto, he mirado fotografias y
grabados de muchas obras conocidas; pero, con pocas excepciones, no han sido
provechosas. La razon es, sin duda, que en las obras de arte la belleza es el objetivo
principal y los musculos faciales fuertemente contraidos destruyen la belleza. (LE:
14)

Figura 9. Fotografia de hombre sometido a experimentos
de excitacion de musculos faciales por medio de
corrientes eléctricas. LE: 301.



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 41

El uso de la fotografia fue fundamental para Warburg sobre todo en la Ultima parte de su
trabajo intelectual. Sin embargo, ya desde su viaje a América (1895) fue una herramienta
de gran ayuda, lo cual demuestra entre otras cosas, su valoracion de la fotografia como
documento visual: la presencia de muchas imégenes fotogréaficas en un proyecto como
Mnemosyne es prueba de ello. Independientemente de la consideracion artistica positiva
0 negativa frente a esta forma técnica de plasmar las imagenes, no podemos negar que
Warburg aprehendié rapidamente todo el potencial de la fotografia como texto-imagen
que tiene vida propia, en tanto ella permite “decir mas cosas” que el lenguaje puramente
discursivo. Es en esta direccion que podemos comprender el hecho de que en tal
conjunto de fotografias e imagenes del Atlas no hubiese «ni encabezamientos ni
comentarios detallados por parte de Warburg». Por supuesto no estamos diciendo que
estas ideas tienen su origen en Darwin, simplemente hemos contrastado ambos usos de
las imagenes tratando de sefialar puntos de convergencia significativos a nuestro juicio.
Estd muy claro para nosotros que las ideas warburgianas se nutren de muchas fuentes,
pero es de resaltar el caracter innovador de las graficas e ilustraciones en Las

expresiones.

2.3.2 Hacia una psicologia de la expresion

Al principio del capitulo menciondbamos que la utilidad del trabajo de Darwin en la obra
de Warburg fue directa. En efecto, en su diario, Warburg lo catalogaba como «un libro
gue por fin me ayuda» (citado en Gombrich, 1986: 79), frase que debemos entender
como el descubrimiento de la obra de Darwin como herramienta eficaz para sus
preocupaciones inmediatas. Por ejemplo, en su trabajo sobre la primavera de Botticelli, al
describir la persecucién erética de Flora y Céfiro, dice: «mientras corre, la joven vuelve la
cabeza a su perseguidor, como suplicando ayuda; los brazos y las manos se mueven
también en actitud defensiva» (Warburg, 2005: 96). Y mas adelante, «la punta de la nariz
estd un poco levantada, la aleta nasal destaca nitidamente; esto y el labio inferior
colgante hacen que el rostro adquiera una expresion resignada» (Warburg, 2005: 108).2
Hemos resaltado a propoésito las frases que solo cobran significado a través de la lectura
de un estudio tan minucioso y detallado de las expresiones humanas como el de Darwin.

Los extensos capitulos darwinianos dedicados a la descripcibn pormenorizada de los

8 LLas cursivas de ambas citas son nuestras.



42 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

musculos, nervios y tendones que se ponen en accién cuando queremos expresar una u

otra sensacion brindan a Warburg una base sélida y cientifica para sus aseveraciones.

Otro ejemplo de cémo Darwin es usado como herramienta para el andlisis de las obras
pictéricas del Renacimiento resulta ser el trabajo de Warburg El arte del retrato y la
burguesia florentina de 1902. Aqui en varias ocasiones se logra vislumbrar la influencia
decisiva del lenguaje, los términos y las expresiones darwinianas. Al analizar la forma en
cémo Doménico Ghirlandaio logra hacer que el rostro «grotesco» de Lorenzo de Medici
parezca benevolente y jovial, Warburg recurre a las descripciones de Darwin como
instrumento de interpretacién del rostro®. Ciertamente, como él mismo anota, muchos
artistas e historiadores de la época coinciden en que las facciones de Lorenzo no le eran
del todo favorables. Ojos miopes, nariz aplastada con punta caida, boca grande y rasgos
que lo acercaban a «la fisonomia antipatica de un tipo criminal y repugnante» son los
elementos que Ghirlandaio matiza con el pincel. En su pintura, la cara de Lorenzo
aparece “suavizada” dado que «los ojos y las cejas no se agolpan» y «el labio superior

no se oprime al inferior en un amargo gesto de reserva» (Figura 10).

Mas relevante resulta aun el hecho de que fuese el mismo Warburg el que buscara las
iméagenes de una medalla y una estatua donde se habia acufiado el rostro de Lorenzo
pero sin el “tratamiento suavizante” que se le dio en la Confirmacion de la regla
franciscana de la Santa Trinitd (Figura 11 y Figura 12). El pivote alrededor del cual gira

todo esta situacion es sin duda la posicion de las cejas y la contraccién de los labios.

® Para todas las citas de esta seccion cfr. 2005; 152 y SS.



La expresién de las emociones en el hombre y los animales (1872)

43

Figura 12. Lorenzo de Médici. Medalla de Niccolo di Figura 11. Lorenzo de Médici. Busto
Forzore Spinelli, ca 1490. de Antonio del Pollaiuolo, ca 1480.



44 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Tales aspectos puntuales de la expresién facial, asi como la interpretacion de la postura
de Lorenzo como una actitud de «asombro, pero también de rechazo» se encuentran
explicados e ilustrados ampliamente en el libro de Darwin'. Igualmente podriamos
mencionar las relaciones que halla entre los contornos oculares o las comisuras labiales
y la «indiferencia arrogante» de Piero, la «opulencia» de Giovanni, el futuro papa Le6n X.
En sintesis, el trabajo del naturalista inglés le permitié a Warburg hacer interpretaciones
psicoldgicas de la expresion de los personajes retratados con una precision asombrosa
gue pretendia mostrar un lenguaje corporal que pasaba desapercibido a los historiadores
del arte.

Figura 13. Expresion de asco y rechazo. Fotografia
de Las expresiones

19 «Como la sensacién de asco (disgust) comienza, principalmente, en conexidn con el acto de
comer o saborear, es natural que esta expresion consista fundamentalmente en movimientos
alrededor de la boca. Pero como el asco también genera molestia (annoyance) generalmente se
acompafa por un fruncido de cejas y frecuentemente por gestos como para empujar o protegerse
contra el objeto ofensivo» (LE: 257). La interpretacion de Warburg del gesto de Lorenzo como de
«asombro pero también de rechazo» debe leerse a la luz de este pasaje de TE, en donde
justamente se identifica el levantamiento de los brazos con las palmas extendidas en direccién
hacia el objeto como un rechazo hacia el mismo (Figura 13). Warburg parte de este «rechazo» en
la postura de Lorenzo para mostrar el juego de importancias y contrapunteos de jerarquias entre
los distintos personajes que pueblan la composicién pictorica: la Iglesia pasa a un segundo plano
mientras que los miembros de la burguesia pasan a ser protagonistas de la obra. «Resulta tan
elocuente el juego mudo entre Lorenzo y este grupo [de los tres hombres y los tres nifios] que, si
se observa con atencion este “comité de bienvenida sobre la escalera”, se obtiene la impresion de
que se trata del centro gravitatorio artistico de toda la composicion [...]» (Warburg, 2005: 154).



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 45

2.3.3 Proyeccién emocional y simpatia

Existe una pregunta que subyace a todo el problema de la expresion humana: ¢ qué nos
permite asociar un movimiento corporal percibido con un estado de animo, con un
conjunto de intenciones o pensamientos determinados? En otras palabras, se trata no
s6lo de conocer los origenes de nuestras expresiones, sino también de investigar lo que
sucede cuando las vemos en nuestros semejantes. Por supuesto, la cuestion anterior
rebasa los limites de la fisiologia o biologia como discursos explicativos basados en la
interaccion de musculos y nervios en el organismo. La pregunta es de suma importancia
porque todo el problema de la comunicacién descansa en la idea de que el otro logre
captar el mensaje que quiero transmitir. En esa medida, la expresion no esta exenta de
ese diadlogo fundamental en el que ambas partes (emisor-receptor) comparten unos
codigos seménticos que permiten el entendimiento. Ahora bien, Darwin sabe que el papel
gue juegan los musculos faciales y demés herramientas expresivas en el desarrollo de la
comunicacion humana no es despreciable. «Percibimos esto de manera inmediata
cuando conversamos sobre un tépico importante con alguien cuyo rostro esta oculto».
(LE: 354) Podriamos mencionar aqui la negativa de muchas personas a hablar asuntos

importantes por teléfono.

Las pistas para resolver la pregunta de qué pasa cuando vemos cuerpos en movimiento
las podemos encontrar en el mismo escrito de Darwin. Comenzaremos por mencionar la
estrecha relaciéon entre la intencién y el movimiento como elementos indisolubles e
inseparables en la cinética expresiva. El principio de antitesis encuentra su fundamento
en esta relacién; es decir, la razén ultima de porqué ejecutamos movimientos contrarios
en estados de 4nimo opuestos es que tenemos la intencidn de expresar algo opuesto y
nuestro movimiento sigue ese vector intencional. Hay una idea oculta —no desarrollada
en Las expresiones— segun la cual nuestras intenciones buscan una repercusion directa
en el mundo circundante. Esto se debe a que los musculos y 6rganos no son medios de
expresion en si mismos, es decir, su finalidad nunca fue la expresion. «Ningin musculo
se ha desarrollado o incluso modificado por mor de la expresion Unicamente» (LE: 354)
Esto implica que el movimiento ejecutado tenia una utlidad precisa y no surgié de
manera azarosa o casual. Este caracter utilitario —de alivio de un dolor o satisfaccion de
una necesidad— permite hablar de la pretension de influencia directa del movimiento en

el entorno del sujeto. Por ejemplo, en perros y primates el levantar un extremo del labio



46 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

para mostrar el canino a un potencial contrincante se hace para disuadirlo de su ataque,
no por otra razén. En este sentido, el hombre como ser expresivo confia —por asi
decirlo— en el poder de sus movimientos para generar cambios en las circunstancias
externas. Proyecta sus intenciones y deseos en los demas objetos y, en el caso de los
estados de animo diremos que se proyecta emocionalmente. Vemos en accion la
tendencia a proyectar nuestras intenciones con movimientos cuando las personas
encogen los hombros y muestran las palmas de las manos cuando estan en una
situacion en la piden excusas o cuando sucede algo que escapa a su control. Al ubicar
las manos y brazos en una postura contraria a la de la lucha —por el principio de
antitesis— aspiramos a que las circunstancias que nos rodean sean distintas. Esta
proyeccion emocional puede contemplarse mas didfanamente con unos ejemplos que
propone el mismo Darwin.

Tan fuertemente estdn asociados nuestras intenciones y movimientos, que si
deseamos ansiosamente que un objeto se mueva en una direccion, dificilmente
podemos evitar mover nuestros cuerpos en la misma direccién, aunque sabemos
perfectamente que esto no tiene ninguna influencia. [...] Por otro lado, si deseamos
avidamente que alguien se aproxime actuamos como si lo empujaramos hacia
nosotros; y asi en innumerables ejemplos. (LE: 65)

Ahora bien, el término «simpatia» (sympathy) aparece en varios apartes de Las
expresiones cuando Darwin intenta explicar lo que sucede al ser testigos de la
manifestacion de una emocion fuerte en otra persona.

Casi todos experimentariamos el mismo sentimiento en su mas alto grado al
contemplar a un hombre que va a ser torturado o que esté siendo torturado. En estos
casos no hay peligro para nosotros, pero a través del poder de la imaginacion y la
simpatia nos colocamos en la posicion del que sufre y sentimos algo semejante al
miedo. (LE: 304)

La palabra simpatia es usada por €l en su acepcion cientifica de relacion entre dos
cuerpos o sistemas en el que la accion de uno repercute en el estado del otro'’. De

hecho, para Darwin, uno de los mas grandes obstaculos en el estudio de las expresiones

1 Hay que ser cuidadosos con el termino sympathy, ya que una de las posibles traducciones al
espafiol podria ser «compasion» o «lastima». Sin embargo, la acepcién de sympathy en este
sentido solo es aplicable en los capitulos cuando puntualmente se refiere al hecho de ver el
sufrimiento de otros. Por lo demas, en los apartes que escogimos Darwin no se refiere a estos
sentimientos, sino a la relaciéon o co-accion existente entre dos sistemas o cuerpos tal y como
mencionabamos arriba. El fendmeno de la ruborizacion del rostro es explicado por una simpatia
entre el sistema circulatorio del rostro y el del cerebro. Cfr. LE: 323.



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 47

resulta del caracter simpético de nuestra percepcion de las emociones, es decir, de que
no podemos evitar proyectarnos en el otro que se expresa. Esto, segun él, dificulta la
contemplacién minuciosa de todos los musculos u érganos que entran en accion bajo
una emocion determinada, ya que «cuando observamos cualquier emocion profunda
nuestra simpatia se encuentra tan excitada que olvidamos la observacion detallada o la
tornamos en algo imposible» (LE: 12). La observacion de todo el espectro variado de
acciones o0 movimientos que ejecutamos para expresarnos le llevé a la conclusion de que
muchas acciones son ejecutadas bajo ciertas circunstancias «independientemente del
hébito, y parecen deberse a la imitacion o algun tipo de simpatia» (LE: 34). Abrir y cerrar
las mandibulas cuando cortamos con unas tijeras, toser delicadamente para limpiar
nuestra garganta cuando escuchamos a alguien que ha guedado ronco o mover los pies
cuando vemos a un deportista ejecutar un salto son ejemplos que proporciona Darwin de
este interesante fendbmeno. Resumiendo, la relaciéon entre intencion y movimiento —
aspecto central para explicar lo que sucede cuando vemos la expresion de otro— se
debe a una proyeccién emocional que hacemos sobre los objetos y las personas que nos
rodean. Dicha proyeccion se muestra de manera mucho mas directa en la simpatia o la

vivencia de la experiencia del otro como propia.

El problema de la proyeccion sentimental surge en Warburg en tanto concibe la imagen
como portadora de una carga emocional con la que entramos en contacto. Una de sus
grandes preocupaciones fue comprender por qué la imagen no solo es un objeto de
contemplacion, sino un detonador de sentimientos en el espectador. Esta capacidad para
«sentirse a si mismo en» una imagen es el sentido de la palabra alemana Einfihlung, la
cual tenfa una larga tradicion para cuando Warburg la toma prestada.*?

Esta —proyeccion sentimental (Einflihlung), no es otra cosa que [...] el lado interior
de la imitacion [...] tal como yo la siento frente a los movimientos dislocados de un
acrobata. No se efectla ninguna separacion entre el acrébata que esté arriba, y yo
gue estoy abajo, sino que yo me identifico con él, yo me siento dentro de él, en su
lugar. Ciertamente yo puedo realizar la separacion entre el acrébata y yo, entre sus
actos y los mios, en la consideracion ulterior. Pero no se trata de eso aqui. La
cuestién es lo que yo experimento, lo que yo siento en el instante en que estoy
sujeto a la accion del impulso de imitacién. [...] YO no experimento ningun
desdoblamiento, sino que se trata de un hecho completamente uno. [...] Cuando yo

12 Einfiihlung ha sido traducido frecuentemente como empatia o proyeccion sentimental. El tema
se ampliara en el préximo capitulo.



48 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

me siento proyectado sentimentalmente en el acrébata, me represento, no como
esforzandome hacia adelante o hacia atras, etc., sino que yo vivo este esfuerzo
COmMo un juego que se representa en mi inmediatamente. Yo vivo este esfuerzo. Yo
vivo la voluntad y la obstinaciéon de la voluntad, cuando se ha dado cima a un
movimiento. La realidad de este hecho es indudable. (Lipps, 1984: 118)

Para Warburg la proyeccion sentimental se encuentra en relacién directa con el papel
psicolégico que juega la imagen no solo al ser realizada, sino también contemplada. La
imagen desencadena unos procesos de «asociacion irreflexiva» que tienden a dotar de
movimiento al objeto plasmado en ella. Efectivamente, el movimiento que yo reconozco
—por ejemplo, en la famosa imagen de la jugadora de golf del Atlas Mnemosyne (Figura
14)— requiere del concurso de todas mis experiencias anteriores con respecto a mi
propio cuerpo y al de los demas. Warburg diria que «es la memoria del contemplador, las
asociaciones almacenadas en su mente, lo que hace posible este acto de reconstruccion
racional» (citado en Gombrich, 1986: 85). Es decir, la empatia permite que yo reconozca
una imagen estatica como si estuviese en movimiento. Darwin por su parte proporciona
una base firme para asegurar que reconocemos las expresiones de los demas —y esto

incluye a las obras de arte— porque las introyectamos asociandolas como propias.

2.3.4 Emocion, cuerpo y Pathosformel

De la lectura del libro de Darwin se puede concluir que la forma como los seres humanos
nos expresamos viene casi completamente determinada por el juego de los tres
principios a través de los miles de millones de afios de evolucién sobre el planeta
Tierra®. Queremos resaltar aqui dos ideas importantes que a nuestro modo de ver
encontraron en Warburg suelo fértil donde desarrollarse en nuevos horizontes: la primera
(@) que existe un sustrato fisiologico-mecanico para todas las emociones que se
transmite hereditariamente y la segunda (b) que al descender el hombre de un tronco
parental (parent-stock) comun el conjunto de movimientos expresivos deben ser Unico y

limitado en tanto se traten de reacciones basicas como el miedo, el dolor o la ira.

3 No obstante esta idea requiere un matiz. Las convenciones sociales, los factores geogréaficos y
circunstancias histéricas generan transformaciones en los movimientos expresivos o afiaden unos
nuevos. El hecho de que para la gran mayoria de los pueblos la negacién se manifieste como giro
horizontal de la cabeza y la afirmacion como movimiento vertical de la misma, mientras que para
muy pocos no sea asi, permite mostrar que a veces somos capaces de modificar este tipo de
acciones de manera convencional.



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 49

Figura 14. Campeona de golf Erika Sellschopp. Atlas
Mnemosyne, panel 77.

(@) Cuando se afirma la existencia de un proceso capaz de sedimentar los movimientos
hasta hacerlos practicamente involuntarios el habito y la herencia se perfilan como los
artifices de este mecanismo de fijacién. Aunque el mismo Darwin admite no conocer por
completo las razones fisiolégicas que permiten esta fijacion, se aventura a establecer,
basandose en algunos estudios de su época, que la repeticion del estimulo de un

sistema nervioso puede reforzar las reacciones del mismo frente a estimulos similares.

Lo importante aqui es que no so6lo se hereda el movimiento en si, sino también la relacion
entre dicho movimiento y los estados de animo asociados. Es decir, lo que se transmite
a las futuras generaciones es un paquete emocional que no incluye Unicamente

movimientos sino también emociones. Clarifiguemos lo anterior con un ejemplo: la



50 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

sensacién de asco extremo automaticamente activa los masculos que permiten vomitar.
El expulsar los alimentos fuera del tracto digestivo requiere poner en movimiento toda
una serie de drganos que normalmente no podemos mover a voluntad, dado que dicha

tarea motriz resulta sumamente compleja.

Ahora bien, lo interesante es que este dificil y complejo movimiento se enlaza a través de
la repeticiéon con la sensacién de asco; posteriormente, ambas quedan ligadas entre si
hasta que casi se desdibuja la frontera entre lo emocional y lo fisiol6gico. En palabras del
autor, «si la estructura de nuestros 6rganos de respiracion y circulacion hubiese diferido
en solo un pequefio grado del estado en el cual ellos ahora existen, la mayoria de
nuestras expresiones habrian sido completamente diferentes» (LE: 363). Quizas nuestra
idea del asco fuese muy distinta si los movimientos que asociamos con ello fuesen
también diferentes. Darwin propone escudrifiar en el sustrato fisico de las emociones, lo
gue le permite ampliar la vision de los estados de &nimo como asuntos Unicamente
mentales.

La mayoria de nuestras emociones estan tan estrechamente conectadas con su
expresion [fisica] que dificilmente existirian si el cuerpo permaneciera pasivo. La
naturaleza de la expresion depende en gran parte de la naturaleza de las acciones
que han sido ejecutadas habitualmente bajo ese estado de animo. [...] Asi un
hombre puede intensamente odiar a otro, pero hasta que su condicion corporal no
sea afectada no se puede decir que esté enfurecido. (LE: 237-238)

(b) Al psicologizar los movimientos que usamos para comunicar sentimientos Darwin
permite materializar la emocion en expresion misma. La formula seria: no s6lo ponemos
en juego ciertos musculos y 6érganos cuando estamos bajo determinado estado de animo,
sino que también cuando movemos esas partes del cuerpo que usualmente empleamos
para manifestar una emocion, podemos casi experimentarla como sensacion. La
estructura nerviosa y muscular permite materializar nuestras emociones y convertirlas en
expresiones; por lo que es licito afirmar que si todos los humanos compartimos la misma
estructura neuromuscular al descender de un antepasado comun el repertorio de

movimientos usados para manifestar determinada sensacion debe ser limitado, por un



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 51

lado, e idéntico o sumamente parecido para todos, por el otro. Esto nos conecta con la

nocion warburgiana de Pathosformel*.

En términos generales el concepto warburgiano de Pathosformel se define como el
conjunto de formulas o modelos que permiten expresar y comunicar ciertos estados
internos (pathos) de manera visual. Estas herramientas son usadas, en la pintura o la
escultura, como formulas efectivas que se afianzan, se transmiten y se fijan en ciertas
épocas. Warburg estuvo fuertemente interesado en la manera como estas férmulas de
expresion perviven en la memoria de los pueblos y son susceptibles de ser traidas al
presente con mas o menos eficacia. El pathos de la ninfa que corre velozmente llevando
una cesta frutal en su cabeza fue una formula ampliamente usada en el mundo antiguo
para denotar jovialidad, frescura y alegria. Ella retorn6 en el Renacimiento bajo las
mismas expresiones formales —cabellos al aire, pliegues del vestido pegados al cuerpo,
etc.— que permitian desde la Antigliedad el uso efectivo de esa figura femenina en una

composicion como sinénimo de vitalidad.

Una clave que permite comprender la fuerza con que estas formulas tienden a
permanecer en la historia consiste en contemplarlas como no convencionales. Es decir,
teniendo en cuenta que el sustrato de ellas es fisiolégico, ellas guardan un contenido que
es independiente de la cultura y las costumbres de una época. La rabia, el miedo, el
asco, la sorpresa, y demas emociones se manifiestan a través de un repertorio de
movimientos determinado y éste a su vez es comun a todos los pueblos. El encogimiento
de los hombros, por solo tomar un caso, siempre sera sefial de impotencia o intencion de
disculparse por algo que escapa de nuestra voluntad. Somos herederos de un lenguaje
comun de expresiones humanas y el arte, por supuesto, no podia ser la excepcion. En
cierta manera la cuestion de la representacion de la vida en movimiento —que el mismo
Warburg cataloga como «el problema mas dificil de las artes plasticas» (Warburg, 2005:
112)—, viene determinada por la estructura corporal, nerviosa y muscular de los seres

humanos.

1 pathos: emocién, expresion, dolor. Pathosformel suele traducirse como «férmulas de

expresion»



52 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

De cierta forma Darwin era consciente que los artistas, a través de su técnica, ponian en
evidencia un lenguaje gestual preciso que podia exagerar uno u otro rasgo para
comunicar ciertas actitudes o emociones, pero cuya base natural le imponia limites
definidos.

Los antiguos escultores griegos estaban familiarizados con la expresion [del
sufrimiento], tal y como se muestra en las estatuas de Laocoonte y Arrentino, [...]
ellos llevaron las arrugas transversales a través de toda la extension de la frente
cometiendo asi un gran error anatomico. [...] No obstante, es muy probable que
estos observadores maravillosamente precisos, en lugar de haber cometido un error,
sacrificaran intencionalmente la verdad en aras de la belleza; dado que las arrugas
rectangulares en la frente no habrian tenido una gran apariencia (appearance) en el
marmol. (LE: 183)

Si segun Warburg, la férmula pathos es también «depdsito de una experiencia emocional
derivada de actitudes religiosas primitivas» (Gombrich, 1986: 225), no es del todo
descabellado creer que él estd pensando en el habito y la herencia genética como los
posibles procesos por medio de los cuales este repertorio de movimientos
neuromusculares se fijan no solo en los individuos sino en la historia colectiva de la raza
humana. Para Warburg estas «experiencias religiosas» paganas permitieron la liberacion
de los movimientos expresivos a través del baile y la danza desinhibida, lo cual a su vez
brindé a los artistas un lenguaje corporal que hubiese sido imposible adquirir de otra
manera. En la Introduccion del Atlas Mnemosyne anota: «Es en la zona de los arrebatos
orgiasticos donde debemos buscar el sello que graba en la memoria los movimientos
expresivos de los arrobos extremos de la emocién, en la medida en que se puedan
traducir al lenguaje gestual, con tal intensidad [...] que persistan como una herencia
almacenada en la memoria» (citado en Gombrich, 1986: 230). No seria hasta la lectura
de La Mneme de Richard Semon que Warburg encontraria el vocabulario adecuado para

hablar de esta persistencia de las imagenes en términos de «memoria social»

2.3.5 El «xcomo si» del animal simbdlico

Uno de los elementos mas importantes que permite el principio de asociacion darwiniano
es alejar la accion de su uso inmediato y directo. Es decir, cuando llenos de ira
apretamos los pufos y los dientes lo que estamos haciendo es actuar como si fuésemos
a atacar y preparando nuestro cuerpo para un enfrentamiento con el oponente. Este
«como si» es la brecha que nos separa de los animales: nos hace animales simbdlicos.

Es decir, nos ponemos en actitud hostil y de batalla aun cuando no vayamos a pelear



La expresion de las emociones en el hombre y los animales (1872) 53

realmente con el otro individuo. En palabras de Gombrich: «Evolucionar [para Darwin]

significa diferenciar y desligar las acciones de su impulso inmediatamente» (1986: 79).

El largo y escarpado camino de la evolucion dot6 a los seres humanos de una cantidad
de expresiones que empezamos a utilizar fuera de su contexto utilitario gracias al
principio de asociacion. El rascarse la cabeza o toser levemente para limpiar la garganta,
otrora movimientos para librarse de un objeto incémodo y molesto, son ahora usados en
cualquier situacion de incomodidad o molestia. En este sentido, el ser humano es capaz
de controlar la carga energética contenida en el movimiento expresivo. A diferencia del
animal que se entrega por completo a las emociones y las pasiones expresadas en
reacciones basicas, el hombre puede mantener una distancia frente a este extremo a
través de las acciones simbdlicas. Sin embargo, se trata de un equilibrio siempre fragil y
paradgjico: sin el recuerdo ancestral de estas reacciones el hombre careceria de
expresion, pero el uso desbocado de ellos le llevaria a la locura animal. «Morder o arafiar

es renunciar al status humano» (Gombrich, 1986: 228).

Comprendemos entonces que el peligro de sucumbir al frenesi pagano o al éxtasis
dionisiaco —del cual habla Warburg en varias ocasiones— se debe, en gran medida, a
gue la raiz de tales movimientos es fisica, es decir que siempre esta presente: es
inherente a la expresion misma. Sentimos una pulsion fuerte a ejecutar los mismos
movimientos que nuestros ancestros ejecutaron en situaciones similares, dejarnos llevar
por la pasion desenfrenada que los movimientos acentian. Tales emociones al
plasmarse en una obra de arte «transmiten los ecos de esa entrega a las profundidades
[del frenesi]» (Gombrich, 1986: 231). De este modo, la fisiologia de las emociones sirvid
a Warburg para comprender que lo que estaba detras de toda la gama cinética expresiva
del ser humano era la cristalizacion organica de antiguas e intensas emociones. El
«como si» —o digamos, la facultad simbolica— de nuestras acciones permite el equilibrio
de estas poderosas fuerzas de la expresion al generar una distancia frente al uso directo
e inmediato de los movimientos de la expresion. Es decir, para no sucumbir ante la carga
emotiva y controlarla se requiere un espacio de reflexion [Denkraliim]. Para Warburg, esta
distancia deberia «constituir el verdadero tema de una ciencia de la cultura que hubiera
elegido como objeto propio la historia psicoldgica [...] del espacio entre el impulso vy la
accion» (Warburg, 2010: 3)



54 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

No obstante, Darwin no usé en ninguna parte de Las expresiones el término simbdlico al
referirse al alejamiento de la utilidad directa de una accion. La razén es que él
consideraba esta palabra sumamente oscura y susceptible a crear malentendidos.
Podemos vislumbrar esta reserva en la siguiente nota al pie que nos permitiremos citar in
extenso.

Graciolet dice, «los dientes se descubren e imitan simbdlicamente la accion de
atacar y morder». Si en lugar de usar el término vago simbodlicamente, Graciolet
hubiese dicho que la accién era un remanente de un habito adquirido durante
tiempos primigenios cuando nuestros progenitores semihumanos peleaban con sus
dientes, como los gorilas y orangutanes de nuestros dias, €l habria sido mucho mas
inteligible. (LE: 241)

En las uUltimas paginas de Las expresiones, Darwin advierte que la importancia de una
comunicacion basada en el «como si» del hombre radica en que los movimientos
expresivos le dan «vivacidad y energia» a nuestras palabras y acciones al revelar
intenciones y pensamientos de manera mas directa e inmediata. Quizds esto es lo que
tiene Warburg en mente cuando se dedica a analizar —con detalle detectivesco— las
expresiones y movimientos en las imagenes y esculturas, esto es, estudiar un lenguaje
corporal que permita develar intenciones y pensamientos ocultos en el lienzo o la piedra.

Hacer hablar a la materia muerta en su propio idioma.



3. Sobre el sentido optico de las formas
(1873)"

«Me relaciono con el objeto de manera semipoética, es decir, veo espiritus recorriendo las figuras
visibles».

— SSO: 196.

Sobre el sentido éptico de las formas no sélo aseguré a Robert Vischer (1847-1933) un
lugar propio en el escenario académico de la Alemania de mitad del siglo XIX, sino que
también le convirtié6 en un autor de referencia basica para comprender el desarrollo del
problema de la «forma» (Form) dentro de la estética alemana. El enfoque de Sobre el
sentido esta basado en el hecho de que ante una figura no nos dedicamos simplemente
a contemplarla, sino que, de alguna manera, interactuamos con ella. Nunca un paisaje
aparece ante nosotros como un mero paisaje. Siempre la imagen nos transmite algo. O
bien nos tranquiliza, o bien nos perturba. O nos inspira 0 nos satura. Pero la percepcién
vacia y sin reaccion es imposible para un ser humano. Dotamos involuntariamente a las

formas de un contenido emocional.

No obstante la fuerte influencia de su padre, Friedrich Theodor Vischer?, la aplicacion de
categorias y términos propios de la naciente psicologia, tales como sentimiento y
sensacion, sumada a los datos suministrados por la medicina y la fisiologia de la época
consiguen que el texto de R. Vischer avance, por mérito propio, mas alla de los limites de

la estética de su progenitor. La nocién que atraviesa el escrito es la de Einfiihlung, que

! Uber das optische Formgefiihl: ein Beitrag zur Asthetik. Leipzig: Hermann Credner. En adelante
Sobre el sentido. Aqui hemos usado como apoyo la traduccién al inglés de Mallgrave e lkonomou
(1994). De esta version seran todas las citas. Las palabras y conceptos referenciados
directamente del texto aleman apareceran entre corchetes.

2E| capitulo 5 se ampliara la informacion sobre F. T. Vischer.



56 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

aqui usaremos en su traduccion espafiola de empatia.® En términos generales ésta se
define como la capacidad para sentirse a si mismo dentro del objeto que percibimos, de
tal forma que la frontera entre sujeto-objeto se desdibuja. Si bien R. Vischer no fue el
primero en usar el término, la exposicion de las implicaciones psicoldgicas del «sentirse

en los objetos» es esclarecedora.

3.1 El contexto de Sobre el sentido

Con La critica del Juicio Kant establece las bases del posterior desarrollo de la estética
alemana del siglo XVIII y XIX. El principal problema que Kant enfrenta es el de
fundamentar de manera a priori los juicios estéticos, que incluyen aquellos que hacemos
sobre los objetos «bellos». Esto es, concederle caracter de necesidad y universalidad a
las expresiones que hacemos sobre lo bello. En cuanto a su caracter de universalidad la
solucién kantiana es la siguiente: nuestros juicios estéticos son universales en la medida
en que nuestro sentimiento de placer solo se refiere a la forma del objeto.

La forma de tal objeto (no lo material de su representacidbn como sensaciéon) es
juzgada [...] como la base de un placer en la representacion de semejante objeto,
con cuya representacién este placer es juzgado como necesariamente unido [...]
para todo el que juzga en general. El objeto llamase entonces bello, y la facultad de
emitir juicios segun un placer semejante [...] llamese el gusto, pues como el
fundamento del placer se encuentra tan sélo en la forma del objeto [...], por tanto, no
en una sensacion del objeto ni en relacion con un concepto que encierre alguna
intencién [...], resulta asi que solamente con la conformidad a leyes en el uso
empirico del Juicio [...] en el sujeto es con lo que concuerda la representacion del
objeto [...], cuyas condiciones a priori tienen un valor universal. (Kant, 2007:116)

El papel que juega la «forma» del objeto en la elaboracion de nuestros juicios estéticos
sera tema de reflexibn de varios pensadores poskantianos. Si la forma del objeto
determinaba que este fuera tomado como bello 0 no, ¢qué era entonces «forma»? ¢Se
referia Kant a la estructura material del objeto, o a su figura, 0 a su representacion

mental?

% Otra traduccién interesante para la palabra es intropatia. El término aparece por primera vez

como un neologismo francés propuesto por Paul Ricoeur en la traduccion del libro Ideas de
Husserl, en 1950. En el espafiol, al igual que en el francés, el prefijo intro— facilita la comprensién
de las implicaciones contenidas que el prefijo en— pierde. Esto se debe, quizas, a que la Ultima se
usa también para referirse a superficies (El libro esta en la mesa). Mientras que decir «intro» nos
lleva implicitamente dentro del objeto a que nos referimos. Tal problema no existe con el prefijo
aleméan ein—.



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 57

De las muchas maneras de interpretar esta idea kantiana se destaca una vertiente
filoséfica tradicionalmente conocida como formalismo. Dos aspectos de la teoria estética
de Arthur Schopenhauer abren el camino para la interpretacién formalista del problema
kantiano. Primero, en EI mundo como voluntad y representacién plantea, siguiendo a
Kant, que el acto estético debe ser desinteresado. Luego, la voluntad debe quedar en
suspensién para apreciar las obras de arte. La belleza aparece entonces como un
sentimiento accesible a través de la contemplacién pura del objeto. Ningun interés
personal, ningin pensamiento o movimiento del intelecto debe perturbar este acto, si es
gue se quiere apreciar el objeto en toda su profundidad.

Con todas estas consideraciones deseo haber dejado claro de qué clase y magnitud
es la parte que tiene en el placer estético su condicion subjetiva, a saber: la
liberacion del conocimiento respecto del servicio de la voluntad, el olvido de su
propio yo como individuo y la elevacion de la conciencia al sujeto del conocimiento
puro, involuntario, intemporal e independiente de toda relacion. (Schopenhauer,
20091:234)

El segundo aspecto es la importancia que él concede al aspecto fisiolégico dentro de la
experiencia estética. Schopenhauer se consideraba el auténtico heredero del idealismo
trascendental kantiano al complementar esta vision kantiana con una especial atencion al
ambito corporal del sujeto. En lo que él mismo llama una «fisiologia trascendental de la
percepcion» es la experiencia del cuerpo la que juega el papel central dentro de la
construccién del mundo. La reflexion y los argumentos de El mundo como voluntad
acuden constantemente a datos y comentarios sobre el funcionamiento de los sentidos y
los procesos musculares que conllevan a tal o cual percepcién. Por ejemplo, segun él, la
sensacion del placer y el dolor se acrecientan en el ser humano dada la compleja
organizacion nerviosa de los vertebrados que permanece ausente en insectos y plantas.*
En sus palabras, el sujeto del conocimiento, «es el punto de unidad de la sensibilidad del
sistema nervioso, algo asi como el foco en el que confluyen los rayos de la actividad de

todas las partes del cerebro.» (Schopenhauer, 2009Il: 571-572)

Los formalistas, como Johann Friedrich Herbart (1776-1841) y Robert Zimmermann
(1824-1898), se interesaron, pues, en fundamentar la experiencia estética en el aspecto

abstracto del objeto (figura, color, relaciones de sus partes constitutivas, etc.),

* Cfr. Schopenhauer, 20091:365-66



58 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

disminuyendo con ello la importancia del contenido ético de la obra de arte, o las

circunstancias histéricas que le dieron origen.’

Friedrich Theodor Vischer es uno de los primeros herederos de Hegel en reaccionar
contra la escuela formalista. El simbolismo se ubica en el centro de su teoria estética de
la belleza: no es so6lo la forma del objeto lo que nos parece bella, sino su habilidad para
evocar otras ideas. F. T. Vischer parte entonces del simbolo, que es «la forma humana
universal, psicolégicamente necesaria, basada en la esencia de la imaginacion»
(1861:141), recuperando la importancia del contenido y las circunstancias contextuales
de la obra para la construccion de la experiencia estética.® El texto Sobre el sentido
Optico de las formas de Robert Vischer, su hijo, bien puede leerse como una respuesta
filoséfica al formalismo. Se trata de la anticipacion de una nueva forma de estética que no
deja de tomar elementos formalistas, sino que los reconcilia con el simbolismo de Vischer

padre y la tradicion idealista.

La reconciliacion de ambas tradiciones fue posible a través de un enfoque
psicofisiolégico del problema. Esta nueva perspectiva permitié trascender el problema de
la pasividad o actividad del sujeto frente al objeto estético, al plantear la cuestién desde
la cara interior de la experiencia estética —esto es, la vivencia subjetiva— sin desdefar
por esto los elementos meramente formales y fisioldgicos del acto de percepcion. Tal
enfoque no habria sido posible sin el léxico proporcionado por la psicologia que en esta

época empezaba a dar sus primeros pasos como ciencia independiente. En efecto, el

® «El problema [del contenido y su relevancia en la apreciacion de la forma] aparece de manera
temprana en la obra de Kant, [...] Poco después de insistir que el juicio del gusto es independiente
del concepto de utilidad o perfeccién, él hace una distincion entre belleza “libre” y belleza
“dependiente”. La primera es una belleza pura de la forma tomando en cuenta solo la finalidad de
la forma, la segunda es un belleza ideal adherida a un concepto. [...] No obstante, Kant era
consciente que habia introducido un serio problema en la estética. Mas adelante en su critica
intenta negar una base ideal a todo, excepto a la forma humana: no puede haber, por ejemplo,
ninguna casa o palacio ideal, solo la forma humana de una escultura o de una pintura puede
transmitir los atributos morales de la bondad del corazén, la pureza, la fuerza y la paz. La
adherencia de Kant a este doble criterio condujo, en efecto, a una ruptura en la estética del siglo
XIX. Mientras el elemento idealista —que una vez él llamo “simbolo de la moralidad”— dio soporte
a los extensos esquemas idealistas de Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Johann Gottlieb
Fichte, y George Wilhelm Friedrich Hegel; la preocupacion inicial de Kant por la forma estimuld el
desarrollo de una segunda linea de estética: una preocupada, primero, por los aspectos subjetivos
de la contemplacion estética y, segundo, por los atributos de la forma pura sin contenido.»
gMaIgrave & lkonomou, 1994: 8)
La informacion sobre F. T. Vischer se amplia en el capitulo 5.



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 59

uso de los términos sensacion y sentimiento como aspectos distintos de la experiencia
puede remontarnos a Wilhem Wundt y su distincion triple entre Empfindung (sensacion),
Geflihl (sentimiento) y Gemiitsbewegung (emocion). Aungue es quizas mas importante
la obra La vida de los suefios (Das Leben des Traumes) escrita por Karl Albert Scherner
en 1861 (Malgrave & lkonomou, 1994: 24). En esta obra Scherner toma las experiencias
de los suefios como objeto de estudio. En un ambiente académico como el de la segunda
mitad del siglo XIX se requeria algo de osadia para tomar a los suefios como tema de
reflexion. Con esta referencia a las experiencias de los suefios, que dieron a Vischer el
valor necesario para desarrollar un tema poco popular en un mundo positivista, Scherner
se anticipa, por mas de 40 afios, al reconocimiento freudiano de los suefios como materia
de estudio. La minuciosa descripcion de los fenbmenos oniricos y la inclusién de esta
faceta de la experiencia humana en el vocabulario académico inauguraron una nueva
esfera para la investigacion cientifica. Esta mencion es importante porque R. Vischer,
consciente de la naturaleza casi irracional del acto empatico, es uno de los primeros en

reconocer la autoridad del texto de Scherner. ’

Lo anterior, sumado al papel central que R. Vischer confiere a la base fisioldgica de la
Einfuhlung, permiti6 superar la explicacion roméantica que daba su padre al fenémeno
empatico. Segun F. T. Vischer el acto de sentirse a si mismo dentro del objeto se
originaba en una necesidad panteistica de unirse con la naturaleza. No obstante, él
mismo se percatd de que esta explicacion presentaba limitaciones. En su texto
Procedimientos criticos (Kritische Gange), publicado entre 1861 y 1873 —esto es, un
poco antes de Sobre el sentido— Vischer padre revisa detenidamente sus anteriores
ideas llegando a la conclusién de que el proceso simbdélico a través del cual investimos
contenido emocional a los objetos hace parte de un proceso superior, inherente al
proceso mismo de percepcion, y por ende, imposible de acufiar a un periodo histérico en
particular (como lo hizo Hegel). Karl Kdstlin, estudiante y colaborador de F. T. Vischer, lo
puso en estas palabras: «nuestra mente no es tan limitada, pequefa, torpe, letargica,
estlpida, o muerta como para ver [en los objetos] solo formas y no ninguna de las otras
cosas evocadas junto con las formas» (1869:324). El hecho de que el objeto estético

despierte sentimientos en el sujeto es prueba de nuestra conexidon emocional con las

" Cfr. Mundt, 1959:292



60 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

formas estéticas. Lo que el sujeto experimenta frente al objeto, esto es, el aspecto
psicolégico de la experiencia estética, cobra entonces una importancia en la reflexion
sobre el arte. En El simbolo F. T. Vischer identifica la empatia como el sentimiento
fundacional no solo de toda experiencia estética, sino de multiples manifestaciones
cotidianas del lenguaje y del cuerpo. Asi, segun él, la Einfihlung no solo facilita, sino
también enriquece y amplia los horizontes nuestra experiencia corporal. En Sobre el
sentido, Robert Vischer abraza esta nocion trabajada por su padre y la amplia. La
importancia del aspecto fisiologico de la percepcién se nutre con los datos que la
medicina, la biologia y la nueva ciencia psicoldgica del siglo XIX proporcionaban. El plano
simbolico de la experiencia estética se conectaba con el plano fisioldgico de la misma.

Tendremos que asumir que cada acto mental es ocasionado y al mismo tiempo
reflejado en ciertas vibraciones y —quien sabe qué— modificaciones neurales, de tal
manera que estas Ultimas representan su imagen, esto es, producen una imagen
simbodlica dentro de nuestro organismo. (SS0:90)®

R. Vischer es reconocido por haber puesto la nocion de empatia nuevamente en el centro
de la reflexion académica y cientifica. Llevando el tema a otras areas de investigacion,
con lo que la discusién académica tomé rumbos mas fructiferos.” De hecho, Sobre el
sentido es considerado un texto muy avanzado para su época, ya que es sélo hasta
entrado el siglo XX que la psicologia reconoce el término empatia para referirse al
fendmeno de proyeccion emaocional en los objetos. Por otro lado, bien podria afirmarse
gue Vischer anticipa ciertos postulados fenomenoldgicos de Husserl, dada la importancia

que le confiere a la dimension corporal en nuestra experiencia del mundo.®

® Las cursivas son nuestras.

° Sj el acento psicolégico de El simbolo de F. T. Vischer permitié superar la perspectiva hegeliana,
el acento fisioldgico de Sobre el sentido permitié el transito definitivo de la reflexién hacia otras
esferas de reflexion, como la ética. La psicologia actual no ha aceptado completamente las
nociones de Vischer. A pesar de la aparente vaguedad de sus conceptos, recientemente la
empatia ha sido definida en términos cientificos. Y en los mismos circulos académicos hay la
plena conviccién de que el tema de la empatia tiene implicaciones de caracter ético. En efecto,
hablamos de un sentimiento. Una identificacién inconsciente con el otro que presupone la buena
voluntad y el entendimiento mutuo. En la practica estos tres aspectos de la empatia, el
psicolégico, el ético y el estético, son inseparables. La empatia se muestra como la base
inmediata para la ética y la teoria de la personalidad y también como acto de primordial
importancia para todo arte. (Arlette, 2009:293)

19 segiin Vischer la corporalidad cobra importancia como escena y unidad completa de la
experiencia, como unidad de percepcion. La sensacién del cuerpo como unidad no es comin
porque tendemos a abstraer las sensaciones de manera individual. No obstante, «podemos
observar con frecuencia el hecho curioso de que un estimulo visual es experimentado no tanto
con nuestros ojos como con un sentido diferente en otra parte de nuestro cuerpo [...] Todo el



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 61

3.2 El sentido optico de las formas

La fundamentacioén tedrica de la Einfihlung parte de la distincion entre dos procesos: el
primero es un proceso de resonancia fisioldgica basado en la similitud estructural entre el
sujeto y la forma objetiva, como el que sucede entre la posicién de los musculos oculares
y el circulo o figuras circulares. El segundo es un proceso de mezcla directa de la
imaginacién con la forma objetual, como cuando en un suefio representamos nuestro
cuerpo con la figura de una casa. Asi, la imaginacion y la estructura corporal son,
simultdneamente, los dos determinantes basicos de toda experiencia estética. «<Podemos
afirmar que [segun R. Vischer] la interaccion entre la estructura formal del objeto y la
corporalidad del sujeto, complementado por la mediacion de la imaginacion y la forma,
condiciona las respuestas sensoriales y emocionales de parte del sujeto». (Arlette,
2009:79)

Para mostrar los mecanismos por medio de los cuales la experiencia estética del objeto
combina y amalgama ambas cosas (imaginacién y fisiologia) Vischer propone dividir el
proceso perceptual en tres momentos, sin que esto indique, en modo alguno, una
relacion estrictamente cronoldgica: impresiones, sensaciones Yy sentimientos. La
impresion esta en relacion con el proceso estrictamente fisico de excitacion nerviosa
celular. La sensacién involucra la conciencia de estas impresiones por parte del sujeto.
Cuando el objeto excita el aparato nervioso nuestro cuerpo reacciona fisiolégicamente
generando la sensacion. Todo este proceso se acompafia de una representacion del
objeto en nuestra imaginacion.’’. Los sentimientos, por su parte, son producidos por la
resonancia [Klang] entre la representacion de nosotros mismos y la representacion del
objeto implicada en la sensacién. Esta resonancia puede ser armonica o inarmonica. Es
decir, congeniamos con un objeto determinado al igual que cuando las cuerdas de un

instrumento, por medio de un fendbmeno fisico, vibran cuando una frecuencia exterior

cuerpo se involucra, el fisico entero se mueve. Dado que en el cuerpo no existe, estrictamente
hablando, un proceso de localizacion. Asi, cada sensacion empatética conduce finalmente a un
fortalecimiento o debilitamiento de la sensacion vital general» (SS0:98-99)

| a distincion entre excitacién (Erregung) y sensaciéon (Empfindung) elaborada por Richard
Semon en La mneme, se basan en un principio parecido: la “conciencia” de lo que ocurre a nivel
celular, muscular o nervioso.



62 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

entra en sintonia arménica con su propia frecuencia interna.*? Ilgualmente podemos no
congeniar con el objeto. En este caso la resonancia que se produce entre la
representacion del objeto y la representacion de nosotros mismos no es arménica. La
atencion de Vischer se centrard en los dos ultimos procesos, sensacion y sentimiento, los
gue, a su vez, tienen tres modalidades: inmediata (Zu-), reactiva (Nach-) y empatica (Ein-

). Hemos tratado de ubicar todos estos conceptos en la tabla que sigue (Figura 15).

3.2.1 Sensaciones e imaginacion

Hay tres tipos de sensaciones: inmediatas (Zuempfindung), reactivas (Nachempfindung)
y enestésicas®® (Einempfindung). Ver [Sehen] es un ejemplo de una sensacién inmediata
y observar [Schauen] de una sensacion reactiva. La primera accion es inconsciente y se
reduce a una respuesta directa y pasiva al estimulo visual. En sus palabras, en «la
simple reproduccién o impresion fotografica del objeto en nuestra retina» (SSO: 93). En
contraste, la segunda accién —el observar— exige una participacibn motora (muscular)
gue implica la conciencia del acto por parte del sujeto. Hay un acto voluntario en el
escaneo del objeto. Es decir, hay una participacion activa del sujeto en la experiencia del
mundo. En el mismo instante en que el mundo es “observado” mas alld de ser
simplemente “visto”, éste se impregna de valor. Empezamos a valorar nuestra
experiencia dado que dirigimos nuestra atencion a ciertos elementos de ella. Este es el
primer paso necesario para llenar al objeto de emociones. Pero ambas cosas, ver y
observar, no se dan en momentos diferentes, sino que son procesos complementarios y

coexistentes.

2 Es bastante conocido por los musicos el hecho de que al tocar una cuerda en una nota
especifica, las otras cuerdas vibran automaticamente si estan afinadas en la nota emitida por la
primera. Lo anterior sucede sin importar la octava de las notas. El nombre de este fenbmeno es
«resonancia mecanica».

13 Mallgrave e Ikonomou (1994) eligen traducir la palabra Einempfindung por «sensaciones
empaticas». No obstante, Arlette (2009) argumenta que asi se pierde la separacion radical entre
sensaciones y sentimientos, ya que se introduce el pathos en un proceso que es mucho mas
primario, que solo se da a nivel estrictamente sensorial, lo cual no deja de generar confusiones.
Propone entonces el término enestesia (de la raiz aesthesia: sensaciones). Decidi tomar esta
recomendacion.



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 63

~
PROCESO SENSORIAL

~
=N =N

>_

IMPRESIONES SENSACIONES SENTIMIENTOS
Inmediatas Reactivas o cinestésicas Enestesia Inmediatos
(Zuempfindung) (Nachempfindung) (Einempfindung) (Zufiihlung)
Inmediata y fija Reactivas o cinestésicas
agradables o . . .
[zustdndliche Einempfindung] (Nachfiihlung)
Cinestésica Empatia
desagradables . . o
[Bewegte Einempfindung] (Einfiihlung)

Figura 15. Esquema de los conceptos basicos de Sobre el sentido

R. Vischer se ubica méas alld de la vision formalista al proponer que es la adecuacion
entre la estructura fisiolégica (nerviosa y muscular) y la figura del objeto lo que produce el
placer, no las cualidades intrinsecas del objeto. Es decir, no es el nimero aureo de una
flor de girasol lo que la hace hermosa, sino su adecuacién con la estructura interna del
0jo, quizés con la distribucion de los conos y los bastoncillos en la retina. La simetria y la
proporcion, principales nociones en la escuela herbartiana, se encuentran primero en
nuestro cuerpo y luego, con base en esa experiencia, juzgamos y percibimos los objetos
externos. Aceptamos con agrado las formas verticales porque nuestro cuerpo es vertical,
pero se nos presenta mejor la simetria horizontal que la vertical por la posiciéon horizontal
de nuestros ojos. Asi, la experiencia corporal es un aspecto fundamental de toda ulterior
experiencia estética. En la vision, por ejemplo, la corporalidad condiciona la percepcion

de las formas Opticas. El cuerpo se presenta, pues, como medida de similitud o



64 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

disimilitud. Las figuras irregulares nos perturban porque nuestro cuerpo es regular. Otro
tanto ocurre con el papel del tacto en la vision. Lo haptico —todo lo referido al contacto—
estd en profunda relacion con lo visual. Se aprende a ver tocando. La vision esta
relacionada con todo el cuerpo porque todos los sentidos se conectan en una experiencia
corporal. En sintesis, el cuerpo se experimenta como una unidad perceptual y esta

unidad es el punto de partida de todo contacto con el mundo exterior.

Ahora bien, las sensaciones enestésicas [Einempfindungen], como tercera forma
sensorial, se diferencian de manera sustancial de las dos anteriores. En primer lugar, en
las sensaciones inmediatas y reactivas el objeto permanece como algo exterior y uno
como espectador. Cuando entramos en una sensacion enestésica tales limites se
desdibujan. En segundo lugar, en el campo sensorial inmediato y reactivo las diversas
sensaciones (tactiles, visuales, auditivas, etc.) permanecen diferenciadas unas de otras.
Lo visto, aunque solapado y coexistente con lo oido, siempre se mantiene como dato
distinto. En la enestesia, por el contrario, la unificacion de las diversas sensaciones
produce una atmésfera. Se trata de un estado de animo que nace de unificacién de las
sensaciones. Ambos aspectos decisivos de la enestesia son susceptibles de encontrarse
como parte de nuestras vivencias cotidianas y corrientes con los objetos exteriores.

En recintos con techos bajos todo nuestro cuerpo siente la sensacién de peso y
presion. Los muros que se han torcido con el paso del tiempo hieren nuestro sentido
basico de estabilidad fisica. La percepcion de los limites exteriores de una forma se
puede combinar de una manera misteriosa con la sensacion de mis propios limites
fisicos, los cuales siento sobre, o mejor con, mi propia piel. (SSO:98)

Se trata de la aprehension de nuestra estructura corporal (imagen corporal) en conexion
con la aprehension de la estructura del objeto sensible. Dado que la enestesia necesita
de una «imagen corporal», la imaginacion ya esta en juego en el nivel estrictamente
sensorial, incluso antes de la aparicion de los sentimientos como tal. Este es también otro
argumento en contra de la vision formalista de la estética. En la mera percepcion de los
objetos ya hay un concurso de nuestra capacidad para visualizar un objeto ausente.
Cada acto mental esta acompafiado de una representacion simbdlica de este acto en
nuestra conciencia. En este caso se trata de la visualizacibn de nuestro cuerpo.
«Ilmaginacion de si mismo», es el término usado por el autor. Los suefios representan
una misteriosa combinacion entre la «imagen de si mismo» y la del objeto. Vischer,
citando a Scherner en La vida de los suefios, proporciona varios ejemplos en los que

estimulos motores y visuales se traducen en representaciones oniricas perfectamente



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 65

rastreables hasta su sustrato corporal. Un dolor de cabeza puede manifestarse en un
sueflo como una casa con telarafias en el techo. La estimulacién de la retina con
destellos luminicos mientras la persona duerme, se manifiesta en el suefio como una
imagen de pajaros en pleno vuelo. De este modo la forma del objeto —en este caso la

casa y los pajaros— involucra de alguna manera la forma de nuestro cuerpo.

¢,Puede darse este fendmeno cuando estamos despiertos? Vischer responde que no solo
es posible, sino que lo hacemos constantemente. Unas nubes que se desplazan en el
cielo azul pueden llevarme con ellas, como si el movimiento de ellas fuera mi movimiento.
Vuelo con las nubes. En palabras del autor, me muevo «con y dentro de la forma.
Igualmente, el recorrido visual de los contornos de una montafia lejana me involucra en la
figura hasta el punto en que no es mi simple vista, sino que soy yo el que me desplazo a
través de los cerros y arboles. «La aparicion de un objeto experimentado de manera

accidental siempre provoca, de manera sensorial o motora, una idea del “yo”
relacionada» (SSO: 101). No importa si el objeto esta o no presente, o si se trata de un
suefio 0 de una experiencia en vigilia, ya que todo objeto siempre es imaginado: siempre
se trata de una apariencia, un fenédmeno, una imagen en nosotros. Nuevamente
repetimos: cada acto mental estd acompafado de una representacion simbdlica de este
acto en nuestra conciencia, y esto también vale para nuestras vivencias cotidianas. La
imaginacion, entonces, al extender y profundizar las sensaciones inmediatas y
cinestésicas, permite la aparicion de la enestesia. Lo importante aqui es que la
construccién de todo fendmeno se hace a partir de la analogia con nuestro propio cuerpo
y que esta capacidad imaginativa es inherente al proceso mismo de percepcion. Vischer
aclara que no se trata de una simple comparacion, sino que realmente nos confundimos
con el objeto. Hay una aprehension del objeto desde dentro y no desde fuera, como en
las sensaciones inmediatas y reactivas. La mimica y la imitacion animal nos proporcionan
elementos para entender los fendmenos enestésicos en el hombre. En el camuflaje el
animal integra estructuralmente en su cuerpo las caracteristicas del ambiente que lo
rodea. El estudio profundo de este comportamiento nos convence de que en el camuflaje

no se trata solo de una herramienta para escapar de los predadores, sino que es la



66 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

muestra de la incapacidad para trazar limites definidos entre el interior y el exterior.** La
enestesia, al igual que este comportamiento imitativo, es una fluctuacion de los limites

corporales. Este paso anticipa la empatia.

3.2.2 Sentimientos, empatia 'y simbolo

«Asi [el sujeto] inconscientemente proyecta su forma corporal —y con esto también su alma—en la
forma del objeto».

— SS80: 92

Existe una diferencia fundamental entre sentimiento y sensacién: en esta ultima no hay
necesariamente un sentido del yo, ya que se trata de un proceso fisico en gran medida.
Aun en el caso de la enestesia, que requiere de la imaginacién, la armonia que se da
entre sujeto y objeto se limita a sus semejanzas o correspondencias formales, por lo que
se mantienen en ese nivel y no implica un verdadero contacto emocional con el objeto.
En contraste, en el sentimiento la armonia sensorial se proyecta de tal forma en que lo
gue esta en juego es mi reaccion vital frente a dicha armonia fisica de las sensaciones.
Como lo que se proyecta en la forma del objeto no es la estructura corporal sino el
«alma» del sujeto, hay una experiencia de un ego que experimenta el fenémeno. «Como
la resonancia [del sentimiento] involucra una armonia de segundo orden entre el objeto
estético y mi forma corporal representada en mi imaginacion, yo necesito este sentido del
yo, construido en mi imaginacién. Mientras no haya sentido del yo, permanecemos en el

nivel de la sensacion» (Arlette, 2009:107)

La imaginacion en la enestesia permite la compaginacion entre sujeto y objeto a partir de
las afinidades estructurales, pero en los sentimientos la imaginacién permite dotar de
vida al objeto inanimado hasta penetrar en su centro espiritual mas alld de su apariencia
sensible.

[El objeto] en lugar de algo que se presenta a si mismo como una comodidad o
incomodidad fisica, alli [en la empatia] aparece como un individuo viviente o una
comunidad de individuos que o bien nos apoya y simpatiza con nosotros, nuestra
situacion vital y nuestros instintos vitales, o bien trabaja en contra nuestra de manera
distante y hostil. (SSO, 103).

14 «El camuflaje, sostiene Caillois, no es necesariamente un comportamiento adaptativo, sino, mas
bien, la muestra de una incapacidad para mantener los limites entre el interior y el exterior, entre
la figura y su fondo». (Arlette, 2009:97)



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 67

Esta proyeccién vital se da en tres momentos: el sentimiento inmediato (Zuftihlung) es
una intelectualizacién del proceso pasivo de la funcién nerviosa del ojo, es decir, que el
fendbmeno me afecta directamente debido a las caracteristicas percibidas en él. La luz por
si sola condiciona el estado de animo de una persona. La estimulacién de los nervios
desencadena una respuesta sentimental mas alla de la mera correspondencia formal con
la estructura interna del 6rgano de la visién. Bajo un tono azul el ambiente de la sala se
“enfria” y una leve afioranza nos envuelve. El color rojo, por su parte, genera otro tipo de
respuesta. Empezamos a confundir nuestra reaccién con el objeto mismo. La luz
simboliza nuestro estado de animo. Se trata de sentimientos que se despiertan de

manera directa, casi sin intervencion de la voluntad.

El sentimiento reactivo o cinestésico [Nachfuhlung] es una intensificacion del proceso
activo de las sensaciones reactivas. Se produce cuando el movimiento o la respuesta
muscular al estimulo originan ciertas pasiones humanas. El seguimiento visual de unas
curvas mientras nos desplazamos a velocidad sobre una carretera hace parecer que las
curvas corriesen a lo largo de la misma, dandonos la sensacién de prisa e impaciencia.
Unas motas de polvo suspendidas en el aire a contraluz, moviéndose lentamente,
parecen que flotaran en un estado de regocijo y tranquilidad. Las motas de polvo como
las nubes, al estar liberadas de la gravedad desencadenan en mi una sensacion de
libertad y suspension. Nuestros propios sentimientos se confunden con la naturaleza. En
el sentimiento reactivo los movimientos se reflejan en el proceso de pensamiento del
sujeto, con lo cual toda la persona y sus sentimientos son afectados por la forma del
objeto. Ambos tipos de sentimiento —inmediatos y reactivos— aun permanecen en la
superficie del objeto dado que es la forma del objeto la que simboliza los sentimientos del

sujeto.

No obstante, la empatia [Einflhlung], como el tercer tipo de sentimientos, requiere que
nos proyectemos en el interior del objeto. De la misma manera que la enestesia integra
las sensaciones inmediatas y las reactivas, la empatia hace lo propio con los
sentimientos inmediatos y reactivos. Se trata no solo de un percibir desde dentro del
objeto (enestesia), sino sentirse a si mismo dentro del objeto. Proyectamos nuestro
contenido vital en el interior del fenédmeno hasta el punto en que el objeto mismo parece
dotado de vida y sentimientos. Vida y sentimientos que nosotros mismos hemos puesto

en él. De este modo, en la empatia lo otro se vuelve mi-mismo. Mientras en la enestesia



68 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

el centro de experiencia aln permanece en mi —aun cuando no haya una representacion
del yo—, en la empatia el centro de experiencia se desplaza hacia el fenbmeno para
luego retornar a mi. En el ejemplo anterior de las nubes al viento y el recorrido de la
silueta de una montafia como sensaciones enestésicas solo hay un desplazamiento en la
imaginacion. Pero en todo caso soy «algo» que vuela con las nubes o «algo» recorre la
montafia. En la empatia se desdibujan las fronteras del ego para volverlas a reafirmar
instantdneamente. Al mismo tiempo soy y no soy el objeto.

Proyecto, pues, mi propia vida en la forma inerte, tal y como [...] lo hago con otra
persona viva. Solo en apariencia mantengo mi propia identidad, aunque el objeto
permanece como otro, [...] y sin embargo, soy misteriosamente trasplantado y
magicamente transformado en este otro. (SS0O:104)

Asi lo que ahora encuentro en el objeto estético no es Unicamente un componente
formal, sino que involucra a mi cuerpo vivo en una armonia formal y, en consecuencia, el
objeto se llena de vida. Una forma por si sola no sélo evoca ciertas imagenes,
pensamientos en relacion con su propio simbolismo inherente; sino que también evoca
otras imagenes distintas al objeto. Y cada imagen despierta en nosotros ciertos
sentimientos. La asociacion de ideas (simbolizacion de las formas) y la subsecuente
carga emocional de la imagen son, entonces, fenbmenos emparentados con la
percepcién misma de las formas, y sin ellos no es posible hablar de una experiencia

estética como tal.*®

De este modo, Vischer logra una lectura del fenbmeno empatico que tiene serias
implicaciones tanto para el arte como para la ética. La empatia frente a otro individuo, es
decir el «sentirse a si mismo» en el otro, presupone una universalizacion de la condicion
humana. La proyeccién sentimental en la otra persona, la compasiéon del dolor ajeno o la
celebraciéon de la alegria del otro como si fuera la mia, responden a una suerte de
universalizacion de mis propias experiencias. Extiendo la proyeccion mis contenidos
emocionales a todo ser que se me presente como humano. Esta particular forma de
relacionarnos socialmente se entroniza o se atrofia a través de la formacion cultural. La

educacién nos ensefia que estamos separados del mundo, pero el sentimiento empatico

15 «En cada imagen las simbolizaciones de la forma discutidas aqui siempre trabajan juntas,
primero entre si y segundo con la asociacién de ideas. Ellas se entrelazan en un todo inextricable,
y solo en virtud de este entrelazamiento [Ineinander] y yuxtaposicion [Beieinander] absolutas es
gue surge una verdadera apreciacion estética de la forma.» (SS0:109)



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 69

requiere que de alguna forma nos ubiquemos mas all4 de esta perspectiva limitada. La
empatia, pues, se basa en una renuncia intelectual y volatilizacion del yo, que ahora solo
existe en relacion con el todo. El mundo aparece entonces como un todo organico y

nosotros pasamos a formar parte de ese todo.

Esto tiene consecuencias no solo en el campo de la reflexion ética, sino también en el
campo religioso: dado el impulso de unién con el cosmos, la empatia se revela como la
raiz de toda personificacion religiosa. Asi, los campos, el manantial y los animales se
dotan de vida y voluntad de manera espontanea y natural. La religién no seria otra cosa
para Vischer sino la expresion de esta unién sentimental con el cosmos. Esto sucede
porque la fuerza empética no solo es universal y total, sino que, sobre todas las cosas,
también es carente del ego. En esta experiencia de conexion con el universo y la
totalidad no hay necesidad de una reaccién activa frente al objeto, dado que el objeto (la

totalidad) es infinito. Mi ego se disuelve en él.

Este impulso panteistico de unién con el universo es la forma mas primitiva del sentido
de coherencia universal. La empatia es una idea cargada emocionalmente
[Gefiihlsvorstellung] a través de la cual la sensacién se transforma en sentimiento y el
sentimiento en emocién. A mayor conciencia de esta coherencia universal mayor es la
fuerza que amenaza con destruir la distancia entre el yo y el mundo exterior. En el
lenguaje cotidiano subyacen muestras de esta unién pero de manera sublimada. Fuera
del mundo mitico, del mundo del simbolismo religioso, el impulso panteistico sobrevive
en expresiones poéticas.

El arbol tuerce y sacude su cabeza como un ser humano cansado. La roca gastada
por el tempo se maravilla con el aire cambiante, como si la «luz rejuvenecedora» del
«sol eterno» se vertiera «sobre los gigantes y desgastados verdes brotes de hiedra a
su alrededor». (SS0:112)

3.2.3 La voluntad imaginativa y el artista

Tomando sus temas y figuras de la naturaleza, la empatia funciona como causa profunda
de la animacion de los objetos y, por ende, como anotamos, fuente Ultima de toda vision
religiosa del mundo. Sin embargo, la experiencia del sentimiento empatico hacia otro ser
humano tiene un elemento agregado: hay en la empatia humana una especie de

desdoblamiento. Hay también un placer intimo en nuestra relacion con otros seres



70 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

humanos. Podemos decir que nuestra voluntad también se dirige a comunicar el valor
emocional de una impresidon. Queremos, de cierta manera, que nuestros semejantes
sepan lo que esta pasando en mi interior. Queremos imitar y queremos que nos imiten.
Disfrutamos de este movimiento Los lenguajes hablado y escrito se basan en tal impulso

imitativo.

En efecto, segun Vischer, la imitacidn es la reaccion directa de la voluntad imaginativa: la
forma del objeto sera repetida de alguna manera por el sujeto en el mismo acto
perceptivo, de manera tal que cuando queremos comunicar una impresion lo hacemos
replicando los movimientos del cuerpo en presencia del objeto. Esto se evidencia en los
gestos y demas expresiones corporales de emociones. Asi, cuando algo requiere nuestra
atencion y preocupacion fruncimos el cefio, cuando algo es inmenso abrimos nuestros
brazos o cuando algo es dudoso o falso sacudimos nuestras cabezas o nuestras manos.
De esta imitacion con movimientos de nuestros musculos y nervios a la imitacién
plasmada en un material sélido y permanente como una piedra o un lienzo, hay un solo
paso. Es esto lo que precisamente hace el escultor: plasma en la piedra lo que él ha
experimentado en su interior. El sabe cémo esculpir un brazo en pleno esfuerzo, sabe
gué musculos debe tensionar y cuales deben permanecer relajados. Todo este proceso
creativo parte de la imitaciébn de sus propias experiencias corporales. Lo sentido y lo
imaginado se fusionan en un solo acto. Es imposible separar por completo los sentidos y
el espiritu, ya que desde el mismo acto de percepcidon estan unidos, como veiamos en
las sensaciones. Lo que sucede es que en su desarrollo, el intelecto se ubica en
oposicion de los sentidos, pero solo el artista logra nuevamente su unién a través del
acto creativo. Asi, la obra de arte se torna expresiéon de una subjetividad compartida
ahora y legada a la humanidad. El artista representa, de esta manera, a toda su especie
tornando su impresion individual y subjetiva, en algo universal y objetivo. En la medida en
que el esfuerzo por transmitir la idea a sus congéneres, esta detras del acto artistico, lo
subjetivo se objetiviza.

El arte es tanto una potencializacion de la sensorialidad como una forma mas alta de
la fisica natural. Es tanto puramente subjetiva, como puramente objetiva. Entrega un
producto universalmente valido y sabe como traducir lo indefinible e inestable de la
vida mental, asi como el desorden cadtico de la naturaleza, en objetividad magnifica,
en una reflexion clara de una humanidad libre. Su imagen es solo forma y solo
contenido. (SS0:116)



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 71

El movimiento que otorga contenido significativo y emocional a las formas simples
también se da en el acto mismo del moldeado de las mismas, esto es, en la composicion
de las formas. En otras palabras, los procesos que desencadena el sentido 6ptico de las
formas tienen su correlato en la creacion pictérica o escultural, aunque invertidos. Es
poner en funcionamiento nuestra capacidad empatica pero esta vez con el animo de
expresar, transmitir una vivencia. La enestesia y la empatia no solo se manifiestan en el
gue observa, sino también en aquel que hace observar. (SSO: 117). Luego cada linea o
trazo guarda el caracter interior y subjetivo del artista. De esta forma la manera en que el
artista se expresa y los medios que utiliza para su expresion ya nos hablan del caracter
del artista. Sobre el sentido termina enfatizando la naturaleza holistica de la experiencia
corporal. En ella las sensaciones y sentimientos se amalgaman, se superponen y
coexisten de la manera mas natural. La division de estos momentos del acto perceptual
en inmediatos y reactivos no implica una separacion real en el tiempo ni mucho menos

prioridad de uno u otro.

3.3 Warburg y R. Vischer

3.3.1 Latradicion estética alemanay la psicologia de la
percepcion warburgiana

Mundt (1959) destaca tres tradiciones estéticas de la Alemania decimonénica. Todas
ellas tienen su raiz, segun él, en la discusion y los planteamientos kantianos de la Critica
del Juicio (Figura 16). La rama idealista puso su acento en los aspectos conceptuales de
la obra de arte que determinan la experiencia estética, mientras la rama que él llama
sensualista hizo lo propio con los aspectos emocionales, como la empatia (Vischer, Lipps
y Worringer). Entre ambos extremos él ubica la rama formalista. Sus principales
representantes Herbert y Zimmermann encabezan la lista. La nocion de visibilidad pura

es el centro del enfoque formalista del arte.

Siguiendo el esquema de este autor, podemos ubicar a Aby Warburg como la figura
intelectual detras de los planteamientos de Erwin Panofsky, dado que la importancia del
«tema» de la obra juega un papel fundamental en su obra. La iconologia de Panofsky y
su acento en el contenido de la obra serian impensables sin los trabajos inspiradores de

Warburg sobre Botticelli. No obstante, est4 ubicacién no es suficiente dado que Warburg



72 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

toma elementos de las otras dos ramas (formalista y sensualista) de la estética alemana.
Las lecturas de ambos Vischer, padre e hijo, otorg6 a las ideas de Warburg un piso firme
en el cual sostenerse para exponer sus propias nociones sobre el arte y la imagen. Pero
el tono de Warburg no es reaccionario con la vision formalista del arte, sino conciliador;
dado que reconoce en esta perspectiva formal unos avances importantes en la reflexion
estética. En otras palabras, los dos elementos —idea conceptual y empatia— que Mundt
coloca detras de las ramas idealista y sensualista se encuentran de una u otra manera en
la obra de Warburg.

Intellectualism Sensationism
Kant
(1790)
Knowledge Pleasure and Desire
Displeasure
Idea.lllsm Formalism Sensualism
I
! Herbart
4 (1813)
I
: Zimmermann
: (1865)
|
} Fiedler Vischer
1 (1876) (1872)
: ( -89) ( -93)
1
I Hildebrand
| (1893)
i Lipps
| (1903)
1
(conceptua.;l idea) (pure visibility) (empatLy)
1
X Riegl
i (1901)
Panofsky Woelfflin Worringer
(1932) (1915) (1910)
\ v
N v

Figura 16. Esquema del desarrollo estético después de
Kant, segun E. Mundt (1959: 310).



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 73

No es facil, pues, ubicar a Warburg dentro del esquema que Mundt ofrece, dado que al
no identificarse ni como formalista, ni como no-formalista, supera el marco de las
discusiones estéticas tradicionales.’® Warburg conecta, pues, la historiografia del arte y
su énfasis en el contenido conceptual de la obra, la filosofia alemana en sus vertientes
simbdlica y formalista y los avances de la psicologia reciente. Asi, «a la luz de la
psicologia [warburgiana] de la percepcién, los productos artisticos podian ser
considerados prescindiendo de las categorias puramente estéticas y esto le confiri6 un

interés del todo nuevo al arte propiamente dicho». (Forster, 2005:21)

Robert Vischer, por su parte, aporta a Warburg una lectura de la estética desde un plano
psicolégico. Sobre el sentido es un texto rico en citas y referencias a estudios cientificos
de la época, por lo tanto, a pesar de que Gombrich considera que los conceptos de la
psicologia de la época no jugaron un papel determinante en la comprension del arte de
Warburg, las discusiones sobre el funcionamiento fisiolégico del cerebro marcaron una
etapa decisiva en su pensamiento. «El interés de Warburg por la empatia y su
funcionamiento es la clave para sus investigaciones posteriores y mas famosas sobre la
magia y la demonologia» (Wind, 1983:162). Dos elementos de esta influencia decisiva de
R. Vischer en Warburg queremos destacar: el primero, la importancia de la empatia en la
construccién de una experiencia estética que otorga vida y movimiento a las imagenes
inertes; el segundo, el papel que juega el cuerpo como fuente de la representacion

simbdlica humana.

3.3.2 La «vida en movimiento» de las imagenes

Segun Warburg, las figuras que el artista dibuja logran transmitir, incluso a través de los

siglos, emociones verdaderas y pasiones reales. De cierta manera, el estilo de un artista

' por un lado, él parece conceder a los formalistas el hecho de que existen objetos cuyos
atributos formales provocan en nosotros sentimientos de placer. Desde su tesis sobre Botticelli en
1893 esta atencion en el aspecto formal de la obra se hace evidente. Pero, por otro lado, la
perspectiva warburgiana de la forma difiere de manera sustancial en un punto: el simbolismo de la
forma. Si Herbart sostenia que las intenciones del artista no trascienden en el tiempo (1831:112),
Warburg afirma que la imagen, como simbolo, siempre es capaz de retrotraernos a las
circunstancias psicolégicas que dieron origen a tales simbolos (Gombrich, 1986: 238), por lo que
algo del pasado pervive en la obra. Esta pervivencia esta en relacién no solo con los elementos
formales (color, composicion, figura, etc.), sino también, y en su mayor parte, con la fuerza
simbdlica que la cultura impregna en la imagen a través de los afios.



74 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

como Botticelli esta determinado, mas que por la armonia y la proporcion de lineas y
planos (tesis formalista), por la idea [Vorstellung] que intenta transmitir. Los antiguos
artistas grecolatinos se enfrentaron al mismo problema de la plastica: como lograr
transmitir el movimiento y la pasion vital en un objeto despojado de ambas cosas, como
una pintura.

En el siglo XV, «la Antigliedad» no exigia de los artistas que prescindieran de las
formas expresivas estudiadas del natural [...] sino que tan solo dirigia su atencion
hacia el problema mas dificil de las artes plasticas, el de retener las imagenes de la
vida en movimiento. (Warburg, 2005:113)"’

=

Figura 17. El nacimiento de Venus, Botticelli. Detalle.

| as cursivas son nuestras.



Sobre el sentido Optico de las formas (1873) 75

En este sentido, la busqueda de las Pathosformel en los cuadros de Botticelli demuestra
gue Warburg creia en que ciertas formas eran capaces de provocar, por si solas, ciertas
reacciones emocionales. Tal busqueda se puede resumir en los siguientes términos: los
artistas de la antigledad usaron, exitosamente, ciertas férmulas de expresion que
dotaban de vida a las figuras inertes de las pinturas. Ese es el elemento clave de los
«motivos accesorios en movimiento» [bewegtes Beiwerk] que Warburg encuentra en El
nacimiento de Venus y La Primavera. La ondulacion de los cabellos a merced del viento y
las ropas cefiidas al cuerpo desnudo transmitian la imagen de levedad y movimiento que

solo las personas vivas suelen tener (Figura 17 y Figura 18).

Figura 18. El nacimiento de Venus, Botticelli. Detalle



76 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Ahora bien, la capacidad de transmitir tales emociones no se debe buscar en los
atributos formales de la pintura, sino también en sus «fuentes de inspiracién». En ellas
encontramos el pathos que se intenta transmitir. En el caso de El nacimiento de Venus
Warburg hall6 dos textos que inspiraron la representacion de Botticelli: el himno homérico
a Afrodita y la descripcion de un relieve de Poliziano. Ambos textos proporcionan la
«idea» (Vorstellung) de Afrodita saliendo del mar a través de la descripcidn poética. Asi,
el movimiento y la levedad serena ya tenian férmulas de expresion en el lenguaje de los
poetas. Son los textos de la tradiciobn que antecede a Botticelli los que proporcionan el
tema y los Pathosformel del cuadro. Esto quiere decir que los cabellos ondulantes al
viento y los ropajes cefiidos al cuerpo ya se encontraban en la tradicion literaria clasica.
Warburg cita un pasaje de la Eneida de Virgilio:

«Como una cazadora [Venus], habia colgado de sus hombros, segun era costumbre,
un arco ligero, y habia dejado que sus cabellos flotasen al viento; su rodilla estaba
desnuda, y un nudo recogia los pliegues flotantes de su vestido».

Para luego afirmar que

[Estos] dos ultimos versos ofrecen las indicaciones seguidas en el tratamiento de los
motivos accidentales en movimiento [bewegten Beiwerks], a las que de nuevo
debemos considerar una evidencia de una elaboracion formal “anticuaria”. (Warburg,
2005: 96)

El pathos transmitido por el poeta es el mismo de Botticelli; la levedad y el movimiento de
alguien vivo. La forma que fuera la solucién en la poesia se transforma en imagen y ésta
cobra vida a través de los motivos accidentales en movimiento. La imagen aparece
entonces como animada por una voluntad real y efectiva. En efecto, el viento mueve los
cabellos de la Venus recién salida del mar y los pliegues del vestido de la ninfa
Primavera se cifien al cuerpo con naturalidad. Los artistas del Renacimiento supieron,
pues, explotar las férmulas pictoricas de expresion de la antigiedad para dar méas fuerza
a la imagen hasta hacerla depositaria de contenidos emocionales. Dotamos a las
imagenes de sentimiento y voluntad, y esto sucede de manera espontanea. No somos
agentes pasivos frente a las imagenes, sino que automaticamente las llenamos de

sentido, las valoramos, nos proyectamos en ellas.

¢De qué manera, entonces, una imagen se habilita para transmitir de tales contenidos
emocionales? La Einfihlung de R. Vischer aparece como el concepto que sirve de telén

de fondo para todas estas ideas warburgianas. La empatia esta en relacién con la



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 77

imaginacién con la que el poeta intenta plasmar en palabras las emociones contenidas
en el nacimiento de la diosa Venus. La representacion mental se carga de tales
contenidos emocionales a través de un «sentirse a si mismo» en la imagen descrita por
las palabras. Igualmente el pintor renacentista es capaz de capturar el movimiento en
una forma fija, dado que la llena de sentido y la insufla de su propia vida. Este proceso es
mucho mas evidente con figuras humanas que con las de plantas y animales. En efecto,
en presencia de una figura humana existe una mezcla inconsciente del sentimiento
subjetivo con el objeto: comprendo la imagen ante mis o0jos porque yo soy como él o ella.
(Vischer, 1994:119) El esfuerzo de los musculos de Céfiro y la levedad con la que se
eleva Flora en La primavera solo son comprendidos a partir de la reconstruccion de la
experiencia de la gravedad y el movimiento en mi propio cuerpo (Figura 19). Comprender
una imagen en movimiento implica necesariamente una relacién empatica con la figura
representada. La fuerza con que la imagen transmite e imprime el contenido emocional
en el sujeto que observa el cuadro depende del éxito con que sean usadas las formulas
de expresion. De ellas depende que se genere 0 no una proyeccion empatica del

espectador en la figura.

De esta manera la psicologia de la percepcion de R. Vischer encuentra una aplicacién
directa en el campo de la historiografia del arte: los estilos artisticos también estan
determinados por los aspectos psicolégicos y emocionales de la experiencia estética. El
trazo del pincel, el uso de ciertas técnicas pictéricas, el acento en ciertas posturas
corporales, el realce de ciertos musculos, etc., todo ello est4 en relacién con la «idea»
detras de la imagen. Existen, pues, ciertas maneras exitosas de representar el dolor
extremo, la ira, la preocupacion, o como en los ejemplos vistos, la levedad, el movimiento
y el esfuerzo muscular. Asi entendemos que uno de los objetivos declarados de la tesis
doctoral de Warburg sobre Botticelli sea, precisamente, «estudiar el sentido que el
proceso de la “empatia” [Einfihlung] estética desempefia en la conformacion de los
estilos». (2005: 73)

La lectura de Sobre el sentido arroja luces sobre estas preocupaciones warburgianas
referentes al impacto emocional que la imagen, por si sola, tiene en el sujeto. Si los
simbolos, en este sentido, se nos muestran como algo vivo capaz de generar distintas
reacciones emocionales en el sujeto, la comprensién del fenémeno de la empatia permite

comprender mas a fondo las consencuencias benéficas o fatidicas que tales imagenes



78 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

simbdlicas traen consigo. Al fin y al cabo el caracter benefico o fatidico de la imagen

depende, segun Warburg, de la distancia racional que mantengamos con la imagen.

Figura 19. La primavera, Botticelli. Detalle.

3.3.3 Cuerpo y simbolo

En varias ocasiones a lo largo de su obra, Warburg evidencia la estrecha relacion entre el
cuerpo y la capacidad del ser humano para crear simbolos. Lo hace principalmente
siguiendo los lineamientos de Vischer padre e hijo, en cuyos textos principales —El
simbolo y Sobre el sentido 6ptico de las formas, respectivamente— se encuentran
apuntes importantes para el desarrollo de esta relacion cuerpo-simbolo. Lo anterior,

sumado a las lecturas de Vignoli y Darwin sobre la expresion en hombres y animales,



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 79

permiti6 a Warburg enriquecer el enfoque de la cuestién del simbolo en el arte.*® El
cuerpo, pues, aparece como fuente dltima donde buscar los origenes de la
representacion simbdlica humana. La «psicologia de la expresion» como principal
preocupacion warburgiana parte de la idea de que toda expresion se deriva de un
movimiento corporal que podemos rastrear hasta nuestro pasado animal. El ser humano
se aleja progresivamente de los impulsos emocionales inmediatos del animal hasta
construir un repertorio de movimientos que a partir de ahora sélo representan la fuerza
original de tales reacciones.’ En breve, la forma y contenido de los simbolos esta

determinada también por nuestra dimension fisiolégica.

En Imagenes de la region de los indios Pueblo de Norteamérica, Warburg analiza cémo
para los Pueblo la linea de zigzag, principal motivo formal de las construcciones y casas
y signo representativo de la serpiente, remonta sus origenes a la psicologia humana del
cuerpo. La escalera en zigzag representa los ascensos y devenires de la naturaleza, los
altos y los bajos del espacio de la misma forma que el circulo de la serpiente enrollada
simboliza el ritmo del tiempo. Tales relaciones entre la imagen (la escalera) y la idea
(ascensos y descensos césmicos) son posibles a través de nuestra experiencia corporal.
La posicién erecta es producto de un largo proceso evolutivo que llevé al animal de estar
en cuatro patas a la posibilidad de elevar la cabeza y mirar a las estrellas. El levantarnos
del suelo extendié nuestros alcances como especie al liberar nuestros brazos: con ello la
manipulacion de las herramientas se hizo posible. Y la raza humana en este proceso de
elevamiento, que el nifio repite cuando da sus primeros pasos, encuentra la escalera. El
hombre hace del escalén un instrumento capaz de ejecutar el acto humano por
excelencia: elevarse. Le insufla su propia experiencia vital y lo hace simbolo de la

nobleza de mantener la cabeza levantada y mirando a lo alto. La relaciéon entre idea e

% para Vignoli la dualidad categorial que lleva a los seres humanos de todas las latitudes y
épocas a dividir la realidad en polos opuestos —dia-noche, hombre-mujer, afuera-adentro, lejos-
cerca, etc.— esta directamente en relacion con nuestra propia experiencia corporal. El estado de
vigilia y suefio, el abrir y cerrar los parpados, el caminar erguido y dormir acostado, entre otras
vivencias compartidas por la raza humana, soportan la construccién simbolica de tales categorias
dualistas. Cfr. Vignoli, T. Mito y ciencia.

' Cfr. Gombrich, 1992:228



80 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

imagen transforma la simple figura del zigzag en la «felicidad del escalén» (Warburg,
2004:25).%°

Esta relacion entre simbolo y cuerpo ya habia sido explorada por Robert Vischer. Una
conclusion implicita en Sobre el sentido es que el rango de imagenes que usamos para
transmitir emociones se vincula con la capacidad simbdlica de nuestros movimientos
corporales. Es cierto que al final de El simbolo, Theodor F. Vischer pretende mostrar
cémo la Einfihlung permite ampliar nuestros horizontes expresivos al usar movimientos
como gestos que remiten a una emocion. Usar el cuerpo como una extension de lo que
«queremos decir». Extender los brazos para sefalar algo grande o fruncir el cefio para
denotar algo que requiere nuestra atencidn. Pero la elaboracién conceptual de esta
habilidad se debe al texto de Robert Vischer que no sélo es anterior, sino que le otorga la
base fisiologica definitiva a tal habilidad. «Toda emocién sucede en el cuerpo» es uno de
los presupuestos fundamentales de Sobre el sentido. Asi, la emocién trasmitida a través
de un cuadro o una pintura usa el lenguaje corporal como formulas de expresion. Dichas
férmulas estan fuertemente enraizadas en la interpretacién que hacemos de las figuras
humanas que vemos. Esto ya lo sabian hacer los poetas clasicos. En la Eneida de
Virgilio, anota Warburg, «Venus soélo revela su identidad a Eneas por su manera de
andar», por lo que la manera de mover el cuerpo era objeto de atencion de los artistas
del Renacimiento como fuente inspiradora de «imagenes» para sus representaciones de
la Antigiiedad. (Warburg, 2005:337). Los gestos de un cuadro son convincentes porque
estan basados en un profundo e intuitivo conocimiento corporal que vincula el
movimiento a la emocion. Cuanto mejor sea el artista comunicando tal conocimiento
corporal, mas efectiva sera la identificacion del espectador con ello, y mejor sera el

entendimiento de las emociones que tales gestos y movimientos del cuerpo intentan

% Otro ejemplo de este proceso se observa en el simbolo del arbol. Para los aborigenes, éste
funciona como elemento de conjuncién entre el hombre y las fuerzas de la naturaleza. Warburg
identifica en este objeto el vinculo que permitia a los Pueblo proyectar sus intenciones en las
cosas con el animo de superar los desafios de la supervivencia. El arbol era el centro de la
ceremonia para conseguir una buena cosecha de trigo. Al conectarse mas profundamente con la
tierra por estar arraigado con raices se convierte en mediador de la conexién césmica que se
anhela. Warburg resalta el hecho de que el punto de referencia desde donde nace el simbolo del
arbol es nuestro cuerpo: no tenemos raices y nos movemos libremente por estar separados de la
tierra. En la comparacion que hace posible esta representacion el arbol se carga de tal poder
simbdlico al tener un lazo mas fuerte con la tierra que el ser humano. De este modo deviene en
mediador prestablecido que abre la puerta al mundo subterraneo. (Warburg, 2004:40)



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 81

comunicar. En la Introduccién del Atlas Mnemosyne Warburg plantea que esta habilidad
gue tiene una imagen para revivir emociones en el espectador no es un acto consciente
sino que se da de manera natural en el «o0jo humano normal».?* La imagen de un cuerpo

nos recuerda a un cuerpo real y lleno de vida.

En otras palabras, que el lenguaje simbdlico de los gestos, transmitidos por las
expresiones formales presentes en la poesia y la literatura, permitia a las obras de arte
revivir emociones humanas de gran profundidad y fuerza. Una historia del arte que
pretenda caracterizar la restitucion de la Antigiedad —piensa Warburg— no puede
guedarse en la superficie de la visidn de los «estetas hedonistas» que pretenden ver en
el retorno de las ropas ondulantes al viento y los movimientos liberados del cuerpo una
mera complacencia de caracter formal. Por el contrario, el historiador del arte debe
descender hasta los abismos del pathos que da origen a tales imagenes expresivas. El
cuerpo, entonces, no puede quedar de lado. La clave para entender por qué los motivos
de «desinhibidos movimientos expresivos del cuerpo» aparecen en la obra de los artistas
del Renacimiento no debe buscarse en los atributos formales de tales imagenes. No
fueron las relaciones que los planos, colores, relieves y lineas guardan entre si lo que les
permitié a tales imagenes viajar a través del tiempo, desde Grecia hasta Italia: fueron las
posturas corporales extremas de los participantes de los rituales orgiasticos y
dionisiacos. Los estremecimientos corporales de tales experiencias fueron acufiados en
imagenes en la pintura y la escultura clasica por los artistas de la Antigiedad. En efecto,
los sarcofagos grecolatinos reproducen las mismas posturas de éxtasis corporal que
apareceran, sublimadas, en Botticelli y Ghirlandajo. Estos ultimos seleccionaron de estas
obras el lenguaje corporal que servia para trasmitir las mismas emociones. La visibilidad
de lo organico se logra entonces a través de la tensién de ciertos musculos y posturas
gestuales en la figura representada. Se levantan o se descienden los hombros. Se cifie o
no la ropa al cuerpo. Asi por ejemplo, la representacion de la solemnidad de un acto se
logra a partir de la visualizacion del respeto y la reverencia a través de una postura

corporal.

L «La maravilla del ojo humano normal hacia posible que en Italia pervivieran durante siglos ante
los descendientes, en rigidos trabajos de piedra de los tiempos antiguos, las mismas agitaciones
animicas» (Warburg, 2010:5)



82 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

El artista ha proyectado el momento cumbre de la representacién, la bendicién
eclesiastica del juramento del principe, con la vivacidad de una experiencia visual.
[...] [Esta experiencia visual es] la figura del joven arrodillado en primer plano en el
juramento: de forma inequivoca eleva su mano derecha haciendo el gesto propio del
juramento». (Warburg, 2005:271)

El artista, pues, recurre al cuerpo para moldear plasticamente el «tema» de su obra. A
través de la empatia, la imagen no actla simplemente como el archivo de una
experiencia histérica especifica, sino que, ademas, carga con la imprenta de esa
experiencia. (Rampley, 1997:48). Es de esta forma que la trasmision del pathos a través

de la imagen se hace posible.

Figura 20. Danza Hopi de la serpiente. Arizona, 1910.

Hartmut Bohme (1997) llama la atencion sobre esta relacion entre las emociones
expresadas a través del cuerpo y el poder simbdlico de los gestos. Afirma que para
Warburg las emociones son un tipo de energia corporal experimentada subjetivamente.
Tal energia es vivenciada en el cuerpo por lo que éste se transforma en el portador de

las emociones. La memoria graba tales experiencias en dinamogramas o engramas de



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 83

movimiento pero sélo después que ha adquirido control sobre las posibilidades gestuales
humanas. Segun Warburg, este es uno de los papeles mas importantes que la religiéon
juega en el desarrollo de la cultura: a través de los rituales religiosos se aprende a
controlar toda la gama de estremecimientos corporales —«de la humanidad
desamparada hasta el frenesi sangriento»?— y con ello se adquiere un poder definitivo
sobre las emociones. Se genera un espacio entre el impulso inmediato y la accion
voluntaria. El culto genera un espacio para la aparicion de tales expresiones corporales,

con lo cual institucionaliza y ordena el caético reino del pathos.

El arte, pues, es la continuacion de tal proceso en otro nivel. Aqui las imagenes
representan un dominio superior de la energia emotiva al «acufiar» el gesto en formas
expresivas definidas. Si, por un lado, la religiobn proporciona una gramatica de las
emociones al abrir un espacio para que los gestos extaticos y las posturas limites de
nuestro cuerpo se manifiesten, el arte, por otro lado, logra encapsular los contenidos
emocionales en la imagen permitiendo contemplar tales contenidos desde una distancia
segura. «Vives mas no me haces dafio» declara Warburg frente a la imagen. El éxtasis
orgiastico —origen de todos los valores expresivos de la pintura y la escultura de la
Antigiiedad— ya no es necesario si se tiene un icono depositario de tales experiencias: la
forma pictérica manipulada por el artista. Asi,

[En la teoria estética de Warburg] existe un claro vinculo funcional entre arte y
religibon en cuanto al indestructible pero, como tal, destructivo poder de las
emociones sobre el cuerpo humano. Arte y religiébn son técnicas culturales para el
dominio del cuerpo y las emociones. (Béhme, 1997:31)

Los rituales religiosos de los Pueblo otorgan, pues, un material Gnico para el estudio de
este proceso de control de las emociones, que Warburg llama corporalizacion

[Verleibung].” La danza de los antilopes, en la que los aborigenes imitan las posturas del

2 \Warburg, 2010:4

% E| término aparece en una nota que Warburg escribe en 1896 un par de semanas después de
su visita a los Pueblo. El texto es citado por Gombrich (1992: 95): «Los actos rituales de la religion
de los Pueblo ponen de manifiesto el caracter esencial de la concepcion de causalidad entre los
“primitivos” (es decir, de un pueblo incapaz de distinguir entre su propio yo y el mundo exterior).
La “corporalizacion” [Verleibung] de las impresiones sensoriales. 1) Incorporacion [Einverleibung]
(magia medicinal). 2) Introyeccion corporal (animal, imitacion). 3) Anexién corporal (simbolismo de
los instrumentos). 4) Adicion corporal [Zuverleibung] (alfareria ornamentada, en realidad
pertenece al 3). Creo haber encontrado por fin la formula de mi ley psicoldgica, la que llevaba
buscando desde 1888».



84 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

animal sagrado, y la danza con las serpientes de los Moki pueden leerse como una
codificacién de las pasiones en gestos y movimientos (Figura 20). Con esto los anhelos,
conflictos y temores se vierten en el baile ritual y en el control del tétem vivo —
respectivamente—; luego, la ceremonia permite, mediante la corporalizacion, que ciertas
posturas organicas tengan una repercusion real en el mundo. Del baile depende el éxito
de las cosechas y las lluvias. El cuerpo deviene, pues, en el origen de los cambios de la
naturaleza. A esto se refiere Warburg cuando afirma que tales ritos son la «causalidad
danzada».** La separacion entre el sujeto y el mundo exterior, ausente en la danza
sagrada de los Pueblo (el cuerpo afecta directamente el curso de los acontecimientos),
es posible mediante el uso del simbolo. El ser humano al crear el simbolo proyecta el
poder que anida en su cuerpo en un objeto exterior a él: la imagen. Aparece la figura
simbdlica. Esta corporalizaciébn procede, segun Warburg, de la incorporaciéon
[Einverleibung] a la adicién corporal [Zuverleibung]. En la primera la conexion magica
entre el hombre y el cosmos parte del cuerpo; en la segunda, esa conexion se logra a
través del objeto de culto externo, lo que él llama simbolismo de los instrumentos. La
danza con mascaras estaria en un estadio intermedio en el que el simbolo ain no se
separa completamente del cuerpo. Wind (1993:165) considera que ambos términos
incorporacioén (Einverleibung) y adicién corporal (Zuverleibung) s6lo se comprenden a la
luz de la distincién entre sentimientos empaticos (Einfihlung) y sentimientos inmediatos
(Zufihlung) establecida por Robert Vischer en Sobre el sentido. La incorporaciéon de la
causalidad natural tiene como base la empatia, dado que la dimensién corporal subjetiva
se vincula con el mundo exterior a través de un «sentirse a si mismo» en los fendmenos
naturales. La adicién corporal, por su parte, expresa el nivel mas superficial (Zu-) de la
relaciéon simbolo-sujeto, dado que el poder no reside dentro del cuerpo, sino en algo

distinto de él.

El estudio de la empatia elaborado por R. Vischer en Sobre el sentido sirve para
entender las nociones que Warburg desarroll6 sobre el papel de la imagen simbdlica en
la cultura. Las imagenes lejos de ser simples juegos de relaciones formales entre lineas,
planos y puntos (tesis formalista) son las depositarias de un proceso de distanciamiento

entre el yo y el mundo, que en la Introduccion al Atlas Mnemosyne aparece como el

24 cfr. Warburg, 2004:60.



Sobre el sentido 6ptico de las formas (1873) 85

«acto fundacional de toda civilizacibn humana». Por lo tanto, el estudio de la empatia en
el proceso mismo de creacion iconografica revela que tan cerca o que tan distantes nos

encontramos de vincularnos completamente con lo que representamos.






4.Mito y ciencia (1879)"

Figura 21. Tito Vignoli (1829-1914)

! El texto original Mito e scienza fue publicado en 1879 en Milano y traducido al aleman en 1880,
es decir sélo un afio después. La version que usaremos aqui es la traduccién al inglés hecha por
la serie The International Scientific Series de la editorial Appleton and Company en 1882, New
York. No fue posible encontrar el nombre del traductor del italiano al inglés. En adelante MYC.



88 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Este acto primitivo de percepcion, la causa radical y génesis de todas las representaciones miticas y
la condicion fisica e intelectual de la ciencia misma, es también uno de los factores y el germen
estético de todas las artes

- MYC: 285

La lectura temprana por parte de Warburg de Mito y ciencia? [MYC] del autor italiano Tito
Vignoli fue precisamente una de las mas decisivas en su carrera intelectual (Figura 21).
Este libro podria bien contemplarse como el resumen de la actitud «positivista» de una
época, fruto de la efervescencia del desarrollo de las ciencias a finales del siglo XIX. Sin
embargo, el texto de Vignoli no busca anteponer el mito a la ciencia. Por el contrario, a lo
largo de la obra hay un esfuerzo de su autor por demostrar la hermandad intrinseca de la
razon y la magia. A pesar de sus evidentes diferencias, mito y ciencia comparten una
misma raiz: la animacion de los objetos. Gombrich, por su parte, determina a Mito y
ciencia como una obra que dejé una «impresion profunda» en Warburg, dado que aqui
encontramos varios elementos claves del posterior desarrollo de la concepcion del

simbolo, la imagen y la bipolaridad warburgianas.

4.1 El contexto de la obra de Vignoli

Inscrito dentro del clima positivista y evolucionista de su época, Vignoli propone una
psicologia del mito que trascienda las delimitaciones de todas las ramas del conocimiento
cientifico en aras de enfrentar el problema de la existencia humana desde diferentes
perspectivas. Asi, la psicologia, la filosofia, la antropologia, la medicina, la arqueologia,
etc., todas, sin excepcion, tienen algo que aportar frente la apremiante pregunta por el
ser humano. Su postura particular frente a las ciencias asigna a cada rama individual del
conocimiento a una meta mucho mas grande y amplia: comprender la verdadera
naturaleza del hombre y su lugar dentro del universo. Asi, cada disciplina pierde su norte
si se olvida que la tarea fundamental consiste en el progreso de la humanidad como telos
ultimo de toda actividad cientifica.

Todas [las ramas de la ciencia] son partes de un todo, y también este todo se revela
en sus multiples partes. Ellas devienen en pensamiento y en realidad, condiciones
reciprocas entre si; y aquél que sea capaz de resolver correctamente el problema
del mundo en un simple movimiento de un atomo, sera capaz de explicar todas las

2 El texto original Mito e scienza fue publicado en 1879 en Milano y traducido al aleman en 1880,
es decir sélo un afio después. La version que usaremos aqui es la traduccion al inglés hecha por
la serie The International Scientific Series de la editorial Appleton and Company en 1882, New
York. No fue posible encontrar el nombre del traductor del italiano al inglés.



Mito y ciencia (1879) 89

leyes y todos los fendbmenos, dado que todo puede ser reducido, en udltimas, a este
movimiento. (MYC: 35)

Es facil, de esta manera, entender por qué resulta tan dificil clasificar o encasillar a un
académico como Tito Vignoli. Antropélogo, filésofo, psicélogo, fildlogo, o simplemente un
«abogado curioso»?, la categorizacion de este pensador italiano sigue siendo una labor
tan o mas complicada que la rotulacion académica de Warburg. Dos puntos de su obra
nos interesa resaltar. El primero (a) esta en relacion con la influencia de la corriente
positivista de la época de Vignoli. El segundo (b) el polémico y escurridizo concepto de

«raza aria», ampliamente mencionado en cada aparte de su libro.

(a) Admirador de la obra de Darwin, Vignoli fue uno de los primeros en adherirse a tales
planteamientos, no sélo desde el punto de mero apologista, sino también como
contribuidor al avance teérico y practico de la teoria de la evolucion. De hecho, a lo largo
de sus textos podemos rastrear su fuerte tendencia a la experimentacion animal como
fundamento para sus conclusiones. No hay quizds, en Mito y ciencia, ningun
planteamiento que Vignoli no fundamente en algun experimento que él mismo u otros
hayan realizado con animales o personas. Sus aportes en el campo de la psicologia y la
antropologia comparada son sus fuertes. En muchas de sus publicaciones se dedica
principalmente a cuestiones como el instinto, la inteligencia, los fenébmenos de atencion,
la memoria falsa y los intervalos de una serie de actos psiquicos inconscientes.* Ahora
bien, su afan holistico de condensar las ciencias en aras de un propdésito comun,

proviene de otra fuente mas poderosa: Auguste Comte.

La reduccion del ser humano a un ser estrictamente mecéanico esta inspirada
precisamente en este tipo de concepciones de corte comtianas. Asi, para Vignoli, el
hombre debe contemplarse a la luz de las fuerzas mecanicas, fisicas, y psiquicas que lo
componen. ¢No hay aqui una contradiccién en la introduccién de lo psiquico como algo
esencial en el ser humano? En modo alguno. Lo psiquico no esta separado de lo

fisiologico. Es precisamente el sustrato material lo que permite la existencia de lo otro, lo

% La primera carrera que estudié Vignoli fue derecho en la Universidad de Pisa a mediados del
siglo XIX. Luego psicologia en 1889.
* CANADELL, Elena. En: http://www.archiviapsychologica.org/index.php?id=539



90 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

psicolégico, lo psiquico. La visién reduccionista de los fendmenos mentales se expresa
en la concepcién casi molecular de los mismos. Ideas, sensaciones, imagenes mentales,
sentimientos, todo es reducido a comportamientos moleculares, quimicos, y por qué no,
atomicos.

El [ser humano] debe ser estudiado como en fisica estudiamos los cuerpos y las
leyes que los gobiernan, o como las leyes de sus movimientos y combinaciones se
estudian en quimica. [...] Porque si bien hay en el universo una distincion de modos,
no hay una separacion absoluta entre fenémenos y leyes. (MYC: 35)

Por otro lado, las alusiones a los estadios de Comte y a su «gran»® principio de la
evolucién historica de los pueblos, permiten interpretar a la luz del positivista francés las
clasificaciones entre «barbaros» y «civilizados» que Vignoli constantemente utiliza. Si
bien, es cierto que Vignoli hace unas criticas a la teoria de Comte, dichas discrepancias
no son suficientes como para desligarse de un posible rétulo como «positivista». En
primer lugar, la excesiva confianza en el triunfo de la ciencia por encima de las
supersticiones e ilusiones del mito, hacen vislumbrar un prejuicio casi negativo frente a
esta dimensién mitica de los seres humanos. La apuesta por un triunfo insoslayable de la
libertad y de la ciencia son evidentes en el final de Mito y ciencia y cuya lectura resulta,
para nosotros, casi incomoda dado su ferviente optimismo en este «progreso». Por lo
demas, no es su pertenencia al circulo positivista italiano,® lo que méas nos inclina a
categorizarlo como tal. Son los presupuestos que se encuentran a lo largo de su obra lo

gue nos insta a hacer tal afirmacion.

(b) La existencia de una raza primigenia como origen de todo el pueblo europeo fue una
creencia ampliamente admitida dentro del circulo académico de la Europa del siglo XIX.
Se trataba, utilizando el término de Kuhn, de un paradigma que enmarcaba las
investigaciones, los problemas los métodos y las posibles soluciones de la ciencia
cultural de ese momento. Los aportes de la filologia comparada daban por sentado que la
Unica forma de explicar la similitud de expresiones y palabras entre el sanscrito y el
avéstico y los distintos idiomas europeos, sobre todo el latin, el griego, el aleman, el

céltico y las lenguas nérdicas de toda indole, era la existencia de un idioma indoeuropeo

® El término es de Vignoli.

® Vignoli fue asesor y colaborador del 6rgano oficial de comunicacién del positivismo italiano, a
saber, la Rivista di filosofia scientifica dirigida por Enrico Morselli. En:
http://www.archiviapsychologica.org/index.php?id=539



Mito y ciencia (1879) 91

original que pertenecia a un antiguo pueblo «ario» que conquisté a Europa proveniente
de la India y el Asia Central.

Si bien, en los Vedas, la palabra arya no tiene un sentido mas all4 del de «nobleza o
casta real»’, las posteriores interpretaciones dieron origen a posturas mucho mas
racistas o elitistas. Vignoli, por su parte, da por sentada la existencia de tal raza como
fuente primordial de la supremacia de los europeos por encima de los demas pueblos de
la tierra.® Su uso indiscriminado de los términos «raza» o «pueblos inferiores» debe ser
un obstaculo a salvar por el lector de su obra, si acaso desea trascender estos aspectos
propios de su época en aras de comprender la importancia de su propuesta y no
descalificar de entrada sus postulados por la forma en que estos fueron escritos.
Independientemente de las justificadas reservas personales que pudiésemos tener frente
a estas ideas «racistas», dentro de una vision positivista-evolucionista tiene sentido
pensar en que las culturas pasan por ciertos estadios de progreso, siendo unos
superiores a otros. Los pueblos inmersos en el terreno de la magia y la supersticion
serian, en este sentido, inferiores con respecto a aquellos en los que la ciencia ha
logrado echar raices. Pero Vignoli no es Hitler. De hecho, los postulados principales de
Mito y ciencia presuponen que podemos encontrar elementos o facultades
trascendentales que subyacen al ser humano mismo y que son independientes de la
cultura, lo que nos permite ser mas justos con el concepto de «raza aria» en el autor. En
sintesis, a pesar de lo hipersensibles que somos ante este tipo de temas, sobre todo
después de los hechos acontecidos en el siglo XX, no consideramos que tales ideas
deban verse como determinantes en los puntos que deseamos destacar del pensamiento

de Vignoli. Esperamos que al final de este capitulo el lector esté convencido de esto.

4.2 Mito y ciencia

Sostenemos que en su haturaleza mas general y comprensiva el mito es la forma
imaginativa y espontanea a través de la cual la inteligencia y emociones humanas se
conciben y se representan a si mismas y a las cosas en general. Es la manera fisica
y psiquica a través de la cual el hombre se proyecta a si mismo en todos los
fendmenos que es capaz de aprehender y percibir. [...] En este sentido, el mito

" Cfr. Gallud, Enrique. (2005). Historia breve de la India (pp. 22-23). Madrid: Silex

8 Cabe, sin embargo, aclarar que para Vignoli, como para muchos lingtiistas vy filblogos de la
época, Europa era el resultado mas que del triunfo solitario de los arios, una mezcla entre arios y
razas semiticas provenientes del medio oriente.



92 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

aparece ante nosotros no como un accidente en la vida de los pueblos primitivos [...]
ni tampoco como la creacién fantasiosa de mentes ignorantes; sino que aparenta ser
una facultad especial de la mente humana, inspirada en las emociones que
acompafian y animan sus productos.’ (MYC: 1)

Pero la ciencia no consiste meramente en el arreglo sistematico de los hechos que le
dan origen, ni en su combinacion hasta leyes generales y comprensivas; debe
también entenderse la secuencia de causas y efectos, y no es suficiente con
clasificar los hechos sin explicar su génesis y causa. [...] La ciencia es, en efecto, la
despersonificacién del mito, llegar a una idea racional a partir de una que era
originalmente un estereotipo (type) fantastico, a través del despojo de sus envolturas
y simbolos. (MYC: 193)

Estas dos definiciones —de mito y ciencia, respectivamente— seran nuestro punto de
partida para elaborar una explicacion mas detallada de lo que a nuestro parecer es la
tesis fundamental de esta obra: las facultades mitica y cientifica comparten una misma
raiz, la cual es susceptible de ser rastreada en los procesos mismos que permitieron su

origen y posterior evolucion.

Comenzaremos por mirar mas de cerca qué entiende el autor por «facultad» al aplicar tal
concepto no sélo al mito sino también a la ciencia. Segun Vignoli, ambas maneras de
aprehender los objetos circundantes se basan en los mas «simples y elementales actos
de la mente en su complejidad psiquica y fisica» (MYC: 6), esto es, sin ellos la
interpretacion de dichos objetos y fenébmenos no es posible. Podemos decir, entonces,
gue Vignoli habla de facultades como el conjunto de esos actos elementales y simples
gue posibilitan la aprehensién misma de la realidad. Estas facultades a priori toman un
caracter universal, perenne y uniforme, dado que su sustrato es fisioldgico y por lo tanto
basado en la estructura fisica y nerviosa de las percepciones de los animales y los seres

humanos.

El término a priori, que podria prestarse a malos entendidos, aqui significa todo lo que
permanece fijado y perpetuado por la repeticién a través de las edades a manera de
habitos y caracteres hereditarios. En otras palabras, a priori se refiere las modificaciones
en la constitucion fisica y psiquica que han tenido lugar en los individuos y especies a

través de las edades evolutivas. Ambas facultades, la mitica y la cientifico-racional, son

o Las cursivas son nuestras.



Mito y ciencia (1879) 93

el resultado de la interaccién evolutiva entre el sujeto y su entorno. Ellas no son
propiedades exclusivas de un pueblo o de una raza especifica; sus modos de desarrollo
y evolucion si son distintos de lugar en lugar, pero su esencia es la misma en todos los
individuos y personas. Son trascendentales en la medida en que se fijan en la historia de
la evolucion a través de los procesos de adaptacion y herencia, esto es, trascienden a los
sujetos y generaciones. Son la historia y la etnologia, no las especulaciones filosoéficas,
las que proveen de fundamento tales deducciones. Por ende, Vignoli se aleja del
contexto puramente kantiano de los términos a priori o trascendental.

Debe admitirse que esta concepcion de a priori es muy distinta de aquella de los
filbsofos trascendentales, quienes buscan probar o bien que un artifice
independiente no solo ha producido las formas organicas en su presente
complejidad, y especialmente ha proporcionado al sujeto espiritual sus categorias de
pensamiento independientes de toda experiencia, o bien afirman la intrinseca
existencia de tales formas en el espiritu desde el comienzo de los tiempos. (MYC: 8)

Mito y ciencia devienen entonces en condiciones de posibilidad para la evolucién del
individuo y de los pueblos en general, por lo que ambas conviven y perviven en la
historia. La negativa del mito a desparecer la observamos, no solo en la persistencia de
supersticiones y creencias en lo que llama Vignoli «gente inculta» y en las poblaciones
rurales, sino también dentro de las personas educadas y cientificas. No ha habido un
desprendimiento total del mito a pesar de nuestro desarrollo cientifico, o bien nuestro
desarrollo en un solo extremo de la ecuacion. La capacidad para mitificar ideas subsiste
en como parte del progreso cientifico. Vignoli es bastante certero cuando devela que en
el lenguaje cientifico mismo subyace una tendencia a personificar y a hablar como si la
energia, la materia, la masa, etc., conceptos puramente abstractos, realmente existieran.
¢ Podriamos definir los términos anteriores sin caer en la personificacion de tales
entidades? ¢Qué cosa es la energia o la materia o la gravedad fuera de los juegos

intrinsecos del lenguaje?

Pero del mismo modo en que aspectos miticos sobreviven en el seno de las sociedades
tecnoldgicas y cientificas del presente, asi también la visién cientifica se observa en los
pueblos en los que el desarrollo de las ciencias y la técnica no existe. Incluso aqui, segun
el autor, podemos encontrar vestigios o semillas de inquietudes perfectamente racionales
y logicas que podriamos categorizar como protocientificas. La experimentacion y la
racionalizacion de los métodos de produccion y satisfaccion de necesidades, bien se

mezclan, juntan y coexisten con perspectivas magicas de la naturaleza sin ningdn



94 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

problema. La forma misma de ordenacion y clasificacibn en los mitos y los relatos
originarios del mundo y el planteamiento de preguntas cada vez mas exigentes de
respuestas se basan en tal facultad cientifico-racional. Al citar las palabras de un
aborigen africano, Vignoli pretende mostrar de qué manera el afdn por respuestas cada
vez mas acordes con las exigencias de una busqueda reflexiva y espontanea en el ser
humano, es el curso inevitable de la evolucion.

Por doce afios he pastoreado mi rebafio. Era oscuro y me senté en una roca y me
hice preguntas como estas, preguntas tristes, dado que no podia contestarlas.
¢, Quién hizo las estrellas? ¢Qué las soporta? ¢(No se aburren de fluir las aguas
desde la mafiana hasta la noche, y donde encuentran su descanso? ¢De donde
vienen las nubes que pasan y repasan y se disuelven en la lluvia? ¢Quién las envia?
Nuestros adivinos, claramente, no envian la lluvia ya que no tienen los medios para
hacerlo, ni tampoco los veo con mis ojos ir hasta el cielo a buscarla. No puedo ver el
viento y no sé lo que es. ¢,Quién lo guia y hace que sople, que brame y nos abrume?
Ni sé como el maiz crece. Ayer no habia una brizna de hierba en mi campo y hoy
esta verde. ¢ Quién le dio a la tierra la sabiduria y el poder para hacer nacer? (MYC:
75)

Para Vignoli, tales preguntas se realizan gracias a una «condicion intelectual» que
permite «observar, primero espontaneamente y luego deliberadamente, los puntos de
semejanza y diferencia entre objetos especiales de la percepcion» (MYC: 193). La
capacidad para ir de lo particular a lo general, de los individuos a las especies ya esta
presente en el mito, aunque de manera no-desarrollada. «Asi, la facultad mitica del
pensamiento es cientifica en su forma logica, y [en su génesis y evolucion] fue ejercida
de la misma manera que la facultad cientifica» (MYC: 193). Esto nos empuja, con Vignoli,
a afirmar que en ambas, mito y ciencia, el modo de ejercicio, el uso de las facultades
psiquicas y légicas y el método espontaneamente usado son casi idénticos. Tenemos
entonces dos facultades que no son excluyentes la una de la otra, sihno mas bien dos
formas distintas de aprehension de la realidad. Exactamente como dos parientes

cercanos que han olvidado la historia de su familia y sus antepasados comunes.

Al leer aseveraciones como estas, no podemos explicar coherentemente el menosprecio
hacia el mito que Vignoli le confiere al final de su libro. He aqui el problema: desde una
postura comtiana es evidente que la ciencia es superior al mito en tanto la primera
permite llevar a la humanidad hacia un progreso de una manera mas segura y eficaz. En
palabras de Vignoli; «la ciencia es el generador constante y atento de todo
perfeccionamiento social, y el mas formidable enemigo de la tirania de un déspota, de

una oligarquia o de una multitud tome ésta una forma religiosa o secular» (MYC, 325).



Mito y ciencia (1879) 95

Pero al mismo tiempo, mito y ciencia estan intimamente relacionados desde el comienzo,
dado que la fuente del mito es la misma de la ciencia: la entificaciébn o proyeccién de la
vida interna del individuo en los objetos. «La percepcién es la condicién [inicial] para
ambas, y el proceso seguido por ambas es idéntico, aunque el sujeto sobre el cual se
ejerce la facultad del pensamiento difiere» (MYC: 321). Alguien podria decir que tal
problema es aparente en la medida en que para él la entificacion es un acto ilusorio que
debe desaparecer si queremos llevar a la ciencia a sus mas altas posibilidades. En
efecto, Vignoli considera que «tan pronto como los hombres sean racionalmente
conscientes de esta facultad entificadora (entifying faculty) y de sus efectos inmediatos
en el conocimiento, la ilusién cesard» (MYC: 240). Pero esto no resuelve el problema de
la pervivencia de una especie de personificacion de las ideas y conceptos que
encontramos en el lenguaje cientifico. Personificacion que se dibuja como inherente al
desarrollo de la ciencia misma, desde nuestra lectura de Vignoli. De esta manera el
desdeiio del mito al final del libro nos parece mas la muestra de un conflicto interior por
hacer coincidir su espiritu positivista con las conclusiones a las que sus hallazgos como
cientifico le condujeron, que una valoracién coherente y acorde con lo expuesto en el

mismo Mito y ciencia.

Ahora bien, aunque las definiciones de ciencia y mito que dimos al principio nos sirven de
base para entender en qué medida se diferencian las facultades mitica y cientifico-
racional, comprender cédmo se separaron una de la otra es otra cuestion. Nos referimos
en concreto al proceso de despersonalizacion del mito sefialado por Vignoli como inicio
de la ciencia. Este problema, la separacion y evolucion de ambas facultades, se resuelve
adentrdndose en la génesis misma del mito, dado que si tenemos en cuenta las
caracteristicas del mito y la ciencia, recorrer el camino hacia el origen de una es recorrer

el camino hacia el origen de la otra.

4.2.1 El origen del mito y el homo duplex

Normalmente la facultad del mito ha sido explicada Unicamente como consecuencia de
una tendencia humana por proyectar o dotar de vida a los objetos. La tradicion, sefiala el
autor de Mito y ciencia, se ha contentado Unicamente con responder la pregunta de
manera superficial. Es decir, sostener que el mito se origina en una tendencia animista

natural deja la cuestion central de lado: ¢de donde proviene dicha tendencia? Resulta



96 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

facil entender que el hecho de insuflar vida a objetos inanimados es el origen del mito,
pero lo gue no han respondido los académicos es el origen del hecho mismo. En otras

palabras, la pregunta correcta seria ¢, qué causa la tendencia a animar los objetos?

Vignoli parte de la animacion de los objetos por parte de los seres humanos de todas las
«razas» en todos los tiempos, como algo facilmente comprobable. Un breve repaso no
muy exhaustivo por eventos como la personificacion de los fenémenos naturales como la
lluvia, el viento, el fuego, etc.; las metaforas en el lenguaje, la infusibn de vida a las
imagenes mentales o ideas, a las sombras, a los suefios, las alucinaciones del delirio; la
locura, cualquier forma de afectacion nerviosa y el culto a los muertos, basta para
convencernos que la tendencia a animar los objetos es un hecho. Pero no solamente
eso, son hechos universales. Luego —y siempre con Darwin de fondo— si compartimos
con todas las culturas el mismo impulso animista, los fundamentos, principios y leyes de
tal impulso debemos encontrarlos en el sustrato mismo del origen de nuestra especie,

esto es, nuestro pasado animal.

El viaje que Vignoli nos propone tiene su punto de partida en la comprension del mundo
en el que el animal se desenvuelve, lo cual exige un esfuerzo intelectual casi anti-
natural.'’® Parte entonces de un presupuesto inicial: «Excluyendo algunos elementos
psiquicos, hay muchos e importantes puntos de semejanza entre los humanos y los
animales en el ejercicio de su conciencia, inteligencia y emociones; si acaso todas ellas
no son exactamente iguales.» (MYC: 21) En otras palabras, el ser humano es, en
esencia, un animal. Este presupuesto tiene dos consecuencias importantes. La primera
de ellas consiste en que el homo sapiens resulta ser una especie que, como todas las
demas especies, es resultado de un proceso evolutivo y de seleccion natural, por lo que
sus caracteristicas, habilidades y facultades deben verse a la luz de dicha evolucion. La
segunda esta en relacion con el hecho de que el mecanismo de seleccion natural implica
una escala de progreso en la que las especies perfeccionan sus capacidades a través del
tiempo. Asi, un insecto se sitda en un estrato o nivel inferior con respecto a un mamifero,

dado que en estos Ultimos los procesos fisiolégicos y psiquicos son mucho mas

% Alo largo de su texto, Vignoli menciona que una de las cosas que no nos permite comprender
facilmente los principios del mundo animal, es precisamente la costumbre y el amplio uso de
nuestro intelecto a través de muchos siglos. Esto es, nuestra actitud natural ante el mundo nos
impide vislumbrar con facilidad estas verdades.



Mito y ciencia (1879) 97

complejos. En efecto, segun Vignoli, los rasgos que permitieron el surgimiento y
desarrollo de la facultad del mito se hacen mas evidentes mientras mas ascendamos en
la escala animal, o sea, tales rasgos son mucho mas tangibles en los animales mas

evolucionados, mas parecidos al ser humano.

El proceso de la percepcion en los animales nos muestra las claves que estamos
buscando en los seres humanos. Es decir, el sustrato de la vida psiquica animal se
encuentra en la forma en que este percibe los objetos. Teniendo en cuenta que a través
de la experimentacion y el analisis de los gestos y las reacciones motoras de los
organismos podemos deducir —mas o menos— lo que ocurre en su interior, Vignoli
procede a mostrar que la animacion de objetos es ya, incluso en los animales, una

caracteristica misma de la vida psiquica.

Existe en los animales una proyeccion espontanea de su vida interior, de su conciencia y
de sus emociones en los objetos que le circundan, que los condiciona a percibir el mundo
como una entidad viviente llena de voluntad propia. Esto presupone una «autoconciencia
continua» en el animal, y no solo eso, sino también una autoconciencia capaz de
proyectarse. Para Vignoli si bien no podemos adjudicar una individualidad analoga a la
humana a los animales, ni superiores ni inferiores, si podemos hablar de un centro de
experiencia que actia como una unidad reactiva. El animal actia como una unidad ante
los estimulos externos. Por sus gestos sabemos cuando tiene temor, angustia, hambre o
alegria. El temor frente a las amenazas externas, por ejemplo, es facil de rastrear en
primates y mamiferos en general. «Esta forma interior de accion organica y vida
emocional y psiquica, en la que se resuelve el valor completo de la existencia individual,
puede decirse que reviste y modifica todas las relaciones activas con el mundo exterior,

el cual es vivificado y modificado de acuerdo a su propia imagen». (MYC: 50)

El movimiento es la base de toda proyeccion animica. En la medida en que la seleccion
natural de las especies esta en relacidon con la supervivencia de los individuos frente a
posibles peligros, los animales no diferencian entre objetos vivos e inertes, sino que su
clasificacion es mucho mas basica: objetos dinAmicos y objetos inmdviles. Ante estos
ultimos su reaccion de indiferencia esta basada en la costumbre. Es decir, los animales
son indiferentes ante los objetos que no se mueven en la medida en que normalmente

éstos no les afectan o no podrian afectarlos de manera directa, cosa que si ocurre con



98 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

los objetos en movimiento. Los experimentos llevados a cabo por el propio Vignoli con
animales lo llevan a tal conclusién. Un perro es capaz de ponerse en guardia y empezar
a ladrarle a un objeto que le era indiferente si este empieza a moverse. Un pafiuelo
blanco movido por los aires es capaz de hacer encabritar a un caballo hasta hacerle
desbocarse. La reaccién de un pédjaro con un objeto extrafio que entra a su jaula es
distinta si éste objeto comporta algun tipo de movimiento. Lo Unico seguro que podemos
decir, segun Vignoli, es que tenemos pruebas suficientes de que los animales actlan
como si los objetos dindmicos estuviesen dotados de una voluntad que puede
beneficiarlos o lastimarlos. El ladrido del perro a un espantapajaros es el mismo que
utiliza ante cualquier otro animal en sefial de advertencia o delimitacion de territorio. Pero
lo mismo entonces sucede con los fendmenos naturales: una hoja movida por el viento,
las nubes que se desplazan a la distancia, el agua del rio, los rayos y las tempestades,
todo resulta para el animal poblado de una voluntad —sea esta favorable o nefasta— por
un proceso de proyeccion de su vida interior. Esta es la formula de la entificacion, la cual
va mas alla que la mera animacion. No es sélo anima lo que habita en las cosas del
mundo, sino que éstas también son entes, es decir realidad. El término latino anima, de
donde se deriva la palabra espafola alma, viene del griego anemos que en griego
significa «viento». No obstante la palabra para alma en griego es psyche, ya que es en el
latin que la palabra transforma su acepcién antigua de «soplo» o0 «respiracion», por la de
«principio vital» o «insuflo de vida» que anima o mueve a los seres vivos. La «entidad»,
proveniente de «ente», hace referencia a la concretud del ser, esto es, a un objeto real y
efectivo. El énfasis en esta decision por «entificacion» y no soélo «animacion» se
encuentra en gque precisamente lo que Vignoli desea recalcar es el poder efectivo de la
voluntad que habita en el objeto personificado por el animal o el hombre, ademas de la

vivacidad e intensidad con que se percibe la proyeccion psiquica como algo real.

De esta forma el hombre primitivo también entifica el mundo que lo rodea, poblandolo de
voluntades y fuerzas que le pueden o no afectar directamente. La reaccion de alerta ante
un evento o fendmeno en movimiento, no so6lo es el mecanismo que permite la
supervivencia del animal ante un eventual peligro, sino que también es la relacibn mas
inmediata y directa entre este y el mundo exterior. Si un hombre primitivo es un animal
evolucionado, diremos con Vignoli, que también en él existe la tendencia a la reaccién
original de prevencion frente al objeto por €l inmediatamente animado y entificado.

También en él la entificacion es directa y espontanea.



Mito y ciencia (1879) 99

Pero no solo el hombre primitivo posee tal tendencia: también es posible rastrearla en los
ninos. En efecto, ellos tienden a dotar de vida a sus mufiecos y juguetes. La necesidad
de proyectarse y transferirse es evidente cuando observamos los comportamientos de los
nifios en sus primeros afios. Un mundo habitado por monstruos, personajes magicos o
imaginarios, tiende a aparecer como espontaneo y natural dentro del universo psiquico
del nifio. Y esta tendencia a la entificacidn no perece a pesar de su sofocamiento
constante por parte de nuestra forma analitica y légica de aprehender el mundo.
Contrario a lo que podria parecer, somos extremadamente susceptibles a animar un
objeto pese a la resistencia de nuestra facultad cientifica. Cuando vemos una marioneta,
dice Vignoli, autométicamente caemos bajo el influjo de tal entificacion. Por un instante
retornamos a la forma de ver del hombre primitivo y del nifio: dotamos de una voluntad al
mufieco o titere en cuestion, y si no hacemos lo mismo con otros objetos es porque la
costumbre de que tales objetos no se muevan, los hace indiferentes a nuestra atencion.
Sin embargo, al igual que el pajaro reacciona preventivamente frente a un objeto que
usualmente no se mueve, pero que sorpresivamente rompe con su comportamiento
habitual, asi, nosotros reaccionamos de manera sorpresiva cuando una cosa que
normalmente no se deberia mover, lo hace.

Si de repente e inesperadamente vemos moverse de manera extrafia algun objeto,
de que sabemos, por experiencia que es inanimado, la inclinacion innata a
personificarlo toma efecto y por un momento nos sorprendemos como si el
fendmeno fuese producido por un poder deliberado suyo propio (MYC: 58)

Por supuesto, tal personificacion no solo requiere que el objeto se mueva. En nuestra
vida cotidiana tendemos a tratar a los objetos como si estos tuvieran realmente vida.
Gritamos a la maquina cuando esta no quiere funcionar, maldecimos a un clavo que se
resiste a entrar en una pared, usamos verbos reflexivos con las cosas (decimos «el vaso
se cayo», «la camisa se ensucié», etc.) y quizas la mas evidente de todas: transferimos o
proyectamos sentimientos en las cosas. Asi, tenemos unos zapatos preferidos, nos duele
desprendernos de la pertenencia de un objeto querido, 0 mudarnos de una casa en la

que vivimos experiencias agradables.

Ahora bien, si nuestra naturaleza animal no ha cesado o desaparecido en nosotros

¢dénde entonces radica nuestra humanidad? ¢Cudl es la diferencia con respecto a



100 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

nuestros parientes mas cercanos? ¢, Qué es lo que hace que sea el ser humano productor

de mitos y no los perros o los caballos?

Para Vignoli, tal diferencia no radica en que los seres humanos poseamos alguna oscura
y misteriosa facultad extra o distinta a la de los animales. Tampoco en que hayamos
dado més importancia al desarrollo de ciertas capacidades psiquicas y fisioldgicas, y por
ende que hayamos tenido que condenar a otras habilidades animales al atrofiamiento. La
diferencia es, segun el autor, una capacidad de reflexiébn que no existe en el reino animal.
Esto es, una capacidad de desdoblamiento del ser humano, el poder de crear una
imagen de si mismo como en un espejo. Es precisamente el hecho de que podemos
reflexionarnos (en el sentido de crear imagenes) lo que nos permite no sélo proyectar
nuestra vida interior psiquica en los objetos que nos rodean, sino también sobre nosotros
mismos. El animal no puede crear un concepto de realidad externa o de fendmenos fuera
de él, ya que carece de ese poder reflexivo, por lo que «cada objeto es para él un poder
deliberado, un sujeto viviente en el que la conciencia y la voluntad actian como lo hacen
en él mismo» (MYC: 65)

En otras palabras, este homo duplex* esta4 necesariamente atado a la tendencia no sélo
de transferir y proyectar sus contenidos psiquicos en todo lo que le rodea (tal como el
animal), sino que ademas transfiere y proyecta tales instancias sobre si mismo. Reflexion

cobra entonces el sentido original del término: duplicacion de una imagen.

Esta es la explicacion de ciertos comportamientos naturales en los seres humanos, tales
como la como la capacidad para hablar de uno mismo en tercera persona. Vignoli llama
la atencidén sobre esto al decirnos que los nifios casi siempre se refieren a ellos mismos
como otras personas, es decir, «Felipe quiere jugar» o «Felipe quiere ir al bafio». Otro
ejemplo de este fenébmeno es el hecho de hablar solos o con personas ausentes. Cuando
una persona habla consigo misma, hay una duplicacion evidente de la vida psiquica. Los
gestos, las palabras y las actitudes de alguien frente a un espejo, muchas veces son

como si realmente hubiese otra persona detras del vidrio.

™ E| término es de Vignoli. Duplex significa «doble» en latin, aunque la palabra normalmente se
describe como la capacidad de un dispositivo de comunicarse en doble via. Asi, un fax es diplex
cuando es capaz de recibir y enviar informacién.



Mito y ciencia (1879) 101

Este paso reflexivo, que para Vignoli claramente tiene que ver con la aparicion de ciertas
zonas cerebrales apropiadas para ello, permite entonces separar de manera delicada las
acciones del hombre y las de los animales. Asi, el punto de partida de cualquier
generalizacibn o abstraccion racional en el hombre, parte de esta capacidad de
desdoblamiento. Una forma de entender lo anterior consiste en no perder de vista el
hecho de que asi como la personificacién o entificacién en los animales se agota en el
mundo exterior, en los seres humanos tal proceso se interioriza. Esto es, él mismo se
contempla como un sujeto animado o entificado. Una animacion mas vivida y profunda
toma lugar entonces: percepciones internas, ideas, sentimientos, visiones y todo tipo de
emociones, todas son entonces resultado de una voluntad o un poder real y efectivo que
las produce. Este es el origen de la concepcién de si mismo en los humanos. Se trata
entonces no soOlo de la percepcién de cosas externas e internas, sino también de la
percepcién de tal percepcidon. No sélo sentir tal o cual sensacién, sino también ser capaz
de saber o ser consciente de esa sensacion. «A través de este proceso el mundo interno
y externo se duplica en su ideal intrinseco dando origen al andlisis y a la abstraccion,
esto es, la generalizacion y especificacion de las cosas observadas.» (MYC: 81) En
efecto, la observacion de las similitudes, analogias y diferencias entre las cosas del
mundo exterior lleva al hombre a la clasificacion, combinacién y simplificacion de sus
experiencias en estereotipos ideales (ideal type) u homdélogos. Es decir, las imagenes y
los objetos similares son agrupados en conjuntos como arboles, plantas, rios, etc.,
gracias, precisamente a la capacidad de duplicacion innata y espontanea. Pero, no es
Unicamente este hecho el que permite tales procesos abstractivos: se requiere ademas
gue el ser humano trascienda sus percepciones inmediatas para ser capaz de tal
unificacién o generalizacion. Aqui juega un papel fundamental, entonces, la capacidad de

traer del pasado imagenes o sensaciones, esto es, la memoria.

4.2.2 Memoria, simbolo y causalidad

La generalizacion o elaboracion de estereotipos ideales en los seres humanos requiere
necesariamente que este sea capaz de mantener las imagenes o sensaciones de su
percepcion, mas alla de lo que estas duran. En otras palabras, mientras en el animal la
personificacion o entificacion, por ejemplo, se agota en tanto el animal deja de percibir el

objeto, en los seres humanos la imagen entificada subsiste y pervive en la memoria del



102 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

sujeto, no solo como simple percepcion, sino como percepciéon animada, dotada de

voluntad. Expliqguemos esto con calma.

La entificacion que se duplica, se refleja y se revierte hacia el sujeto mismo, facultad
exclusiva de los seres humanos, lo lleva a vivificar o personificar no so6lo el mundo
exterior (como hacen también los animales), sino también, como lo anotdbamos
anteriormente, su mundo interior. Esto significa que para el primitivo no habria diferencia
alguna entre las imagenes de su mente y las cosas reales. El ejercicio que nos propone
Vignoli es el de imaginarnos la sorpresa y reaccion de este hombre primitivo frente a los
suefios o los recuerdos de personas ausentes o eventos pasados. ¢De donde provienen
estas imagenes?, seria la pregunta que uno de estos personajes se haria. Es obvio,
segun Vignoli, que ellos trasfirieron a estos recuerdos la mismas fuerzas y voluntades
gue adscribian a las cosas del mundo exterior. Asi, los recuerdos eran vivificados de tal
manera en que se percibian no como otra realidad, sino como parte de ella. La memoria
permitia entonces un retorno de las cosas ausentes o remotas «en la forma vivida y

personificada en la cual se percibié la primera vez». (MYC: 93)

De lo anterior se derivan dos consecuencias psicolégicas de vital importancia para
entender el origen del mito. La primera de ellas, que el objeto que ha sido investido de la
voluntad, esto es que ha sido entificado, conserva sus caracteristicas y mantiene su
poder aun estando ausente. Este es para Vignoli la raiz mas profunda del origen del
fetichismo, totemismo y la adoracion de objetos. La segunda consecuencia es que el
hecho mismo de que por medio de la memoria el objeto retorne con la misma vivacidad y
poder permite que el hombre pueda retener la imagen del objeto o del fenémeno y que
siga siendo este fuente de miedos o esperanzas para el futuro. (MYC: 93) Es
precisamente esto lo que posibilita la abstraccion misma al poder comparar y agrupar
distintas sensaciones en conjuntos por semejanza o influencia. Segun Vignoli, este es el
origen mismo de las formas ideales que contienen las formas especificas o concretas. La

generalizacién o abstraccion, materia prima de la facultad cientifica, habia comenzado.

De la misma forma, de acuerdo con la evolucion natural de esta ley, la planta concreta o
individual ya no sera més el objeto del mito o fetiche, sino todas aquellas de la misma
especie, o aquellas que se le asemejan. No habra méas nunca una primavera en

particular, sino todas las primaveras, ni tampoco una gruta, cueva o montafia en



Mito y ciencia (1879) 103

particular, sino todas las grutas, cuevas y montafias; en una palabra, las especies

sustituiran a los individuos, el estereotipo (type) por el hecho. (MYC: 95)

Lo anterior nos lleva a un principio que es importante a la hora de entender la evolucion
del mito y de la ciencia como tales: la abstraccion siempre parte de lo concreto y poco a
poco se aleja de él. Lo anterior esta en relacién con el hecho de que las ideas abstractas
0 tipos genéricos son el resultado de la combinacibn de numerosas sensaciones
semejantes o0 susceptibles de ser relacionadas entre si, por lo que no hay abstraccion
gue no tenga su raiz en percepciones 0 sensaciones concretas. La evolucion del
lenguaje mismo, como lo evidencia Vignoli con varios ejemplos'?, parte de términos que
en un principio siempre sefialan objetos especificos y tangibles y que luego son
transformados con el uso hasta que sefalan el estereotipo ideal o la forma genérica del

objeto.

Claro esta que lo que llama la atencién es que para que tal comparacion y recoleccion de
sensaciones tenga lugar, se necesita de la memoria. Asi, esta deviene en fuente
constructiva de la capacidad de generalizacion. Sin memoria es imposible la formacion

de tipos ideales de los objetos, de la moral ni tampoco del lenguaje mismo.*®

Este proceso de abstraccion progresiva llega a su mas alto grado con la elaboracion de
simbolos ideales (MYC: 113), los cuales estan segun Vignoli, en una etapa superior a la
de los simples fenébmenos personificados o entificados. En la medida en que el mito no
comienza con los humanos, los pasos correspondientes para la creacion del mito
comienza en los animales. Estos pasos serian en su orden: percepcion de los
fendmenos, entificacion o vivificacion de los mismos y asighacion a estos de un poder

efectivo y real que puede o no ser beneficioso. El mito en los seres humanos iria

2Un ejemplo que da prueba de este hecho, es el caso de la palabra «cinco» en muchas lenguas
arianas. «Cinco» remonta su origen a la palabra «mano». O en Finlandia donde lukea (contar),
roviene de lokke que significa «diez».

% para Vignoli existen tres campos de abstraccién que son en cierta medida, cronolégicos: el
campo fisico, donde el hombre primitivo hace generalizacion y clasificacion de las especies y
conjuntos de cosas que le rodean, el moral, donde forma estereotipos ideales de comportamientos
o ideas de lo bueno, de la rabia, del valor, el amor o el odio; y el intelectual que contiene las
abstracciones necesarias para las matematicas y las expresiones lingiiisticas como desarrollo de
conceptos como presente y futuro para expresar acciones verbales determinadas.



104 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

entonces mas alla al crear, por medio de la memoria, una pervivencia del objeto como
fetiche y luego como simbolo vivo y eficiente. Estos simbolos creados miticamente se
abstraen progresivamente allende de la esfera de los fenémenos particulares, tal y como
mas adelante pasara con las ideas. No se trata ya de dioses o seres sobrenaturales, sino
de conceptos y nociones morales (justicia, bondad, libertad, etc.). La ciencia misma no es

otra cosa sino la radicalizacion de este proceso de creacion de simbolos ideales.

En sintesis, ambas facultades (mito y ciencia) proceden de un tallo comin que es el
principio de entificacion, y su diferencia sustancial consiste en que mientras el mito
insufla vida a las percepciones, la ciencia lo hace con las ideas. Es de este modo que
debemos entender la busqueda cientifica de leyes y patrones en la naturaleza, esto es,
como una radicalizacién del proceso de entificacion de ideas o simbolos. Lo anterior nos
permite derivar una serie de consecuencias importantes en el pensamiento de Vignoli. La
primera de ellas es que aunque la facultad del mito es compartida entre hombres y
animales, la ciencia es exclusiva del homo duplex ya que presupone la abstraccién que
€s consecuencia, a su vez, del poder reflexivo en el ser humano. La segunda tiene que
ver con los caminos que siguen mito y ciencia en su posterior desarrollo. Si entendemos
bien el trazado genealdgico que plantea el autor, entonces mito y ciencia no son dos
facultades cronolégicas, es decir que una no sigue a la otra. No son caminos paralelos,
sino vias que se cruzan, se interconectan, se alejan, se entretejen y crean matrices de
significado durante todo el proceso de evolucion de los pueblos y las culturas. Para
Vignoli el mito es el «cotiledéon»'* de la ciencia. Es preciso entonces no sorprenderse
cuando encontremos razonamientos y exigencias l6gicas incluso en los primeros mitos
de los que tenemos noticias.

Ya sea en la facultad de percepcion y sus elementos, o en la clasificacion interior de
formas especificas, o0 incluso en el mas perfecto conocimiento empirico de los
fendmenos, [en] el progreso el mito y la ciencia contindan juntos [...] el primero se
transforma en la cubierta, caliz (involucre), matriz o, podria decirse, los cotiledones a
través de los cuales la segunda se desarrolla y se nutre. Incluso en la ciencia mas
racional, esta facultad [la del mito] y estos elementos necesariamente son
recurrentes, dado que en toda concepcidn humana encontramos un aspecto
material, o su imagen mental, el objeto y su causa y, como veremos, alguna
personalidad mitica que se identifica insensiblemente con ella. (MYC: 132)

* En botanica, el cotileddn es el germen de la semilla de donde mas adelante saldran las hojas y
el tallo.



Mito y ciencia (1879) 105

La causalidad aparece entonces como un elemento sin el cual ni el mito ni la ciencia son
posibles. La aprehension y la formulacién de leyes que determinan los fenédmenos
presuponen el principio de causa-efecto como uno de sus pilares fundamentales. Pero,
¢donde y como tiene su origen tal idea causal? Aqui nuevamente Vignoli se remonta al

pasado animal para explicar este proceso.

Los pasos de la percepcion animal se pueden dividir facilmente en tres: el reconocimiento
de la forma externa del individuo, la especie, el objeto o el fendmeno; luego, la
constitucion del objeto como una entidad animada y por ultimo, la adscripciéon de un
poder vago pero efectivo y real en el objeto. Este proceso no debe contemplarse como
etapas sucesivas que se contraponen unas a otras, mas bien, debe verse como un
proceso espontaneo en la que las tres instancias se dan simultanea y naturalmente en el
acto mismo de la percepcién. En el animal, la condicion de posibilidad para la
aprehension misma del mundo externo es precisamente la capacidad de infundir su
propia conciencia y poder psiquico en cada objeto de la naturaleza, dado que el animal
es incapaz de conceptualizar lo externo como una realidad objetiva. El inico camino para
gue el animal se relacione con los objetos circundantes es a través de un vago sentido de
autoconciencia como «seres en un mundo de sujetos vivientes que constantemente
actian con el propésito deliberado de influenciarle» (MYC: 121) Asi, la percepcion del
objeto exterior se ata para siempre con la un poder efectivo, con una capacidad para
influenciar o afectar directa o indirectamente su mundo. Se perciben no solo las
caracteristicas sensibles del fendmeno sino también el poder intrinseco del mismo. El
hecho de animar al objeto con su propia personalidad es lo que da paso y origen a tal
vinculo indisoluble. El objeto es concebido como una extensién de la vida psiquica del
animal. De lo anterior se sigue que el animal, a pesar de no ser consciente del objeto en
si, es consciente de la causa en el objeto, o lo que es lo mismo, es consciente del poder

que actia en él.

La diferencia entre la causa-efecto aprehendida por el animal y la que se desarrolla
posteriormente en el ser humano es que la segunda tiene un concepto de realidad
objetiva, de mundo exterior, lo cual, como consecuencia de la capacidad de reflexion,

permite la entificacion a otro nivel més profundo y abstracto.



106 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Esta unién entre el objeto y su causa, entendida esta uUltima como una voluntad o un
poder gue tiene un propdsito y una intencion dada, es susceptible de ser rastreada en el
lenguaje y en muchas actitudes en los seres humanos. Vignoli menciona varios. Cuando
nos expresamos en términos del «buen tiempo» o «mal tiempo», el «mar traicionero», el
«viento furioso», «el sol no quiere salir», etc.; o bien cuando adjudicamos o proyectamos
partes de nuestro cuerpo en la naturaleza o en las ideas abstractas (el «pie de la
montafia», el «brazo del rio» o0 la «boca de la cueva», el «corazon del problema», el

«cuerpo de doctrina», los «miembros de un partido», un «conflicto de ideas», etc.)

En otras palabras, la progresiva abstraccidbn de las percepciones crea, gracias a la
memoria, unos estereotipos ideales que seran luego convertidos en simbolos, los cuales
tendran y conservaran el mismo poder efectivo y su capacidad para afectar el mundo y al
individuo aun cuando el objeto real no esté presente. Esta identidad entre la percepcion
interna del objeto (idea) y la percepcion externa del mismo, es producto de la causalidad
o del vinculo establecido entre el objeto-poder-causa desde nuestro pasado animal. Asi,
las imagenes mentales adquieren vida, se insuflan de un poder eficiente capaz de
influenciar y transformar la realidad. Podemos elaborar, pues, un paralelo gréafico entre

hombre y animal con las caracteristicas anteriormente descritas (Figura 22).

ANIMAL

SER HUMANO

Carece de capacidad de reflexion.

No tiene concepto de realidad externa u
objetiva. Por ende, no hay un objeto fuera de
él.

Identifica el poder efectivo en el fenémeno
como una causa, mas no el objeto como
causa eficiente del efecto.

Hay entificacion, es decir posee la facultad
mitica, pero sin memoria® el proceso

abstractivo es imposible.

Se duplica a si mismo. No solo se proyecta en
lo exterior sino también se proyecta en su
interior.

La causalidad ahora se concentra en un
objeto. El objeto es la causa de un efecto.

La memoria le permite abstraer, mantener y
evocar el poder primario del objeto. La idea se
transforma en simbolo, revestido de una
capacidad para afectar el mundo.

Figura 22. Paralelo animal-ser humano segun las ideas de Tito Vignoli

> No quiere decir esto que el animal no posea la capacidad de recordar, sino simplemente que
dada su carencia de reflexién, no puede crear un concepto de objeto en si mismo, por lo que no
se puede configurar la imagen que permanece. La entificacion dura lo que dura la percepcion, al
acabarse el estimulo acaba dicha personificacién. Lo anterior no significa por ejemplo que el perro
no recuerde que cuando alguien levanta una piedra contra él, muy probablemente le genere un
dafio. Sin embargo, el perro no crea una idea de piedra como un simbolo de dolor.



Mito y ciencia (1879) 107

Aqui llegamos a un punto interesante: el momento en el que la imagen mental es
revestida de un poder que trasciende su presencia real en el mundo. Segun Vignoli, el
fetiche, las imagenes y la proyeccion de vida en los contenidos del pensamiento humano,
son susceptibles de ser explicados a través de este principio de la entificacion. La
relacion entre memoria, simbolo y la tendencia a dotar de vida a los objetos se hace

evidente precisamente en los procesos psiquicos que llevan a tales elaboraciones.

4.2.3 Laimagen, el fetiche y el pensamiento

Para Vignoli, la evolucion de los mitos parte de la creacion de los fetiches y se extiende
hacia una progresiva racionalizacién de los mismos, con base en una exigencia natural
de logica y concordancia de los relatos mitoldgicos entre si. Los fetiches, son pues, la
forma mas primitiva de adoracion y proyeccion psiquica. Estos como consecuencia de la
entificacion més la capacidad de reflexién, comienzan por ser una mera situaciéon en la
gue la imagen del objeto pervive en la memoria 0 aparece ante ella con el mismo poder
gue la sensacidn original, para luego, tras sucesivas etapas de desarrollo, plasmarse en
una adoracién o veneracion de plantas o animales en los que se supone estd encarnado

un poder artifice de cosas buenas o malas.

La animacion del mundo interior y su consecuencia directa, la idea de un alma o espiritu,
es posterior. La idea misma de espiritu o principio vital se deriva de una personificacion
del viento que es anterior y mas antigua. Dado que las brisas y vientos naturales habian
sido personificados por un acto directo y espontaneo, la respiracion y el acto de soplar
fue asociado con la vida interior del ser humano tiempo después. «Es un hecho historico
evidente que el hombre personificd primero los fendmenos naturales y luego hizo uso de
estas personificaciones para entificar sus actos internos, sus ideas psiquicas y sus
concepciones» (MYC: 85). Esto nos lleva a afirmar que primero hay una animacion del
mundo exterior y luego del mundo interior. Conclusidon importante ya que nos permite
entender por qué es tan fuerte la pulsion o la tendencia a entificar los fenémenos

naturales y cosas que nos rodean.

Esta fuerza primitiva y esponténea, causa radical y génesis de toda representacion mitica
y cientifica es segun, Vignoli el sustrato mismo de toda produccion estética. La misma

facultad que permite adjudicar una subjetividad intencional a un fenémeno,



108 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

inconscientemente empuja al hombre a proyectar la imagen o la idea en un disefio, una
escultura o un monumento. El viaje que emprende tal imagen mental hasta su
materializacion o externalizacién en el mundo esta en relacion con el proceso mismo del

pensamiento y el origen del lenguaje.

En el mundo animal y en el del hombre primitivo anterior al lenguaje, el pensamiento se
da exclusivamente en imagenes. Las asociaciones y relaciones entre los distintos objetos
sucedian necesariamente, segun Vignoli, al cambio de una imagen a otra. Las cosas
sentidas o vistas eran representadas tal y como en un cuadro. Es en este sentido que
debemos entender las posteriores palabras de «cercania» o0 «lejania», «arriba» o
«abajo», «claro» u «oscuro», es decir, como expresiones de relaciones materiales entre
posiciones relativas de objetos. Pero no basta con entender el pensamiento animal y del
hombre primitivo como una mera pintura o cuadro: para comprender tal proceso
debemos concebirla como una imagen viva, esto es en movimiento, o en palabras de
Vignoli, como un cuadro que «constantemente forma una fresca combinacion de sus
partes» (MYC, 204). Es la elaboracion de palabras y signos fonéticos la que permite
delimitar y particularizar las imagenes, es decir, darles una forma articulada en la que el
pensamiento es ahora representado por signos, y las imagenes son clasificadas y
particularizadas en la mente dando origen al proceso mismo del raciocinio. Asi, las
imagenes son revestidas de un simbolismo que se traduce en la palabra misma. El
avance de lo concreto a lo simbdlico, propio del lenguaje, evidencia una fuerza de la idea
por materializarse o exteriorizarse mas all4 de los limites concretos impuestos por el
pensamiento en imagenes. El caso de Laura Bridgman, una ciega sordomuda que
ademas habia perdido su sentido del gusto desde los dos afios de edad, muestra la
fuerte tendencia de la cual hablamos.

Todo indicaba que ella pensaba en imagenes. Incluso sin sensacién alguna de luz o
sonido, ella emitia ciertos sonidos con su garganta para indicar a distintas personas
cuando ella era consciente de su presencia o cuando pensaba en ellas, de tal
manera que ella se veia impelida, de forma natural, a expresar con signos todo
pensamiento o sensacion que no eran percibidos exteriormente; y esto muestra la
tendencia hacia una forma extrinseca de cada idea e imagen. (MYC: 207)

La elaboracion de un disefio o cualquier dibujo no es mas que la puesta en juego de tal
fuerza exteriorizante de las imagenes y las ideas. El impulso de dibujar o de trazar figuras
de animales, objetos, plantas y personas es tan antiguo como el hombre mismo. El ser

humano es el Unico que lo hace incluso desde sus primeros afos de infancia. Los



Mito y ciencia (1879) 109

imperfectos esbozos de figuras humanas hechas por los nifios o por los hombres
primitivos son la muestra fehaciente de gque el instinto imitativo estd impulsado por el afan
de materializar y plasmar las imagenes mentales en un objeto externo. No obstante, la

satisfaccion estética requiere otra explicacion.

En efecto, no es solo el hecho de exteriorizar la idea o simbolo ideal. El punto es que
este es expulsado conservando el mismo poder que la entificacibn espontanea le
imprimié en un principio. Si la imagen mental o la idea es ante todo una imagen viva y
con un poder o una subjetividad intencional, también su exteriorizacién en el dibujo, el
talisméan, el amuleto o el fetiche poseen tal voluntad. Asi, mientras el hombre satisface su
sentimiento estético, es, al mismo tiempo, consciente de algin poder misterioso e
6

influencia supersticiosa en el objeto plasmado. La imagen como portadora de un numen*

0 un espiritu habia nacido.

Bien podria pensarse que la sucesiva independizacion del arte de otras esferas del
conocimiento, le permiti6 al ser humano desprenderse de la numinizacién de las
imagenes, dibujos y retratos, sin embargo, Vignoli plantea una serie de ejemplos que
desmienten tal creencia. Las estatuas siguen siendo alrededor del mundo objeto de
adoracion o veneracion. Guardamos las fotos o retratos de nuestros seres queridos con
un recelo que solo es posible explicarlo por medio de esa numinizacion. Mas aun, cuando
alguien cercano muere o se aleja, el observar su figura en un retrato nos produce una
sensacion extrafia de presencia real de ese individuo ausente. En el caso del espectador
frente al cuadro, dice Vignoli, siempre existe una animacion y personificacion de lo que
se ve, los rostros, las expresiones, el drama plasmado en un lienzo o en una escultura
son interpretados como tales en la medida en que se les entifica. «La perfeccion relativa
en una obra de arte, [...] se destaca y se confirma mediante la entificacion de la imagen

gue subyace [al acto de mirar]» (MYC: 292).

® Numen: presencia en latin. En su origen romano hacia referencia al sentido sagrado e
inmanente presente en todos los objetos de la naturaleza.



110 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

4.3 Warburg y Vignoli

Lo que hasta aqui se ha hecho es basicamente plantear un esbozo de los elementos que
podrian servir para interpretar la obra de Warburg. Es claro que no hemos agotado todos
los conceptos de Mito y ciencia, pero tampoco era nuestra intencién. Consideramos que
los elementos enumerados son suficientes para trazar brevemente una relacion entre

ambos autores.

4.3.1 El temor y la proyeccién

Ya Gombrich ha llamado la atencién sobre la importancia de la entificacion en los
planteamientos warburgianos, pero, por encima de todo, el papel del miedo en el proceso
de proyeccion. De hecho, Gombrich toma este elemento como algo «fundamental»
(Gombrich, 1986: 78). Quisiéramos, si es licito hacerlo, aclarar un punto al respecto. En
primer lugar, nos parece que el ejemplo que podria servir mejor para entender esta
relaciébn miedo-proyeccién no es el del caballo y el pafiuelo (que es el tomado por
Gombrich), sino el del pajaro y el recipiente donde toma su alimento. Vignoli, como lo
mencionamos al principio, solia experimentar con animales en aras de contribuir de
manera empirica con el avance de la teoria de la evoluciéon. En una ocasion, preparé un
experimento que consistia en gue mientras un caballo pasaba por determinado lugar una
persona agitara un pafiuelo blanco sin que se viera ni la mano, ni el sujeto que lo agitaba.
La reaccion del caballo era exactamente igual a que estuviese ante un peligro inminente:
huia despavorido sin siquiera comprobar si el objeto era o no realmente una amenaza. El
segundo experimento, consistia en un pajaro que estaba acostumbrado a tomar su
alimento en un recipiente determinado. Valiéndose de un ingenioso sistema de poleas y
cuerdas escondidas, el recipiente de la comida era susceptible de ser movido sin que
aparentemente hubiese nadie que lo moviera. Cuando el pajaro se acercaba a comer, el
objeto, que deberia estar inmdvil, se movia. La reaccion del pajaro era la huida
inmediata, al igual que en el caballo esta reaccion era similar a la que se hace cuando se
esta frente a un peligro o una fuerza potencialmente perjudicial. El punto es que el pajaro
preferia incluso no comer antes que acercarse al objeto en movimiento; si se acercaba, lo
hacia con temor, e inevitablemente emprendia la huida en tanto el objeto entraba en
movimiento nuevamente. Lo interesante en este segundo experimento es que el temor

enfrenta a un instinto igualmente poderoso como el hambre, casi venciéndolo.



Mito y ciencia (1879) 111

No obstante, el acento del miedo como aspecto fundamental de la proyeccién es una
interpretacion warburgiana, no presente con esa fuerza en Vignoli. Este Ultimo en
numerosas ocasiones reitera que el objeto entificado es percibido como dotado de un
poder que puede ser benéfico o maléfico. Es la experiencia la que otorga esta distincion.
Los animales reaccionan ante los objetos de acuerdo con sus experiencias, por lo que la
prevenciébn ante un objeto, una sombra o un fendémeno extrafio es mas que
comprensible: esto permite la supervivencia. Sin embargo, el objeto que se mueve
también puede ser una fuente de alimento o bienestar para el animal, es decir, el objeto
es constituido como «un poder ofensivo o defensivo, 0 como un [poder] que satisface sus
apetitos» (MYC: 117) Resulta claro entonces que el problema del temor, si bien aparece
en Vignoli, es reforzado por las preocupaciones personales y «obsesiones» de Aby
Warburg. Sus crisis nerviosas de adolescente hacen suponer que el escoger como objeto
de estudio la superacion de los miedos primitivos de la especie era también una forma de
curar sus propias fijaciones intimas. No obstante, sefialar a Vignoli como la fuente de esa
preocupacién, como lo hace Gombrich (1986) es un error. El acento en el panico y el
horror que experimentamos ante las incontrolables fuerzas naturales o del destino es
tipicamente warburgiano. Mas aun, la idea de que un mismo objeto pudiera ser tomado
por los humanos como causa no Unicamente de terror, sino de satisfaccion al mismo
tiempo, es de Vignoli. Ello resulta interesante si contemplamos esta idea como el embrién
de la de la nocion bipolar del simbolo en la obra de Warburg. Los mismos dioses que nos
castigan son aquellos que nos premian y nos cuidan. Es en este sentido que Warburg
habla de la polarizaciéon que ocurre por parte del artista que selecciona ciertos aspectos
del pasado pagano. El artista selecciona aquello que le interesa del simbolo. Al controlar
y manipular la imagen el terror al demonio que ella representa empieza a disminuir. La

hemos controlado como en una lampara que sella dentro de si a un genio.

4.3.2 La causalidad y la coexistencia mito-ciencia

Quizas uno de los elementos mas llamativos de la lectura de ERS de Warburg, es su
constante llamado de atencién acerca de que los aborigenes Moki no son gente estlpida.
El indio Pueblo que realiza las danzas rituales para propiciar una buena cosecha no lo
hace pensando que no hay que hacer mas nada. Es decir, €l sabe que la técnica es
necesaria si quiere tener cosechas, por ende, radica en él un concepto de «causalidad.

«[El indigena] instintivamente remplaza al efecto incomprendido con la representacion



112 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

mas concebible e intuitiva de su causa. La danza de las mascaras es la causalidad
danzada» (Warburg, 2004: 60). Asi, lo que nos separa de ellos no es la falta de un

concepto de causalidad, sino que precisamente es esto lo que nos une.

Los indios Moki se encuentran entonces en un estadio entre la légica y la magia que
resulta muy extrafio para nosotros. La tension «esquizofrénica»'’ entre estos dos polos
se comprende mas facilmente si tenemos en cuenta los postulados del libro de Vignoli.
Ciencia y mito se encuentran ligados intimamente en su desarrollo, el progreso de una es
el progreso del otro y viceversa. En efecto, el germen de la facultad cientifica se
encuentra ya presente en los primeros mitos, y en la ciencia mas racional encontramos
aln los vestigios de la entificacién de ideas, palabras y conceptos. Asi, la idea de la
causalidad es rastreable en los estados mas primitivos del hombre, Vignoli incluso la
circunscribe al mundo animal. El insuflar en los objetos la idea de un poder causal es la
Ultima etapa de la percepcion y aprehension del mundo por parte de los animales. Por
tanto se remonta a los principios mismos que hacen posible la relacién entre el sujeto y
su entorno. Al igual que el problema del mito es la causa del fenémeno, este es el centro
mismo del problema de la ciencia. «Si desde el principio la idea imaginativa de una causa
esta activa en el mito, la concepcién de una causa es igualmente necesaria para la
ciencia. Es su ocupacion explicar la razén de las cosas y en qué consisten ellas» (MYC:
154)

4.3.3 La bipolaridad de laimagen en movimiento

Warburg presta especial cuidado en la forma como el poder bipolar de las imagenes y los
simbolos se mantienen y perviven a través de las épocas. Resulta interesante que
encontremos en Vignoli una importancia suprema del papel de las imagenes en la
construccién misma del pensamiento a través de la memoria, considerando a esta Ultima
como fuente de la abstraccion. Es la memoria la que permite crear el fetiche y los
simbolos. El poder traer a voluntad una imagen con la misma fuerza y poder que se le
adjudicé espontaneamente en un principio, hace que la imagen recordada venga o

retorne con una carga benéfica o perjudicial, dependiendo del caso.

" El término es de Warburg, 2004 26.



Mito y ciencia (1879) 113

Es posible entonces, no solo trazar un paralelo entre estos dos autores con respecto a la
imagen como un objeto cargado de una energia bipolar, sino también en el revestimiento
de vida en la imagen. Una imagen es siempre un objeto susceptible de ser dotado de
movimiento y vida. El estudio warburgiano de las Pathosformel (formulas de expresion)
puede contemplarse a la luz de los planteamientos de Vignoli, es decir, el analisis de
cdmo las pinturas del Renacimiento retoman férmulas que funcionaron bien en la
Antigliedad para expresar patrones de la «vida en movimiento» en los cabellos o los
ropajes, se relaciona directamente con la capacidad de entificar las imagenes que
observamos. Basta recordar que para Vignoli, somos capaces de captar la gracia de un
movimiento en una escultura porque de alguna manera actuamos como si estuviese

realmente en movimiento.

Pero el trabajo con las im&dgenes en movimiento es delicado. Se debe evitar, en lo
posible, exagerar el movimiento. Para ambos autores la imaginacion juega un papel
fundamental en la percepcion de una buena obra, es decir, no debe haber un abuso en la
perfeccién y definicion de los patrones en las imagenes. El engafio estético al que nos
sometemos al dotar de movimiento a las imagenes depende también del equilibrio en el
uso de las formulas de expresion. Una sobreactuacion de las posturas y gestos basta
para que el hechizo del dinamismo de la figura se rompa.

Nuestra imaginacion puede proporcionar la semejanza, los miembros, color y disefio
en una figura o paisaje sutilmente esbozado o en una estatua toscamente tallada.
Escuchamos frecuentemente las quejas de que una obra de arte esta demasiado
terminada, y nos disgusta y desagrada porque no deja que la imaginacion
proporcione nada. (MYC: 293)

El uso indiscriminado de los «superlativos» de las expresiones llamo la atencion de
Warburg en obras como la de Ghirlandajo. Es decir, las «formulas pathos» conllevan un
peligro en su uso: la intensificacion excesiva de las formulas usadas para expresar el

dolor o el éxtasis conlleva a una pérdida de fuerza de tales expresiones.

Un artista como Ghirlandajo, que pretendia conseguir una expresion fisionbmica mas
intensa que la corriente, [...] podia, por supuesto, haber elaborado el material tradicional
y lograr el efecto deseado mediante un simple aumento gradual de los rasgos relevantes.
No obstante, cuanto mas se empefid por conseguir una intensidad autentica menos le

satisfizo un procedimiento de esta indole. [...] Asi pues, hay un peligro inherente en el



114 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

uso artistico de los superlativos que solo un maestro puede esquivar. (Gombrich, 1986:
169-170)

De lo que se trata en la imagen no es de representar exactamente la realidad o de
realzar retéricamente sus expresiones. El limite difuso entre el uso y el abuso de la
férmula de expresion es primordial para que la fuerza de la imagen sea complementada
por nuestra imaginacion y sea verosimil. El sensacionalismo barroco, por ejemplo,
constituye segun Warburg un exceso que rompe el delicado equilibrio entre la serenidad

y el éxtasis orgiastico.

Por otro lado, si en Vignoli la imagen cargada de vida a través de la entificacion se
vuelve, a través de la memoria, en el origen mismo de la abstraccion lo6gica, esto es, en
el caldo de cultivo para toda ciencia; en Warburg la lucha que permitié conjurar los
demonios de la imagen (como en la astrologia) no ha terminado. La imagen siempre
puede volver a moverse. Los antiguos temores irracionales producto de contemplar al
mundo lleno de voluntades y espiritus siempre pueden volver. Asi, el paso del «complejo

monstruoso al simbolo ordenador»*®

estd marcado necesariamente por una tension
constante en la que la luz de la légica que permite el triunfo sobre las tinieblas de la
supersticion y los temores irracionales se encuentra siempre en peligro de apagarse. Tal
y como Vignoli, Warburg cree en esta victoria como Unico mecanismo para salvar al ser

humano de los peligros y retos que le impone su propio desarrollo cultural.

'8 Ccuaderno de notas de Aby Warburg citado en: Gombrich, 1986: 236.



5. El simbolo (1887)*

Figura 23. Friedrich Theodor Vischer (1807-1887)

! «Das Symbol», fue publicado originalmente en Philosophische Aufsatze: Eduard Zeller zu
seinem flinfzigjahrigen Doctorjubildum gewidmet, 153 ff. 4, Leipzig, 1887, el mismo afio de la
muerte de su autor. Dos afios después este ensayo seria incluido en la recopilacién péstuma de
textos de F. T. Vischer: Altes und Neues, tomo 1V, Stuttgart: Bonz & Co, 1889. Fue esta Ultima
publicacién la mas famosa y conocida. En adelante ES.



116 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Pero el acto de transferencia animica (Seelenleihung) permanece como un movimiento natural y
necesario propio de la humanidad, incluso cuando ella haya superado desde hace mucho tiempo al

mito.

- ES: 204 .

El concepto de imagen como simbolo, corazén de la vision warburgiana del arte, no tiene
un antecedente mas directo que el ensayo del filosofo Friedrich Theodor Vischer (Figura
23) El simbolo; publicado en 1887. Este texto podria leerse como un intento por trasladar
la discusién sobre la naturaleza del simbolo de un plano l6gico a uno psicoldgico; y es
este paso precisamente lo que interesa a Warburg. Este cambio permite una nueva
interpretacion del papel que juega la imagen, artistica 0 no, no solo para el sujeto, sino
también dentro de la cultura®. ¢Nos vinculamos magicamente con la imagen que vemos
hasta sentir un poder en ella? ¢La despojamos racionalmente de su magia hasta
neutralizar sus efectos desacralizandola? Estas preguntas, que recorren toda la obra de
Warburg ya se encuentran en potencia en el texto de Vischer, en donde el simbolo se lee
como algo mas alla de una simple conexién entre imagen y significado: se trata de una

experiencia que involucra emociones profundas y creencias intimas.

5.1 El contexto hegeliano de El simbolo

Todo el arte simbdélico puede a este respecto concebirse como una incesante pelea entre la
adecuacion e inadecuacion de significado y figura

HEGEL, Lecciones sobre estética.

La obra de F. T. Vischer, que abarca filosofia, poesia y literatura, se puede circunscribir
dentro de una época en la que el pensamiento hegeliano era un referente fundamental de
la actividad intelectual alemana. Sus ideas acerca de la divinidad presente en todos los
seres y de la unidad esencial de la naturaleza le valieron una censura académica de dos
afios en la Universidad de Tubingen, en una época en la que las pugnas entre hegelianos
de izquierda y de derecha estaban en pleno apogeo.® Su obra mas importante Estética o

ciencia de lo bello (1846) es un intento de fundamentar una estética que permitia una

2 Cfr. Gombrich, 1992: 81
3 Cfr. http://www.friedrich-theodor-vischer.de/



http://www.friedrich-theodor-vischer.de/

El simbolo (1887) 117

interpretacion del arte como un rencuentro del espiritu con la naturaleza. Una suerte de

dialéctica hegeliana aplicada, esta vez, a los conceptos de forma y contenido.

No obstante, El simbolo pertenece a otro momento de su vida. Escrito durante sus
Ultimos afios de vida académica, este ensayo denota una distancia critica frente a sus
propias ideas de juventud. En varios apartes se permite una revision sobre ciertos
postulados de su extensa obra (de 6 tomos) Estética o ciencia de lo bello; ademas, la
manera en que aborda el problema del simbolo en este texto, si bien parte de Hegel, se
aleja de él en tanto extiende la discusiéon a ambitos que no permitia la dialéctica del

maestro.*

En particular, Hegel habia dedicado una parte de sus Lecciones sobre estética a la
discusion sobre el simbolo. Dicha disertacion se enmarca dentro de una teoria general
del arte como una busqueda incesante por la adecuacion perfecta entre contenido y
forma, por lo que la inadecuacién (Unangemessenheit) propia de las formas simbdlicas
hace que éstas Ultimas se encuentren, segin Hegel, en el estadio mas inferior del arte.
¢En qué consiste esta inadecuacion? En el hecho que el simbolo para Hegel resulta
ambiguo, esto es, porque siempre dice mas de lo que muestra, siempre es posible
buscarle nuevos significados, nunca se agota en si mismo. El sol, en el Antiguo Egipto
simbolizaba a Ra, pero este a su vez representa la vida y la resurreccion, que también se
representaban con la salida del astro rey y asi sucesivamente. Cada capa de significados
posibles abre consigo nuevas capas de significados. Esta inadecuacién es, entonces, el
resultado de un proceso en el que el simbolo escoge solo una de las propiedades del
objeto a representar, mientras guarda para si otras posibles representaciones posibles.

[Aungue] el contenido que es el significado y la figura que es empleada para su
denotacion concuerden en una propiedad, sin embargo, por otro lado, también la
figura simbdlica contiene para si otras determinaciones de todo punto
independientes de aquella cualidad comdn una vez significada por ella» (Hegel,
1989: 227).

De esta manera, la ambigledad es parte esencial del simbolo. De la plurivocidad
inherente a toda forma simbdlica emana su capacidad para ampliar los alcances del
espiritu humano. Pero es esta ambigliedad la que, al mismo tiempo, incomoda a Hegel.

Si el arte ideal es la adecuacion perfecta entre la idea y la materia, el simbolo queda

* Cfr. Vischer, 2009: 203 y Arlette, 2009: 72



118 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

necesariamente por fuera de él. La busqueda artistica en la historia, vista a través de los
lentes de la constante hegeliana de negacion y superacién de las contradicciones,
comienza precisamente en una etapa de confusion y multiplicidad de sentidos; y termina
en el arte romantico en cuyo seno la idea encuentra la manifestacion adecuada en la
expresion material. Representado en la piramide y la esfinge, el arte egipcio es la
encarnacion mas viva del primer periodo. Ambos monumentos estan rodeados por un
halo de multiplicidad de sentidos que los cierra por completo a cualquier interpretacion
definitiva. Su hermetismo es también la consecuencia de ser simbolos en si mismos:
siempre existen otras lecturas posibles de ellos. En sus propias palabras, ambos
monumentos son la muestra fehaciente de que «los simbolos propiamente dichos son,

antes y después, problemas irresueltos» (Hegel, 1989: 292)

La forma en que el simbolismo se manifiesta en la historia tiene para Hegel® tres
momentos: un simbolismo inconsciente, en donde el simbolo no se reconoce como tal.
Aqui inicia la lucha entre contenido y forma, pero tal divisidbn no es explicita en tanto la
distincion entre ambas cosas (forma y contenido) no se ha realizado. La religién
zoroastrica y las manifestaciones artisticas de la antigua India estarian en una etapa aun
anterior a este simbolismo inconsciente, dado que en ellas apenas despunta la
diferenciacién necesaria entre la divinidad y su manifestacién. En Egipto, por el contrario,
el simbolismo inconsciente alcanza su maximo desarrollo al brindar imagenes que llevan
la plurivocidad al extremo: la manifestacion no es la divinidad, como la pirdmide no es el
reino de los muertos, y sin embargo, la forma externa no es mera materialidad sensible.
En ella se oculta algo que devela la naturaleza misma de la idea, y este ocultamiento es
la ambigiiedad propia del simbolo. Pero lo representado se confunde con la
representacion misma de igual manera en que el hombre se mezcla con el animal en la
figura de la Esfinge. La idea (espiritu) se hunde en la materia (naturaleza) hasta fundirse

en una unidad.

Un segundo momento tendria lugar en el simbolismo de lo sublime, en donde la idea
supera la representacion de ella a tal punto que la inadecuacion de la figura sensible es
imposible de superar. ElI pueblo hebreo y su prohibicion de imagenes de Dios, el

panteismo de la India y la poesia mahometana son la encarnacion de este tipo de

® Para toda esta seccion cfr. «Sobre el simbolo en general», en Hegel, 1989: 269 y ss.



El simbolo (1887) 119

simbolismo. Aqui, lo divino se encuentra por encima de lo sensible. No hay
representacion posible porque la naturaleza misma es inferior a la idea. La relacion entre
forma y contenido ha cambiado en la medida en que el dios judio, por ejemplo, no ofrece
ningun contenido sensible. Pero es en el tercer momento, el del simbolismo consciente,
donde idea y forma se diferencian y el sujeto juega libremente con la conexién entre
ellas. La metéfora, la fabula, la alegoria y la semejanza son la evidencia de que este
paso se ha dado. A través del como si, el lenguaje permite la separacion progresiva de la
inmediatez, en tanto crea un espacio de significado en el cual el sujeto se reconoce a si
mismo como agente del acto de diferenciar la imagen de la idea. No obstante, esta toma
de conciencia por parte del sujeto es el principio de la muerte de lo simbdlico. Hegel

interpreta asi lo simbdlico desde el arte, como una etapa a superar histéricamente.

Me interesa resaltar dos aspectos: a) desde esta lectura hegeliana, lo estrictamente
simbolico estaria inscrito en la esfera de lo inconsciente, esto es, cuando el simbolo es
vivido y sentido como algo real y no como mera comparacion; y b) el criterio para la
clasificacion del simbolismo en distintos estadios resulta ser la manera en que la idea (el
sentido [Sinn]) se relaciona con la forma [Bild]. Estos dos aspectos son el punto de
partida de El simbolo; y el resaltarlos permite reconocer con mayor facilidad cual es el

aporte de Vischer a la reflexién planteada por Hegel.

En primer lugar, Vischer esté rechazando la afirmacion de que lo «simbélico mismo ha de
considerarse como una forma de arte» (Hegel, 1989: 277). Al trasladar el problema a un
campo psicoldgico Vischer se topa con el uso linguistico del término ‘simbdlico’ en la vida
diaria y admite que este uso comun de la palabra no solo tiene sentido, sino que, de
hecho, este acto podria guardar una parte de la respuesta sobre la esencia del simbolo.
«El uso del lenguaje denomina también como simbdlico la personificacion, lo mitico y lo
alegérico. Seria mejor, hacerle caso y extender el término simbdlico a todas las formas
mencionadas» (Vischer, 2009: 206). De esta manera, la pregunta ya no es si lo
simbdlico esta o no a medio camino del arte ideal hegeliano, o de la adecuacion perfecta
entre imagen y sentido, sino cémo las distintas formas de conexion entre estos dos
aspectos son vivenciadas por el sujeto que intenta transmitir una experiencia a través del

lenguaje.



120 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

En segundo lugar: para encontrar los distintos tipos de conexidon imagen-sentido la
clasificacion hegeliana es util s6lo hasta cierto punto. Si bien la existencia, en el texto de
Vischer, de un simbolismo consciente y uno inconsciente tiene su antecedente en las
afirmaciones de la Estética de Hegel, la formulaciéon de lo simbdlico en Vischer no se
reduce Unicamente al estadio oscuro y confuso de la identificacién progresiva entre idea
y forma, como si ocurre en Hegel. De hecho, el autor de El simbolo aborda el problema
desde un plano vivencial, lo cual desborda propiamente la esfera del arte o la I6gica, para
ubicar su preocupacion en el acto simbdlico. Se trata de esclarecer no el concepto de
simbolo, sino cdmo es la actividad simbdlica del espiritu humano. Es por esto que, ya en
las primeras lineas, Vischer afirma la insuficiencia del concepto de inadecuacion para
definir al simbolo. Si en Hegel habia un sentido negativo con respecto al papel que los
simbolos juegan en la historia —entendiendo negativo no en su sentido de malo, sino
como algo a superar dialécticamente— en Vischer tal negatividad se pierde. Esto es
importante porque en el texto hay una reivindicacién de la importancia de la dimension
simbdlica incluso para el lenguaje mismo, y es esto lo que llama la atencién de Warburg,

mas alla del tinte romantico-positivista de Vischer.

5.2 Tres formas de conexién imagen-sentido

La primera definiciébn de simbolo que encontramos en el texto de Vischer es quizas la
mas corriente y extendida: «El simbolo no es mas que una vinculacion externa de imagen
y contenido a través de un punto de comparacién» (2009:200). Ahora bien, lo que él
entiende por imagen también incluye las representaciones mentales (Vorstellungen) que
hacemos de los objetos y no sélo las meras intuiciones sensibles. Asi, al afirmar que toda
gréfica esta al servicio de la expresion de un pensamiento se amplia el horizonte del
problema imagen-contenido: las imagenes presentes en un discurso también podrian

llamarse simbodlicas.

¢,Cual seria entonces la diferencia entre una metafora, una comparaciéon y el simbolo?
Las metaforas y comparaciones gozan de una ventaja a la hora de interpretarlas, dado
qgue el mismo discurso les brinda el contexto suficiente para ser facilmente comprendidas.
En Hamlet, Ricardo Il es calificado como triton tumefacto de veneno o arafia barrigona y
aungue el fundamento de la comparacion esta ausente, no es dificil para el lector saber

de qué se trata, cual es el sentido de la frase. La comprension del simbolo, sin embargo,



El simbolo (1887) 121

no es tan automatica, su relacion no es tan evidente.® No es tan facil saber gue un barco
puede representar a la iglesia cristiana, o que el leén sea simbolo de magnanimidad, por
ejemplo. Segun Vischer, siguiendo a Hegel, esto se debe al caracter ambiguo del
simbolo. Es decir, consecuencia del hecho de que el punto de comparaciéon entre el
contenido y la forma, para su establecimiento, se apoya en una sola propiedad de lo

representado, dejando otras posibles conexiones abiertas.

No obstante, la inquietud de Vischer es otra: se pregunta cdmo es posible que ocurra
esto en el sujeto. Si un discurso es capaz de generar, a través de la palabra, una imagen
simbdlica es porque la fuente que nutre al simbolo no son los sentidos (signos visuales o
graficos), sino la imaginacion. «El simbolo no siempre debe presentarse ante los sentidos
externos, sino que también puede manifestarse a los ojos internos, a la representaciéon
[Vorstellung] a través del discursox». (Vischer, 2009: 202) Por ende, la unién entre la
imagen y el sentido no acaece en el mundo, sino dentro de alguien. Es un acto del
espiritu vinculado [verbindendes Geistes], esto es, una actividad interior de quien hace la
conexién. Este es el paso psicolégico que habiamos anunciado. El objetivo central del
texto serd pues describir las distintas maneras en que es posible experimentar o vivir

internamente esta conexion.

5.2.1 Simbolismo oscuro y no-libre

Este primer tipo de conexidn se encuentra, segin Vischer, en el campo de la confusiéon
entre imagen y sentido. Para el creyente religioso, por ejemplo, los objetos no simbolizan
los poderes que representan, ellos son los poderes. Asi, el cuerpo de Cristo en la
Eucaristia literalmente se asimila como comida. El pan y el vino no representan, sino que
son el cuerpo y la sangre de Cristo. «Asi, por ejemplo, el toro se transforma en simbolo
de la energia primordial a través del punto de comparacion con su fuerza vy virilidad, pero
se confunde con ésta» (Vischer, 2009: 204). Para el creyente no hay simbolo como tal.
En el caso del matrimonio, solo las palabras del sacerdote, la bendicion de los anillos o el

lazo que ata ambas manos durante la ceremonia le confieren a la unién su verdadera

® «Por el contrario, el simbolo se ofrece [solo] a los sentidos, a los ojos, y aqui no hay un discurso,
cuyo lenguaje vivaz me ayude y me lleve a que entienda automaticamente su palabra
atrevidamente ambigua. Aqui el tema que se compara no me ha sido dado previamente.»
(Vischer, 2009: 202)



122 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

fuerza y esto no es una simple metafora. Dado que el espiritu religiosamente vinculado
identifica, de manera inconsciente, lo representado con el objeto o la imagen, la fusién se
hace tan fuerte que no se puede percibir. Sélo la mirada de una persona no vinculada

con la creencia podria separar tales elementos.

Sin embargo, cuando el «cuchillo del analisis racional» disecciona el comportamiento del
creyente lo despoja de su intimo valor de verdad. El almuerzo del conde de Boulainvilliers
de Voltaire seria la muestra de lo que sucede cuando la racionalidad intenta emitir juicios
en el terreno de la creencia religiosa: la frivolizacion y la simplificacién de los actos de la

persona creyente hacen que aparezcan como algo despreciable.’

Ahora bien, en la medida en que el mito es una personificacibn consciente o creida,
¢podemos decir que el mito es simbdlico? ¢Es decir que el mito es lo mismo que el
simbolo? Para Vischer depende cémo enfoquemos el problema. En un principio podria
pensarse que son distintos en la medida en que el mito exige un proceso mas complejo
de elaboracion: los personajes miticos tienen una personalidad completa tan complicada
como la de cualquier ser humano. Los dioses se tornan a su vez en fuente de castigos y
dadivas. Cambian de humor y toman decisiones. De hecho, es este reflejo de las
multiples dimensiones humanas lo que hace de los actos de los protagonistas de las
historias fantasticas algo verosimil. En otras palabras, mientras el simbolo establece su
punto de comparacion en un solo elemento de los muchos que posee el objeto a
representar, los mitos encarnan en sus personajes una multiplicidad compleja de

elementos, lo cual les otorga més vivacidad y realidad.

" En este texto Voltaire, propone un hipotético encuentro entre el conde Henri de Boulainvilliers,
introductor de las ideas de Spinoza y Leibniz en Francia, el abad Couet, vicario general del
cardenal de Noailles, y por ultimo, Nicolas Freret, orientalista famoso, que era un libre pensador
notable. Los tres personajes histéricos fueron escogidos por Voltaire, aprovechando el hecho de
gue todos ya habian muerto para entonces, para adelantar una discusién en la que se ataca a la
religion como institucion y forma de pensamiento dogmatico. A través de la obra, el abad Couet,
es forzado a conceder la razon a sus oponentes una y otra vez; ellos, por su parte, logran
demostrar que, de cierta manera, la filosofia es mas valiosa para la humanidad que la religién, en
tanto ésta Ultima se transforma en fuente de supersticiones y fanatismo. El caso puntual que cita
Vischer es el momento en que Freret acusa a la Iglesia Catdlica de caer en una idolatria al
considerar que «un pedazo de masa [...] en virtud de unas palabras en latin [...] deviene en el
dios creador del universo». El ridiculiza la vision del abad al afirmar que de ser cierta la
transubstancién real de la harina en algo divino, el destino final de toda eucaristia, dado el
proceso de digestién natural, seria el retrete de la habitacion. Al parecer no hay versién en
espafiol de El almuerzo del conde de Boulainvilliers. El texto en francés puede encontrarse aqui
http://ia700608.us.archive.org/8/items/ledinerducompted00volt/ledinerducompted00volt.pdf



El simbolo (1887) 123

Es decir, lo que l6gicamente seria una ganancia, se postula a si mismo como un
complejo, como una caja de resonancia sin el cual esta alma [del mito] no seria
alma. Solo asi, solo en un pecho lleno [de vida] se entusiasma el contenido del
simbolo hasta lo sentido y lo deseado [Geflihlten, Gewollten]. (Vischer, 2009: 206)

No obstante, nuevamente el giro psicolégico de Vischer replantea el problema: lo
relevante no es si el concepto de mito coincide o no con el concepto de simbolo, sino
cémo el sujeto experimenta el mito en su interior. Es decir, si cree fervientemente en él o
no. Si nos enfocamos en el uso del lenguaje y las palabras, observa él, encontramos que
el mito también puede ser considerado como algo simbdlico. Esta claro que para el
creyente del mito las acciones de los héroes son histéricas y reales. Pero para quien usa
el mito como mero motivo estético en el arte y el lenguaje, tales eventos miticos no son
facticos. Este ultimo sabe perfectamente que se trata de un engafio que solo es posible a
través de la fe ciega. Esta es, entonces, otra forma distinta de vinculacion de imagen y

sentido.

5.2.2 Simbolismo lucido y libre: la creencia poética

La creencia poética se postula como una forma de simbolismo consciente en el que el
sujeto encuentra un nudcleo (Kern) en el producto de la fantasia. En otras palabras,
encuentra una verdad interior en el enlace imagen-sentido del creyente. Se trata de aquel
sujeto que sabe que la conexién imagen y sentido es simbdlica y usa la representacion
conscientemente como un motivo estético. En este tipo de experiencia interior del
simbolo la persona es consciente que el pan y el vino, retomando el ejemplo, son
representaciones de una idea de salvacion y redencion de los pecados. El sentido del
simbolo se hace visible, no esta oculto, ya que no esta del todo confundido con la imagen
(pan y vino) en que aparece. Cabe anotar que Vischer no estd hablando del sujeto
analitico que solo ve el mito un conjunto de meras invenciones de la fantasia; la creencia
poética se refiere al individuo que logra encontrar algo valioso dentro de la marafia de
ideas supersticiosas, se hace con ese algo y luego juega libremente con ello en el arte,
esto a pesar de reconocer el engafio. Asi, el uso del término «simbdlico» para referirse al
mito se justifica en la medida en que para el no-creyente la verdad interior representada
en la imagen mitica es sentida de manera simbolica, no como una verdad objetiva. Una
imagen interesante no tiene que ser, en este Ultimo sentido, una imagen verdadera.
(Vischer, 2009: 209)



124 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

En una bellisima descripcion de la virgen de la capilla Sixtina de Rafael (Figura 24),
Vischer nos convence que no necesitamos creer en Maria como ser sobrenatural y en su
mito de asuncién para apreciar la verdad interior del cuadro:

La madre de JesUs no es para nosotros un ser superior fuera de la ley natural, ni la
madre de Dios, ni ascendié al cielo, ni es reina del cielo. A pesar de esto, [...]
tomemos la Virgen Sixtina de Rafael. Cada movimiento de estos rostros parece
decir: ninguna palabra, ninguna lengua puede nombrar las delicias del mundo
bendito de donde yo vengo flotando, los ojos bien abiertos de un nifio lleno de
presentimientos que suefa lejos de estas delicias celestiales. Una brisa de lo alto
juega con sus rizos, se puede escuchar el susurro del ropaje de la madre a partir del
movimiento de la levitacidn inferior. San Sixto sefiala afuera y abajo a su feligresia,
para la cual él ha suplicado la vision celestial. Santa Barbara luce dichosa por el
permiso concedido del puro regocijo en el mundo bendito de abajo, y con la misma
expresion de sincero disfrute en el rostro infantil se muestran los dos graciosos
querubines, los cuales el artista pintd después como otros testigos de la alegria
celestial inefable de la imagen Unica y visionaria que se nos muestra (Vischer, 2009:
208).

Los mitos asi asumidos se vuelven una fuente de riqueza inigualable para el arte. Los
motivos estéticos de la pintura y la escultura se nutren precisamente de ellos. Lo
simbdlico es lo mitico creido sin una fe verdadera. Los eventos narrados en los mitos y
las hazafias de sus protagonistas son concebidos ya no como hechos historicos, sino
como un punto de partida para la expresion de una verdad artistica. EI mito, despojado
de los fantasmas de la creencia ciega, revela una verdad solo posible de leer desde esta
no-vinculaciéon con el contenido de su relato. Este tipo de creencia permite usar este
nacleo [Kern] de la fantasia del relato mitol6gico para crear nuevas formas de expresion,
nuevos motivos, nuevas imagenes. La plurivocidad del simbolo nuevamente genera un
espacio para la creatividad y el libre juego del espiritu humano, con lo cual, la conciencia
de la distancia que separa a la imagen del sentido permite apreciar dimensiones que
estan ocultas a los ojos del creyente fervoroso. De esta forma, la imagen-simbolo cambia
para siempre la manera en que afecta al sujeto. El sujeto vive la imagen de manera
distinta en la creencia poética. Recordemos que Vischer no estd tomando en cuenta la
postura de aquél que ridiculiza el contenido de los mitos —como el ejemplo de Voltaire—.
Mas bien, deberiamos decir que este tipo de sujetos no cree en el simbolo. En la relacion
entre imagen y contenido sélo ve la manifestacion de la capacidad asociativa de nuestra
mente. Por el contrario, la creencia poética parte precisamente de un acto de apertura
hacia la imagen misma. Poco importa que el vino y el pan de la eucaristia no sean

realmente el cuerpo y la sangre de Cristo, la aspiracién de la redencion y la vida eterna



El simbolo (1887) 125

€s una preocupacion auténticamente humana. Pero en el medio de ambos extremos, la
creencia completa y la creencia poética, habria una tercera forma de vinculacién que, a
pesar de anclarse en la relacidon oscura de la supersticién, anticipa la distancia que el

simbolismo libre dibuja entre la imagen y el sentido.

1 R

Figura 24. La Madonna Sixtina, Rafael Sanzio, 1514.



126 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

5.2.3 El centro: la animacion de la naturaleza

En palabras de Vischer la animacion de la naturaleza [Naturbeseelung] es el acto de
préstamo mediante el cual atribuimos nuestro espiritu a lo inanimado y lo llenamos de
nuestros estados de &nimo.® A primera vista faciimente podria confundirse con la manera
oscura y no-libre del creyente. Pero el motivo para diferenciar ambos momentos es el
hecho de que tal animacion es involuntaria, por un lado, y sin embargo libre, por el otro.
Es consciente y, al mismo tiempo, inconsciente. Cuando usamos la expresion «el clavo
no quiere entrar en la tabla», le atribuimos una personalidad al objeto sin siquiera
percatarnos de ello, o en otras palabras, sin que sea nuestra intencién. Pero la
adjudicacion de estas voluntades se hace desde lo mas profundo del espiritu humano.
Todas nuestras aspiraciones, nuestros miedos, conflictos, esperanzas y luchas quedan
plasmadas en las expresiones poetizantes que abundan en el lenguaje cotidiano. El
viento ruge, la tormenta amenaza, la mafiana canta, etc., son frases que no sélo
enriquecen nuestra experiencia linguistica, sino que la hacen posible. Sin expresiones de
este tipo el lenguaje quedaria reducido a ser un elemento incapaz de transmitir vivencias

y experiencias intimas.

Por ejemplo, no solo dejamos que el poeta nos engafie con expresiones contradictorias
como «luz sombria» 0 «sol nocturno», sino que celebramos tal engafo. Segun Vischer
este acto de engafio es mas elevado que la misma verdad, dado que somos nosotros
mismos los que nos engafiamos. El sujeto aqui se encuentra psicolégicamente en un
espacio entre la creencia ciega en las proposiciones de un discurso, por un lado, y el
darse cuenta de que lo que se dice es mentira, por el otro. Es falso que la uva desee
calor, pero nos reservamos [vorbehalten] la posibilidad de percatarnos de ello. En este
juego mental, que resulta solo comprensible desde una perspectiva dialéctica hegeliana,
el sujeto no quiere saber lo que él ya sabe. La transferencia de nuestros estados internos
a las cosas que nos rodean es posible gracias a que decidimos olvidar por un lapso que
sabemos que existe un ‘como si’ en la proposicidon. Simplemente optamos por ignorarlo.
Es en este sentido que es una reserva: el sujeto puede faciimente recobrar la conciencia
en gue la unién imagen y sentido es simbdlica, que tal unién es producto de la fantasia.

Pero se reserva el derecho de hacerlo.

8 Cfr. Vischer, 2009: 211.



El simbolo (1887) 127

¢, Como deberiamos nombrar al acto al que aqui nos referimos? K. Kdstlin lo ha
llamado simbolismo formal. Pero se deberia encontrar un término que exprese la
interioridad del comportamiento. ¢Simbolismo interior, quizads? Suena demasiado
emocional para un término. ¢ Seria preferible una palabra de una lengua muerta? ¢ O
bien, simbolismo intimo? Parece que lo mejor es hacer referencia al nombre de
empatia [Einfuhlung], que en Volkelt goza de una inmerecida falta de atencion.
(Vischer, 2009: 214)

De esta manera, la identificacion del sujeto con el objeto es posible a un nivel mas
elevado que en la creencia religiosa. Se trata de una proyeccion emocional en lo otro. A
través de una entrega momentanea al lado oscuro y no-libre del simbolismo el sujeto
establece una conexién particular con la imagen. Este acto, que Vischer llama

«disposicion estética», esta en la raiz misma del concepto de simbolo.

5.3 Warburg y T. Vischer

Edgar Wind ha sefialado la importancia de EIl simbolo para comprender la obra de Aby
Warburg como un conjunto.® Sefiala que él hizo muchas anotaciones de la introduccién al
Atlas Mnemosyne y de ERS, sus dos Ultimos textos, mientras leia una y otra vez el
anterior texto de Vischer. No debe olvidarse que la misma obra habia sido citada en su
juventud en su trabajo doctoral sobre Botticelli, y es esencial para la comprensién de un
trabajo tan minucioso como el de Lutero. Esto, por supuesto, no deberia parecernos algo
casual si tenemos en cuenta que la idea de la empatia [Einfihlung], con su postura
central entre dos extremos (el religioso y el racional-analitico), permanece de fondo en
todos estos trabajos. Nos atrevemos a afirmar que siempre que Warburg usa el término

‘empatia’ lo hace teniendo muy presente la anterior explicacion de Vischer.

5.3.1 Usener, Warburg y la historizaciéon de Vischer

El contacto de Warburg con la Smithsonian Institution en Estados Unidos, durante su
viaje a Norteamérica en 1895, reafirmd su interés en la antropologia y el estudio de la
historia de la religion, heredado de su maestro Hermann Usener. La influencia de este
filologo aleman en el autor de El ritual de la serpiente no debe menospreciarse, dado que

su intento por comprender las religiones antiguas y el origen de la cultura griega a partir

° Cfr. Wind, 1993: 69



128 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

del estudio y comparacion con los pueblos primitivos sobrevivientes fue determinante en
la formacion académica del joven Warburg. El enfoque psicoldgico y antropoldgico del
problema de los mitos antiguos, asi como la importancia de la supervivencia de la
antiguiedad jugaban un papel central en los cursos que Usener impartia. «La mayor parte
de la clase de Usener estaba dedicada a repasar las teorias de la mitologia, los
mitdgrafos y sus variadas interpretaciones, tema que fue capital no so6lo para Warburg,
sino también para la tradicién erudita que deriva de él» (Gombrich, 1992: 40). A través
de él, Warburg entra en contacto con las lecturas de Vignoli, Frazer y otros autores
decimonoénicos importantes. La poderosa influencia de Usener y el caracter de lector
voraz hicieron que Warburg estuviese al tanto, durante toda su vida, de los ultimos

adelantos en materia de antropologia a través de diversas revistas académicas. ™

Lo importante de Usener estriba en que permitid replantear el problema del hombre
moderno en relacién con la psicologia del primitivo. En esta nueva metodologia estaba
permitido, pues, el uso de las herramientas que otorgaba la naciente antropologia y los
estudios comparativos de culturas aborigenes. Y es este enfoque metodoldgico uno de
los rasgos mas propiamente warburgianos.

Es verosimil que el problema de la «supervivencia» de los elementos de las culturas
mas antiguas en el presente —problema al que Usener se dedic6 apasionadamente y
con el cual Warburg se enfrenté durante toda su vida- fuera inspirado esencialmente
por las experiencias y lecturas etnolégicas. Quiza no se le haya prestado la debida
atencion a este elemento de la biografia intelectual de Warburg. (Raulff, 2004: 91)

En particular, el texto de Vischer es usado por Warburg dentro de esta perspectiva
etnologica. Los diversos estadios culturales del hombre resultan entonces ser
equivalentes a distintas formas de relacionarse el sujeto con el mundo: los pueblos
primitivos estarian ligados con una actitud méagica ante la naturaleza, mientras que el
hombre europeo moderno con la relacién légica-matematica. Nuevamente estamos en
las dos actitudes extremas del espiritu segun Vischer, el pensamiento lucido y la

supersticion!, pero esta vez volcados en nuestra propia historia como especie. La

% Sobre los intereses antropolégicos de Warburg cfr. Raulff, 2004: 69.

' « La muestra evidente de un punto de comparacion, solo como un enlace exterior entre la
imagen y el sentido, es todavia un concepto superficial. El “enlace” no es una cosa, es un acto, un
acto del espiritu vinculado. Pero el espiritu trabaja de distintas maneras. Para el ambito en
cuestion diferenciaremos primero su comportamiento como espiritu de pensamiento ldcido
[helldenkender Geist] y como mera alma de supersticién [anhende Seele]». (Vischer, 2009: 203)



El simbolo (1887) 129

consecuencia directa de esta lectura de El simbolo en clave antropol6gica se podria
resumir en estas palabras: los puntos de quiebre entre ambos extremos, los momentos
en que el espiritu humano se mueve de la magia a la légica y viceversa, son susceptibles
de encontrarse en la historia de la cultura. En este sentido, el remarcado interés
warburgiano en el Renacimiento y la importancia que él le confiere a los indigenas
Pueblo en ERS, se explica por ser muestras «vivas» de los periodos transicionales de
este tipo. El estudio de estos cambios en la relacién del ser humano con los simbolos se
hace, entonces, con los datos y documentos que la historia proporciona. Las imagenes
en el arte y en la cultura de una época se tornan también en testimonios elocuentes de
transformaciones profundas de la psique colectiva. Es en estos periodos de crisis, como
los siglos XV y XVI en Europa o la situacion de los indios Pueblo, donde la tension
existente entre la actitud l6gica-matematica y la magico-supersticiosa se evidencia en un
tipo de relacion muy particular con el simbolo y la imagen: se cree en ella pero de un

modo distinto.

En Profecia pagana en palabras e imdgenes en la época de Lutero, por ejemplo,
Warburg aterriza el discurso de Vischer en una época histérica perfectamente delimitada.
Aqui los demonios astrales, los dioses del Olimpo vuelven a la escena social pero en otro
contexto muy distinto al de la creencia no-libre (religiosa) que les vio nacer en Grecia o
Roma. En el grabado Melancolia | de Durero (Figura 25), en cierta forma, Saturno, ya no
es un dios. La nueva conexion entre sujeto e imagen no pertenece a la esfera religiosa.
En efecto, durante mucho tiempo, Saturno fue la causa astroldégica asignada para la
depresion y los estados asociados con la melancolia. El planeta mas lento y opaco de
todos fue asociado con el «ennegrecimiento del alma» propia de estos estados de
abatimiento, por lo que sus influencias eran consideradas nefastas ya que sumergian al
ser humano en la depresion y la tristeza. Saturno, el portador de la llama de la muerte, el
astro de la melancolia que regia los destinos de los mortales nacidos bajo su signo, era
un dios pagano temido. Su «mala estrella» era un miedo profundamente arraigado en la
mentalidad del hombre medieval. Pero en el grabado de Durero, la imagen del dios
planetario solo se ejerce en la distancia, es decir, Saturno esta ausente. Esta pero solo
como «influencia lejana». No obstante, la imagen implicita de Saturno tampoco es un
simple motivo estético. La forma en que los simbolos paganos hacen su arribo evidencia
una profunda lucha del hombre renacentista por emanciparse del fatalismo astrolégico,

es decir, liberarse de la idea de un destino determinado por algo independiente a él



130 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

mismo. Existe en este retorno de las figuras antiguas un “equilibrio” entre la creencia
completa en unos dioses que controlan a su voluntad el mundo y el naciente
individualismo del hombre moderno que empieza a hacerse al poder de los dioses. Justo
a medio camino del paso del hombre controlado al hombre controlador yace el hombre
simbdlico que es capaz de ubicarse frente al demonio a cierta distancia en una especie
de entrega voluntaria, en términos de Vischer, una entrega reservada. Se cree en el
poder de la imagen al mismo tiempo que no se cree en ella. En el grabado de Durero,
Saturno ha dejado de ser el terrible demonio que devora a sus hijos y el protagonismo lo
cobra una figura humana que ha transformado la influencia negativa del astro en una
melancolia creativa. Por medio del compas y la esfera, instrumentos del ingenio humano,
se consigue liberar al hombre de la tristeza de aquellos nacidos bajo la estrella saturnina.
Los nefastos influjos del dios son ahora domados y puestos al servicio de la reflexion, la

meditacion y la creatividad.

A primera vista, en la imagen solo se observa el tipo de conexién libre acorde con la
vision tradicional del renacimiento como una época en que los antiguos prejuicios
medievales caen ante el humanismo que despuntaba. Sin embargo, Warburg da cuenta
de que estamos ante un periodo histérico, una época gque no es tan sencilla de clasificar.
Es un tiempo de plena transformacion. Es una fractura histérica en la que quedan
expuestos a la luz los arcaicos conflictos psicoldgicos de la especie humana en relacion
con las imagenes y los simbolos. Miremos esto con calma. Hay también en Melancolia |
un espacio para el polo supersticioso donde la imagen aun tiene una fuerza sobrenatural.
La actitud reflexiva y creativa solo se da gracias a ciertos amuletos, rituales, practicas e
invocaciones. La presencia de Japiter, representado en el cuadrado magico de numeros,
no es casual ya que su influencia aplaca la de Saturno. Jupiter, el planeta benigno, la
neutraliza. El angel melancélico es capaz de desarrollar su genialidad apoyandose en
técnicas curativas medievales para solventar la depresion y la fosca tristeza. El grabado,
ademas, esta lleno de una compleja iconografia de simbolos antiguos usados como
remedios contra el mal de la bilis negra causante de la melancolia.

Encontramos en ellos [Lutero y Durero] la lucha por la emancipacion intelectual y
religiosa del hombre moderno, aunque solo en su primera fase; pues del mismo
modo que Lutero aldn temia a los monstra cdsmicos (como las lamias antiguas),
también la Melancolia revela que aun no se habia cumplido la completa liberacion
del miedo ancestral a los demonios, pues su cabeza no aparece adornada de laurel,
sino de teucrio, la clasica planta medicinal contra la melancolia, y, ademas, se
protege de la influencia maligna de Saturno mediante el cuadrado magico, en
concordancia con las recomendaciones de Ficino. (Warburg, 2005: 488)



131

El simbolo (1887)

1514.

Alberto Durero

1a

Figura 25. Melencol



132 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Algo analogo sucede en la manipulacién del objeto de culto del ritual de la serpiente. El
aborigen de alguna manera empieza a controlar su destino cuando pone la serpiente en
su boca. El rayo en persona, la fuente de todo terrible poder sobre la vida y la muerte
ahora esta bajo su control. Si bien, las lluvias y la buena cosecha dependen de la
voluntad del dios, existe en los Pueblo un impulso por mejorar las técnicas y la agricultura
en este terreno agreste. Si la tierra no la cultivan ellos, con sus manos, con su inventiva,
con su destreza, el ritual no sirve para nada. Y ellos estan perfectamente conscientes de
eso. Sus relaciones causales se establecen de una forma mas consciente del papel que
ellos mismos juegan en el desarrollo de los hechos. De alguna manera, la superacion
definitiva de sus temores, esto es, su lado racional y técnico, evidenciado en los logros
innegables de una agricultura sostenida en una zona desértica, convive perfectamente al
lado de un conjunto de rituales magicos dentro de los cuales la serpiente todavia es la
duefia y sefiora de las tormentas que traen las buenas cosechas. «Ellos no son hombres
del todo primitivos, que dependen solo de sus sentidos, y para los cuales no existe una
actividad referida al futuro; pero tampoco son como el europeo, que confia su porvenir a
la tecnologia y a las leyes mecanicas u orgénicas» (Warburg, 2004: 27). Podemos
entonces comprender la conquista de las fuerzas naturales lograda por nuestra cultura
como heredera de un largo proceso de apropiacion y desdemonizacion de las imagenes
y simbolos. Pero este proceso no se da en saltos inconexos, o por revoluciones
espontaneas, sino a través de progresivas e imbricadas transformaciones del espiritu
humano. Esto es lo que hace de estos instantes histéricos de transicion algo Unico y

valioso.

Cada época enfrenta sus demonios con las armas que tiene a su alcance. El hombre
renacentista dominaba sus primitivos temores a partir de la facultad racional y el aborigen
a partir del control y la manipulacién del objeto simbdlico (danza, mascaras, etc.). Lo
importante es reconocer que tales armas de una memoria colectiva, esto es, necesitan la
conservacion de las experiencias de nuestros antepasados. Para Aby Warburg los
simbolos y las imagenes son depositarios de tales experiencias. En este sentido, la
historizacion de los tipos de conexion imagen-sentido de Vischer permite apreciar mejor
cudl es el papel que juega en la vision warburgiana la mneme o memoria colectiva, el
acervo del pasado jamas perdido. Tal y como su maestro Usener, Warburg se opone a
un concepto de evolucion lineal de la cultura, lo cual supondria que los temores y

conflictos psicologicos del mundo mitico son superados progresivamente por las



El simbolo (1887) 133

generaciones siguientes. En contraste, Warburg considera que los estados mentales
primitivos pueden reaparecer en etapas histdricas posteriores, por lo que las fobias y
miedos de los ancestros nunca son vencidas en su totalidad. Las mismas tensiones que
existen en la creencia no-libre de Vischer siempre son susceptibles de retornar; no
importa cuan arraigada se encuentre la conciencia légica y racional en la cultura.” La
memoria histérica permite recobrar los momentos en los que estas oleadas de

emociones arcaicas retornan al presente.

5.3.2 Los tres tipos de conexidon (no-libre, libre y empatia) segun

Warburg

En concreto, ¢qué es lo que Warburg esta tomando de Vischer? ¢ Cémo se articulan los
tres modos de conexién de El simbolo dentro de la forma warburgiana de abordar el
papel de las imagenes dentro de la cultura? Hay principalmente dos cosas que queremos
resaltar en este punto: la primera, que el texto de Vischer amplia el horizonte de
comprension de las formas simbdlicas desde un plano poco explorado hasta el momento,
esto es, el lado psicologico de la cuestion. La segunda, que al incluir en su analisis del
simbolo elementos del lenguaje, la poesia, el arte, la biologia y la historia de las
religiones, Vischer abria la posibilidad de un estudio que se hiciera a las herramientas

gue otras ciencias usaban como parte de su progreso epistemoldégico.

Tomando estos dos aspectos como punto de referencia, Warburg explora el enfoque
psicologico del problema de las iméagenes simbdlicas, esta vez aplicado no solo a la
experiencia del sujeto —como en Vischer—, sino abarcando también a toda la cultura.
Asi, la manera etnolégica en que Warburg acogié a Vischer le permitio, entre los afos

1908 y1914, salirse de la historia del arte Renacimiento, tema que habia ocupado todos

12 Esta idea también la encontramos en Cassirer quien, al igual que Warburg, considera que los
excesos de la irracionalidad del mito siempre se encuentran en estado latente en el mundo de los
humanos. En El mito del Estado advierte como el fenémeno del totalitarismo del siglo XX y el culto
a la personalidad en la Alemania nazi, eran muestras de la pervivencia del lado mas oscuro de
nuestro pasado magico y supersticioso. «El mundo de la cultura humana [...] no pudo surgir sino
hasta que se combatié y se doming las tinieblas del mito. Pero los monstruos miticos no quedaron
completamente destruidos [...] Las fuerzas del mito fueron reprimidas y sojuzgadas por fuerzas
superiores. Mientras estas fuerzas intelectuales, éticas y artisticas estan en plenitud, el mito esta
domado y sujetado. Pero en cuanto empiezan a perder su energia, el caos se presenta
nuevamente. Entonces el pensamiento mitico empieza nuevamente a erguirse y a inundar toda la
vida social y cultural del hombre». (Cassirer, 2004: 352)



134 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

sus primeros trabajos, para contemplar esta etapa como la muestra de un conflicto
mucho mas antiguo: la lucha entre dos polos — la supersticion y la loégica racional—
dentro del espiritu humano.*® De esta forma la tension existente entre ambos extremos
no es solo un problema para el hombre de la Florencia de los Medici o los indios Pueblo,
sino que se trata ahora de una situacién recurrente en el camino evolutivo de toda la
especie humana. En palabras de Warburg, «La época en la que la loégica y la magia [...]
“florecian injertadas en un mismo tronco” refleja una realidad atemporal, en la
presentacion cientifico-cultural de esta polaridad residen valores epistemolégicos hasta
hoy infravalorados que nos permiten ahora una critica profunda de una historiografia
cuyo concepto de evolucibn es meramente cronoldgico» (2005: 447). La realidad
«atemporal» se refiere al comportamiento de las culturas que se repite a través de los
siglos. Es por esto que la historia del arte debia nutrirse, segun él, de las herramientas
proporcionadas por otras areas del conocimiento, como la antropologia y la psicologia.
En este sentido apunta el proyecto warburgiano de una «psicologia histérica de la
expresion humana». A medida que la obra de Warburg madura es facil descubrir un
acrecentado interés en él por una «ciencia» que, en aras de la comprension integral de la

cultura, lograra trascender las barreras académicas interdisciplinarias.™

Para Warburg lo que esta en juego en la experiencia estética son las mismas actitudes
frente a las imagenes que veiamos en El simbolo. Como punto de partida tenemos dos
extremos basicos: el distanciamiento racional de la imagen y la vinculacion con ésta.
«Estos son los dos aspectos de la imagen: el primero esta dedicado a la lucha contra el
caos —porque la obra de arte selecciona y clarifica los contornos del objeto individual- y el
segundo pide al espectador que rinda culto al idolo creado que esta contemplando»
(Gombrich, 1992: 269). Ambos modos de conexién imagen-sujeto, procedentes de
Vischer, aparecen frecuentemente en la obra de Warburg. En su trabajo Aeronaves y
sumergibles en la imaginacion medieval de 1913, analiza el tapiz flamenco del siglo XV

donde aparecen reflejadas las campafias orientales de Alejandro Magno (Figura 26).* La

3 Con respecto a esta bipolaridad humana interior, la figura de Nietzsche, como fuente

precursora, no debe perderse de vista. A pesar de sus criticas frente a la rigurosidad del método
nietzscheano en El origen de la tragedia, Warburg le debe a él la posibilidad de plantear el origen
del arte como un conflicto psicolégico (espiritu apolineo y dionisiaco). Cfr. Gombrich, 1992: 175

14 Cfr. Warburg, 2005: 434

'* para una descripcién mas detallada del tapiz en mencién la pagina oficial del Palazzo di Andrea
Doria, en Génova http://www.dopart.it/genova/en/the-tapestry/the-tapestry-of-alexander-the-great/



http://www.dopart.it/genova/en/the-tapestry/the-tapestry-of-alexander-the-great/

El simbolo (1887) 135

obra muestra distintas etapas de la vida del conquistador macedénico en las que se
mezclan elementos histéricos con relatos fantasticos que eran tomados por la poblacion
como hechos veraces. En el centro de esta pintura Alejandro aparece ascendiendo al
cielo tirado por unos grifos, mientras que justo al lado es dibujado en una especie de
barril de cristal con dos antorchas de fuego en su mano dispuesto a regresar sano y
salvo de un viaje de exploracién hacia las profundidades marinas. Warburg destaca el
hecho de que para sumergirse en el fondo del océano Alejandro usa un aparato producto
del ingenio humano, evidencia del espiritu creativo y experimentador del hombre que
quiere conquistar el mundo, y de paso, superar sus temores. Pero para llevar a la region
celeste a Alejandro, el artista usa unos seres fantasticos que actualizan el mito de que los
mortales no deben atreverse a entrar en los dominios divinos. Dios, en la parte superior
de la escena, parece recordar esto con su gesto al Magno Emperador. Asi, en ese
cuadro se encuentran plasmadas todas las profundas tensiones psicolégicas que

marcaban la época:

En nuestro tapiz de Alejandro se manifiesta simbdlicamente la antitesis de los
valores espirituales de la Edad Media y la Edad Moderna. En la parte superior, la
creencia ingenua en la existencia de los grifos y en la inaccesible regiéon del fuego;
debajo, los éxitos del espiritu inventor [...] (Warburg, 2005: 278)

Figura 26. Detalle del segundo tapiz de Alejandro Magno en el Palazzo di Andrea Doria, siglo XV.



136 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Vischer proporciona, de este modo, un punto de partida para la interpretacion de una
imagen renacentista que nos muestra dos actitudes aparentemente irreconciliables y
contradictorias entre si. Ahora bien, ¢cudl es el tipo de relacién entre imagen y sujeto en
estos tiempos especificos de transformacién cultural? De acuerdo con lo que afirmamos
en el inciso anterior (3.1), la historia nos revela esos puntos de inflexion en los que la
cultura no se encuentra en ninguno de los dos extremos, sino en el medio de ambos.
Aqui, en medio de estos dos polos —magia y l6gica—Warburg sitda la tercera forma de
conexion vischeriana: la proyeccion empética (Einfuhlung). En otras palabras, la conexion

gue surge entre el sujeto y las imagenes, en estas épocas de crisis, es empatica.

La transferencia espiritual de los estados animicos internos en la naturaleza proporciona
una clave de interpretacion de tales momentos histéricos. En el caso de la astrologia
renacentista las fuerzas del destino eran plasmadas en figuras humanas a través de una
“encarnacion plastica” [plastische Verkérperung]®. Estas antropomorfizaciones
representaban a los espiritus que dotaban de movimiento a los astros. Saturno, el
planeta que mas lento se mueve, era un anciano, mientras que Venus, el mas brillante al

atardecer o al alba, era una mujer (Figura 27).

,«4\' {mvs’mr,m‘
Dot
)

e

u:n” ?\

Figura 27. Los dioses planetarios Venus (izq.) y Saturno (der.), Nicola d'Antonio degli Agli,
1480.

'8 Warburg, 2005: 483.



El simbolo (1887) 137

Warburg advierte que es precisamente esta humanizacion del simbolo lo que permite al
hombre del renacimiento comprender los fendmenos cdsmicos. Los cometas, la caida de
los asteroides, el ritmo de los planetas, las estaciones del afio, eclipses y demas eventos
de los cielos adquieren asi un nuevo significado: todos ellos estan en relacién con el
mundo humano. Esto es consecuencia no sélo del impulso por integrar la vida del
cosmos con su vida individual, sino también del afan por darle sentido, literalmente, darle
una direccion a los eventos astrondémicos de los cuales eran testigos. En efecto, todas las
desgracias, tragedias y conflictos psicoldgicos de nuestra especie, en determinada época
de su desarrollo, son proyectados en los astros. De manera tal que, al dotarlos de almas
humanas, la naturaleza de los ritmos césmicos no nos resulta extrafia.’’ Antes de que
Edmund Halley demostrara en 1705 que los cometas vuelven en periodos regulares,
estos raros sucesos celestes se consideraban como presagios nefastos. O dependiendo
de su forma, traian consigo grandes cambios a nivel politico y religioso. Cuando la figura
de un cometa se asocia a la de una espada, y por ende, se le considera un mal augurio,
lo que se esti haciendo es vincular un suceso césmico con un asunto humano. Este
vinculo se establece a través de una humanizacién de la figura simbdlica. La espada, en
este caso, es un objeto del mundo humano que sirve de orientacién para dotar de
significado al raro fendmeno de los cometas. No estd de méas decir que tal
antropomorfizacion también puede darse en campos distintos al visual, esto es, que no
se limita exclusivamente a las figuras, formas y contornos. Esto se debe a que tanto para
Vischer como para Warburg la palabra ‘imagen’ designa toda representacién mental
[Vorstellung], por lo que algo muy similar sucede en el &mbito de la poesia, en el lenguaje
cientifico y también en el lenguaje cotidiano. Proyectarse sentimentalmente en los
objetos es una manera de aprehender el mundo, de hacerse uno con él. Dibujar
imagenes con las estrellas y sus movimientos, darles un caricter, insuflarlos de vida es,

en sintesis, un acto de empatia que permite conocer las cosas desde un punto

" piénsese en la diferencia entre las constelaciones de Perseo, cuyo origen se remonta a la
antigliedad europea, y la de la Cruz del Sur, propia de los exploradores cristianos del siglo XV. En
ambas figuras, la del héroe guerrero y la del simbolo maximo de la cristiandad se refleja, de
manera semi-inconsciente, la psicologia de toda una época. Sus problemas, sus temores y
esperanzas. Por su parte, la cosmovision incaica suramericana veia un puente entre el mundo
terrenal y el de los dioses (chakana), en la misma constelacion donde los navegantes portugueses
del siglo XV vieron la figura del crucificado.



138 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

intermedio entre el ojo frio e instrumental del cientifico y la pasion desbocada del temor a
los demonios césmicos.

La imagen de la serpiente en el cielo, que constituye la constelacion de la Gran
Serpiente, es utilizada en matematicas para definir la dimension del universo. Los
puntos resplandecientes son unidos mediante una imagen terrestre para poder
concebir el concepto de infinito, que no podriamos comprender mas que dentro de
una nocion dimensional. Asi, Asclepio se nos presenta simultaneamente como
medida de magnitud y como fetiche. La evolucion de la cultura hacia la era de la
racionalidad esta marcada por la gradual transmutacion de la tosca y concreta
plenitud vital en la abstraccién matemética. (Warburg, 2004: 56)

De esta forma, mientras para el supersticioso el cometa es una espada, para el individuo
racional simplemente se parece a una espada. El astr6logo y el artista, manipuladores de
la iconografia, se encuentran en el centro de ambas actitudes. Ellos estdn mas alla del
creyente que siente la imagen como un poder amenazador, pero aun no han alcanzado
la perspectiva racional que percibe, conscientemente, la conexion entre imagen y sentido
como un mero punto de comparacién. Al igual que en el texto de Vischer, se trata de un
acto de «disposicion estética en el cual el ser humano se proyecta sentimentalmente en
los objetos, entregandose parcialmente al culto de ellos. Se reserva el hecho de ser

consciente de que la figura de una espada en los cielos es una ilusién.*®

5.3.3 Latragedia del simbolismo libre

«La contemplacion del cielo es la graciay ala vez la maldicion de la humanidad» (Warburg, 2004: 26)

Un tercer elemento warburgiano que queremos resaltar es la forma tragica en que el
simbolismo libre del hombre moderno se abre paso a través de la historia. El lento y
contradictorio camino cultural que lleva al nacimiento del hombre moderno, comienza con
un desprendimiento del alma religiosa medieval vinculada completamente con el objeto.
Solo en este primer tipo de simbolismo «oscuro», usando el termino de Vischer, es
posible la unidad perfecta entre el «yo» y el no-yo», es decir, entre el sujeto y la imagen.
O lo que es lo mismo, entre el hombre y el cosmos. El espacio de reflexion [Denkraiim]

qgue abren las formas simbodlicas, en el lenguaje o en el arte, permite al sujeto aprehender

'8 En la adulteracién de la fecha de nacimiento de Lutero hay una especie de olvido voluntario
similar. El astrélogo, en cierta manera, era consciente que estaba manipulando los datos, pero se
reservaba el hecho de creerlo asi. Es una especie de autoengafio, como en la Einfiihlung Vischer.
(Cfr. Warburg, 2005: 457)



El simbolo (1887) 139

el universo como algo distinto de él, y asi, comprenderlo. La separacion completa se
efectlia en el extremo opuesto al de la magia, dado que es la razén y su potencial
ordenador la que trae a la consciencia el punto de comparacion entre imagen y simbolo.
Es en este sentido en el que debemos entender las palabras de Warburg: «puede
afirmarse que el acto fundamental de la civilizacion es la creacion consciente de la
distancia entre el yo y el mundo exterior». (Gombrich, 1992: 267). Las conquistas de
nuestra cultura, nuestra tecnologia y capacidad de dominio de las fuerzas naturales, se
deben, precisamente a un proceso psicolégico en el que las cosas se volvieron objetos.
«Desdemonizar» las imagenes implica haberlas separado de mi primero. Podemos
recordar, por ejemplo, que la aventura espacial del siglo XX fue posible gracias a que los
cielos fueron purgados de sus poderes sobrenaturales y demoniacos, que aun se

manifestaban en el tapiz de Alejandro Las campafias orientales.

No obstante, en el surgimiento de la conciencia del sujeto el anhelo por la totalidad se
transforma en una nostalgia por la plenitud perdida. Hay una dimensién del espiritu
humano que se manifiesta Unicamente en el estado psicolégico de la vinculacién
completa del hombre religioso: una «verdad» accesible Unicamente en la experiencia
inconsciente de aquel que confunde la imagen con el sentido. Segun Vischer este es el
nucleo [Kern] que la creencia poética hace explicito y que empieza a hacerse visible en el
simbolismo intermedio de la empatia. Pero una vez ganada la distancia entre el yo y el
no-yo empieza a perderse el sentido de totalidad con la naturaleza, y esta es la tragedia
de la civilizacion. Esta pérdida es el precio que tuvo que pagar el espiritu humano en el
desarrollo de su lado racional y cientifico. Al empezar a medir los movimientos de los
astros, el hombre antiguo dio rienda suelta a su lado inquisitivo y experimentador, pero
con este acto se empezaba a desvincular de los planetas y las estrellas. La
antropomorfizacion de los cielos es una suerte de busqueda del equilibrio espiritual
perdido. «Bajo el engafio [de la empatia] yace y se justifica la verdad de todas las
verdades, que el universo, la naturaleza y el espiritu son uno en su raiz.» (Vischer, 2009:
213). En ambos autores subsiste una afioranza por ciertos elementos que el desarrollo
intelectual de occidente dej6 a un lado. En Vischer, este hecho adquiere tintes
romanticos; en Warburg, por su parte, se trata también de un problema epistemoldgico: la
separacion yo y mundo exterior permite aprehender el mundo. En efecto, el espacio entre
«el impulso y la accién» que la civilizacion ha ganado ha sido gracias a la posibilidad de

contemplar el objeto. Las reacciones primarias del hombre primitivo —agarrar, devorar o



140 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

huir— son retardadas y mediadas por un espacio de reflexién en el que el sujeto domina
el impulso inmediato. Se trata de una separacion progresiva de estos estados mentales
en los que

[E]l ego aun no era duefo, un estado de movimientos reflejos inmediatos que
abocan en el abandono al frenesi menadico y las luchas béarbaras. Un estado,
igualmente, en el que aun no se percibia la diferencia entre el yo y el mundo exterior
y en el que la actitud magica hacia la imagen y el simbolo dominaba
indiscutiblemente. El destino del individuo depende de la manera como domina a
estos mensajeros de una forma de existencia pretérita, cuyas huellas se hallan
dentro de nosotros para siempre. (Gombrich, 1992: 238)

Una condicién de posibilidad para que la abstraccion matematica de los fenbmenos sea
posible es la distincién entre el mundo y el sujeto que lo aprehende. Solo desde esta
posicion alejada de la inmediatez de la sensualidad pura es posible una relacion de
dominio de la naturaleza.” La animacién de la naturaleza [Naturbeseelung] es el
movimiento espiritual que inicia esta separacion fundamental, pero que, paradéjicamente,
aln mantiene su vinculacion integral con el cosmos. En ERS, el presupuesto
warburgiano es que la lucha entre la blsqueda de esta unidad primordial y el separador
deseo del analisis racional es susceptible de ser rastreada en nuestros origenes
culturales; en el lenguaje de nuestros ancestros, en sus mitos y, por ende, en sus

imagenes.

Warburg considera, entonces, que las tensiones del Renacimiento no son un problema
ya resuelto por la cultura europea, sino que, mas bien, este arcaico conflicto psicolégico
de la especie humana pervive en lo méas profundo de la tradicién europea (Figura 28). La

fuerza con que la magia penetra en una cultura procede de un impulso de caracter

= problema epistemoldgico que encierra la relacidén entre las formas simbdlicas y la «unidad
primaria entre la conciencia y el mundo» encuentra, quizas, una formulacion mas clara en
Cassirer. El poder que confieren los simbolos al hombre radica en que le permiten ordenar la
realidad fluctuante de las impresiones sensibles, precisamente, alejandose de ellas. «Asi, por
ejemplo, la mayor parte de las cuestiones que encontraron solucién en el concepto newtoniano de
fluxién y en la algoritmia leibniziana del calculo diferencial, ya se habian con mucho presentado y
habian sido abordadas antes de Newton y Leibniz en las mas diversas direcciones: el analisis
algebraico, la geometria y la mecanica. Pero sélo cuando se llegd a una expresién simbdlica
unitaria y comprensiva para ellas, todos esos problemas pudieron dominarse: porque ahora ya no
constituian ninguna secuencia inconexa y fortuita de meras cuestiones aisladas, sino que el
principio comin de su origen estaba indicado en un determinado método universalmente
aplicable, en una operacion fundamental cuyas reglas estaban fijamente establecidas.» (Cassirer,
2003: 55)



El simbolo (1887) 141

«atemporal»: el retorno a la unidad primordial. «El astrélogo de la Reforma mezclaba
estos extremos opuestos —la abstraccion matematica y la devocion religiosa-,
irreconciliables para el cientifico de hoy en dia, como si fuera el punto desde el cual
regresar hacia un estado del alma unitario, primitivo e intensamente vibrante» (Warburg,
2005: 447). Este particular estado «unitario» del astrologo de la Reforma es el de la
trasferencia espiritual que subyace en la empatia, en donde la frontera del yo se
desdibuja hasta alcanzar lo otro sin abandonar su centro de subjetividad.

Conexion no-libore <«————— Conexion libre y no-libre ——— Conexion libre
e Confusién inconsciente | ¢ Consciencia y no- | ¢ Distincibn  consciente
entre imagen y sentido. consciencia de la distancia entre imagen y sentido.
entre imagen y sentido
e Creencia completa. e Creencia poética.
5 e Reserva: creencia y no-
5 e Religion y mito (para el creencia. e Artey poesia.
2 creyente).
= e Empatia (Einfihlung). | ¢ “El pan y el vino
= e “El pan y el vino son el Animacion y proyeccion representan el cuerpo y
cuerpo y la sangre de sentimental en la la sangre de Cristo”
Cristo”. naturaleza.
e “El clavo no quiere entrar
en la tabla”.
Hombre religioso <«—+———Hombre simbdlico —» Hombre racional
e Magia y mito. e Empatia (Einfihlung) | ¢ Ciencia
Antropomorfizacion de
No existe espacio de sentido [Sinn] en la imagen La reflexion permite la
reflexion entre sujeto- [Vorstellung]. Encarnacion contemplacion
objeto. (Denkraum) plastica. abstracta del objeto.
§’ Ejemplo: Melanchton, Se establece un espacio Ejemplo: El tio Sam. El
g creyentes en los de reflexion hombre moderno.
= charlatanes de la “tierra
de Malta” (Warburg, Ejemplo: El indio Pueblo. Peligro: Exceso de
ERS, 57) Durero. confianza en la razon.
Destruccion del espacio
Peligro: Supersticion. de reflexion
Fetichismo  patoldgico. (Denkraum)
Destruccion del espacio
de reflexion (Denkraum)
Figura 28. Correspondencia entre los tres modos de conexidén simbdlica segun Vischer y las ideas de

Warburg




142 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

El tono, por asi decirlo, pesimista frente al “progreso” de la cultura occidental que
encontramos al final de El ritual de la serpiente se debe, en parte, al hecho de
comprender que, al igual que la magia y la supersticién, el desarrollo extremo de la l6gica
y la razon también tiene sus peligros. A esto se refiere la nocién de «destruccion de la
distancia», ya que, segun Warburg, es la distancia la que permite la reflexion ante la
naturaleza. Se trata del hombre moderno que domina sus temores a través de la técnica,
pero que en su excesiva confianza en si mismo, pierde el horizonte de su existencia
como parte de un todo. La serpiente temida por los indios es ahora llamada a servir a los
caprichos humanos. Se le transforma en objeto a través del comercio con su piel y se le
lleva al exterminio. La «cultura de la maquina», como la llama Warburg®, anula el
conocimiento de la naturaleza derivado del mito, por lo que siguiendo por este camino el
hombre se plantea su autodestruccién. «Como un Prometeo o un icaro moderno, Franklin
y los hermanos Wright, que han inventado la aeronave dirigible, son los fatidicos
destructores de la nocién de distancia que amenaza con reconducir a este mundo al
caos». (Warburg, 66) Vischer, por su parte, observa en esta actitud extrema en el Voltaire
gue ridiculiza al creyente en el sacrificio de la eucaristia, aduciendo que, légicamente, si
el cuerpo y la sangre de Cristo son el pan y el vino, los excrementos derivados de la
ingestion de tales sustancias tendrian, también, un caracter divino. No deja de haber algo
de frivolidad en esta forma de interpretar el fendbmeno y Vischer se encarga de
recordarnoslo. Para enfrentar los «enigmas de la existencia» no basta la técnica que nos
lega la razén. La vision analitica y racional del mundo, representada en el mundo de la
ciencia y la tecnologia, no responde a todas las inquietudes del espiritu humano. Saber
gue las estrellas son bolas de helio y gas incandescente poco nos ayuda a comprender el
vértigo del infinito césmico. O la reduccion del origen de un ser humano a una unién
contingente entre un évulo y un espermatozoide no resuelve el misterio y asombro por la
existencia misma. Por ende, la vinculacion poética y mitolégica, incluyendo el extremo de
la creencia magica, nos dice algo de nosotros mismos que el hombre moderno tiende a

escuchar cada vez con menor claridad.

20 cfr. Warburg, 2004: 66



6. La Mneme como principio constante del

cambio de los fenémenos orgdnicos (1904)"

- — = =
B 9

IR ey JR g, sy T

Figura 29. Richard Semon (1859-1918)

! Die Mneme als erhaltendes Prinzip im Wechsel des organisches Geschehens (en adelante: LM)
fue traducido al inglés por Louis Simon en 1914 con el titulo de The Mneme, aunque su
publicacién no veria la luz sino 7 afios después. En este texto se usara la versién de Simon.



144 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

“He evitado cuidadosamente la nocién de que el engrama pueda ser algo inmaterial o metafisico. Por

el contrario, lo he concebido y descrito definitivamente como una alteracion material”

- LMm:275

Al estudiar el Renacimiento, una de las cosas que llamé poderosamente la atencion de
Warburg era como ciertas formulas de expresion acufiadas con éxito y ciertas imagenes
convertidas en simbolos se transmitian desde los origenes mismos de la civilizacion,
conservando su misma fuerza, sus mismas tensiones y su terrible poder a pesar del paso
del tiempo. Una especie de «memoria» parecia estar detrds de este fendmeno. Fiel a su
fuerte tendencia cientifico-materialista tal problema se presentaba como un enigma.
¢, Como se transmitia tangiblemente el poder de la imagen a través de las generaciones?
Fue hasta el afio de 1908 que Warburg encuentra los elementos tedricos para sustentar
la tesis de la pervivencia de los simbolos que, al mismo tiempo, satisfacian su mirada
positivista. En ese afio entré en contacto con un libro que habia sido publicado 4 afios
antes: La Mneme como principio constante en el cambio de los fenébmenos orgéanicos,

escrito por Richard Semon (Figura 29).

Este bidlogo naturalista es recordado en la neurociencia actual por ser uno de los
pioneros en los estudios fisioldgicos sobre la memoria en los organismos vivientes. El
presupuesto del cual parte su teoria es una especie de paralelismo psicofisico en el que
cada evento mental debe corresponder con una alteracién neurolégica, esto es, cada
fendbmeno mental es perfectamente rastreable o medible en el cuerpo. Tal idea lo llevo a
buscar en la «sustancia irritable» [reizbaren Substanz] de los organismos los
fundamentos mismos sobre la herencia, las costumbres y la memoria humana. De este
modo, las alteraciones musculares y del sistema nervioso fueron el objeto de estudio de
Richard Semon. Los dos términos clave de para comprender su obra son engrama’ y
mneme®. El primer término lo introduce para denotar, literalmente, un proceso de
«escritura dentro» del cerebro. El engrama se define, pues, como el conjunto de
alteraciones fisicas, a nivel celular o molecular, que se asocia con determinado estimulo.
Incluso hoy en dia, la busqueda de estas huellas engraméticas sigue vigente, a tal punto,

que el engrama ha sido llamado el «santo grial» de la neurociencia actual.” La mneme

% Del griego ypauua, ‘escrito’.
Del griego pviiun, 'memoria’
* Cfr. Diaz, 2009



La Mneme (1904) 145

comprende todos los fendmenos asociados con la impresién, mantenimiento y evocacion
de las experiencias en los organismos, incluyendo la relacién entre los engramas y

nuestra vida diaria.

En sus obras posteriores a 1908 Warburg empieza a usar las palabras engrama y
mneme en relacion con el papel de las imagenes y los simbolos en la vida social. En
pocas palabras, las imdgenes simbdlicas son los engramas de la memoria cultural. Ahora
bien, la anterior afirmacion se puede tomar en un sentido metaférico, pero no debemos
desechar tan tempranamente el hecho de que se trate de algo mas alla de una simple
comparacion. Por momentos el tono en que escribe Warburg hace dificil decidir si habla
de engrama y memoria colectiva como algo real. Si bien, en su época ya se sabia que la
herencia estaba ligada a cierta transferencia de informacion a través de las generaciones
—con lo cual el sustrato material para la transmision de la informacién ya no era un
problema—, los detalles acerca de como se llevaba a acabo esta transmisién eran un
misterio. Warburg, al igual que muchos académicos de su tiempo, estaba plenamente
convencido que con el tiempo se iban a conocer todos los pormenores fisiolégicos de la
memoria y la herencia, o lo que es lo mismo, que un minucioso estudio de la fisiologia del
cerebro en los seres humanos develaria los misterios sobre la pervivencia de las

experiencias pasadas en el presente.’

6.1 El contexto de La Mneme

La prometedora obra de Richard Semon fue drasticamente interrumpida por su muerte
tragica en 1918, sin embargo, su afan por perfeccionar sus teorias psicoldgicas con una
segunda obra rindi6 sus frutos. Este segundo libro se llamaria «Las sensaciones
mnémicas»®. Si bien, gran parte de los principios y problemas planteados en este
segundo libro ya se encontraban en La Mneme, el enfoque y la manera de abordar los

mismos son muy diferentes, aungue no necesariamente contradictorios.

° Cfr. Wind, 1993:162
® Die mnemischen Empfindungen (Las sensaciones mnémicas) fue traducido por Bella Duffy y
publicado en 1923 bajo el nombre de Mnemic psychology. En adelante SM.



146 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

En LM, Semon expone sus planteamientos sobre los fenbmenos mnémicos siempre
desde un enfoque evolucionista. Es decir, su investigacion no esta reducida al ser
humano sino a la materia organica en general y a sus distintos grados de evolucion. Por
esto sus demostraciones estan basadas en estudios sobre animales, plantas, seres
unicelulares y, por supuesto, los Vertebrata mas complejos como el hombre. El esfuerzo
por localizar las huellas engramaticas en los seres vivos es la preocupacién fundamental
de este primer trabajo. Aqui aparecen los primeros conceptos y distinciones tedricas que
seran complementados y ampliados en Sensaciones Mnémicas. En resumen, podriamos

decir que la perspectiva de esta obra es biologica.

Por su parte, la segunda obra pretende mostrar las relaciones existentes entre las
sensaciones y los engramas individualmente adquiridos. Aqui el estudio esta reducido
casi exclusivamente al ser humano. Decimos casi porque Semon siempre es cuidadoso
en resaltar que las conclusiones derivadas de su estudio no se restringen Unicamente al
ambito humano, sino que son perfectamente trasladables a cualquier organismo vivo. En
este libro, la delimitacion de su objeto de estudio permite profundizar en gran medida los
mecanismos de evocacion de los engramas, su duracion, sus campos de manifestacion y
variabilidad. El enfoque de Sensaciones Mnémicas es, digamos entonces, estrictamente
psicolégico, muchisimo mas centrado en el ser humano. Asi, tenemos dos obras
complementarias que son «todo lo que queda de lo que pretendia ser una forma de

biologia mnémica, o incluso filosofia mnémica» (Lee, 1923:11).

Lo primero que debe aclararse sobre la mneme es que no es equivalente con lo que
conocemos como memoria. Estan en relacion pero no son sinbnimos necesariamente. La
definicién del fendmeno mnémico por parte de B. Russell en su Analysis of Mind como
«aquellas respuestas de un organismo que, en lo que respecta a los hechos hasta ahora
observados, sélo pueden ser traidas bajo leyes causales que incluyen los sucesos
pasados en la historia del organismo como parte de las causas de la respuesta actual»
(Russell, 1921: 78), nos permite entender que la memoria, como un proceso mental, es
una clase de fendmeno mnémico, y que éstos Ultimos son susceptibles de ser estudiados
aun en casos en los que no existe «conciencia» y mucho menos «mente». En otras
palabras, si bien, la memoria es exclusiva de algunos seres evolucionados como el ser
humano, los fenbmenos mnémicos no son exclusivos de éstos. Una caracteristica
fundamental de la materia organica es su capacidad para repetir ciertos eventos o

procesos.



La Mneme (1904) 147

Para la época de la publicacién de La Mneme, ya Karl Ewald Hering (1834-1918) habia
hecho un esfuerzo por sefialar las semejanzas entre los fenédmenos enmarcados dentro
de la “memoria” y los que estan en relacién con la herencia. Con esto se abria paso a la
posibilidad de que la memoria fuese una de las manifestaciones de un evento mucho
mas complejo y profundo. Ambos fendmenos, memoria y herencia, son, en efecto,
repeticiones de ciertas caracteristicas o sucesos: la herencia seria, pues, una especie de
«memoria racial».” Semon, por su parte, advierte que uno de los grandes inconvenientes
para la cuestion de las repeticiones organicas es precisamente que usamos palabras y
conceptos distintos para eventos que, en esencia, tienen la misma raiz. Es decir, los
conceptos de memoria y herencia son tratados de modo distinto por los estudiosos del
tema. Propone entonces una revisién de esta actitud con el animo de que «en lugar de
hablar de un factor de memoria, un factor de habito, o un factor de herencia, e intentar
identificar uno con otro, [se consideren] estos factores como manifestaciones de un
principio comun que llamaré el principio mnémico» (LM: 11). Este principio debe
observarse, segin Semon, siempre desde el punto de vista fisiolégico, y en modo alguno
como algo inmaterial o metafisico. En efecto, hay a lo largo de la obra una insistencia
constante de remitir sus conclusiones a datos empiricamente observables en lo que él

llama «la sustancia orgéanica irritable».

6.2 La Mheme

6.2.1 Estimulo, excitacion y sensaciones

El libro de Richard Semon inicia con una distinciobn entre estimulo [Reiz], excitacion
[Erregung] y sensacion [Empfindung]. Por estimulo se entiende todo aquel proceso
energético que desencadena una reaccién en un organismo viviente. Luego entonces, no
habria estimulo que no causara una determinada alteracion o cambio fisiol6gico. De la
naturaleza del estimulo, ya sea ésta quimica, fotonica, plastica, motora, etc., depende la

naturaleza de su contraparte en el organismo, esto es, la excitacion.

" La obra principal de Hering es Sobre la memoria como funcién general de la materia organica
[Uber das Gedachtnis als eine allgemeine Funktion der organischen Materie] publicada en 1870.
Semon fue estudiante de Hering, por lo que el énfasis en el aspecto fisiolégico de la memoria
tiene su raiz en la relacién con su maestro.



148 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

A la luz de esta definicidén, cuando la «sustancia irritable» o «sustancia sintiente» de un
organismo resulta afectada por un estimulo, sea éste interno o externo®, se desencadena
un proceso que, segun él, se puede dividir en dos partes fundamentales. Por un lado, el
proceso energético que se da en el cuerpo del organismo al estar en presencia de la
estimulacion vy, por otro, la manifestacion directa o indirecta de tal proceso para el
organismo. Hablamos entonces de excitacion (Erregung) y sensacién (Empfindung),
respectivamente (Figura 30). Mientras la sensacion es lo «conocido», lo «sentido» por
nuestra conciencia, es decir, la informacién inmediata, la excitacion es siempre inferida.
Soélo a través de un esfuerzo consciente que podemos llegar a traer las excitaciones a la
«existencia». La sensacion, por lo demas, no se define con referencia a otra cosa, ni a
otros elementos mas basicos. Asi, la excitacion deviene en un concepto creado, total y
arbitrariamente por nosotros y como resultado de una larga serie de sintesis de
sensaciones. Lo mas cercano a nosotros resulta ser la sensacién, no la excitacién, ya
gue ésta ultima es siempre inferida o deducida. En palabras de Semon: «Aqui tenemos la
sensacién de luz, alla el proceso energético en una porcion especial de nuestra sustancia
irritable (reizbaren Substanz)» (LM: 62)°.

Estimulo externo Sensacion

Excitacion

Figura 30. Etapas del proceso sensorial, segun R. Semon.

8 Ejemplos de estimulos internos podrian ser, por un lado, los movimientos de érganos como el
corazon o los pulmones y, por otro lado, los procesos fisiolégicos desencadenados al recordar una
experiencia pasada, sea ésta agradable o desagradable.

° No obstante, Semon advierte gue ambas cosas son las dos caras de una misma moneda, y que
tal separacion es meramente metodolégica. Se trata de una separacién arbitraria en un proceso
que aparece ante nosotros como una unidad: «[...] una sensacioén y su concomitante excitacion
son uno y el mismo proceso visto desde puntos de vista diferentes. La diferencia de perspectiva
consisten simplemente en esto, que la introspeccién se dirige al contenido de la sensacién sentido
de manera inmediata, mientras que el proceso energético se presenta a si mismo como el
producto de varias sensaciones asociadas a través de la abstraccién y la combinacion». (SM: 62)



La Mneme (1904) 149

Ahora bien, lo importante de esta division es que para Semon el contenido de la
conciencia es uno solo: sensaciones, en el sentido amplio del término. Los llamados
sentimientos (Geflihle) y las imagenes o representaciones (Vorstellung) harian parte de
este gran grupo. Es imposible hacer una distincion directa entre sensaciones originales y
las llamadas imagenes [Vorstellungen] y debemos concluir, entonces, que ambas clases
de componentes de la conciencia deben ser incluidos bajo un Gnico nombre colectivo, y
gue solo pueden distinguirse en términos cualitativos en referencia a las diferencias en
sus modos de origen. (SM: 68) De este modo, todo el contenido de la conciencia son

sensaciones.

Toda sensacion deja tras de si una estela, una huella, la cual se impregna de manera
definitiva en la sustancia irritable del organismo (ley de engrafia’®). Tal acufiacion, si bien
depende de varios factores como la disposicion energética del sujeto, la intensidad del
estimulo o la duracién del mismo, es inevitable. El proceso que subyace a la
impregnacién del engrama es similar a lo que sucede cuando tiempo después de haber
retirado la vista de la luz directa del sol subsiste un estado alterado en las células de la

retina que fueron excitadas, y que lentamente van retornando a su estado habitual.

En cuanto a la forma en que las sensaciones se manifiestan en el sujeto, Semon advierte
gue estas no se presentan en forma aislada, esto es, normalmente no vienen una por
una, sino como parte de un grupo mayor de sensaciones. De hecho, todo lo que
llamamos «cuerpo» resulta ser un ciimulo o sintesis de tales sensaciones. Por ende, no
nos es dado hablar de sensaciones, sino mejor de complejos de sensaciones
(Empfindungskomplexes). Si sostenemos frente a nosotros una vela encendida no
tenemos una sensacion de la luz que penetra en la retina y aparte la del calor en la mano
o la del crepitar de la mecha al combustionar. Todas esas sensaciones directas son
percibidas en el mismo instante. Una sensacién separada de la otra es solo producto de

un esfuerzo racional de abstraccién.

De esta forma, las sensaciones coexisten unas con otras en tales complejos y, por ende,
éstas quedan grabadas engraficamente también como complejos engramaticos, y no

como simples engramas aislados. Un engrama, entonces, estd compuesto por todo el

0 pel griego ypa@og, escritura.



150 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

complejo de sensaciones que rodean a la situacién original misma y no por x o0y
sensacion particular. En resumen, no hay engramas individuales, sino complejos
engramaticos. En el ejemplo anterior harian parte del complejo engramatico no solo la luz
o el calor de la vela, sino también la disposicion de mi cuerpo, el ruido de la habitacion
vecina, el olor a quemado propio de la combustion, entre otras sensaciones. Los
complejos engramaticos del pasado tienen la capacidad de ser provocados (ausgeldst)
nuevamente en situaciones determinadas del presente. Sélo se necesita el retorno

parcial de la situacion original en que se imprimi6 el engrama (ley de ecforia').

Asi, los planteamientos fundamentales sobre la mneme se reducen a dos leyes: la de
engrafia y la de ecforia. La primera nos dice que todas las excitaciones en un organismo
forman un complejo simultaneo de excitaciones que, como tal, actia engraficamente, es
decir, deja tras de si un complejo engramatico. Una huella impresa que actlla como una
unidad (SM: 324). La segunda ley dice que el retorno parcial de la misma situaciéon
energética que una vez ha actuado engraficamente genera ecforia de la situacion
original. En otras palabras, que el retorno de la situacién que originé un engrama conlleva

una evocacion del engrama acufiado con anterioridad.

Cuando los complejos engramaticos son traidos nuevamente a la conciencia, éstos
retornan a través de sensaciones que no son las que le dieron origen al complejo, sino
gue son mnémicas, esto es, son resultado del proceso mismo de retorno. Hay, pues,
sensaciones originales y sensaciones mnémicas, a las que corresponden, desde el punto
de vista energético, excitaciones originales y excitaciones mnémicas, respectivamente.
En efecto, una cosa es la sensacion directa y original de la vela en este momento, y otra
muy distinta es la sensacion mnémica o «recuerdo» de la vela encendida tiempo después
de que me he alejado de ella. Normalmente diriamos que la sensacion mnémica de la
vela resulta palidecer frente a la sensacion original. Ese palidecer lo definimos por lo
general como una falta de intensidad o fuerza, o en su defecto, como una falta de nitidez
en la imagen mental. Cuando hacemos el esfuerzo por generar una imagen mental de un
rostro conocido nos enfrentamos a la dificultad de dotarlo de detalles. Sin embargo, para
Semon, las sensaciones originales se diferencian de las mnémicas principalmente en su

modo de produccion, no en su naturaleza, ni en su intensidad. En cuanto a la vivacidad

! Del griego ékpépw, portar, conllevar



La Mneme (1904) 151

(Vividitat) de ambas —cosa que a simple vista parece diferenciarlas— tampoco resulta

ser un criterio absoluto de diferenciacidén, como veremos mas adelante.

Asi, la produccién de un complejo de sensaciones originales esta en relacion con la
duraciébn de un complejo particular de estimulos. En el caso de las sensaciones
mnémicas, su ecforizacion o retorno sélo requiere de una parte o fragmento del complejo
de estimulos, o simplemente de la presencia de uno de sus predecesores. He aqui no
solo la diferencia fundamental entre los dos tipos de sensaciones, sino también la
estructura fundamental de la segunda ley de los fenbmenos mnémicos. En el ejemplo de
la vela encendida, el mero olor distante de una mecha en combustién, aunque en
situaciones distintas, puede evocar o ecforizar todo el complejo completo de sensaciones

originales (el calor de la llama, la imagen de la luz, etc.).

6.2.2 Sensaciones originales

Lo que Semon entiende por sensaciones originales es la suma de dos fases o periodos
en la alteracién del organismo: la fase sincrénica (synchrone Phase) y la fase acoldtica
(acoluthe Phase). La primera esta determinada por el periodo en que las sensaciones y
las excitaciones coexisten, es decir, esta fase inicia con la sensacion y termina con el fin
de la estimulacién. En el ejemplo de Semon (SM: 73), cuando presionamos un botén que
activa un timbre, la fase sincrénica corresponde al tiempo en que suena la campana
mientras mantenemos el dedo sobre el timbre.”® La segunda, por su parte, estd en
relacion con la declinacién de la sensacion que ocurre desde el instante mismo en que la
excitacion ha cesado. Las huellas sensoriales dejadas por una excitacion se extienden
hasta durar incluso 20 veces mas que la excitacidbn misma. Se sobrentiende que, en la
fase acolltica, la vivacidad de tales huellas desciende proporcionalmente al tiempo que

pasa.

Durante la fase sincrénica existe un fendbmeno que Semon llama homofonia, la cual

consiste en la coexistencia de dos complejos de excitaciones en un mismo campo de

2 Del griego akéAoubog, «el que sigue» o «el que acompafia.

13 Esta definicion no es del todo exacta. De hecho, la sensacion «llega» un instante después de
gue el proceso energético ha comenzado. Igualmente la sensacién se prolonga un breve lapso
mas alla del final de la excitacion. Estos cortos momentos son susceptibles de ser medidos en
décimas, o incluso centésimas de segundos.



152 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

sentido. En el campo de sentido visual, por ejemplo, las dos puertas sensoriales
(izquierda y derecha) poseen cada una un complejo de excitaciones diferentes que
compiten entre si en un proceso de yuxtaposicion lado-a-lado (Nebeneinander) (LM: 88).
Asi, la imagen visual, o la sensacioén visual, no es el resultado de la unién de estos dos
complejos, ya que estos —y en esto es enfatico Semon— siempre permanecen
independientes, sino de una competencia homofénica de ambos. Dicha homofonia puede
ser diferencial —si enfatiza en lo que las distingue una de otra— o0 no-diferencial —si
enfatiza en lo que ambas tienen en comun—. Algo analogo sucede con los campos

sensoriales auditivos y tactiles.

Por otra parte, la homofonia perfectamente puede darse entre campos de sentido
diferentes, como bien lo demuestra la union entre el gusto y el olfato. Sin embargo,
quizas lo mas relevante de la homofonia es que ella produce un plus, un aumento en la
vivacidad de las sensaciones, sean éstas en el mismo o en diferentes campos de
sentido. Es decir, cuando escuchamos una cancion solo por un oido podemos distinguir
sus tonalidades, sus intensidades y cambios. Pero cuando la misma melodia entra por
ambas puertas de percepcion auditiva, se produce un aumento no de intensidad, ni de
volumen, ni de tonalidades, sino de vivacidad; es decir, el sonido ahora estd mas cerca a
nosotros, lo sentimos espacialmente, éste llena, por homofonia, todo nuestro campo de
sentido con lo que ahora la musica esta aqui y no alla. Algo muy similar ocurre con el
ensanchamiento espacial que experimentamos cuando observamos por ambos ojos en

lugar de hacerlo por uno solo.

La homofonia no es exclusiva de sensaciones o complejos de sensaciones originales.
También puede darse homofonia entre sensaciones mnémicas y sensaciones originales.
Es precisamente la homofonia o la coexistencia de distintos complejos de sensaciones lo
gue permite o bien aumentar la vivacidad de una sensacién, o bien identificar los puntos
0 aspectos que diferencian una de otra. Un ejemplo del primer caso, la homofonia no-
diferenciada, resultaria ser la identificacion en la penumbra de un rostro conocido. Lo que
permite la rapida identificacion de las formas difusas es la homofonia entre la sensacion
original directa y la sensacion mnémica del rostro conocido. La coexistencia de las
formas —originales y mnémicas— que delinean el rostro aumenta la vivacidad del
complejo de sensaciones actuales, lo cual nos permite el reconocimiento en la oscuridad
de la figura ya conocida. El segundo caso, homofonia diferenciada, podria explicarse con

el hecho de que al escuchar la interpretacion de una cancién conocida podemos sentir en



La Mneme (1904) 153

gue momento dicha interpretacion falla. EI mas mintsculo cambio en el orden, el tempo o
la duracién de las notas es percibido por nosotros como una inconsistencia entre dos

complejos coexistentes: el que percibimos directamente y el mnémico.

6.2.3 Sensaciones mnémicas

En la exposicion de su teoria, Semon se ve obligado a explicar como surgen los
engramas, cuales son las condiciones para su ecforizacion (retorno) y cual es su relacion
con las sensaciones originales. Pero para esto debe definir primero cual es la naturaleza
del engrama y luego analizar las etapas del proceso engréfico por medio del cual se

graban tales engramas.

En La Mneme, se define al engrama como un cambio en la sustancia irritable de los
organismos, o como «simplemente una modificacion residual fisicoquimica» (LM: 194).
Sin embargo, a pesar de que este cambio es concebido siempre como un cambio
material, Semon no se inclina a identificarlo como una mutacién molecular o atbmica. La
razon de esto: falta de pruebas'. Coherente con su espiritu cientifico, él no se atreve a
dar por sentado algo que no tiene los suficientes experimentos de base para sustentarlo.
Asi, la naturaleza real del engrama permanece como un misterio. No obstante, lo que si

puede afirmar Semon es su localizacion dentro de la sustancia irritable.

Una de las caracteristicas de la sustancia irritable de los organismos es su capacidad de
«transponer y retener la secuencia cronolégica de un complejo engraméatico en una
disposicién espacial» (SM: 260), lo cual implica que existe una configuracién topografica

especial para cada tipo de complejo engramatico.

Sin embargo, esto nos empuja a otra pregunta a saber, ¢cual es la relacion entre los
engramas individualmente adquiridos y los engramas que son heredados por nuestros

antepasados? Evidentemente existen engramas transmitidos a través de las

4 Falta de pruebas en su tiempo. La aparicion del ADN en el siglo XX resolvi6 muchos de los
problemas asociados a la localizacion e interaccion de los engramas. Sin embargo, como apunte
sorprendente, el problema de dénde se guardaba la informacion engramética ya era
correctamente intuido por Semon. «Respecto a la localizacién de los engramas heredados,
concluimos que todo el complejo engramatico [...] debe encontrarse dentro de los limites de la
célula. Lo mas probable es que el tronco engramatico pueda ser abarcado por algo mas pequefio
gue la célula o incluso que el ntcleo de la célula» (LM: 207). Las cursivas son nuestras.



154 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

generaciones, pero Semon dedica poco espacio para la indagacion de éstos, ya que
pensaba dedicarle todo un libro a este tépico. Lo Unico que nos queda de su teoria con
respecto a estos engramas heredados son algunos apartes en La Mneme. Examinando
los fendbmenos de regeneracion presentes en algunas plantas y animales, los cuales, a
partir de una parte determinada del organismo son capaces de reproducir todo el
organismo completo, Semon resume las reglas que dominan este tipo de engramas de
esta manera: «Primero, cada célula germinal [...] adquiere el tronco engramatico
completo. [...] En segundo lugar, encontramos que segmentos tomados al azar de parte
de un organismo multicelular [...] muestran, en numerosos casos, poseer el tronco
engramatico completo» (1921:116)." Con respecto a la localizacion de los engramas
heredados (filogenéticos) en los Vertebrata mas evolucionados, hemos visto que Semon
los ubica en el interior de la célula, mientras que los engramas individualmente adquiridos

(ontogenéticos), correctamente los sitia en la corteza cerebral.

Las excitaciones y alteraciones energéticas que producen los engramas recorren el
cuerpo. No obstante, éstas no atraviesan al organismo de una manera arbitraria, sino a
través de lo que él llama «rutas».

Por rutas no solo me refiero a las fibras nerviosas, sino al tracto completo a través
del cual la excitacion sincrénica fluye desde su inicio hasta su cese, sea a través de
las células nerviosas, las fibras nerviosas, la material gris del cerebro u otras formas
de la sustancia irritable. (LM:121)

Ahora bien, ¢,cudl es la estructura del proceso mediante el cual un engrama es grabado y
luego ecforizado? Semon divide el proceso en tres etapas. La primera es el estado
primario de indiferencia. Dicha etapa comprende la situacion del sujeto antes de que se
produzca el complejo de estimulos que seran grabados engramaticamente. En las
experimentaciones con animales vertebrados, insectos y plantas, esta etapa corresponde
al estado inmediatamente anterior a que inicien los experimentos. No obstante, Semon
advierte que una tabula rasa es imposible de obtener en la realidad. Todo sujeto carga
siempre tras de si todo un conjunto de engramas ya sea individualmente adquiridos o

heredados de sus progenitores y antepasados, por lo que el sujeto experimental «ideal»

!* Es notable aqui la anticipacién de Semon a lo que seria el descubrimiento, en 1953, del Acido
Desoxirribonucleico (ADN), residente como una parte mindscula del ntcleo.



La Mneme (1904) 155

0 «en blanco» no existe.'® Todo organismo es heredero de la historia de su especie.
Todo estimulo, toda reaccién pasada permanece como legado para las generaciones
posteriores. Este es el mecanismo que permite la evolucién, adaptacion y supervivencia

de la vida en la Tierra.

La segunda etapa es el estado engramatico, es decir, cuando el estimulo genera el
engrama. En esta etapa la influencia energética (mecénica, acustica, luminica, térmica,
eléctrica 0 quimica) es capaz, dependiendo de su duracién e intensidad generar una
estela fisiol6gica en el organismo. Para resolver la cuestion de porqué algunas
sensaciones dejan un engrama mas facilmente que otras, o lo que es lo mismo, porqué
algunas sensaciones son susceptibles de actuar engraficamente y otras no es importante
tener en cuenta la nocion de umbral. Cuando la intensidad de una sensacién sobrepasa
cierto limite energético (cantidad de Iluz, potencia del sonido, etc.) tiene mas
probabilidades de imprimirse como engrama. Los engramas, a Su vez, se asocian
siguiendo la estructura complejo de excitaciones originales, esto explica por qué
sensaciones tan diversas pueden yuxtaponerse a pesar de no ser semejantes en su
naturaleza.

Una vez dos estimulos de naturaleza muy distinta y sin una relacién reconocible
actuaron en mi de manera simultanea —la vista de Capri en Napoles y un olor
especifico de aceite de oliva hirviendo. Desde entonces, un olor similar actda
ecféricamente en el engrama fotogénico de Capri de manera infalible. (LM: 36)

Asi mismo, se debe tener en cuenta que sensaciones similares o iguales en tiempos o
momentos distintos producen engramas individuales e independientes. Es decir, sin
importar que se trate del mismo cuadro o la misma foto, el instante en que la veo acufia

un engrama distinto al de otras veces que la vi en el pasado.

La tercera etapa del proceso es el llamado estado secundario de indiferencia o estado
latente del engrama, que se distingue del primero solo porque la «sustancia irritable» ha
cambiado. Es decir, el sujeto posee un engrama que anteriormente no existia en él. El

estado latente permite entronizar el complejo engramatico, ya que la sustancia irritable

16 «La célula germinal, que hace un momento era parte de sus progenitores y compartia su
mneme, no elimina por completo su propia mneme con el acto de separacion de sus progenitores
y su entrada dentro de una nueva fase individual» (LM: 32).



156 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

«descansa» del estimulo. Esta distancia entre un estimulo y otro de la misma especie es
la que termina asociando para siempre una sensacion con el correspondiente engrama
fisiologico. La fuerza de la repeticion es la esencia de la mneme. Asi, segun Semon, la
pausa entre los estimulos refuerza la huella engramatica y su posterior retorno. Lo
importante es que solo luego de esta tercera etapa se cumplen las condiciones para que
los engramas sean susceptibles de retornar. Antes de ello, la huella engramatica no tiene
la fuerza suficiente, dado que es precisamente el periodo de pausa el que permite
consolidar el rastro fisiolégico que dejan los estimulos. Este retorno, insiste Semon,
fundamental dentro del fenébmeno mnémico, no requiere la reproduccion de todas y cada
una de las situaciones o procesos energéticos que originaron el engrama original sino
que un retorno parcial de las condiciones originales basta.

El engrama producido en el pez por la repeticion del estimulo 6ptico de un hombre
repartiendo alimento sobre el agua, se asocia con los engramas 6pticos y quimicos
establecidos por la vista y el sabor de ese alimento. La ecforia de la aparicion del
hombre basta para actuar ecféricamente sobre los engramas asociados, y libera las
reacciones que corresponden a estos Ultimos, como nadar al lado de la piscina, etc.,
incluso cuando se suspende la distribucién real del alimento. (LM: 48)

No obstante, Semon reconoce que no es posible demostrar de manera inmediata la
existencia de los engramas. Solo a través de manifestaciones indirectas (motoras,
cinestésicas o metabolicas) podemos descubrir la presencia de los mismos. Asi, los
engramas devienen en «cambios en la capacidad reactiva del organismo, esto es, una
disposicion definida a generar una particular excitacion mnémica» (SM: 154). Por lo
demas, la estructura de las sensaciones mnémicas guarda una relacién bastante exacta
con la de las sensaciones originales. La duracién, la intensidad y la proporcionalidad de
las primeras estan determinadas por las segundas, es decir, sus predecesoras. Cuando
evocamos una cancion lo hacemos de manera proporcional a la original. Mantenemos, si
bien no el tempo original, si la distancia relativa entre un cambio de nota y otro. Igual
fendmeno se experimenta cuando recordamos el rostro de alguien. No obstante la
ausencia de una sola imagen de la cara en cuestion, ya que por lo general existe un
bombardeo de graficas mnémicas en distintas posiciones, distancias y grados de
iluminacion, las dimensiones del rostro aparecen ante nosotros equilibradas entre si,
tratando de mantener las distancias relativas entre los ojos, los labios y demas partes de

la persona.



La Mneme (1904) 157

Esto no significa que no haya diferencias relativas entre sensaciones mnémicas y
sensaciones originales. La primera de ellas, tiene que ver con el desvanecimiento
significativo de las sensaciones mnémicas en comparaciéon con las originales. Sin
embargo, este factor es relativo, ya que en ciertos estados alterados de la conciencia, en
los estados de duermevela, durante el suefio, bajo el efecto de alucinégenos, hipnosis o
meditacion las sensaciones mnémicas suelen presentarse con una vivacidad igual o
superior a las sensaciones originales. Pero, en términos generales las sensaciones
mnémicas retornan a nosotros con menos fuerza y vivacidad que sus predecesoras. Se

nos presentan en cierta forma «distantes».

En segundo lugar, no todas las experiencias se graban con igual fuerza en los engramas.
Ya hemos mencionado que la atencion del sujeto concentra la huella engramatica en
ciertos aspectos de la experiencia original, por lo que muchas sensaciones homofénicas
gue también pertenecen al complejo original de sensaciones permanecen por debajo del
umbral de la consciencia superliminal, es decir, se graban subliminalmente; por esto
requieren de severos y continuados esfuerzos para que retornen como sensaciones

mnémicas superliminares, o sea conscientes.

La tercera diferencia es la incapacidad del engrama de reproducir exactamente al
complejo de sensaciones originales. Esto se debe, en parte, a que todo complejo original
de sensaciones también esta formado por complejos mnémicos anteriores. Esto quiere
decir que la homofonia entre sensaciones originales y sensaciones mnémicas no solo es
comun, sino que es la regla. «Cada complejo simultaneo de sensaciones se compone de
sensaciones originales y mnémicas, las cuales estan conectadas unas con otras
formando asi una unidad. Y esta unidad —vista desde el lado energético— trabaja
engraficamente» (SM: 168). Esto quiere decir que en cada experiencia hay algo de las
experiencias anteriores. La percepciéon pura del objeto no existe. El movimiento corporal,
por ejemplo, es algo que aprendemos en afos posteriores a nuestro nacimiento, pero

cuyo origen se remonta hasta el vientre materno.’” Y sin embargo, una sensacion

" Una posterior corroboracién de la intuicién de Semon podria leerse en el trabajo de Maxine
Sheets-Johnstone, que demuestra que el movimiento y las cinestesias son las experiencias
fundamentales de toda construccidén conceptual, y que ambas son anteriores al nacimiento mismo,
Maxine Sheets-Johnstone. (1998). The primacy of movement. Philadelphia: Jhon Benjamins North
America. Un poco mas contemporaneo con Semon, Husserl, en sus manuscritos de 1930, plantea
gue en el vientre materno existe una cinestesia construida a través de una experiencia intrauterina



158 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

mnémica estd atada indefectiblemente a la duracién, forma y valores relativos de la
sensacion original. Esto es, esta predeterminada en su naturaleza y modos de
reproduccion. La espontaneidad de una sensacién original contrasta entonces con la

limitacion relativa de una mnémica.

6.2.4 Homofonia, repeticion y dicotomia

Como ya se dijo antes, para Semon la homofonia aparece cuando tenemos varios
complejos de sensacion en el mismo campo sensorial, y esto puede darse en tanto en las
sensaciones originales como en las mnémicas. Asi, tenemos homofonia original y
homofonia mnémica. Ya hemos mencionado que la homofonia en sensaciones originales
causa un aumento de la vivacidad de las mismas. Ahora, en este mismo contexto el autor
nos pide considerar que lo anterior no es exclusivo de las sensaciones originales. Lo

mismo ocurre en el fenémeno de la homofonia mnémica.

La repeticion de varios engramas refuerza la intensidad del fenédmeno de la homofonia.
Esto explica por qué es mas facil aprenderse un texto de memoria en distintas sesiones,
gue durante una sola y larga sesién. Cada situacion genera su propio engrama y la
sucesiva yuxtaposicion de uno sobre otro genera una reafirmacién de los elementos
superliminares de tales complejos engramaticos. Como la atencién esta centrada en el
texto, los aspectos periféricos que rodean la situacion (como la posiciébn en que estoy
sentado, el clima de la habitacion, los ruidos de la calle, etc.) quedan grabados solo en
un plano subliminal, haciendo que el elemento que coincide en los diferentes complejos
engramaticos, a saber, el texto, resalte en su vivacidad y permita ser ecforizado mucho

mas facil posteriormente.

Pero como la homofonia no sé6lo se da en un solo campo sensorial, sino que también
puede ocurrir entre distintos campos sensoriales, con el subsecuente aumento de la
vivacidad del complejo engramético, la labor de aprenderse de memoria un texto se

refuerza si se hace en voz alta, ya que durante este proceso entran en homofonia otros

de alto nivel. Asi, cuando el bebé nace, ya posee una sedimentacion de vivencias que le permiten
explorar su libertad de articulacion y, a través de la repeticion, realizar diferentes movimientos que
serviran de base para su posterior capacidad de reproducir cualquier postura que la estructura
corporal que tiene a su alcance le permite. Hablamos del proceso de descubrimiento de un cuerpo
gue se tiene antes de tener control del mismo.



La Mneme (1904) 159

campos sensoriales (oido, tactil y motor) que aumentan la vivacidad de los campos
engramaticos en juego. La repeticion de homofonias tiene, segin Semon, otro papel
igual de fundamental: es el fundamento de todo proceso de abstraccion l6gica. Cuando
observamos una imagen repetidas veces (grabandose cada vez una capa de complejos
engramaticos diferente) ocurre una superposicion entre las sensaciones mnémicas de tal
imagen —digamos, el rostro de un amigo— y las sensaciones originales de la misma.
Asi, la homofonia no-diferenciada poco a poco nos provee, por asi decirlo, de una
especie de «rostro promedio» que no es mas, sino el residuo de los elementos
coincidentes de cada engrama ecforizado. Tal «rostro promedio» es lo minimo que
necesitamos para reconocer a nuestro amigo a la distancia y saludarlo.

La homofonia mnémica puede, sin la ayuda de ningdn otro proceso mental,
proporcionarnos una especie de imagen abstracta de nuestro amigo X; esto es, una
imagen robada de la particularidad de los aspectos y situaciones dadas en X [...] Yo
mantengo que la formacion primaria de los conceptos abstractos se basan en tales
imagines abstractas, y que esta abstraccion, creada solo por homofonia en la
manera que mencioné, es la precursora del proceso puro de la l6gica. Esto no es
monopolio de la especie humana, dado que la encontramos manifestandose a si
misma de diferentes formas entre todos los animales de mas alto orden. (LM: 164)

Los experimentos llevan a Semon a concluir que un engrama se desarrolla en una sola
direccion, esto es en la direccién temporal de las sensaciones originales. La lectura de un
poema se «graba» en el mismo orden en que las palabras son leidas. Un engrama
particular se encadena con el anterior y asi sucesivamente. Algo similar sucede con las
imagenes o con los sonidos y notas de una cancién. Lo anterior explica por qué un rostro
iluminado de abajo hacia arriba y no viceversa resulta ser tan extrafio a nuestra vista. No
resulta entonces facil recordar una serie de nimeros si nos solicitan hacerlo de manera
contraria a como estos fueron grabados. De igual modo, por mucha pericia o
entrenamiento musical, a cualquiera persona le quedaria supremamente dificil repetir al
revés las notas de un tema sin importar lo mucho que lo conozca. Incluso en el caso que
a través de practica y esfuerzo se logre tal cometido, no estariamos en presencia de un
engrama invertido, sino de uno completamente nuevo. Lo hasta aqui explicado nos
permite entender la llamada sucesion de engramas. Un complejo engramatico cualquiera
se relaciona de manera directa con el complejo engramatico siguiente y no con su
anterior, dada la unidireccionalidad del proceso engréfico. Es decir, en la larga lista de
palabras de un poema, cada palabra es capaz de provocar el retorno de la siguiente

palabra pero no la anterior, o al menos no sin que se requiera un esfuerzo adicional.



160 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

La dicotomia ocurre, entonces, cuando un ligero cambio en la sucesion de engramas
produce una particibn o division de las instrucciones originales. La causa de estos
cambios puede ser transformaciones de las circunstancias externas que acompafian a
los engramas o simplemente factores de cruce hereditario. En otras palabras aparece

una sucesion de engramas alterna a la sucesioén original.

Engrama C Engrama D

Engrama B

Engrama A s

(cambio)
Engrama C'egdEngrama D'

Figura 31. Modificacion de la informacidn contenida en los engramas

En la Figura 31, el engrama B ha sufrido una modificacion por lo que en lugar de seguir la
linea habitual que era A-B-C-D, llega a esta alterna A-B-C’-D’. Un ejemplo que permite
esclarecer este problema de la dicotomia suele ser el propuesto por el mismo Semon en
el capitulo XII de La Mneme, el cual nos permitimos citar in extenso:

Tomemaos primero el caso de la miel de abeja, Apis mellifica. Por lo que respecta a
las hembras es bien sabido que hay dos posibilidades en el desarrollo del 6vulo
fertilizado. O emerge una reina sexualmente madura, 0 emerge una obrera
imperfecta. Estas formas difieren notablemente entre si en su estructura y en sus
instintos. [...] Si ahora observamos la ontogénesis de estas dos formas,
encontramos que cada 6vulo fertilizado es capaz, segln las circunstancias, de
producir una reina o un trabajador. Durante mucho tiempo se ha sabido que una
larva perteneciente a la celda de una reina, si se alimenta con comida para obrera,
es decir, alimento sin masticar, llegara a ser una obrera; y viceversa, un larva obrera,
si es alimentada con comida de reina, se convertira en una reina. El punto es que el
tipo de alimento determina la naturaleza del sistema reproductivo. [...]

Klein ha demostrado experimentalmente, y V. Buttel-Reepen ha confirmado sus
conclusiones, que si una larva se alimenta durante las primeras treinta y seis horas
de su desarrollo con la comida de las obreras y después con comida para reina, el
corto periodo anterior de alimentacion con comida para obrera no produce ningun
cambio notable, es decir, no hay ninguna «ecforia» del engrama de obrera, sino que
el desarrollo es el tipico de una reina.

Resulta diferente, sin embargo, si el tiempo en que la larva se alimenta con comida
para obrera se incrementa por uno o dos dias. Entonces obtenemos a una reina con
signos inconfundibles de una obrera. Finalmente, las larvas que han permanecido
cuatro y medio dias en celdas de obreras alimentadas durante ese tiempo con la
comida de obreras, si son expuestas a diferentes condiciones y sometidas a la



La Mneme (1904) 161

influencia de los alimentos de la reina por el corto tiempo que queda de la fase
larvaria, muestran marcadas caracteristicas tanto de obrera como de reina. (LM:
222)

Asi, lo que nos interesa del caso descrito por Semon es el hecho de que un engrama
pueda, con base en ciertas modificaciones externas, producir una alteracion significativa
en el resultado esperado del mismo. Hablamos aqui de dos posibles lineas de desarrollo
gue tienen su raiz en un mismo engrama comun. El proceso evolutivo de la seleccion
natural de las especies entonces se relaciona intimamente con este fendbmeno. Es decir,
ramas de posibles desarrollos alternos son dejadas atras, por alteraciones que se
produjeron en etapas especificas de la sucesion hereditaria de ciertos engramas. Pero el
fendmeno de la dicotomia esconde una sorpresa mas: la rama que no se muestra en las
préximas generaciones no es eliminada, sino que pervive a manera de un pasado del
gue no se puede escapar. Los ejemplos biolégicos dados por Semon a lo largo de su
primer libro nos convencen de que un poco mas alla de las leyes hereditarias de Mendel,
el atavismo, esto es, el retorno a etapas «primitivas» de una especie es perfectamente
posible. O mejor aun, siempre es posible. «Los antiguos engramas que han
aparentemente desaparecido sin dejar ningun rastro, aln existen en el organismo, y solo
requieren un impulso externo especial para revivirlos y para reabrir las antiguas rutas»
(LM: 241)

6.3 Warburg y Semon

Con respecto a la teoria de una «memoria social» es muy fragmentado lo que se puede
obtener de Warburg. Unas anotaciones al margen de algunas conferencias, unas leves
referencias en la Introduccién al Atlas Mnemosyne. El hecho de que sean aparentemente
pedazos sueltos, dificulta deducir con claridad qué tenia en mente Warburg cuando, en
repetidas ocasiones, asocié a las imagenes y a los simbolos como engramas de la
cultura. No obstante es claro que Warburg encontré fascinante la terminologia cientifica
de la obra de Semon. Esta le permitia conceptualizar y transmitir con mas fuerza sus
propias nociones sobre la pervivencia del pasado en las tradiciones. Warburg uso6 estas
palabras para decir que las imagenes tienen la particularidad de ecforizar, bajo ciertas
circunstancias, los procesos originales de los cuales ellas son el resultado. Asi, del
mismo modo en que en el individuo una serie de complejos sensoriales dejan una huella

tras de si, que perdura mucho tiempo después de haber cesado la estimulacion, la



162 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

cultura graba los complejos de sus experiencias pasadas en las imagenes, las cuales
pueden evocar las fuerzas y tensiones originales, aun mucho después de que tales

hechos ya hayan pasado.

Si el paralelo entre la teoria de Semon y la de Warburg es posible, entonces tenemos
ante nosotros toda una nueva manera de comprender los procesos historicos y culturales
gue dan origen a los simbolos: la imagen representada (Vorstellung) es la decantacion de
las tensiones artisticas, filoséficas, econdmicas, religiosas, etc. que acaecen dentro del

organismo social.

6.3.1 Memoria, simbolo y polarizacién

El simbolo en Warburg es el pasillo que une los dos elementos constitutivos de toda
civilizacién: «orientacion» y «accion». Por un lado, las imadgenes simbdlicas permiten no
s6lo conjurar a las fuerzas demoniacas de la naturaleza sino también orientar espacio-
temporalmente a la sociedad misma. Esto se hace muchisimo mas claro si tenemos en
cuenta que en el pensamiento mitico existe una légica de ordenamiento que surge desde
la misma elaboracion de conceptos en el lenguaje primitivo. El simbolo permite
diferenciar, clasificar y separar espacios y momentos, bajo una determinada légica sui
generis. La importancia de estas clasificaciones y separaciones existentes incluso en
culturas que aun no han elaborado una mitologia, radica en que estas diferenciaciones y
asociaciones entre cosas permiten articular los problemas de espacio y tiempo, y mucho
después las situaciones de la vida social. Asi, la divisiobn de los lugares y distintas
regiones del espacio delimita un aqui y un alla, un norte y un sur, o zonas permitidas y
zonas tabl. En la astrologia, por ejemplo, tales distinciones se articulan en los cielos
como imagenes que delimitan el vasto espacio sobre nuestras cabezas. Aparece
entonces un poniente y un saliente, la asignacion de direcciones o caminos en el espacio
dependen de estas conceptualizaciones tempranas de la mente primitiva. Por otro lado,
la asignacién de los dias y periodos de tiempo a ciertas actividades también esta en
relacién con una separacion categorial de distintos tiempos 0 momentos. Este tiempo y
este espacio se dotan entonces de caracteristicas que los delimitan de otros tiempos y
otros espacios. Es importante entonces comprender que tal delimitacion se da dentro de
un «tipo general del pensar causal, de la deduccién y la conclusion causales» (Cassirer,

1975: 39). La categorizacién orienta la vida misma mas alla de las esferas meramente



La Mneme (1904) 163

religiosas. Es en este sentido en que Warburg esta hablando del papel de orientacién

gue cumplen las imagenes y los simbolos en este tipo de culturas.

Por otro lado, es sélo a través de la accidon simbdlica en que nos podemos «expresar»
(accion) sin sucumbir a los estratos mismos de la animalidad. Las expresiones humanas
estan en profunda relacion con las expresiones animales. Todo gesto 0 movimiento tiene
—segun Darwin— su explicacion como transformaciones o0 «sublimaciones» de
expresiones animales basicas. La atenuacién de tales recuerdos ancestrales —a través
del simbolo— permite la expresibn humana en todas sus facetas, no Unicamente la
artistica.

En efecto, para Warburg, no es el animal sino el hombre primitivo el que se entrega
por completo a las emociones y a las pasiones, que se apoderan de él, y él que, de
este modo, acufié esos simbolos tan cargados de reacciones basicas que perduran
en la tradicibn como los arquetipos de la experiencia humana. (Gombrich, 1986:
229)

-
Figura 32. Laocoonte y sus hijos (detalle), Museo Pio-Clementino, Vaticano.

En la imagen de Laocoonte y sus hijos siendo devorados por serpientes se encuentran
enclaustrados todos los elementos desbordados del dolor, pero tan debidamente

conjurados en la piedra, que podemos reconocerlos sin que nos afecten (Figura 32). La



164 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

boca abierta y desencajada, el cuerpo relajado justo antes del desmayo, las cejas
fruncidas y la tension de los musculos no son mas que «expresiones» de la vida en
movimiento que, sin embargo, se encuentran lejos, a una distancia que permite la
reflexion. Pero cuando dichos movimientos tuvieron lugar se trataban de experiencias
extaticas en las que la euforia, el terror y el trance se mezclaban indisolublemente. Estas
experiencias extremas de la Antigledad quedan plasmadas en las imagenes como
engramas en la memoria colectiva de los pueblos. EI hombre renacentista empieza a
descubrir sus limites expresivos cuando se enfrenta a imagenes paganas que mostraban
un repertorio de movimientos corporales que eran considerados prohibidos en la Edad
Media.

Los movimientos expresivos humanos que se extienden entre los extremos de los
arrebatos orgiasticos —como, por ejemplo, luchar, caminar, correr, bailar o agarrar—
[...] el hombre culto del Renacimiento, criado en la disciplina escolastica medieval,
los veia como un territorio prohibido que so6lo los descreidos de &nimo
desembarazado podian atravesar. (Warburg, 2010: 3)

Ahora bien, al trasladar las ideas de Semon a los planteamientos de Warburg nos resulta
toda una teoria del «simbolo-engrama» que arroja luces sobre oscuros pasajes del
pensamiento de Aby Warburg. En primera instancia, recordemos que los engramas, y su
retorno como sensaciones mnémicas, no necesitan de la reproduccién total de las
situaciones originales para ser evocados. Los simbolos, desde la vision de Warburg
guardan la tensién de los estados mas primitivos de la mente humana, sus temores
iniciales y sus reacciones ancestrales a estos ultimos. Si bien, es claro que no nos
encontramos en la misma situacién original que dio origen a tales imagenes, un retorno
parcial de algun fragmento de la situacién original puede, por si solo, desencadenar la
ecforizacién de todo el complejo engramatico original. Asi, ante la imagen estamos de
frente al peligro de ecforizar los temores y miedos propios de las épocas en que los
demonios, y su terrible poder, pululaban en cada cosa que se movia ante nuestros 0jos.
Tal y como segun Semon la huella engramatica es fisiolégica, asi en Warburg, los
engramas, esto es, las imagenes simbdlicas, son productos tangibles. Se pueden
manipular plasticamente. Son las figuras que pueblan las obras de arte y demas
representaciones pictéricas que usamos para transmitir y comunicar nuestras emociones

mas profundas.

En segundo lugar, si—para Semon— la diferencia entre las sensaciones mnémicas y las

originales no radica en su naturaleza sino en su modo de produccion y grado de



La Mneme (1904) 165

vivacidad y lo Unico que nos permite diferenciarlas en nuestra vida diaria es nuestro
grado de «lucidez» y atencion sobre qué es lo que pasa ahora y qué no. Luego, ante los
simbolos-engrama también corremos el mismo riesgo de confusién. Semon ha descrito
detalladamente las situaciones en las que las sensaciones mnémicas retornan con tal
vivacidad que perfectamente pueden hacerse pasar por sensaciones «reales», si por
reales entendemos, originales.

Sin embargo, tan pronto cuando ya no estamos suficientemente despiertos, es un
fendmeno muy comdn el aumento en la intensidad de las sensaciones mnémicas
hasta que alcanzan el nivel de sensaciones originales. Todo lo que se requiere es
que la condicion de vigilia no esté completamente suprimida, sino sélo disminuida; y
sobre todo, que los estimulos originales fuertes sean eliminados tanto como sea
posible. Bajo tales condiciones, cerrando sus o0jos, muchas personas pueden
producir fendbmenos 6pticos, imagenes de muchos diferentes objetos, personas,
animales, plantas, espacios iluminados que tienen todas las caracteristicas de la
realidad. (SM: 219)

Warburg, diria entonces, que el no estar atentos, o «despiertos» ante la presencia del
retorno mnémico, nos podria hacer sucumbir ante la fuerza del complejo de sensaciones
original, el cual guarda la carga de los estadios cadticos de la cultura. Para Semon la
marca de orientacién (Orientierungsmarke) que permite salvar esta potencial confusion
es la conciencia del ahora (Jetz), o lo que es lo mismo, del complejo simultaneo actual.
Solo a partir de esta marca de orientacion puedo distinguir un «antes» y un «después»,
categorizacion sin la cual las sensaciones, mnémicas y originales, terminan mezcladas
unas con otras irremediablemente. Lo que precisamente se pierde en los estados
hipnéticos y patolégicos, bajo el efecto de sustancias alucinégenas o en los suefios, es
esta orientacion temporal, con lo que el individuo se sumerge en una alteracion del
tiempo, en la que los complejos engramaticos pasados retornan con la misma fuerza y
vivacidad que antes. Asi, en estos estados, hablamos con personas muertas,
regresamos a nuestra casa de la infancia, volvemos a habitar los pasillos de nuestro

colegio, etc.; y todas estas situaciones las vivimos como si fueran reales.

Quizas es en este sentido que esta dirigida la definicién del Atlas Mnemosine hecha por
el propio Warburg como «una historia de fantasmas para auténticos'® adultos»
(Gespenstergeschichte flr ganze Erwachsene), vale decir, para gente «despierta». Y sin

embargo, el estar plenamente conscientes nos puede llevar a la pérdida del sentido

¥ La palabra ganze también puede traducirse por completo o entero.



166 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

original del simbolo. Se trata de dejarse llevar un poco por el éxtasis dionisiaco pero sin
sucumbir a él. Lo que tratamos de decir Semon lo puede esclarecer perfectamente con el
fendbmeno de la «alternancia de la memoria» (Alternieren des Gedéachtnisses). La
hipnosis, el suefio, los delirios febriles, los desérdenes mentales, la embriaguez, la
excitacion alucinégena o el trance mistico producen ciertas condiciones energéticas,
nerviosas y psiquicas propias de su estado, por lo tanto, solo a través de la armonia con
la vibracion mnémica de tales estados se puede recordar lo que "alli" ocurrié. Esto
explica por qué un hipnotizado no recuerda lo que sucede durante sus sesiones, sino que
los hechos retornan a él solo en la préxima sesién. Semon cita dos ejemplos que a
nuestro modo de ver esclarecen mucho este punto. El primero es el de una mujer que
tiene doble personalidad y ninguna de las dos personas que habitan dentro de ella
recuerda lo que hace la otra. Y el segundo es el de un irlandés que pierde un paquete
mientras estaba ebrio y solo recordé donde lo habia dejado en su siguiente borrachera.
Igualmente es muy conocido el hecho de que varias personas son, casi sin ningun tipo de
esfuerzo adicional, capaces de recordar y continuar el suefio de la noche anterior.
Independientemente de que consideremos validos estos ejemplos o no, lo que queda
dificil refutar es que efectivamente durante ciertos estados de la conciencia se producen
asociaciones de hechos y sensaciones que solo pueden darse en este tipo de estados.
Ribot, citado por Semon, lo dice de esta manera «Dos estados sicolégicos en su
alternacion comportan sentimientos especificos que determinan dos formas de
asociaciones y, consecuentemente, dos memorias» (LM: 145) Hablamos entonces de un
dejarse llevar por el sopor del suefio demoniaco que da origen y forma a los simbolos,

dado que es la tnica forma de comprenderlos en su totalidad.

Podria pensarse que este tipo de asociacién entre Semon y Warburg es demasiado
forzada. No obstante, estamos convencidos que cualquiera puede llegar a la misma
conclusion si no pierde de vista la fragilidad siquica y los episodios de esquizofrenia del
creador del Atlas Mnemosyne. Fueron quizas este tipo de experiencias y un grado de
sensibilidad particular lo que permitié6 a Warburg llevar esta mirada mas alla de lo que un
historiador del arte de su época la habia llevado. En modo alguno este tipo de estados
sicolégicos deben considerarse un obstaculo en le trabajo warburgiano, sino todo lo
contrario. Sus experiencias directas con el terror, el espasmo del horror ante las fuerzas
del destino y la disgregacion progresiva de la «racionalidad» y la «individualidad» son en

este sentido prolificas, no paralizantes. Todo el proceso warburgiano puede leerse a la



La Mneme (1904) 167

luz de una autocuracién, y sin embargo, antes de restarle valor u «objetividad» a sus
elucubraciones, estas son exaltadas por esta situacién sui generis. La curacion de la
exaltacién orgiastica y el descontrol dionisiaco se hace a través, precisamente, del

estudio reflexivo de tales estados.

En todo caso nos podemos imaginar a Warburg como un malabarista sobre una cuerda
fragil que se tiende a través del abismo insondable del misterio de la existencia humana,
y la reflexion o el estudio racional como la vara que le permite ganar equilibrio cuando las

fuerzas de las piernas flaguean.

Aqui surge el papel mismo de la memoria colectiva, no como la productora del espacio
propio para la reflexion (Denkrdaum), esto es, de la distancia, sino como un agente que
amplia precisamente la zona entre los dos polos propios de la imagen: «el primero [que]
esta dedicado a la lucha contra el caos —porque la obra de arte selecciona y clarifica los
contornos del objeto individual— y el segundo [que] pide al espectador que rinda culto al

idolo creado que esta contemplando» (Warburg, 1928: 1).

Si bien, la memoria, por un lado nos recuerda que el enfrentamiento a estos miedos
primitivos es inevitable, esto es, la rama de engramas gue no se muestran en las
proximas generaciones jamas es eliminada, sino que pervive a manera de un pasado del
gue no se puede escapar; también es cierto que es sélo ella la que permite distinguir esta
imagen precisamente como un engrama del pasado, sin que éste reconocimiento le reste
su poder potencial de expresion. La tensidn existente entre la tendencia orgiastica y la
contemplacién sosegada queda reforzada a través del reconocimiento de la imagen
como un fantasma del pasado que promete protegernos contra todos los peligros que
nos amenazan. Que se cumpla o no tal promesa depende enteramente de la forma en

cdmo asumamos la presencia de tal engrama del pasado.

Una forma de resistir ante las fuerzas desbocadas de los terrores primitivos es la
polarizacion de la imagen De hecho, para Warburg, el engrama simbdlico carece de
atributos benéficos o maléficos. La imagen es neutral. Contiene dentro de si el temor o el
triunfo, el dolor o la alegria, la muerte o la salvacion, la ménade pagana voluptuosa
entregada a la orgia, o la virgen cristiana devota y sublimada, la serpiente demoniaca o
la serpiente de bronce que cura las heridas. Analogamente a como una botella de

Leyden (figura) condensa la carga eléctrica para luego expulsarla cuando otro objeto



168 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

entra en contacto con un extremo determinado, el simbolo-engrama condensa la energia
de todas las impresiones heredadas de la antigliedad en su lucha por «orientarse» y
«expresarse». Esto permiti6 a Warburg comprender «la esencia de los engramas
tiasoticos como cargas equilibradas en una botella de Leyden antes de su contacto con la
voluntad selectiva de la época» (1929: 233). Quizas lo que més llamo la atencion de
Warburg en esta comparacion fue precisamente que en la botella de Leyden, la carga
que puede ser mortal, se mantiene bajo control, perfectamente aislada, de tal modo que
se puede sostener la botella con la mano desnuda siempre y cuando no se toque el
extremo de aluminio (Figura 33). Asi, se nos hace evidente una de las dos formas de no
sucumbir ante estos influjos del pasado: el autocontrol del artista, esto es, la

autoafirmacion moral.

Figura 33. La botella de Leyden. Este fue el primer almacenador de energia
eléctrica de la historia.

La otra via es la de la reinterpretacion de los simbolos. Esta consiste en usar los
engramas clasicos en otro contexto, invirtiendo su significado original. Es asi como la
ménade orgiastica puede transformarse en la Magdalena al pie de la cruz con un dolor
apasionado. Quizas no sea exagerado decir que solo a la luz de la teoria de Semon es
posible comprender un proyecto tan ambicioso como el Atlas Mnemosyne. Los conceptos

de sensaciones, homofonia y engrama indudablemente permiten entrever qué tenia en



La Mneme (1904) 169

mente Warburg durante sus (ltimos proyectos. Por lo demas, la absorcion de los
planteamientos de Semon por parte de Warburg no son pasivos, después de todo. Hay
en él un replanteamiento de los fendbmenos mnémicos como eventos a nivel social.
Ademas, la neutralidad del engrama y la capacidad de resistencia ante el influjo de éstos
son ideas completamente warburgianas. No sabemos si Warburg, con su espiritu
materialista-evolucionista heredero de Darwin y Vignoli, planteé su teoria de los
engramas dindmicos literalmente como evidencias de una «memoria colectiva», o0 si
debemos asumir estas referencias como una perspectiva, o una manera de entender
tales fendbmenos. En otras palabras, ignoramos si Warburg nos esta diciendo que las
imagenes y los simbolos son verdaderos engramas heredados de nuestro pasado
turbulento, o si lo que quiere decir es que podemos mirar las imagenes y los simbolos

como si fuesen engramas heredados de nuestro pasado turbulentox.






7. Epilogo. Gaia: una propuesta desde la
nocién de simbolo de Aby Warburg.

Antes que todas las cosas fue Caos; y después Gea la de amplio seno, asiento siempre sélido de
todos los Inmortales.

Hesiodo, Teogonia.

“Madre Tierra, mas mentira que verdad. Solamente es una idea de mi mente, un recuerdo para
olvidar”

Robi Draco Rosa, Madre Tierra

La serpiente de cascabel ya no causa temor al americano contemporaneo: lejos de adorarla, trata de
extinguirla. Lo Unico que hoy se le ofrece a la serpiente es su exterminio.

Warburg, ERS: 65

En 1927 Warburg dicta una conferencia en la clinica de Kreuzlingen después de una
profunda crisis psiquica. Esta conferencia lleva por nombre Imagenes de la regién de los
indios Pueblo de Norteamérica y es un diagnostico de la cultura occidental escrito por
una persona, esencialmente, desequilibrada.1 No obstante, se trata de una obra madura
e inspiradora. Distinta a otros textos de juventud o a la Introduccién al Atlas Mnemosyne,
donde la cantidad de datos y el estilo denso obnubilan por momentos la claridad del
argumento, Imagenes esta escrita en un lenguaje que pretende ser entendido por un

publico no especializado.

! Ludwig Biswanger (2007), su médico personal, afirma que la voz del erudito habia practicamente
desaparecido, dado que los gritos constantes durante las noches terminaron por desgarrar sus
cuerdas vocales. Incluso su cuerpo habia sufrido los estragos de la enfermedad. Delgado y palido
es el hombre que dicta la conferencia sobre el ritual de la serpiente como prueba de su exitoso
proceso de curacion.



172 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

A través de un estudio psicolégico de la imagen, Warburg ofrece una vision antropol6gica
gue conecta los Pueblo con Atenas y estos a su vez con el hombre moderno.
Independientemente que estemos o0 no de acuerdo con sus conclusiones, no podemos
negar que su discurso permitio abrir nuevos horizontes en estudio de la cultura occidental
y su relacién con el pasado pagano.? Su diagnéstico se podria resumir del modo que
sigue: el ser humano del siglo XX esta al borde de la catastrofe porque, a diferencia de
los indios Pueblo, carece de imagenes simbdlicas poderosas que lo vinculen con el
mundo de manera espiritual y no Gnicamente técnica. La electricidad y la tecnologia han
destruido los espacios de reflexibn que la civilizacion habia mantenido frente a las
potencias naturales. Nada sorprende ni conmueve a los herederos de Edison y los
hermanos Wright. El rayo, que otrora fuera una entidad demoniaca es apresado y
encadenado por la ciencia en un cable metalico. Warburg visualiza el peligro creciente de
esta «cultura de la maquina» en la desespiritualizacion progresiva de la experiencia del
hombre con su entorno. La conexién césmica que fue conquistada por el mito y el
simbolo a través de la instauracidon de un «espacio de contemplacion» esta en riesgo de
desaparecer, concluye. La contemplacién, esto es, la experiencia estética, es la que abre

las posibilidades simbdlicas de la imagen, y es precisamente esta contemplacién la que

% Freedberg ha sido muy critico con el método de Warburg en ERS al considerar que, en el fondo,
la relacion entre los indios de Oraibi y la tradicién greco-romana es un tanto forzada. Subraya que
mientras Warburg interpreté la danza de la serpiente como un hecho semejante al culto extatico
dionisiaco de las ménades, ambas manifestaciones tenian poco en comun. «Las antiguas danzas
baquicas [...] pueden, de hecho, haber revelado emociones interiores en un movimiento externo,
pero no puede haber paralelo entre esas dos danzas [...] En las danzas de los Hopi no hay
movimientos frenéticos, ni ropajes plegados ni cabellos ondeando en el viento [...] Y no hay lucha
en absoluto con la serpiente, como lo hay entre Apolo y Python, o entre las serpientes y
Laocoonte y sus hijos, porque la serpiente no es para los Hopi una fuerza demoniaca del
inframundo» (Freedberg, 2005: 12) Ademas de ello, sefiala que la tradicion ha sido demasiado
condescendiente con Warburg debido a que la literatura critica de su obra es escasa, lo cual ha
permitido pasar por alto no sélo ciertos aspectos metodolégicos —como el hecho de que él nunca
estuvo directamente en la danza de las serpientes de los Hopi—, sino también los elementos
etnocéntricos en sus conclusiones sobre las imagenes. El trato irreverente hacia las méscaras
sagradas de los aborigenes, evidenciado en la foto, tristemente célebre, en la que aparece
portandola como un sombrero (Figura 34), queda al descubierto cuando se leen ciertas notas del
diario de Warburg. En ellas describe los movimientos de los bailarines, que él llama «payasos»,
como posturas «demasiado obscenas». A pesar de todo lo anterior, creemos que para hacer
justicia con Aby Warburg debemos recordar que se trataba ante todo de un muchacho de
Hamburgo de escasos 27 afios de edad: era su primer contacto con una cultura distinta a la suya.
Era su primer “trabajo de campo”. Freedberg le resta importancia este hecho. Ademas, la version
definitiva del texto del ritual de la serpiente nunca fue escrita, por lo que fue publicado
péstumamente y pasando por alto la recomendacion de su autor de que podia ser mostrada
Unicamente a su esposa, a su hermano Max y al profesor Ernst Cassirer.



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 173

esta en juego. Al conjurar el poder demoniaco del rayo en la imagen de la serpiente el
Pueblo podia manipularlo y controlarlo a su antojo. Y sin embargo, al ser un simbolo vivo
tal manipulacion estaba determinada por el respeto, la veneracion y el temor hacia el
objeto. Es por esto —afirma— que el destino de la serpiente es la extincion a manos del

hombre civilizado, pues éste la ha despojado de todo contenido emocional o espiritual.

Figura 34. Aby Warburg con méascara Hopi. 1895.



174 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Nuestra tesis es que es posible hacer una lectura de este diagndstico casi cien afos
después y seguir encontrando elementos relevantes para una reflexién sobre el destino
de la humanidad. La desaparicion de los espacios de contemplacion en el mundo
acelerado de hoy es un hecho. Si Warburg observaba atentamente como la aparicion del
telégrafo destruia la nocién de distancia a través de la conexién fugaz, nosotros vivimos
en ciudades que marchan al ritmo del instante. Somos la realizacion de lo que Warburg
veia despuntar con recelo: un mundo polarizado hacia el paradigma cientifico-racional
gue separa al hombre de su entorno y le priva de su «condicion primordial» que es la de
conectarse empaticamente con la naturaleza. Esta conexion empatica esta en el centro
del proceso que lleva de la supersticion a la conquista racional de los objetos. En efecto,
la historia misma de la especie humana puede leerse como una oscilacion entre la
identificacion absoluta con los objetos y el distanciamiento racional con ellos. La religion,
el arte y la ciencia son, desde esta mirada, distintas formas de relacionarnos con el
impulso natural de «sentirse a si mismo» (Einfihlung) en los entes del universo. Asi,
aungue el distanciamiento progresivo del cosmos se revele en el mundo moderno en su
faceta mas amenazadora y terrible, es una consecuencia natural de nuestra lucha por
sobrevivir. Es en este sentido que la Introduccion del Atlas Mnemosyne inicia con esta
poderosa frase «Podemos afirmar que el acto fundacional de la civilizacién humana es la
creacion consciente de la distancia entre el yo y el mundo exterior». (2010: 267) Lejos de
valorar negativamente la separacion del ser humano y la naturaleza, Warburg la elogia.
La esencia misma de la cultura es el distanciamiento. De este modo, a pesar de
advertirnos sobre los riesgos de polarizarnos radicalmente, subyace en él un amor y un
respeto por la racionalidad, la técnica y la légica como ganancia irrenunciable de la

humanidad.

La separacién hombre-naturaleza es hoy motivo de reflexién urgente. No solo porque
nuestro sistema econémico —basado en la produccion infinita, masiva y veloz de
cosas— se desprende de esta distincion moderna yo-naturaleza (sujeto-objeto), sino
también porque la expresion patolégica de este principio disyuntivo, al contrastar con la
finitud de los recursos planetarios y la lentitud de los ritmos de la naturaleza, pone en

peligro nuestra propia supervivencia como especie.

Es menester demostrar, entonces, en qué sentido la nocién warburgiana del simbolo-

imagen nos permitiria hacer nuestro propio diagnéstico. Lo primero serda, pues, una



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 175

reconstruccién de tal nocion a la luz de las seis fuentes estudiadas en el presente trabajo.
Nuestra intencion final es esbozar una propuesta de simbolo que pueda funcionar como
elemento orientador para esta época, lo cual implica que la imagen en cuestién debe

estar acorde con los desafios humanos del futuro préximo.

7.1 Elementos preliminares

Al final de cada capitulo se presentaron los puntos que a nuestro modo de ver relacionan
las ideas de Warburg con los distintos autores, por ende, no pretendemos aqui hacer un
resumen de lo dicho, sino una seleccion de aspectos que nos parecen relevantes para

nuestro objetivo.

7.1.1 El caracter dindmico de los engramas®

La Mneme de Richard Semon gira entorno a la idea de que los engramas que en
apariencia han desaparecido, no lo han hecho en realidad, y son susceptibles de ser
nuevamente traidos al presente (ecforizados). El esfuerzo que se realiza para traerlos
depende de la fuerza de su impresion. En este sentido, todas las experiencias del
organismo quedan archivadas como engramas latentes que esperan el estimulo
adecuado para volver a manifestarse. A cada experiencia corresponde un conjunto de

engramas asociados.

No obstante, nos interesa resaltar otra caracteristica de los engramas. Estos son
unidades compuestas, si se quiere, de informacién. En este sentido, la informacion
contenida en ellos funciona a manera de cadena, en la que cada sensacién se graba
después de otra. Luego, todo engrama tiene una direccion. Los engramas de crecimiento
y desarrollo de una abeja son heredados filogenéticamente en una sucesion esperada, o
sea, en un orden. Si la abeja no es alimentada con jalea real, los engramas que se
activaran seran los de una abeja obrera. Pero si se le alimenta con jalea real los
engramas traidos al presente (ecforizados) son los de una abeja reina. Semon advierte

gue la sucesion esperada de un engrama puede cambiar a una linea de desarrollo

8 Segun R. Semon son las huellas fisioldgicas que cualquier estimulo deja tras de si en las redes
nerviosas y musculares.



176 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

distinto si es forzada desde el exterior a hacerlo. Es decir, que la naturaleza de los
engramas no es estatica, sino dinamica. Una huella fisiol6gica, por muy fuerte que se
haya acufiado en el organismo, siempre es susceptible de transformarse. Las mutaciones
genéticas que permiten la evolucidon de las especies son posibles gracias al caracter
abierto de los engramas, lo cual permite adaptar la informacion heredada a los nuevos

cambios del entorno.

Esta idea tiene su correlato en Warburg. Cada imagen es un engrama y, por ende, la
condensacién de experiencias pasadas. Las imagenes, pues, traen consigo una carga
heredada de la cual no es f4cil liberarse. Sin embargo, Warburg no es fatalista en cuanto
a la influencia de las figuras simbdlicas (engramas) en la cultura se refiere. No sélo se
trata de que siempre es posible dar nuevos sentidos a las imagenes, sino mas bien de
gue es inevitable. La diferencia de contextos entre la Antigiiedad y el Renacimiento abre
una distancia con la imagen. Un espacio de contemplacion en el que ésta puede realizar
sus capacidades simbdlicas. Nuevos contenidos, nuevas asociaciones. En esta
busqueda de nuevos contenidos la imagen simbélica puede revestirse de un poder
terrible y determinar las acciones de los hombres. Imagenes descontroladas, como la
astrologia y las profecias supersticiosas, pueden controlar el destino de una comunidad
hasta caer en un fatalismo “inevitable”, la fuerza de los simbolos puede ser canalizada

hasta polarizar beneficiosamente con el poder contenido en la imagen.

Lo que aplica en el engrama de Semon, aplica también para la nocién warburgiana del
simbolo: si la informacién exterior modifica las instrucciones originales de la herencia de
los engramas, el cambio de entorno puede afectar la carga impregnada en los simbolos.
La Conferencia en la Hertziana de 1929 parece apuntar en esta direccién. Aqui Warburg
llama la atencion sobre la forma en que la imagen del emperador Trajano, montado a
caballo y aplastando las cabezas de los vencidos dacios, es reinterpretada por Botticelli y
Signorelli como una nueva representacion de la justicia: ahora la misma postura triunfal
de Trajano sirve para mostrar la compasion con una mujer y su hijo a punto de ser

arrollados por los ecuestres.” La transformacion ética del estilo grafico del Renacimiento

* Se trata de una polarizacion «ética» de la imagen. Los tiempos en que la figura del guerrero
despiadado montado a caballo aplastaba las cabezas de los vencidos habian pasado. Las
necesidades pictéricas del renacimiento eran otras (Figura 35. Justicia de Trajano. Hans Beham,



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 177

es una especie de «inversion energética de la interpretacion de las féormulas patéticas de
la Antigliedad» (2010: 180)

¢ i BT\ ]
g _ T gtiidict o 50 1
[l IMP. TR ATANVS.CASAR #AVG:IVRIS OESERVANTISS IMVSE
\}' 4 GVM FiLIVS IFSIVS EX VREBE IN BELLVM I'T'VRVS PAVPER ¥ ?
3 MVLIERIS FILIVM EQVO OBTRIVISSET, ET {LLA £

i CSVMINGENTIBVS MVN
ADIVDICAVIT .
{1

W ..,.m,..,?',-\}.hww A

FiQUra 35. ‘Juﬂstlual dvé Trajano. Hans Behz;m, 1537

7.1.2 La «entificacion» como raiz comun del mito y la ciencia

La tesis mas importante de Mito y Ciencia de Tito Vignoli se puede enunciar de la
siguiente manera: la ciencia y el mito nacen de un tronco comun, la entificacién de
los objetos. La capacidad para proyectarnos en las cosas hasta adjudicarle vida y
voluntad se puede establecer como una habilidad que esta a la base de toda la evolucion

humana. La personificacion de las fuerzas naturales que subyace a todo mito es, segln

1537). El contexto habia cambiado y el contenido simbdlico habia cambiado con ello. Cfr. Panel
52 del Atlas Mnemosyne.



178 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Vignoli, un proceso que, aunque se muestra en todo su potencial en la especie humana,
tiene su origen en los animales superiores. Un caballo, un perro o un ave es capaz de
reaccionar ante los objetos que se mueven de igual manera a como lo harian ante una
entidad. Independiente de que no conozcamos los detalles de la experiencia animal una
cosa queda clara: los animales reaccionan ante estos objetos dinAmicos como si éstos
estuviesen vivos. El mito, entonces, no es mas que la prolongacién de esta actitud
primordial ante la realidad en la que el continuo del universo se nos presenta como algo
animado y vivo. El viento y la lluvia aparecen para el hombre primitivo como poderes
efectivos y reales, esto es, como entes. La ciencia entendida como comprension logica,
diferenciada y objetiva de la realidad parte del mismo principio de entificacién, aunque en

apariencia se presente como polo opuesto a la perspectiva mitologica.

Mientras el mito insufla vida a las percepciones, la ciencia hace lo propio con los
conceptos. Segun Vignoli, los humanos, a diferencia de los animales, logran llevar el
proceso de la entificacién hasta la elaboracién de simbolos e ideales abstractos mediante
la memoria. Solo a través de ella es posible crear conceptos, que luego son tomados
como cosas en si. La energia, la masa, gravedad, etc. son tratadas como si fuesen cosas
reales. Vignoli pretende convencernos de que la diferencia entre ciencia y mito es solo
formal, dado que ambas cosas coexisten y se complementan en cada etapa de la
evoluciéon humana. Mito y ciencia son facultades, esto es, atributos del espiritu humano

gue al tener sus raices en la fisiologia de la percepcion se tornan universales.

Warburg en su obra rastrea la convivencia intima entre mito y ciencia a nivel historico y la
ubica en el Renacimiento. Logra mostrar que en esta época critica, que veia el despunte
del espiritu cientifico de la modernidad, las supersticiones y la devocién pagana hacian
parte de la cosmovisibn dominante. No obstante, las conclusiones de Warburg con
respecto a la lucha humana por liberarse de las fuerzas demoniacas del mito aplican,
segun él, a todas las épocas de la historia. En este sentido, la tensién bipolar «entre el
captar con la fantasia» y el «contemplar a través del concepto» también es propia del
hombre moderno. La forma en que la especie humana se debate entre dos polos, la
magia del mito y la racionalidad de la ciencia, él la interpreté a la luz de sus propias
vivencias y conflictos, por lo que la humanidad se presenta en la obra warburgiana como
una especie «esquizofrénica». El punto de enlace que permite pasar del mito a la ciencia,

o devolverse de la I6gica a la fantasia es la entificacion de los objetos. Dotar a los objetos



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 179

inertes de una voluntad real y efectiva representa una herramienta bifasica: por un lado,
puede ayudarnos a superar nuestros temores y a hacernos con nuestro destino, como en
el caso de la ciencia; pero por otro lado, puede condenarnos al temor a las fuerzas del

destino y la incertidumbre frente a las entidades miticas que dominan el universo.

7.1.3 El control de la carga emotiva

Toda expresion tiene su origen en la manifestacion corporal de experiencias anteriores.
Ningan musculo se desarrollé6 con fines expresivos, sino utilitarios: liberar una tension,
evitar un dolor o satisfacer una necesidad. Al afirmar lo anterior, Charles Darwin advierte
gue los movimientos que usamos para transmitir mensajes emocionales (fruncir el cefio,
mostrar los dientes, encoger los hombros, etc.) fueron en un momento dado movimientos
reactivos ante un estimulo directo. La reaccion es encapsulada en un repertorio de
posturas corporales usado ahora para representar el estado emocional original.
Numerosos ejemplos de La expresion de las emociones en el hombre y los animales
apuntan hacia la idea de que la gestualidad expresiva solo es posible en la medida en
gue podemos controlar la carga energética de la emocion. A diferencia de los
animales, el ser humano establece una distancia entre la intuicién y la reaccion, entre el
estimulo y el movimiento. Nuestras expresiones corporales son prueba de esta
«distancia». En cierto sentido, la distancia ya esta presente en los animales, quienes
también usan movimientos para expresarse, pero es solo en los humanos que estos
movimientos adquieren una dimensién simbdlica: se transforman en imagenes. La
imagen permite hacer una pausa mas profunda entre el impulso y la accién. La imagen

se contempla.

Segun Warburg la creacion pictorica le permitié a los seres humanos hacerse con una
herramienta vital para su supervivencia. La imagen simbdlica es, pues, el puente que
conecta nuestra magia primitiva con el posterior desarrollo de la ciencia, ya que fueron
nuestros antepasados quienes a través de la creacién de estos simbolos permitieron el
control de las emociones necesario para la contemplacion conceptual de la naturaleza.
Warburg afirma que el arte esta en el medio de la reaccion desmedida y contemplar
distanciado de la razén. En términos de Nietzsche, la actividad artistica es el resultado de

un fragil equilibrio entre la vinculacion dionisiaca y la distancia apolinea. EI manipular es



180 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

el acto propio de la creacion artistica (Warburg, 2010:3) por lo que tal manipulacién

presupone cierto control emocional ante la imagen.

Los simbolos son la muestra de nuestra lucha por usar el material de nuestra vida
emocional como herramienta espiritual para dirigir el destino de la comunidad humana.
En ellos se plasman todos nuestros suefios, todas nuestras esperanzas, todos nuestros
deseos, pero de una forma tal, que pueden ser moldeados a nuestro antojo. Cuando todo
el temor reverencial hacia las fuerzas de la naturaleza se encarna en una imagen, como
la de la serpiente, se abre la posibilidad para superar tales miedos. Pero este control de
la emociones no implica su eliminacién, dado que es la carga emotiva la que,
paradédjicamente, le otorga a las imagenes su poder para cumplir una «funcién social
duradera» (Warburg, 2010:3). El avance de la racionalidad y la técnica despoja a los
simbolos de esta carga emocional y transforma a las imagenes en meros signos. Con
esto se establece una nueva relacion desvinculada entre el individuo y su entorno que
termina destruyendo las instancias de contemplacién que otrora el simbolo construyera.
El excesivo control de las emociones, a través de la racionalidad y la légica, es un

extremo tan nocivo como la entrega desmesurada a estas.

7.1.4 El nacimiento y la muerte de los simbolos

Pese al estilo por momentos oscuro del Sartor Resartus de Thomas Carlyle la
perspectiva de la humanidad como una unidad organica se presenta de manera clara a lo
largo de la obra. La cultura es concebida por el autor inglés como un entramado textil en
el que cada manifestacion del espiritu humano, sea religion, arte o ciencia, se entreteje
profundamente con las demas. Asi, ninguna existe por fuera del tejido social que les da
soporte. En la actividad del trabajo se concreta esta concatenacion e interdependencia
de todas las actividades humanas. El hombre que trabaja, es decir el «animal que usa
herramientas» vive su experiencia a través de los simbolos que son los instrumentos del
espiritu humano. A través de ellos se apropia del mundo y se define a si mismo. Asi
como cualquier trabajo depende de otros trabajos —p.e. los sastres dependen de que
otros fabriquen las telas—, no hay simbolos aislados, sino que unos se definen a partir
de otros. Las vestimentas y ropajes de una cultura, que podrian resultar para algunos un
aspecto trivial de una sociedad, son estudiados por Carlyle como depositarios del
conjunto de fuerzas culturales que definen la psicologia de una época. Corbata, pantalon,

corsé, bikini o topless son los sintomas de la historia. Ningln detalle por cotidiano o



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 181

superfluo que parezca permanece sin revelarnos nada del entorno que le dio origen.
Desde esta perspectiva holistica de la actividad humana los simbolos aparecen
incrustados en el centro mismo de las transformaciones culturales de tal forma que
Carlyle se refirié a ellos como entes vivos. Esto quiere decir que los simbolos, como las
culturas, nacen, se desarrollan y mueren. La supervivencia de un simbolo depende de
la fuerza y pertinencia de su mensaje para las generaciones posteriores. No obstante,
todo simbolo est4 atado a un desgaste natural, como las telas que inevitablemente ceden
ante el corroer de los afios. Ninguna imagen es eterna. De hecho, en todo el Sartor
Resartus se muestra al mundo como un sistema en constante transformacion: la
mutacion de los trajes (simbolos) es evidencia de ello. Ahora bien, en la medida en que
los simbolos son herramientas del espiritu, también son susceptibles de ser modificados
y redefinidos infinitamente. El papel de las nuevas generaciones —concluye Carlyle al
final de su libro— es el de valerse de «simbolos nuevos» y «mas poderosos» como Unica

manera de proporcionar direccion al desarrollo de la humanidad.

Warburg, por su parte, otorga a los artistas el poder de manipulacion de los simbolos.
Son ellos los que se resisten 0 se entregan a la carga contenida en las formas
simbdlicas, esto es, los artistas polarizan fatidica o beneficiosamente las figuras. Durero
neutraliza para siempre la influencia nefasta del astro Saturno.”> Warburg también cree en
la caducidad de los simbolos orientadores de la vida social. En la Conferencia sobre
Franz Boll de 1925 él admite —como Carlyle— que a pesar de que un simbolo puede
mantenerse durante siglos, al final «la envoltura protectora de figuras puramente
imaginarias se pierde» (Warburg, 2010:166). En la charla sobre los indios Pueblo
Warburg, quizas teniendo en cuenta la recomendacion de Carlyle, se atreve a proponer
un simbolo para la nueva era de la maquina y la tecnologia. «La humanidad entera
concuerda en la adoracion del sol. Asumirlo como simbolo de aquello que nos lleva
desde las cavidades nocturnas hacia la superficie es un derecho tanto del salvaje como
del hombre civilizado» (Warburg, 2004: 64). En este pequefio parrafo se manifiesta la
intencion de un autor que observa las consecuencias del avance excesivo de la
racionalidad pero que no conformandose solo con mencionarlas, se dedica a proponer un

simbolo para la posteridad.

® Cfr. Warburg, 2005: 483y ss.



182 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

7.1.5 La animacion de la naturaleza: entre la creenciay la no-
creencila

Dos ideas merecen atencién en la obra de los Vischer. La primera de ellas, presente en
El simbolo de Friedrich Theodor Vischer, tiene que ver con la animacion de la
naturaleza como punto central entre los polos de la creencia ciega (confusién
imagen-sentido) y la creencia poética (separacién imagen-sentido). Los simbolos
nacen primordialmente como un acto de empatia [Einfihlung] en el que atribuimos
nuestro espiritu a lo inanimado y lo llenamos de nuestros estados psicoldgicos internos.
La naturalidad con que espontdneamente hacemos esta transferencia animica
[Seelenleihung] implica, segun Vischer, que la animacién de la naturaleza es intrinseca a
la manera misma en como percibimos el mundo. Gracias a la ambigliedad contenida en
el simbolo (la «imagen» no corresponde con el «sentido») nuestra experiencia humana
trasgrede sus limites y el lenguaje ensancha sus poderes expresivos. El significado del
simbolo rebasa la imagen vista o escuchada. El aspecto metaférico del simbolo nos

permite, en cierto modo, ver mas de «lo que se ve» y decir mas de «lo que se dice».

La animacién de la naturaleza se presenta como un acto consciente e inconsciente al
mismo tiempo; una especie de mentira voluntariamente creida subyace a este tipo de
simbolismo en que el individuo sabe que la imagen no es el sentido, pero decide olvidarlo
momentaneamente. Asi, segun T. Vischer, este tipo de simbolismo es superior al
simbolismo no-libre y al libre porque, por un lado, se deja llevar por la imagen, sucumbe a
su poder en aras de impregnarse de su fuerza creativa, pero al mismo tiempo, mantiene
con ella, aunque en estado latente, la distancia para reconocer, cuando sea necesario,

gue se trata siempre de un juego mental de representaciones.

Si admitimos que un aspecto fundamental de la obra de Warburg resulta ser «la funcion
de la creacion figurativa en la vida de la civilizacién» (Ginzburg, 1989:42) la importancia
de este aspecto del simbolo cobra un nuevo matiz: sin este autoengafio consciente
nuestra capacidad de redefinirnos como cultura se reduce y nuestras posibilidades de
expresar nuevas ideas con nuevos contenidos se constriien. Toda la evolucion de la
astronomia, por ejemplo, desde la época de los egipcios y babilonios esta en relacién con
la construccién de una figura simbdlica inexistente: la contemplacion de los cielos como
una boveda esférica. Esta claro que no existe una esfera en los cielos, pero sin esa

«mentira poética» los calculos mateméticos de las posiciones de los astros y la



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 183

prediccion de los fendbmenos celestes habria sido imposible. «<Hemos de usar esta
imagen [de la esfera] para proporcionar una construccion auxiliar, bien que arbitraria, a

nuestros ojos perplejos enfrentados a la infinitud» (Warburg, 2010:165).

7.1.6 La empatia y la relacion espiritual con el entorno

La segunda idea esta establecida en Sobre el sentido 6ptico de las formas de Robert
Vischer: la empatia [Einfihlung] tiene su origen en un impulso panteistico de unién
con el universo. A diferencia de su padre, quien fundamentaba esta idea a partir de las
nociones filosoficas hegelianas, R. Vischer se remite a la fisiologia para mostrar que la
trasmision de contenido emocional a las formas esta en relacion con nuestra estructura
fisica de percepcion. El hecho de que ciertas figuras aparezcan como agradables o
desagradables a nivel de la simple sensacion permite que les otorguemos contenidos de
valor, paso previo para la empatia. A través del texto el autor sugiere que la habilidad
empética, en la que el sujeto se «siente a si mismo» en el objeto hasta el punto de
desdibujar las fronteras que normalmente los separan, es una experiencia estrictamente

corporal.

Toda personificacion religiosa, todo sentimiento altruista y toda objetivacion conceptual
de la naturaleza tiene su base en esta fusibn de sensacion-sentimiento-emocién
inherente a la Einfiihlung. Las profundas implicaciones de este sentimiento empatico en
nuestra relacién con los demas seres humanos y con el cosmos son anunciadas por R.
Vischer en la parte final de su ensayo como aporte a futuras discusiones académicas
sobre el tema. Y debemos decir que estos apuntes no fueron en vano. La tradicion
posterior ha reconocido a este autor como el precursor de las reflexiones
contemporaneas sobre la empatia que incluyen campos aparentemente separados como

la neurobiologia, la antropologia y la estética.

Warburg, por su parte, destaca el valor de la empatia como factor que ayuda a la
comprension del simbolismo religioso y magico presente en el mito. La relacion espiritual
con el entorno es lo que el hombre moderno ha perdido en su afan de control de las
fuerzas naturales; por lo tanto, la destruccién es el Unico destino que le impone la
civilizaciéon a la naturaleza. Warburg reconoce que la separaciéon del cosmos es el precio

trdgico que debemos pagar por nuestro progreso racional y técnico. Sin embargo, la



184 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

expresion patolégica y radical de este «ego» desmedido pone en peligro la supervivencia
misma del equilibrio natural. El prejuicio que se pretende desmontar es que la creencia
en el simbolo vivo anula la posibilidad de desarrollar nuestra dimensién racional
responsable de nuestro éxito como especie. No obstante, el indio Pueblo se deja llevar
por la empatia en un juego -consciente-inconsciente, sin que esto implique
necesariamente una falta de técnica aplicada a fines practicos (siembra y cosecha del
maiz). Es esto precisamente lo que llama la atencion de Warburg, en tanto esta actitud
simbolica del aborigen se muestra como un punto medio entre el mito y el logos, si se
nos permiten los términos.

Lo que mas nos cuesta revivir de la religiosidad pagana es el estilo de su vinculacion
imaginaria entre hombre y cosmos natural. Lo que llamamos magia es [...] una
aplicacion, conducente a la pura practica, del principio de igualdad entre el sujeto y
el mundo. (Warburg, 2010:166)°

Por supuesto Warburg es consciente que la cultura siempre se camina en una especie de
cuerda floja: la vinculacion empatica con la naturaleza también presenta el riesgo de
hacer volar en pedazos la identidad del «yo», y con ello suprimir el impulso natural de
proyectarnos hacia altas metas espirituales. La imagen nos desafia porque podemos
vincularnos con ella y, al hacerlo, perdernos a nosotros mismos. La identidad del yo es,
pues, un conflicto irresuelto, un enfrentamiento constante entre lo que soy y lo que no soy
gue puede terminar con consecuencias nefastas para el sujeto: las fuerzas demoniacas
son susceptibles de adquirir un poder desmedido sobre la existencia humana. Por
ejemplo, una cosa es que el estudio de la posicién de los planetas sirva como modelo
orientador de las buUsquedas culturales, y otra muy distinta es cuando tales imagenes

celestes determinan completamente el destino de una vida (fatalismo astroldgico).

6 Las cursivas son nuestras



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 185

7.2 El simbolo como orientacion: imagen, palabray
accion

IMAGE

C‘\,‘\gsiv:al to ‘\'I(’dc,-
L 14,

1 o Y2
il £ THE WARBURG R
5 1% INSTITUTE Sl
=t LIBRARY i oS
LY CLASSIFICATION L7 5
=142 SCHEME [
Hyeh i “o@\‘\n\

01.“[([ - dwRS

NOJ v Nard©

Figura 36. Esquema de las secciones de la Biblioteca Warburg

La Biblioteca Warburg esta organizada en cuatro secciones principales: imagen, palabra,
orientacion y accién [Bild, Wort, Orientierung, Handlung] (Figura 36). Esta coleccién
peculiar de libros y documentos debe estudiarse paralelamente al Atlas Mnemaosyne ya
gue ambas cosas constituyen una unidad indisoluble. El objetivo central de la biblioteca
puede sintetizarse en cuatro aspectos a saber: estudiar la tenacidad de las imagenes en
el arte europeo y arquitectura (imagen), la persistencia de motivos y formas en las
lenguas vy literaturas occidentales (palabra), la transicién gradual que lleva desde las
creencias magicas de la religion, hasta la ciencia y la filosofia en el pensamiento
occidental (orientacién) y la supervivencia y la transformacién de antiguos patrones de

comportamiento en costumbres sociales e instituciones politicas (accion).’

" Cfr. Catalogo de la Biblioteca del Instituto Warburg: http://warburg.sas.ac.uk/library/



186 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

La nocién de simbolo podria perfectamente ubicarse en el centro de este esquema de
organizacion, ya que permea cada una de las lineas de investigacion de la biblioteca. En
efecto, ella nos propone un recorrido que empieza por considerar los productos de
culturales como resultado de la blsqueda de la humanidad por orientar su comprension
del mundo. Los simbolos no sélo se plasman en imagenes y palabras, sino también en
patrones de comportamientos y acciones tangibles de los individuos, por lo que, en este
sentido, ellos son la savia de la cultura. ElI mito, por ejemplo, no debe estudiarse
Unicamente en el sentido formal de la palabra, esto es, el relato mitico, «lo que se dice».
Esta reduccion obvia la verdad fundamental de que el mito es experimentado por un
individuo o una comunidad. En otras palabras, el mito es también «lo que se hace». Las
tres cosas, imagen, accion son expresion y complemento una de la otra y viceversa. El
simbolo de Cristo, por ejemplo, no se encuentra Unicamente en una lectura minuciosa de
los evangelios, sino que la eucaristia (esto es, el culto, la imagen) y el acto mismo de los
fieles, desde las posturas corporales hasta las conductas éticas, revelan el sentido del

mito.

La imagen simbdlica, por su parte, permite observar el proceso mediante el cual las
representaciones mentales (ideas) se plasman en figuras concretas y delimitadas, fruto
de un esfuerzo por controlar la ambigtiedad de las imagenes a través del pensamiento.
Acceder a estas manifestaciones tangibles del simbolo permite una comprension mas
amplia de la cultura en su afan por darle una direccion (sentido) a la existencia humana.
Las imagenes nos cuentan otra version de la Historia. Warburg parece decirnos que los
simbolos nos hablan de nuestros temores mas profundos, pero también nos pueden

orientar para superarlos.

7.3 El retorno de Gaia

Pero no dejemos caer nuestra fantasia en laimagen de la serpiente, que nos remite a los seres
primitivos del mundo subterrdneo. Subamos al techo de la casa-universo, miremos hacia arriba 'y
recordemos las palabras de Goethe: “Si el ojo no fuese solar, jamas podriamos ver la luz”. La
humanidad entera concuerda en la adoracién del sol. Asumirlo como simbolo de aquello que nos
lleva desde las cavidades nocturnas hacia la superficie es un derecho tanto del salvaje como del
hombre civilizado. Los nifios estan ante la caverna. Llevarlos a la luz no es solamente deber de las
escuelas americanas, sino el de toda la humanidad. (Warburg, 2004: 64)

A pesar de su aparente tono pesimista, Warburg da un giro propositivo hacia el final de

Imagenes y nos ofrece la posibilidad de asumir al sol como guia simbdlica de los destinos

de la humanidad. La idea que parece estar detras de este fragmento es que los simbolos,



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 187

como las culturas, nacen, se desarrollan y mueren, y que la labor de las generaciones
por venir es buscar simbolos nuevos cada vez mas poderosos, como afirmaba Carlyle.
Es en este sentido apunta la propuesta de contemplar al planeta Tierra como un
organismo viviente representado en la imagen de Gaia. La distincion entre el “yo” y la
naturaleza se difumina cuando nos entregamos al juego consciente de dotar de vida al
planeta que vivimos. Se trata de una vivencia de este simbolo como algo real (palabra,

accion e imagen) y no solamente como algo metaférico.

7.3.1 La naturaleza dinamica de los simbolos

Toda cultura puede transformar sus simbolos. Lo que la historia hos muestra es una
variedad casi infinita de imagenes y figuras con las que definimos nuestra relacion con el
entorno. Diversidad de cultos, idiomas, gestos, musica, poesia, etc. nos demuestran que
nuestro pensamiento simbolico puede desarrollarse en mdltiples direcciones. Lo que a
Warburg le interesa en el proceso de la pervivencia de los simbolos, no es lo que
sobrevive por si solo, sino en relacion con aquello que se pierde con el inevitable paso
del tiempo. Insiste en varios puntos cruciales de su obra en que el artista selecciona los
aspectos del engrama que le son provechosos y desecha los otros, es decir, polariza la

imagen.

Figura 37. Pachamama. Representacién inca de la Madre
Tierra.



188 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

Al igual que la imagen egipcia de la madre que lleva a su hijo al sacrificio fue sublimada
por Botticelli en la figura de la Virgen Maria con JesUs en brazos, conservando cosas
pero eliminando otras —como “el elemento monstruoso del descuartizamiento sacrificial’
(Warburg, 2010:169)- la imagen de la Madre Tierra ha sufrido —y seguird sufriendo—
severas trasformaciones a través del tiempo. El culto a la figura de la Diosa Madre usado
para simbolizar la fertilidad, el nacimiento y la abundancia de recursos naturales, que se
remonta hasta los origenes del Paleolitico, se ha plasmado de manera particular en
formas femeninas que privilegian ciertos rasgos y desdefian otros. Astarté de los sirios,
Isis de los egipcios, Mahimata en el hinduismo y la Pachamama de los pueblos andinos
(Figura 37) son muestra del dinamismo de las formas alrededor del mismo arquetipo.
Unas culturas acentuaron el caracter impredecible y cadtico del mundo natural, otras

hicieron énfasis en la generosidad y la bondad de la naturaleza.

Sin embargo, a pesar de las diferencias que separan las diversas personificaciones de la
Tierra, se mantiene la visibn de ella como madre de toda la vida que crece. Muy
recientemente la Asamblea General de las Naciones Unidas reconoci6 a la Madre Tierra
como "una expresion comun utilizada para referirse al planeta Tierra en diversos paises y
regiones, lo que demuestra la interdependencia existente entre los seres humanos, las
demas especies vivas y el planeta que todos habitamos", y a su vez establecid el 22 de
abril como el Dia Internacional de la Madre Tierra.® Esto es evidencia de la fuerza tan
poderosa con gue esta imagen se ha acufiado en la memoria colectiva de los pueblos.
Cuando ha fracasado todo nacionalismo y todo etnocentrismo, y cuando toda ideologia
politica se vuelve incapaz de aglutinar a la especie humana hacia metas comunes
urgentes (pobreza mundial, contaminacion ambiental, etc.), el simbolo de la Madre Tierra
surge de nuestro acervo jamas perdido. Es el caracter dinAmico de esta imagen
simbdlica y su rigueza enorme de interpretaciones lo que permite resistir ante su poder
demoniaco y polarizarla, en términos warburgianos, como inspiradora de nuevos sentidos

al accionar humano.

8 Cfr. Resolucién 63/278 aprobada por la Asamblea General de Naciones Unidas. Dia
Internacional de la Madre Tierra. Disponible en: http://www.un.org/



http://www.un.org/

Epilogo: Gaia como simbolo orientador 189

7.3.2 Gaia como una «entidad viviente»

La belleza de la imagen de la Tierra vista desde el espacio nos conmociona. Los satélites
nos permitieron como nunca apreciar el azul profundo y el contorno luminoso de un
planeta que llamamos carifiosamente hogar (Figura 38). Cargamos emocionalmente la
impresion visual de la misma manera que lo hacemos con un objeto que nos es familiar.
La totalidad de las guerras y las tragedias humanas ha transcurrido en los confines de
este diminuto punto azul, por lo que existe, entonces, un impulso natural de proyectarnos
sentimentalmente en aquello que vemos como nuestro planeta. Es este impulso el que
llevé a los antiguos a insuflar de vida real y efectiva a los mares y montafias que les

rodeaban.

Pero el retorno de Gaia del cual hablamos no es idolatria o supersticion. Afirmamos que
nuestra capacidad simbdélica nos permite generar un espacio de contemplacién en el que
podemos controlar la carga energética de la emocion. Para Warburg la superacion de
los temores primitivos hacia los monstruos y demonios implica una separacion progresiva
de la creencia ciega en el idolo. En la imagen de Gaia se nos pide contemplar a la Tierra

como si fuese un ser vivo.

En el extremo que F. T. Vischer llama creencia oscura y no-libre se olvida el como si del
simbolo. En este polo se encontraban los pueblos primitivos que supeditaban su
capacidad racional, esto es, el captar la diferencia entre imagen-sentido, al miedo a los
dioses que ellos mismos habian creado. Se volvian esclavos de su propia creacion. La
Madre Tierra aparecia ante sus 0jos como un numen (presencia) con un espantoso y
terrible poder. Para los Incas, la Mama Pacha, madre de todos los seres, era al mismo

tiempo, la que producia los terremotos que terminaba quitdndoles la vida.

Del otro lado tenemos el simbolismo que Vischer llama simbolismo libre y lucido. Aqui el
sujeto asume el como si en tanto metéfora, es decir que es consciente de la separacion
entre lo dicho (imagen) y lo que realmente se quiere decir (sentido). Este es el lado
racional que nos permiti6 desarrollar toda nuestra vision cientifica y matematica del
mundo. No hay ningln misterio sobrenatural ni ningn numen cuando captamos la
metafora del como si. Pero no se trata de afirmar que la imagen de Gaia como ser

viviente es una simple metafora. Esta interpretacion es demasiado palida en emociones,



190 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

dado que cualquier persona podria perfectamente entender esto sin necesidad de que la
imagen trascienda como punto de orientacion para sus acciones y palabras. Se puede
entender sin sentir, pensar sin experimentar. EI movimiento aqui en juego es un tanto
mas complejo: requiere un autoengafio consciente. La animacion de la Tierra se
ubicaria como punto central entre los polos de la creencia ciega (confusion
imagen-sentido) y la creencia poética (separacion imagen-sentido). Es un dejarse
llevar por la imagen, hasta el punto de reservarse el derecho a saber que la conexion
imagen-sentido es fantastica. S6lo asi el simbolo puede volverse un instrumento de
orientacion, dado que el poder de la imagen para determinar nuestras acciones estaria
limitado por nuestra comprensiéon racional de que no hay numen, sino que nosotros lo
hemos puesto alli. Y al mismo tiempo la capacidad légica-reflexiva que nos distancia de
la imagen estaria contrarrestada por la emocion empética que nos vincula
sentimentalmente con el cosmos. Es saber que la Tierra no esta viva y simultaneamente

sentir que esta viva.

Figura 38. Tierra vista desde el espacio. NASA, enero de 2012



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 191

7.3.3 Gaia como complemento entre ciencia 'y mito

Si admitimos que la ciencia y el mito tienen como raiz comun la animacion de los objetos
(conceptos y fuerzas naturales), entonces no necesariamente el aborigen y el cientifico
aparecen ante nosotros como dos personalidades opuestas. Ciencia y mito pueden
complementarse en la entificacion de la Tierra. En otras palabras, la ciencia
proporciona los argumentos para la elaboracion de un nuevo mito sobre la vida en el
planeta. En efecto, el meteordlogo y quimico ambiental James Lovelock (1985) expone
brillantemente en su Hipétesis de Gaia cémo la Tierra funciona como un sistema
perfectamente autbnomo, de manera idéntica a como funcionan los sistemas que
llamamos organicos. Su hipotesis, que lo catapulté a la fama en 1979, se basa en la
observacion de la atmésfera y los océanos terrestres como las extensiones de un
sistema viviente disefiado para conservar las caracteristicas del entorno planetario, por lo

gue serian analogos a la piel o la membrana de una célula.

Los fenébmenos que evidencian lo anterior son basicamente tres:
a) la relativa estabilidad de la temperatura de la Tierra desde los comienzos de la
vida hace 3500 millones de afos.
b) la exdtica convivencia de gases de distinta naturaleza en nuestra atmésfera.

c) el equilibrio constante de la salinidad de los mares.

Sobra decir que la mas ligera alteracidon en alguno de estos aspectos tendria resultados
devastadores para todos los seres vivientes del planeta. De hecho, los tres eventos son
completamente inexplicables si los consideramos como causas de la vida y no como
efectos de la misma. El error consiste en asumir que el conjunto de seres vivos de la
Tierra, desde el hongo microscopico hasta la ballena azul, gozan, pasivamente, de los
efectos de procesos abioldgicos e independientes de los compuestos organicos que
forman la biosfera. Contrario a esta visidn, Lovelock advierte que el equilibrio de las
condiciones que hacen posible la increible biodiversidad terrestre es consecuencia, a su
vez, de la misma vida y su interaccioén con el entorno. Asi, el clima, la concentracion de

oxigeno y el grado de salinidad marina se autorregulan autométicamente a través de un



192 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

proceso homeostéatico® que funciona para mantener el equilibrio interno del planeta, tal y
como sucede en los seres vivos. De manera analoga en que nuestro equilibrio interno
depende de la actividad de todas y cada una de las células de nuestro cuerpo, desde las
neuronas hasta las células epiteliales, la actividad de todas las especies terricolas
determina el balance total del ecosistema terrestre. Cada organismo sobre la faz de la

Tierra se vincula con su entorno de una manera total e indisoluble.

Las distintas especies que pueblan nuestro planeta no han evolucionado solas, sino que
han co-evolucionado en una relacion de interdependencia que redunda en un sistema
auténomo que se autorregula para conservar las condiciones que hacen posible la vida.
El yodo y el azufre, por ejemplo, indispensables para la vida en tierra firme, son
producidos por organismos marinos y transportados del mar hacia los continentes en un
proceso complejo que comprende la actividad de los vientos, las lluvias y la
sedimentacién fluvial. Hace poco se resolvié el enigma de como era posible la increible
biodiversidad de la Amazonia si las tierras de esas zonas son, paradojicamente, pobres
en nutrientes y minerales. La respuesta, descubrimos, se encuentra a miles de kildmetros
en el Sahara occidental. Los fuertes vientos calidos de esta zona africana arrancan estos
preciosos compuestos de la depresion Bodélé localizada al noroeste del Lago Chad.
Toneladas de polvo viajan cada afio por el aire y por el agua hasta llegar al Amazonas en
un ejemplo de delicado pero maravilloso equilibrio de todo el ecosistema terrestre. El
desierto de Africa fertiliza la selva Amazénica.'® Pero la magia comienza cuando el ciclo
se revierte: los vientos y corrientes que fertilizan el Amazonas son consecuencia de la
humedad de la selva y su impacto en el clima global. Un ciclo completo de

retroalimentacién (Figura 39).

No obstante, es la imagen del mito, Gaia, la que le proporciona el sentido de unidad que
requiere este discurso. Gaia proporciona una direccién al conjunto de observaciones

guimicas vy fisicas del ecosistema planetario. El nombre de la hipétesis de Lovelock fue

° Homeostasis: es la caracteristica de un organismo vivo, mediante la absorcion de alimentos y
vitaminas (metabolismo) y regular las funciones que existen dentro de él, para mantener una
condicidn estable y constante.

19 Cfr. Ben-Ami, Y. et al. (2010). «Transport of Saharan dust from the Bodele Depression to the
Amazon Brasil: a case study». Atmospheric Chemistry and Physics Discussions, 10, pag. 4345-
4372.



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 193

acufiado por su amigo el escritor William Golding en clara referencia a la diosa griega de
la Madre Naturaleza. Lovelock, por su parte admitié la sugerencia de Golding dado que
para él el concepto de Gaia en la Grecia antigua era probablemente un aspecto familiar
de la vida sin necesidad de que estuviese expresado formalmente en términos
cuantitativos y medibles como los que ahora podemos conocer. La unidad de la Tierra se
sentia de alguna forma. La imagen mitica puede despertar en nosotros, de manera
inconsciente, nuestro deseo de fundirnos empaticamente con el universo. Es este deseo
el que permanece controlado por nuestra vision racional y técnica de la vida. Sin el poder
unificador del simbolo la cantidad de datos proporcionados no pasaria de ser eso mismo:

un conjunto de informacion inerte incapaz de suscitar emocién alguna.

Figura 39. Tormenta de arena en la depresién Bodélé vista desde el espacio. NASA, 2004.

7.3.4 Gaia como conexion espiritual con el cosmos

La distancia entre el yo y el mundo exterior es para Warburg de vital importancia en tanto
es el presupuesto de toda ulterior construccién simbdlica. Sin distancia no hay simbolo.
Razon por la cual la proyeccion emocional de nuestros estados internos en los objetos

pone en peligro este espacio entre la imagen y el sujeto. La vinculacion con el simbolo



194 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

puede llevarnos a perder el control de la subjetividad y con ello hacer pedazos los logros
conseguidos por la civilizacién. Ese era, en el fondo, el temor obsesivo de Warburg con
respecto a la supersticion, el fetichismo y la idolatria. En el caso que nos ocupa, Gaia
puede terminar absorbiéndonos, borrando toda nuestra identidad como individuos y como
especie. He aqui el poder ambivalente de los simbolos. Si nos pensamos como una parte
del todo corremos el riesgo de sumergir toda nuestra voluntad en el océano de una

supraentidad y paralizar toda nuestra fuerza activa de transformacion del mundo.

No obstante, R. Vischer advierte que el sentimiento empatico siempre nhecesita la
construccién de un yo con el cual el objeto entra en resonancia. La individualidad es una
condiciébn para desarrollar la empatia. La Einfihlung es un proceso reflexivo: no es
“sentirse en el objeto” [einfuhlen], sino “sentirse a si mismo en el objeto” [sich
einfuhlen].’* Asi, en la empatia subsiste un freno a la identificacién absoluta con la
imagen. La razon de esto es que los sentimientos, son segun Vischer, siempre
corporalizados. Y nuestra experiencia del cuerpo nos ancla fuertemente del lado de la
subjetividad. Nos sabemos ego porque tenemos cuerpo. La pérdida dionisiaca se
suspende si aceptamos que somos Gaia y por ende dependemos de ella, pero al mismo
tiempo, somos cuerpos independientes de ella. Asumir, pues, que la empatia tiene su
origen en un impulso panteistico de unién con el universo no necesariamente
implica dejar sin rumbo el destino de la humanidad en la medida en que algo de
conciencia se conserva en el movimiento empatico. La ciencia puede desarrollarse aun
teniendo al mito como sustento y direccion. El juego ante la imagen de la Diosa se
balancea entre la entrega y la reserva, pero es precisamente en esta tension donde
anidan las posibilidades creativas del ser humano. La actividad humana tendria entonces
un faro que sefalaria la ruta y marcaria el ritmo de los avances cientificos. Al igual que el
aborigen Pueblo que danza ritualmente pero que al mismo tiempo cosecha, Gaia nos
permitiria establecernos justo en medio de la magia y la lI6gica, los dos extremos que

sirven a Warburg para dibujar la psicologia de la cultura.

" pocas veces R. Vischer usa la palabra en su forma sustantiva Einfiihlung, sino que la mayoria
de las veces la usa en su forma verbalizada sich einfuhlen, con lo cual denota que ante todo se
refiere a un proceso que parte de un punto. Este punto de partida es el sujeto.



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 195

* k% %

Tomar el simbolo de Gaia como orientacion no es facil porque nos resistimos a adjudicar
vida a cosas inertes. Sin embargo, desde el punto de vista de la historia de la especie
humana, la creencia de que la Tierra es solo un conjunto de materia inorganica es
bastante reciente. Incluso bastante entrado el siglo XVII, algunos alquimistas de la
Europa occidental todavia hablaban del anima mundi (espiritu del mundo) como principio
vital que sustentaba todo lo visible. En general, la gran mayoria de las culturas (por no
decir todas) comparten esta creencia, la cual aceptan como algo espontaneo y natural.
Para un campesino acostumbrado a trabajar el suelo y a permanecer en contacto directo
con la naturaleza, la afirmacion de que todo en el planeta se encuentra interconectado
COmo un gran organismo viviente no tiene nada de sorprendente. Lo que sucede es que

nuestra vision cultural nos dificulta comprender lo simple que resulta esta afirmacién.

Estamos acostumbrados a dividir las cosas en vivas o inertes. Pero la distincion entre
organismos vivos e inertes no existe en la realidad. Esta delimitacion es solo una
herramienta que nos permite comprender la inmensa variedad de entes que pueblan el
mundo. El conocido dilema de las palabras y las cosas. Una cosa es que los seres
humanos digamos que hay cosas vivas distintas de las no-vivas, y otra muy distinta es
gue realmente existan. En el fondo, toda delimitacién, toda distincién, todo atributo es
una construccion humana. De hecho, un problema cientifico aln sin resolver es sefialar
los limites exactos que separan la materia organica de la inorganica. A pesar de multiples
intentos de varias ramas del conocimiento, la vida no ha encontrado hasta hoy una
definicién satisfactoria. Se empez6 a tomar conciencia de la profundidad del asunto
cuando a mediados del siglo pasado la posibilidad de encontrar vida en otro planeta se
hizo cada vez mas tangible. Los viajes de las sondas Voyager y Viking abrieron nuestras
perspectivas sobre el cosmos y plantearon el siguiente interrogante: ¢,cémo sabemos que
la vida en otros planetas responde a las mismas condiciones de la vida en la Tierra?
¢, Qué gueremos decir cuando decimos que este ente esta vivo? Normalmente la
disminucion interna de la entropia, esto es, la inevitable pérdida de energia de todo
sistema, y la homeostasis son los criterios mas efectivos para separar lo vivo de lo no-
vivo. Pero esta distincion no salva la paradoja que plantea el hecho de que el fenémeno
de la vida surja a siempre a partir de lo no-vivo. Nuestro cuerpo, por ejemplo, esta

formado en su totalidad por sustancias, compuestos, moléculas y &tomos que «carecen



196 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

de vida». Pero la interaccion organizada de todos estos elementos «inertes» dentro de
los confines de un ambiente delimitado por nuestra piel produce la increible complejidad

de un organismo que se autorregula reaccionando a los cambios externos.

Ahora bien, el avance cientifico de las Ultimas décadas nos ha permitido contemplar la
maravilla de la vida en la Tierra a un nivel de detalle que los presocraticos hubiesen
envidiado. A través de nuestros aparatos de medicion cada vez mas sofisticados la
biosfera se nos muestra como si fuese un sistema organico que funciona bien mientras
cada una de sus partes también lo haga. El cambio climatico y las miles de especies que
se han extinto en los Ultimos afios solo son una pequefia muestra del grave desequilibrio
gue una sola especie ha generado en el planeta. Es decir, somos la especie que mas
efectos tiene sobre el ecosistema y eso nos reviste de un grado de responsabilidad
bastante significativo. La imagen de Gaia se plantea entonces como una alternativa al
enfoque de la naturaleza como una fuerza que se debe someter y conquistar. Descartes
en el Discurso del método implanté un modelo del ser humano como «duefio y poseedor

de la naturaleza»'?

, modelo que sin duda alguna nos permiti6 modificar el entorno a
nuestra conveniencia con la tecnologia y la técnica; pero esta perspectiva merece una
revision por parte de esta generacion. En la Conferencia sobre Rembrandt de 1926,
Warburg propone gue la metodologia mas efectiva para comprender la psicologia de una
sociedad era «derivar el “espiritu de los tiempos” de las propias voces de los tiempos»
(2010:173). La propuesta de Gaia como simbolo orientador debe leerse en esta

direccion. Es el espiritu de esta época desde las voces de esta época.

12 Cfr. Descartes, R. (1985) Discurso del método. Madrid: Espasa-Calpe.



Epilogo: Gaia como simbolo orientador 197

Figura 40. Aby Warburg conectado a internet. Roma. c. 1928. (Fotomontaje disponible en:
http://warburg.sas.ac.uk)

Para finalizar, la obra de Aby Warburg esta atravesada por la idea de la pervivencia de
los simbolos de la Antigliedad y el papel que juega la imagen en la construccion del
destino de la civilizacidon humana. Su especial sensibilidad le permitio comprender como
las imagenes que usa una cultura para transmitir una idea (simbolo) son la evidencia mas
inmediata de su psicologia colectiva. Es claro que nuestras sociedades estan marcadas
por la abundancia excesiva de imagenes. Nuestra época, como ninguna otra, ha visto la
aceleracion progresiva de la elaboracion figurativa que comenzé con la aparicion de la
fotografia a mediados del siglo XIX. La conexion digital a través de internet no hace sino
aumentar el flujo constante e instantaneo de la informacién visual, pero al mismo tiempo,
volatiza el poder de la imagen al convertirla en algo fugaz. Y asi de fugaz parece
proceder nuestro pensamiento. Naturalmente, no sabemos cual actitud podria tomar Aby
Warburg frente al fendmeno digital (Figura 40). Pero es muy probable que, de manera
similar a como se enfrentaba a sus conflictos y obsesiones internas, él estuviese
cautivado y simultdneamente angustiado por el futuro que anuncia la conexion digital de
informacién. Para nadie es un secreto que las posibilidades que se abren con el

fenébmeno de las redes sociales son casi infinitas: una imagen recorriendo el planeta en



198 Aby Warburg: seis lecturas esenciales

cuestion de segundos. Si bien la imagen pierde algo de su esencia al confrontar su
impermanencia en la era de la inmediatez, también es cierto que gana poder al ampliar

sus alcances como nunca antes en la historia de la humanidad.

La imagen de Gaia nos pone ante el mismo desafio de antafio: corresponde a nosotros
darle sentido al simbolo través de la palabra y la accion. Todos nuestros dilemas en el
campo econdmico (distribucion de bienes y recursos), politico (organizacion planetaria de
la poblacion y solucién a sus necesidades basicas) y social (relacion con los demas seres
humanos y la naturaleza) se disolverian si adoptamos a Gaia como imagen de la Madre
Tierra. Ello implica asumir como real algo que todos “sabemos”. que a escala
interplanetaria la Tierra, con toda su belleza y tragedia, no es mas que una mota de polvo

flotando en el océano césmico infinito.



Bibliografia
Arlette, L. (2009). The Archaeology of Empathy. New York: Stony Brook University.

Bayer, R. (1998). La historia de la estética. México: Fondo de cultura econdmica.

Bohme, H. (1997). Aby Warburg (1866-1929). En A. Michaels, Klassiker der Religionswissenschaft.
Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade (pags. 133—-157). Miinchen.

Carlyle, T. (1945). Sartor Resartus, vida y opiniones de Herr Teufelsdréckh. Buenos Aires: Emecé.

Cassirer, E. (1975). Esencia y efecto del concepto de simbolo. México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Cassirer, E. (2003). Filosofia de las formas simbdlicas, tomo I. México: FCE.
Cassirer, E. (2004). El mito del Estado. México: FCE.

Darwin, C. (1896). The expression of the emotions in man and animals. New York: D. Appleton and
Company.

Diaz, J. L. (2009). Persona, mente y memoria. Salud mental, 513-526.

Dibble, J. (1978). The Pythia's Drunken Song: Thomas Carlyle's Sartor Resartus and the Style
Problem in German Idealist Philosophy . Boston: Martinus Nijhoff.

Forster, K. (2005). Introduccién. En A. Warburg, El renacimiento del paganismo. Aportaciones a la
historia cultural del Renacimiento europeo (pdags. 1-58). Madrid: Alianza Forma.

Freedberg, D. (2005). Warburg's Mask: a Study in Idolatry. En Anthropologies of Art. New Haven:
Yale University Press.

Ginzburg, C. (1989). Mitos, emblemas e indicios. Madrid: Gedisa.
Goldmann, L. (1962). Investigaciones dialécticas. Caracas: Universidad Central de Venezuela.
Gombrich, E. (1986). Aby Warburg, una biografia intelectual. Madrid: Alianza.

Hegel, G. W. (1989). Lecciones sobre la estética. Madrid: Akal.



200 Titulo de la tesis o trabajo de investigacion

Herbart, J. (1831). Kurze Encyclopddie der Philosophie aus praktischen Gesichtspuncten. Halle: C.
A. Schwetschke und Sohn.

Kant, I. (1998). Critica de la razén pura. Madrid: Santillana.
Kant, I. (2007). Critica del juicio. Madrid: Calpe.
Kostlin, K. (1869). Asthetik. Tibingen: H. Laupp’sche Buchhandlung.

Larson, B., & Brauer, F. (2009). The Art of Evolution: Darwin, Darwinisms, and Visual Culture.
Lebanon: Dartmouth College Press.

Lee, V. (1923). Introduction. En R. Semon, Mnemic psicology (pags. 1-49). Londres: George Allen &
Unwin.

Lipps, T. (1984). Fundamentos de estética. . Madrid: Daniel Jorro.
Lovelock, J. (1985). Gaia, una nueva vision de la vida sobre la Tierra. Barcelona: Orbis.

Malgrave, H., & lkonomou, E. (1994). Empathy, form and space: problems in German aesthetics,
1873-1893. Santa Monica: Getty Center.

Mundt, E. (marzo de 1959). Three Aspects of German Aesthetic Theory. The Journal of Aesthetics
and Art Criticism, 17(3), 287-310.

Nyhart, L. (2008). Darwin and Visual Culture. NTM, 16(4), 499-503.

Rampley, M. (marzo de 1997). From Symbol to Allegory: Aby Warburg's Theory of Art. The Art
Bulletin, 79(1), 41-55.

Raulff, U. (2004). Epilogo. En A. Warburg, El ritual de la serpiente. México: Sexto piso.
Russell, B. (1921). The Analysis of Mind. Londres: George Allen & Unwin Ltd.
Schopenhauer, A. (2009). El mundo como voluntad y representacion | y Il. Madrid: Trotta.

Semon, R. (1904). Die Mneme als erhaltendes Prinzip im Wechsel des organisches Geschehens.
Leipzig: Wilhem Engelmann.

Semon, R. (1909). Die mnemischen Empfindungen. Leipzig: Wilhem Engelmann.
Semon, R. (1921). The Mneme. Londres: George Allen & Unwin Ltd.
Semon, R. (1923). Mnemic psychology. Londres: George Allen & Unwin Ltd.

Smith, J. (2006). Charles Darwin and Victorian Visual Culture. Cambridge: Cambridge University
Press.



Bibliografia 201

Villhauer, B. (2002). Aby Warburgs Theorie der Kultur: Detail und Sinnhorizont. Berlin: Akademie-
Verlag.

Vischer, F. T. (1861). Kritische Gdnge. Stuttgart: Cotta.

Vischer, F. T. (2009). Das Symbol. En Symbol: Grundlagentexte aus Asthetik, Poetik und
Kulturwissenschaft (pags. 200-214). Berlin: Suhrkamp.

Vischer, R. (1994). On the optical sense of form. En H. Malgrave, & E. lkonomou, Empathy, form
and space: problems in German aesthetics, 1873-1893. Santa Monica: Getty Center.

Warburg, A. (2004). El ritual de la serpiente. México: Sexto piso.

Warburg, A. (2005). El renacimiento del paganismo. Aportaciones a la historia cultural del
Renacimiento europeo. Madrid: Alianza.

Warburg, A. (2010). Atlas Mnemosyne. Madrid: Akal.

Wind, E. (1993). La elocuencia de los simbolos. Madrid: Alianza.



