
 

 
 
 

Aby Warburg: seis lecturas 
esenciales. Una reconstrucción de la 

noción warburgiana de símbolo e 
imagen 

 
 
 
 
 
 
 
 

Rosenberg Alape Vergara 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

Universidad Nacional de Colombia 

Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Filosofía 

Bogotá, Colombia 

2012 





 

Aby Warburg: seis lecturas 
esenciales. Una reconstrucción de la 

noción warburgiana de símbolo e 
imagen 

 
 
 
 

Rosenberg Alape Vergara 
 
 
 
 

Tesis presentada como requisito parcial para optar al título de: 

Magister en Filosofía 

 
 
 
 

Director: 

Doctor Lisímaco Parra París 

 

 

 

 

 

Línea de Investigación: 

Estética y Filosofía del Arte 

 

 

 

 

Universidad Nacional de Colombia 

Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de Filosofía 

Bogotá, Colombia 

2012 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Magaly y Pablo Antonio. 

 

 

 

 

 

 





Resumen y Abstract VII 

 

Resumen 

El objetivo de esta investigación es hacer un rastreo de las fuentes usadas por Aby 

Warburg para construir su noción de símbolo. Seis autores, con sus respectivas obras 

representativas, se presentan como esenciales para realizar tal tarea: El Sartor Resartus 

(1833) de Thomas Carlyle, La expresión de las emociones en el hombre y los animales 

(1872) de Charles Darwin, Sobre el sentido óptico de las formas (1873) de Robert 

Vischer, Mito y ciencia (1879) de Tito Vignoli, El símbolo (1887) de Friedrich Theodor 

Vischer y La Mneme como principio constante de los fenómenos orgánicos (1904) de 

Richard Semon. Se analizan aquí los aspectos relevantes que Warburg tomó de estos 

autores contrastándolos con elementos destacados de su obra. Al final se toma la idea 

warburgiana del símbolo como elemento orientador de la cultura — a través de la 

palabra, acción e imagen— para hacer una reflexión sobre el papel que debería jugar la 

imagen de la Tierra como una entidad viviente (Gaia) para las futuras generaciones.  

 

 

Palabras clave: símbolo, imagen, mito, empatía, memoria, expresión, ciencia de la 

cultura [Kulturwissenchaft]  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VIII Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

 

Abstract 

The objective of this research is to track the sources used by Aby Warburg to build his 

notion of symbol. Six authors, with their respective representative works, are presented 

as essential to perform such a task: Thomas Carlyle’s Sartor Resartus (1833), Charles 

Darwin’s The expression of the emotions in man and animals (1872), Robert Vischer’s On 

the optical sense of forms (1873), Tito Vignoli’s Myth and science (1879), The symbol 

(1887) of Friedrich Theodor Vischer and Richard Semon’s The Mneme as a constant 

principle of organic phenomena (1904). The relevant aspects that Warburg took from 

these authors are discussed here contrasting them with featured elements of his work. 

Finally, the Warburgian idea of the symbol as a guiding element of culture - through 

words, actions, and images – is taken to make a reflection on the role that the image of 

the Earth as a living entity (Gaia) should play for future generations. 

 

 

Keywords: symbol, image, myth, empathy, memory, expression, science of culture 

[Kulturwissenschaft] 



Contenido IX 

 

Contenido 

Contenido ....................................................................................................................... IX 

1.  Sartor Resartus (1833) ........................................................................................... 5 
1.1 La historia de un libro sobre otro libro ................................................................... 6 
1.2 El sastre remendado ............................................................................................ 10 
1.3 Warburg y Carlyle................................................................................................. 13 

1.3.1 Una visión holística del arte .............................................................................. 14 
1.3.2 La comunión entre teoría y vida práctica .......................................................... 16 
1.3.3 El método de la filosofía del vestido y la ciencia de la cultura 
[Kulturwissenschaft]...................................................................................................... 19 

2. La expresión de las emociones en el hombre y los animales 
(1872) 25 

2.1 La fisiología de las emociones y la especie humana .......................................... 26 
2.2 Los principios generales de la expresión ............................................................ 29 

2.2.1 Principio de los hábitos asociados con la utilidad............................................. 29 
2.2.2 Principio de antítesis ......................................................................................... 33 
2.2.3 Principio de las acciones directas del sistema nervioso................................... 35 

2.3 Warburg y Darwin................................................................................................. 38 
2.3.1 El uso de las imágenes como textos................................................................. 38 
2.3.2 Hacia una psicología de la expresión ............................................................... 41 
2.3.3 Proyección emocional y simpatía ...................................................................... 45 
2.3.4 Emoción, cuerpo y Pathosformel ...................................................................... 48 
2.3.5 El «como si» del animal simbólico .................................................................... 52 

3. Sobre el sentido óptico de las formas (1873) .................................................... 55 
3.1 El contexto de Sobre el sentido ........................................................................... 56 
3.2 El sentido óptico de las formas ............................................................................ 61 

3.2.1 Sensaciones e imaginación............................................................................... 62 
3.2.2 Sentimientos, empatía y símbolo ...................................................................... 66 
3.2.3 La voluntad imaginativa y el artista ................................................................... 69 

3.3 Warburg y R. Vischer ........................................................................................... 71 
3.3.1 La tradición estética alemana y la psicología de la percepción warburgiana .. 71 
3.3.2 La «vida en movimiento» de las imágenes ....................................................... 73 
3.3.3 Cuerpo y símbolo .............................................................................................. 78 

4. Mito y ciencia (1879).............................................................................................. 87 
4.1 El contexto de la obra de Vignoli ......................................................................... 88 
4.2 Mito y ciencia ........................................................................................................ 91 

4.2.1 El origen del mito y el homo duplex .................................................................. 95 
4.2.2 Memoria, símbolo y causalidad ....................................................................... 101 



X Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

4.2.3 La imagen, el fetiche y el pensamiento ........................................................... 107 
4.3 Warburg y Vignoli ............................................................................................... 110 

4.3.1 El temor y la proyección .................................................................................. 110 
4.3.2 La causalidad y la coexistencia mito-ciencia .................................................. 111 
4.3.3 La bipolaridad de la imagen en movimiento ................................................... 112 

5. El símbolo (1887)  ................................................................................................ 115 
5.1 El contexto hegeliano de El símbolo .................................................................. 116 
5.2 Tres formas de conexión imagen-sentido ......................................................... 120 

5.2.1 Simbolismo oscuro y no-libre .......................................................................... 121 
5.2.2 Simbolismo lúcido y libre: la creencia poética ................................................ 123 
5.2.3 El centro: la animación de la naturaleza ......................................................... 126 

5.3 Warburg y T. Vischer ......................................................................................... 127 
5.3.1 Usener, Warburg y la historización de Vischer ............................................... 127 
5.3.2 Los tres tipos de conexión (no-libre, libre y empatía) según Warburg ........... 133 
5.3.3 La tragedia del simbolismo libre ...................................................................... 138 

6.  La Mneme como principio constante del cambio de los 
fenómenos orgánicos (1904) ..................................................................................... 143 

6.1 El contexto de La Mneme .................................................................................. 145 
6.2 La Mneme........................................................................................................... 147 

6.2.1 Estímulo, excitación y sensaciones ................................................................ 147 
6.2.2 Sensaciones originales ................................................................................... 151 
6.2.3 Sensaciones mnémicas .................................................................................. 153 
6.2.4 Homofonía, repetición y dicotomía.................................................................. 158 

6.3 Warburg y Semon .............................................................................................. 161 
6.3.1 Memoria, símbolo y polarización ..................................................................... 162 

7. Epílogo.  Gaia: una propuesta desde la noción de símbolo de 
Aby Warburg. .............................................................................................................. 171 

7.1 Elementos preliminares...................................................................................... 175 
7.1.1 El carácter dinámico de los engramas ............................................................ 175 
7.1.2 La «entificación» como raíz común del mito y la ciencia................................ 177 
7.1.3 El control de la carga emotiva ......................................................................... 179 
7.1.4 El nacimiento y la muerte de los símbolos...................................................... 180 
7.1.5 La animación de la naturaleza: entre la creencia y la no-creencia ................ 182 
7.1.6 La empatía y la relación espiritual con el entorno .......................................... 183 

7.2 El símbolo como orientación: imagen, palabra y acción ................................... 185 
7.3 El retorno de Gaia .............................................................................................. 186 

7.3.1 La naturaleza dinámica de los símbolos ......................................................... 187 
7.3.2 Gaia como una «entidad viviente» .................................................................. 189 
7.3.3 Gaia como complemento entre ciencia y mito ................................................ 191 
7.3.4 Gaia como conexión espiritual con el cosmos ................................................ 193 

 



Contenido XI 

 

Lista de figuras 

Pág. 
Figura 1. Thomas Carlyle (1795–1881)................................................................................ 5 

Figura 2. Teufelsdröckh in Monmouth Street. Ilustración para el Sartor Resartus hecha 

por Edmund Joseph Sullivan, 1898. ..................................................................................... 9 

Figura 3. Biblioteca Warburg, 1927. ................................................................................... 20 

Figura 4. Mecánica hipertextual del Atlas Mnemosyne. Paneles 57 y 58. ........................ 23 

Figura 5. Charles Darwin (1809 - 1882) ............................................................................. 25 

Figura 6. Perro en situación hostil y de enfrentamiento. ................................................... 33 

Figura 7. Perro en estado de sumisión o terror.................................................................. 34 

Figura 8. Expresión de terror. Ilustración original de Las expresiones. ............................ 39 

Figura 9. Fotografía de hombre sometido a experimentos de excitación de músculos 

faciales por medio de corrientes eléctricas. LE: 301. ........................................................ 40 

Figura 10. Confirmación de la regla franciscana (detalle). Doménico Ghirlandaio, 1485. 43 

Figura 11. Lorenzo de Médici. Busto de Antonio del Pollaiuolo, ca 1480. ........................ 43 

Figura 12. Lorenzo de Médici. Medalla de Niccolò di Forzore Spinelli, ca 1490............... 43 

Figura 13. Expresión de asco y rechazo. Fotografía de Las expresiones ........................ 44 

Figura 14. Campeona de golf Erika Sellschopp. Atlas Mnemosyne, panel 77. ................ 49 

Figura 15. Esquema de los conceptos básicos de Sobre el sentido ................................. 63 

Figura 16. Esquema del desarrollo estético después de Kant, según E. Mundt (1959: 

310). .................................................................................................................................... 72 

Figura 17. El nacimiento de Venus, Botticelli. Detalle. ...................................................... 74 

Figura 18. El nacimiento de Venus, Botticelli. Detalle ....................................................... 75 

Figura 19. La primavera, Botticelli. Detalle. ....................................................................... 78 

Figura 20. Danza Hopi de la serpiente. Arizona, 1910. ..................................................... 82 

Figura 21. Tito Vignoli (1829-1914) .................................................................................... 87 

Figura 22. Paralelo animal-ser humano según las ideas de Tito Vignoli ........................ 106 

Figura 23. Friedrich Theodor Vischer (1807-1887) .......................................................... 115 

Figura 24. La Madonna Sixtina, Rafael Sanzio, 1514...................................................... 125 

Figura 25. Melencolía I, Alberto Durero, 1514. ................................................................ 131 

Figura 26. Detalle del segundo tapiz de Alejandro Magno en el Palazzo di Andrea Doria, 

siglo XV. ............................................................................................................................ 135 

Figura 27. Los dioses planetarios Venus (izq.) y Saturno (der.), Nicola d'Antonio degli 

Agli, 1480. ......................................................................................................................... 136 

Figura 28. Correspondencia entre los tres modos de conexión simbólica según Vischer y 

las ideas de Warburg ........................................................................................................ 141 

Figura 29. Richard Semon (1859-1918) ........................................................................... 143 

file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413493
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413494
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413494
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413495
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413496
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413497
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413498
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413499
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413500
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413501
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413501
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413502
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413503
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413504
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413505
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413506
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413507
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413508
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413508
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413509
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413510
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413511
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413512
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413513
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413515
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413516
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413517
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413518
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413518
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413519
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413519
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413521


XII Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

Figura 30. Etapas del proceso sensorial, según R. Semon............................................. 148 

Figura 31. Modificación de la información contenida en los engramas ........................... 160 

Figura 32. Laocoonte y sus hijos (detalle), Museo Pio-Clementino, Vaticano. ............... 163 

Figura 33. La botella de Leyden. Este fue el primer almacenador de energía eléctrica de 

la historia. .......................................................................................................................... 168 

Figura 34. Aby Warburg con máscara Hopi. 1895. .......................................................... 173 

Figura 35. Justicia de Trajano. Hans Beham, 1537 ......................................................... 177 

Figura 36. Esquema de las secciones de la Biblioteca Warburg .................................... 185 

Figura 37. Pachamama. Representación inca de la Madre Tierra. ................................. 187 

Figura 38. Tierra vista desde el espacio. NASA, enero de 2012 ..................................... 190 

Figura 39. Tormenta de arena en la depresión Bodélé vista desde el espacio. NASA, 

2004. ................................................................................................................................. 193 

Figura 40. Aby Warburg conectado a internet. Roma. c. 1928. (Fotomontaje disponible 

en: http://warburg.sas.ac.uk) ............................................................................................ 194 

 

file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413522
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413524
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413525
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413525
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413526
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413527
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413528
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413529
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413530
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413531
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413531
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413532
file:///C:/Users/Tir/Google%20Drive/tesis/Aby%20Warburg_seis%20lecturas%20esenciales_Rosenberg_Alape.docx%23_Toc346413532


Contenido XIII 

 

Lista de abreviaturas 

 
Abreviatura Obra   

SR Sartor Resartus   
LE La expresión de las emociones en el hombre y los animales   
SSO Sobre el sentido óptico de las formas    
MYC Mito y ciencia   
ES El símbolo    
LM La Mneme como principio constante de los fenómenos orgánicos   
SM Las sensaciones mnémicas   
    
    
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





 

Introducción 

La imagen es el acto mismo del  pensamiento, ya que pensamos en imágenes, como 

Platón había advertido al usar el término «idea». Pero una imagen no es unívoca. 

Siempre se asocia con otras inevitablemente, como las ideas. En la naturaleza de la 

imagen está el remitirnos a otras imágenes. Otros contenidos. Es más, comprendemos 

una imagen porque anteriormente hemos visto otras relacionadas con ella. Es este 

carácter de apertura a nuevos significados y nuevas asociaciones lo que conecta la 

palabra imagen con la noción de símbolo. Ambas cosas, imagen y símbolo, fueron temas 

centrales en la obra de Aby Warburg (1866-1929).  

 

Inspirador de autores reconocidos como Fritz Saxl, Ernst Gombrich y Erwin Panosfky, 

Warburg abrió las perspectivas de interpretación de la imagen a partir de la 

reconstrucción del papel que estas juegan en la psicología de la cultura. Le interesaba el 

arte, por supuesto. Pero también una lectura distinta del arte: se centraba en el contenido 

oculto, no codificado de la imagen, esto es, el aspecto inconsciente que yace detrás de 

las figuras. Al estudiar el movimiento y las gestualidad de los rostros Warburg estaba 

leyendo aspectos de las obras que pasaban desapercibidos para los historiadores del 

arte. En este sentido, Warburg nos plantea una historia del arte en relación directa con el 

mundo cultural y la psicología profunda del ser humano. La obra de arte solo podía ser 

entendida desde esta nueva perspectiva dentro de su contexto cultural y como efecto 

visible de la mentalidad de una época, no como una cuestión de estilo y periodos.  

 

Su campo de estudio: el Renacimiento y la pervivencia [Nachleben] del pasado pagano 

en la tradición europea. La astrología, la magia, las profecías y los saberes esotéricos 

incluían este interés. El papel de los símbolos como fuentes de orientación para el 

lenguaje, la producción visual y las acciones de los individuos siempre llamó la atención 

de Warburg; pero es a partir de sus trabajos sobre la astrología y la imaginería mágica de 

la antigüedad, que realmente estas preocupaciones cobraron fuerza. Así, una nueva 

interpretación de las tradiciones culturales se abría paso en la obra de Warburg: ahora 



2 Introducción 

 

las imágenes se convertían en instrumentos condensadores de toda la historia que las 

antecede, como continuidad de una memoria cultural que transita desde las 

profundidades primitivas de la superstición y el miedo a los espíritus hasta la serenidad 

contemplativa de la lógica, la ciencia y la razón de la modernidad. Nuestro trabajo tiene, 

pues, un objetivo: reconstruir la noción de símbolo e imagen en la obra de Aby 

Warburg a partir de las influencias decisivas en su carrera intelectual.  

 

Dos obstáculos aparecen en el camino. El primero, la naturaleza de la obra de Warburg. 

Lejos de la construcción de un «sistema» de ideas estructuradas de manera «ordenada», 

el pensamiento de Warburg se mueve en espirales sobre temas recurrentes a través de 

su «no voluminosa» obra escrita. Al escuchar su fama de erudito uno pensaría 

encontrarse con muchos libros. Pero Warburg jamás escribió uno solo en toda su vida (!). 

Lo poco que escribió fueron artículos y borradores de conferencias y charlas. Además, 

las dos partes más grandes de su obra no están escritas: la una se trata de su propia 

biblioteca, con más de 60.000 ejemplares de libros raros y difíciles de conseguir, que 

Fritz Saxl, su alumno y colaborador, bautizó con el nombre de Biblioteca Warburg de 

Ciencias de la Cultura (Die Kulturwissenshaftliche Bibliothek Warburg). La otra parte de 

su obra es un proyecto incompleto a causa de su muerte por infarto en 1929. Este 

proyecto pretendía ser su obra maestra, el Atlas Mnemosyne: una colección de más de 

2000 imágenes agrupadas en 79 paneles con breve textos que les servían de rótulo. Las 

imágenes recorren una variedad amplia de temas como la astrología, la brujería, la 

simbología pagana en el Renacimiento, la transmisión de los íconos entre el norte y el 

sur de Europa, etc. razón por la cual, si tenemos en cuenta lo dicho, su obra se 

transforma en algo difícil de totalizar y organizar. Esto se debe, principalmente, a que 

Warburg pretendía con sus investigaciones resolver conflictos muy íntimos y personales. 

Su obra es una especie de cura a sus «obsesiones» con el lado irracional del ser 

humano.1  

 

                                                 
 

1
 Sea este el espacio para destacar dos seminarios temáticos sobre Warburg dirigidos por los 

profesores Lisímaco Parra y Rodrigo Cortés. Todos los asistentes a los cursos, en especial a las 
profesoras Zenaida Osorio y María del Rosario Acosta, quizás sin saberlo, hicieron invaluables 
aportes al presente trabajo. La guía del profesor Parra fue fundamental para abordar el laberinto 
fascinante de la obra del erudito de Hamburgo. 



Introducción 3 

 

El segundo inconveniente era de carácter metodológico. Si de lo que se trataba era de 

dibujar un mapa de orientación para buscar los antecedentes e influencias de Aby 

Warburg, debía enfrentarme a un personaje que era, ante todo, un lector voraz. ¿Cuál 

sería el criterio para escoger las «lecturas esenciales» que influenciaron la noción 

warburgiana de símbolo? Si bien la lectura de la biografía intelectual de Aby Warburg 

escrita por Gombrich solucionaba en parte el problema, las pistas debían buscarse en la 

misma obra de Warburg. De hecho, el conjunto de nombres que Gombrich citaba como 

«influencias directas» es abrumador. Lamprecht, Darwin, Usener, Carlyle, Burckhardt, 

Vignoli, Nietzsche, Semon, Justi, Taine, Vischer, entre otros, habían sido pilares de 

referencia a lo largo de toda la producción intelectual de Warburg. Era obvio que no 

pretendía hacer un trabajo de tales dimensiones. En cambio, nos limitamos sólo a seis 

autores, con sus respectivos textos representativos. La razón para tal selección estuvo 

dada por la restricción que imponía el objetivo mismo: los textos seleccionados debían 

estar en relación directa con el trabajo sobre las imágenes y los símbolos que Warburg 

había realizado durante toda su vida. Con directa me refiero a más evidente, es decir, 

más fácil de encontrar sin hacer relaciones forzadas. Por supuesto, somos conscientes 

que la elección no deja de ser algo arbitrario, por lo que esta monografía bien podría 

leerse como la introducción a un proyecto de investigación mucho más amplio. 

 

La estructura de cada capítulo será parecida: una primera parte dedicada a 

contextualizar al autor y su obra, una segunda sección que reseña los aspectos más 

importantes del texto escogido y una última parte donde esbozamos los puntos de 

conexión entre Warburg y el autor estudiado. Al final nos hemos permitido incluir un 

epílogo que toma los resultados de la investigación como apoyo para una reflexión 

personal sobre el rol que el símbolo de Gaia, como espíritu de la Tierra, está llamado a 

jugar en el futuro próximo. Nuestra intención es que este último aparte arroje luces sobre 

las nociones warburgianas de símbolo e imagen. 

 

La organización de los capítulos será en relación cronológica con la fecha de publicación 

de las obras estudiadas, lo cual no significa ni que sea el orden en que Warburg tuvo 

contacto con ellos, ni que fuesen las únicas obras que leyó de estos autores, ni tampoco 

que estén organizados a partir de una valoración de relevancia. De este modo, el trabajo 

se centrará en el Sartor Resartus (1833) de Thomas Carlyle, La expresión de las 

emociones en el hombre y los animales (1872) de Charles Darwin, Sobre el sentido 



4 Introducción 

 

óptico de las formas (1873) de Robert Vischer, Mito y ciencia (1879) de Tito Vignoli, El 

símbolo (1887) de Friedrich Theodor Vischer y La Mneme como principio constante de 

los fenómenos orgánicos (1904) de Richard Semon. Con excepción del libro de Vignoli, 

originalmente en italiano, se contó siempre a la mano con la versión original, en inglés o 

en alemán, como apoyo y consulta de las traducciones disponibles. Al principio de cada 

capítulo se aclaran los detalles de las versiones usadas para este trabajo.  

 

Por lo demás, la presente investigación se postula como una forma de acercar al lector a 

la obra de uno de los personajes que más ha influenciado la forma de hacer historia del 

arte desde la primera mitad del siglo XX hasta nuestros días. Así, que si este trabajo 

suscita la curiosidad del lector por profundizar en los temas aquí mencionados o de 

acudir directamente a la obra de Warburg, nuestra intención inicial habrá cumplido su 

cometido. 

 

 



 

 
 

1.  Sartor Resartus (1833)
1
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

1
 A pesar de la existencia de una publicación serial por capítulos entre 1833-1834 en el Fraser’s 

Magazine de Londres, la obra más importante de Carlyle apareció completa sólo hasta 1836 bajo 
el nombre de Sartor Resartus: the life and opinions of Herr Teufelsdröckh. El título Sartor Resartus 
está en latín y significa «El sastre remendado», en adelante SR. Para el presente trabajo se utilizó 
la traducción de Joaquín Ojeda de 1945.  

Figura 1. Thomas Carlyle (1795–1881) 



6 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Esta primera parte [de la obra de Teufelsdröckh], sin duda alguna, se distingue por su omnívora 
erudición y por la paciencia y honradez que supone; al mismo tiempo, en sus resultados y 
delineamientos, es mucho más apropiada para interesar a los compiladores de alguna Biblioteca de 
conocimientos generales, entretenidos, útiles y hasta inútiles para los lectores de estas páginas. 

- SR: 67 

 

No es solo el hecho de que Gombrich afirme que Aby Warburg guardaba el Sartor 

Resartus [SR] «como oro en paño desde sus días de estudiante» (1986: 24), sino que 

varias referencias y apuntes hechos por el propio Warburg nos convencen de que la 

admiración y el respeto hacia esta obra fue constante hasta sus últimos días de estudio. 

Esto requiere especial atención en la medida en que los intereses e inquietudes del joven 

que escribió la tesis de Botticelli en 1893 y los del hombre maduro de la Conferencia en 

la Hertziana en 1929, no eran los mismos. Precisamente, al margen de estas distancias 

normales entre distintos momentos de su evolución filosófica, el interés por este libro es 

evidente incluso en apuntes contemporáneos a su último proyecto, el Atlas Mnemosyne.2 

 

Edgar Wind y Ernst Gombrich —a pesar de sus diferencias con respecto al papel que 

jugó Carlyle en el pensamiento warburgiano3— coinciden en que lo que Warburg más 

admiraba de la obra de Carlyle eran los apuntes sobre la naturaleza de los símbolos y la 

relación de éstos con todos los ámbitos de la vida humana  (Gombrich, 1986: 168). 

Debemos resaltar, además, que el Sartor es un texto complejo —quizás de los más 

difíciles de relacionar claramente con Warburg—, que requiere abrirse paso a través del 

estilo oscuro de narración de Thomas Carlyle.  

1.1 La historia de un libro sobre otro libro 

Los ensayos y las obras de Thomas Carlyle (Figura 1) lo transformaron rápidamente en 

un reconocido crítico de la sociedad británica de comienzos del siglo XIX, y si bien fue la 

biografía que escribió sobre Schiller la que le valió la fama y el reconocimiento 

                                                 
 

2
 Cfr. Gombrich, 1986: 210 

3
 La crítica de Wind con respecto a este punto es evidente en la reseña que escribe en 1971 con 

motivo de la publicación de la biografía intelectual de Warburg escrita por Gombrich. Uno de los 
puntos de distanciamiento entre los dos es la afirmación de Gombrich que el estilo warburgiano de 
escribir estaba influenciado por Thomas Carlyle (1986: 24). Para Wind, nunca hubo tal cosa en la 
medida en que Warburg jamás utilizó «los bruscos manierismos germánicos» que usa Carlyle a 
manera de parodia en el Sartor Resartus. Cfr. (1993: 168) 
 



Sartor Resartus (1833) 7 

 

internacional, casi nadie pone en duda que su máxima obra filosófica-autobiográfica fue 

el Sartor. Este libro, escrito en Craigenputtock, Escocia, guarda una estrecha relación 

con las tensiones propias de la época y las elucubraciones filosóficas de su autor, las 

cuales son consignadas aquí a manera de una novela biográfica.  

 

En el siglo XIX el intercambio intelectual entre Alemania e Inglaterra se encontraba 

sumido en un mar de prejuicios históricos de vieja data. En el caso de los ingleses, 

existía una resistencia hacia la forma de pensar alemana, a la que se le consideraba 

metafísica, mística, confusa y resultado de una raza de hombres «semibárbaros, rudos y 

con gustos vulgares» (Dibble, 1978: 3). Podemos entender esto cuando recordamos la 

tradición empirista y pragmática que siempre caracterizó a los coterráneos y herederos 

del pensamiento de Locke y Hume. De hecho, es notable el caso de la poca acogida de  

Kant en suelo inglés. Durante mucho tiempo las traducciones La crítica de la razón pura 

eran pobres (en su mayoría pésimas) y las ediciones estaban plagadas de comentarios y 

notas incisivas que buscaban la descalificación de lo alemán, a lo cual se suma el hecho 

de que se consideraban los planteamientos kantianos como ajenos tanto al idioma inglés 

como a su filosofía.  

 

El Sartor surge en un ambiente en que la admiración y el respeto de Thomas Carlyle por 

las ideas alemanas tuvieron que luchar contra la corriente académica reinante. En efecto, 

esta obra puede leerse como un intento por «confrontar públicamente el problema de la 

hostilidad inglesa hacia la cultura alemana e identificar acertadamente las fuentes de 

dicho antagonismo» (Dibble, 1978: 4). La estrategia retórica de Carlyle —el empleo de 

«manierismos germánicos» y la ficción histórica de un libro acerca de otro libro que no 

existe— se mueve precisamente hacia la superación de los prejuicios que su audiencia 

tenía hacia la «metafísica germana».   

Estudie y saboree el lector inglés, con sencillez de espíritu, lo que aquí se le 
presenta, cualquiera sea la perspicacia filosófica y el talento para la meditación que 
posea. Esfuércese en mantener un sentido libre y perspicaz, aclárese de las nieblas 
del prejuicio y sobre todo de la parálisis de la jeringonza y diríjase más bien al libro 
mismo que al editor del libro. (SR: 36) 

 



8 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
El Sartor es, pues, un texto narrado por un editor que intenta llevar al público inglés la 

obra maestra del ficticio y erudito profesor Diógenes Teufelsdröckh4: Los vestidos, su 

origen e influencia. El editor además quiere complementar su trabajo de traducción con 

apartes de la vida de su autor. Estamos ante una novela de ficción y, al mismo tiempo, 

histórica: ni Teufelsdröckh es real, ni tampoco lo es su obra. Lo anterior le permite a 

Carlyle sobrepasar el límite de la realidad y crear una parodia narrativa como excusa 

para transmitir un pensamiento filosófico. Precisamente para tener esa libertad creativa y, 

al mismo tiempo, conseguir captar al lector inglés, Carlyle utiliza una figura como la del 

profesor alemán que más se acerca a un personaje de un cuento de hadas que a un 

académico de la época.5 (Figura 2) 

 

Todo en el Sartor resulta ser un juego de espejos. El libro comienza por describir que la 

obra que se va a editar consta de dos grandes partes: una histórico-descriptiva y otra 

filosófico-especulativa, pero que «desgraciadamente no están divididas por una firme 

línea divisoria; en esta laberíntica combinación, cada parte se enlaza y se confunde con 

la otra» (SR: 57). Pero la característica fundamental que el editor le atribuye a la obra del 

profesor Teufelsdröckh se aplica también al libro de Carlyle, por lo tanto tenemos aquí 

una descripción del propio Sartor. Estos juegos de autorreferencia —comunes a lo largo 

de todo el libro— hacen que la estructura del texto sea algo compleja, dado que no hay 

un centro de referencia fácilmente rastreable en la trama.  No es fácil saber cuándo 

Carlyle está hablando de su libro y cuando está hablando del libro del que trata su libro. 

El personaje central, el profesor, termina por esfumarse literalmente hacia el final de la 

historia. Desparece y nadie en Weissnichtwo, su ciudad natal, logra dar con su paradero.  

El profesor Teufelsdröckh (que se sepa) no está ya ostensiblemente presente en 
Weissnichtwo, ¡sino que se ha desvanecido de nuevo en el espacio! […] Nuestra 
suposición privada, que ahora se ha convertido casi en certidumbre, es que, 
instalado al abrigo de una tranquila oscuridad, pero no para permanecer en ella, 
Teufelsdröckh se halla actualmente en Londres. (SR: 315-317) 

                                                 
 

4
 Diógenes, «de origen divino» y Teufelsdröckh «excremento del diablo». Teufelsdröckh nace en 

Weissnichtwo —literalmente no se sabe dónde— y su título universitario lo acredita como experto 
en la «ciencia de las cosas en general». Su estereotipo se corresponde perfectamente con visión 
inglesa del académico alemán: un personaje oscuro, parco, de naturaleza aislada, melancólica, 
reflexiva y austera que Carlyle hace brillar por su lucidez, su temperancia y sabiduría. 
5
 De sus padres biológicos no se sabe prácticamente nada, ya que fue abandonado en una cesta 

por un misterioso personaje de traje oscuro cuando estaba recién nacido. El profesor solo se rió 
una sola vez en su vida y hablaba muy de vez en cuando, pero sus palabras prácticamente 
embrujaban a aquel que las escuchaba por primera vez. 



Sartor Resartus (1833) 9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lo interesante es que Carlyle pasa por alto este hecho y le da muy poca importancia en 

la narración. Es decir, la obra continúa unas decenas de páginas más. Solo queda claro 

que la labor del editor queda inconclusa y la del autor del Sartor también.  

 

Por otro lado, la forma misma de narrar la historia sobre un libro inexistente propone una 

dificultad al lector: la excesiva ornamentación y el rimbombante estilo narrativo usado por 

Carlyle encierra a la argumentación en una «jeringonza» de la que él es perfectamente 

consciente. No sólo se trata de descripciones en las que el exceso del detalle y la 

erudición son la regla general, sino también del uso constante de expresiones alemanas 

que frecuentemente interrumpen la linealidad de la lectura. No obstante,  

El Sartor Resartus se puede leer como un texto teórico. La narrativa en el Sartor es 
solo aparente, no es consistente y no tiene nuestro interés primario ni encarna la 
intención primaria de Carlyle. La obra proporciona elementos esenciales de la 
ideología de Carlyle con un ropaje novelístico. (Villhauer, 2002: 41) 

Figura 2. Teufelsdröckh in Monmouth Street. Ilustración para 
el Sartor Resartus hecha por Edmund Joseph Sullivan, 1898. 



10 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

1.2 El sastre remendado 

El libro de Carlyle está dividido en tres partes de varios capítulos cada una. La primera 

tiene que ver con el propósito de la obra, las intenciones del editor y la introducción del 

profesor Teufelsdröckh y su filosofía del vestido. La segunda parte es la lectura, por parte 

del editor, de una autobiografía del profesor y los subsecuentes comentarios a ésta. 

Finalmente, la tercera parte son apuntes sobre la filosofía del vestido junto con la 

misteriosa desaparición del erudito de Weissnichtwo. Sin embargo, tal y como el mismo 

autor anuncia, las partes no mantienen límites muy claros entre sí, por lo que la 

estructura misma de la novela no es diáfana. Hay saltos en la narrativa que llevan de los 

primeros años, a su juventud y a su madurez en un mismo párrafo. 

 

Superando esta peculiaridad, podemos vislumbrar en Carlyle la intención de proponer 

una filosofía del vestido que sintetice toda la labor simbólica humana. Su libro comienza 

precisamente con la reflexión acerca del hombre como un animal que usa herramientas. 

«En ninguna parte lo encontraréis sin utensilios. Sin ellos no es nada, con ellos lo es 

todo» (SR: 63). De lo cual se desprende que el traje es una herramienta, una extensión 

de la potencialidad humana, nacida no de la necesidad, sino del impulso de 

ornamentación simbólica. Como bien lo anota, en los aborígenes los tatuajes y demás 

decoraciones corporales anteceden a la elaboración de tejidos o vestimenta alguna, por 

lo que el afán de adornar parece ser tan antiguo como el hombre mismo.6  

 

El traje entonces deviene en una manifestación de la dimensión espiritual del ser 

humano, la exteriorización de una idea o la materialización de una voluntad. Lo que 

separa al reo del juez que lo sentencia es la vestimenta. «¿No tiene vuestro individuo 

vestido de rojo y que ahorca una peluca de crin de caballo, no se viste con pieles de 

ardilla y no gasta una toga de felpa; por donde todos los mortales conocen que es un 

juez?» (SR: 82). En otras palabras, los trajes clasifican a los hombres, les otorgan 

importancia o les confieren el desprecio. La tesis de Teufelsdröckh queda entonces 

enunciada así: el mundo está fundado sobre el traje. 

 

                                                 
 

6
 Cfr. SR: 60 



Sartor Resartus (1833) 11 

 

El mismo Carlyle menciona que lo que Teufelsdröckh quiere con su obra es nada menos 

que explicar la influencia política, moral y hasta religiosa de los trajes.7 Ambiciosa meta 

que presupone la idea de que todos los intereses humanos están dirigidos, mantenidos y 

regulados por los vestidos.8 Por supuesto estamos ante un concepto amplio y metafórico 

del traje. Es decir, cuando Teufelsdröckh —entiéndase Carlyle— habla de traje lo hace 

incluyendo en esta palabra todo aquello que reviste una idea. En este sentido, nuestro 

cuerpo es el traje del alma, los objetos del mundo cotidiano son el traje de las intenciones 

humanas, las palabras son el traje del pensamiento y la sociedad en su conjunto es un 

tejido, un tramado de intencionalidades colectivas. «Toda la Naturaleza y toda la Vida no 

es más que un Traje, “un Traje animado”, tejido y de conjunto tejiéndose en el “Telar del 

Tiempo”». (SR: 224). Los vestidos entonces pueden hablar y decirnos mucho más de 

nosotros mismos y de nuestra cultura precisamente por ser simbólicos. «¿No te has dado 

cuenta ya de que todos los símbolos son trajes, propiamente hablando; de que todas la 

formas, por medio de las cuales el Espíritu se manifiesta a los sentidos, ya 

materialmente, ya por intermedio de la Imaginación son Trajes […]?». (SR: 288) 

 

La pista para entender esta poco común forma textil de concebir a la sociedad la 

encontramos en la tercera y última parte de su libro. Allí Carlyle le dedica unas cuantas 

líneas a transcribir fragmentos de Los vestidos, su origen e influencia, libro que nunca es 

develado del todo, sino por esporádicas y huidizas citas del editor. Estas referencias nos 

hablan de un concepto del traje como símbolo, como un puente de lectura de algo 

                                                 
 

7
 Cfr. SR: 72 

8
 «El hombre feliz o miserable, está guiado y dirigido por los símbolos. Se encuentra siempre 

rodeado de símbolos reconocidos o no reconocidos como tales. […] ¿No es simbólico todo lo que 
hace? […] No existe ni una choza construida por él que no sea la visible personificación de un 
pensamiento; que no lleve la huella visible de las cosas invisibles; que no sea, en el sentido 
trascendental, simbólica tanto como real» (SR: 239). El profesor Teufelsdröckh insiste en varias 
partes acerca de la importancia de la actividad simbólica en los seres humanos. En esta definición 
del hombre como un «animal que usa herramientas» subyace la idea de que él mismo es capaz 
de autodefinirse con relación a los objetos que transforma. Los símbolos son herramientas del 
espíritu. Ellos son la prolongación de nuestras manos y la potencialización de nuestro impulso por 
manipular y apropiarnos de la realidad. Así, todas las acciones humanas pueden ser leídas a 
través de esta consideración fundamental. Los vestidos, por triviales que parezcan, son también la 
muestra de esta dimensión humana básica. «El vestido de los hombres oculta y distancia, pero 
también trae a la conciencia su existencia espiritual, esta tesis se aclara en varias situaciones 
claves del desarrollo de Teufelsdröckh.  Ello actúa como un anticipo de la fórmula de Cassirer, por 
medio de la cual la comprensión del mundo en los hombres solo es posible a través de la 
formación y autodefinición simbólica». (Villhauer, 2002: 43) 



12 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
ausente. El vestido aquí descrito por Teufelsdröckh es un símbolo en la medida que 

siempre recubre algo, que oculta otra cosa. «En un Símbolo hay misterio y, sin embargo, 

hay revelación: de ahí pues, un doble significado, por la acción simultánea del silencio y 

la palabra» (SR: 238). En otras palabras, el símbolo remite a lo que no se muestra, lo que 

realmente importa es lo que el símbolo no nos dice explícitamente. Es precisamente eso 

que no se muestra lo que se conecta directamente con el papel que un símbolo en 

específico cumple dentro del conglomerado social. El ejemplo escogido por Carlyle para 

demostrar esto es el de la bandera en periodos de guerra. Lo que está detrás de este 

trozo de tela y que representa a toda una nación, es lo que lleva a los hombres a matarse 

entre sí.   

¿No he visto yo mismo quinientos soldados vivos hacerse matar a sablazos para 
servir de alimento a los cuervos por un pedazo de algodón teñido, que ellos llaman 
su Bandera, y que, de venderla en el mercado, no hubiera valido más de tres 
groschen? (SR: 241) 

 

Pero eso que se esconde detrás de una bandera –llámese conjunto de valores o idea de 

nación— no pertenece al campo de lo estrictamente racional. En el fondo de este 

tramado simbólico Carlyle pone a la facultad imaginativa como motor de todo 

revestimiento material. Es decir, los símbolos-trajes recubren a las ideas de un sustrato 

tangible a través de una actividad que trasciende la facultad lógica y facultad 

mensurativa. (SR: 240)  

 

El espíritu, tanto de los pueblos como de los individuos, se manifiesta a través de la vida 

de sus símbolos y, principalmente, de los más elevados entre ellos: los símbolos 

artísticos y los religiosos. A diferencia de los demás símbolos, estos poseen lo que él 

llama un valor intrínseco, que no es enteramente convencional, como en el caso de la 

bandera. Las obras de arte son para Carlyle la manifestación de lo divino, o en sus 

propias palabras «la Eternidad presentada a través del Tiempo». Por el hecho de tener 

un valor inmanente, la obra de arte trasciende la historia y «de día en día y de siglo en 

siglo» encuentra nuevas y cada vez más ricas formas de significación. Para Carlyle, tales 

significaciones no son en modo alguno extrínsecas, esto es accidentales, sino que el 

símbolo mismo se presta para que los hombres se congreguen ante él. (SR: 242) Esta 

riqueza inagotable del símbolo se percibe más claramente en el caso de los símbolos 

religiosos. Según Teufelsdröckh, son ellos los que permiten revestir o dar cuerpo a lo 

divino, por lo que a pesar del valor extrínseco que le conceden tal o cual cultura, ellos se 



Sartor Resartus (1833) 13 

 

presentan como muestra de la más alta complejidad del pensamiento humano. El 

verdadero símbolo religioso exige siempre un nuevo escrutinio, una nueva revisión para 

cada época.  

 

Las últimas anotaciones de Teufelsdröckh sobre los símbolos están en relación con la 

vida (y muerte) de los mismos. Aquellos que poseen un valor intrínseco sobreviven a su 

tiempo y prolongan su existencia a través de múltiples generaciones que siempre 

encuentran algo relevante en ellos. No obstante, su vida no es eterna. Todos los 

símbolos están condenados a morir, a desaparecer. (SR: 244) Las epopeyas de la Ilíada 

o la Odisea de Homero brillan aún, pero no con la misma fuerza que lo hacían antaño en 

la sociedad que las vio nacer. La marcha del tiempo y la historia termina por desgastarlos 

justamente como los ropajes se corroen con el paso de los años. Al igual que las 

estrellas lejanas, dice Carlyle, los símbolos del pasado requieren un telescopio científico 

que las acerque artificialmente a nosotros. De tal manera, aquel que logra sacar la luz 

oculta de un símbolo moribundo y lejano, el héroe que con sus herramientas ópticas de 

aumento consigue hacer evidente lo que una obra de arte o un símbolo religioso tiene de 

sagrado, es «semejante a Prometeo, puede robar nuevos símbolos y hurtar al cielo un 

nuevo fuego». (SR: 244) 

1.3 Warburg y Carlyle 

En la edición del Sartor que Warburg tenía, y que ahora reposa en Londres, hay un 

sinnúmero de anotaciones y comentarios al pie, que por su número, frecuencia y 

separación temporal, nos inducen a pensar que fue un texto al que Warburg volvía y 

releía frecuentemente. Villhauer (2002) insiste, por ejemplo, en una cita del libro de 

Daniel 12: 4, «Y tu Daniel esconde estas palabras y sella estas escrituras hasta el final 

de los tiempos. Muchos buscarán de aquí para allá y el conocimiento aumentará». Esta 

frase no sólo la encontramos en el primer capítulo del Sartor, sino que Warburg se tomó 

el trabajo de transcribirla nuevamente en una hoja en blanco al comienzo de la edición 

del Sartor que cargaba a todas partes. Según Villhauer, en esta frase se encuentra una 

pista sobre la concepción que el propio Warburg tenía de su labor, como un profeta en 

medio de tiempos turbulentos, como el hacedor de nuevas rutas que abrirían caminos 

inexplorados en la comprensión del arte y la historia y cuya función consistía en 

«glorificar los esfuerzos humanos por el conocimiento a través de la ciencia» (2002: 40).  



14 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
 

Pero lo anterior no aclara el hecho de que, aparte de favorito, cosa que perfectamente 

puede basarse en una simpatía o un simple gusto, el Sartor se tornara también en una 

influencia académica. El favoritismo que le tenemos a ciertos textos no garantiza que les 

tomemos como guías de pensamiento durante largos años de producción intelectual. En 

otras palabras, la historia del profesor Teufelsdröckh podía pasar fácilmente como un 

gusto literario, como una novela más de muchas que habrá leído Warburg a lo largo de 

su vida.  No obstante, este no es el caso. De hecho, los puntos que señalaremos a 

continuación no son, en modo alguno, secundarios en la teoría warburgiana del arte, 

sino, por el contrario, fundamentales dentro de su construcción conceptual. A pesar de no 

ser un libro especializado en historia del arte, la influencia del libro de Carlyle no debe 

subestimarse: no son sólo los apuntes concretos sobre los símbolos, la comunión entre 

teoría y praxis en la biografía de Teufelsdröckh o la mirada peculiar hacia los ropajes y 

vestidos, entre otros, sino que la propia concepción de la vida para Warburg se construyó 

en contraste con el ethos y el pathos carlyleanos. (Villhauer, 2002: 39) 

1.3.1 Una visión holística del arte 

Una adenda en el trabajo sobre el Nacimiento de Venus y la Primavera de Botticelli es 

quizás la referencia más famosa que de Carlyle encontramos en Warburg. Se trata de un 

epígrafe añadido mano al comienzo de lo que sería su tesis doctoral.  

Dejemos que cada persona prudente siga su camino y vea lo que a él le ha de 
conducir. Porque no es este hombre ni aquel hombre, sino todos los hombres los 
que componen el género humano, y sus tareas conjuntas constituyen la tarea de la 
humanidad. (SR: 30) 

 

En esta referencia se podría rastrear la perspectiva con que Carlyle analiza a la sociedad 

en conjunto. Se trata de una perspectiva holística en la que la humanidad es considerada 

como un gran cuerpo en el que cada órgano —llámese individuo, o pueblo— aporta para 

el progreso y la evolución de la misma. Los diferentes ámbitos en los que las sociedades 

humanas manifiestan su autoconocimiento, esto es, el arte, la religión, la filosofía, la 

política, etc., son interdependientes y se desarrollan uno a la par del otro. No en vano el 

Sartor comienza por enumerar los distintos descubrimientos que hasta la fecha habían 

conseguido, no los ingleses o franceses, sino los hombres en general. Los avances en el 

campo de la astronomía, las matemáticas, la geología, la historia y la filosofía se afectan 

entre sí directa o indirectamente.  



Sartor Resartus (1833) 15 

 

 

Esta visión, impregnada de cierto romanticismo, se basa en la idea de que todas las 

actividades humanas se encuentran entrelazadas esencialmente por el trabajo. Cada 

descubrimiento en cada área del conocimiento humano es una especie de hilo dentro del 

gran entramado textil que llamamos cultura humana, y dichos avances son producto del 

esfuerzo y la dedicación de algunos hombres para el beneficio de todos. En otras 

palabras, según Carlyle a través del trabajo los hombres se encuentran a sí mismos y al 

mundo espiritual propio; cada conquista humana del conocimiento se acopla 

directamente con el proceso del trabajo (Villhauer, 2002: 40). 

 

Desde nuestro punto de vista la mención de esta cita precisamente al comienzo del 

trabajo de Botticelli marca una línea directa de interpretación que podría enunciarse de 

este modo: la búsqueda warburgiana de las fuentes de la Antigüedad que nutrieron las 

representaciones e imaginarios del primer Renacimiento italiano no es más que otra 

forma de decir que las obras de arte no surgen en un espacio vacío, sino que, como 

productos del trabajo humano, ellas se encuentran engarzadas en una compleja 

estructura en el que la poesía, la mística y la filosofía, entre otras, se influencian, 

entrelazan y se solapan entre sí hasta confundirse. Se trata de ubicar a la obra de arte 

dentro de un contexto en el que su tejido —para usar la metáfora de Carlyle— nace a 

partir de lo que otros tejieron. Las pinturas de Botticelli son ubicadas por Warburg en una 

dimensión en la que comparten elementos no solo con otras obras de arte, sino también 

con otros objetos de una naturaleza muy distinta, monedas, xilografías, estampados, 

cartas o poemas.  

 

En efecto, Warburg fue adentrándose cada vez más en esta concepción holística de las 

actividades humanas, de allí su negativa a limitarse única y exclusivamente al estudio de 

obras de arte. Un proyecto como Mnemosyne es la ampliación de esta visión integral del 

trabajo del hombre, ya que este Atlas insiste en el rastreo de imágenes no únicamente en 

el campo artístico, sino también en el mundo gráfico en general. Sellos postales, 

fotografías publicitarias, almanaques de bolsillo, estampas y medallas son escogidas y 

analizadas por él como si cada una de ellas guardara el reducto de un largo proceso 

colectivo de construcción de imaginarios y representaciones. En las tablas del Atlas, la 

yuxtaposición de imágenes de diversa índole y funcionalidad apunta, desde nuestra 

óptica, en esta dirección.  



16 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Si bien, en Carlyle la apuesta por esta integralidad del trabajo humano es positiva y, en 

cierto modo, optimista9, Warburg se encarga de mostrar el lado nefasto de esta 

interdependencia de las diversas actividades. Al final del libro El ritual de la serpiente10, 

indaga cómo a través del avance de la técnica en campos como el transporte, la 

electricidad y la comunicación toda la percepción de la realidad humana se transforma y, 

con ella, la sociedad en conjunto. La destrucción del cosmos por parte de las nuevas 

tecnologías, la eliminación de los «espacios de contemplación» y la desaparición 

paulatina de la fuerza del mundo mítico y simbólico, son el resultado del progreso en 

diversas áreas de lo que él llama «la cultura de la máquina»11. 

1.3.2 La comunión entre teoría y vida práctica  

Además, definir la Filosofía del Traje sin el filósofo, las ideas de Teufelsdröckh sin algo de su 
personalidad, ¿no era asegurar a ambos una equivocación completa? 

SR: 34 

En 1841 Carlyle publica Los héroes, una obra en la que aborda el concepto de “lo 

heroico”, que describe como una especie de fisiognomía espiritual que se puede rastrear 

en las personalidades de aquellos individuos que marcan y hacen la historia. La densidad 

y la fuerza de tales figuras están determinadas no solo por las tendencias y 

circunstancias de la época, sino también por una especie de impulso revolucionario que 

reposa en un plano interior y que les permite trascender las limitaciones que su propio 

tiempo les depara12.  

 

Pero ya desde el Sartor se anuncian elementos que permiten leer este texto como un 

antecedente de las ideas expuestas en Los héroes. En efecto, la figura del profesor 

                                                 
 

9
 Carlyle anuncia una última obra de Teufelsdröckh, que queda inconclusa dada la misteriosa 

desaparición del profesor, y que se llama, precisamente, El Renacimiento de la Sociedad 
(Palingenesie der menschlichen Gesellschaft), y es un intento por abordar la muerte y 
transformación de lo que Carlyle llama el Fénix-Mundo, es decir, la destrucción de la sociedad por 
parte del monstruo del utilitarismo como etapa indispensable para su evolución y progreso. “La 
Sociedad —dice— no está muerta: esa carroña que llamáis sociedad muerta, no es sino su 
envoltura mortal, de la que se ha despojado para tomar otra más noble; ella misma, a través de 
perpetuas metamorfosis, en un desarrollo cada vez más bello, debe vivir hasta que el Tiempo a su 
vez se funda con la Eternidad.”(SR: 255) En efecto, al final del libro, Carlyle expresa la esperanza 
de que las nuevas generaciones se valdrán de símbolos nuevos y más vigorosos.  
10

 En adelante ERS 
11

 Cfr. Warburg, 2005: 66 
12

 Cfr. Villhauer, 2002: 41 



Sartor Resartus (1833) 17 

 

Teufelsdröckh encarna esa imparcialidad y erudición que se esperaría de un héroe en el 

campo teórico. Podríamos decir que este personaje goza de todas las características que 

un académico ideal debería tener, una memoria extraordinaria, una genialidad que 

imprime en sus pocas pero brillantes intervenciones y unas preocupaciones espirituales 

no comunes en los hombres corrientes. Así, las descripciones hechas por Carlyle a lo 

largo del libro terminan por contornear una figura que, al igual que su oscuro y divino-

demoniaco nombre, casi se ubica en una esfera más allá del bien y del mal: el profesor 

se levanta por encima de las preocupaciones mundanas y es capaz de ver más allá de 

su tiempo. Es por esto que a pesar de ser poseedor de una curiosidad sin límites y una 

sensibilidad para hacer reflexiones profundas sobre tópicos que el resto de la humanidad 

pasa por alto, Teufelsdröckh resulta ser un incomprendido dentro de su mundo. Su 

ímpetu revolucionario y la fuerza de su intelecto le llevan entonces a un enfrentamiento 

con las universidades y los libros de su época, hasta tal punto que renuncia por completo 

a su profesión y decide encerrarse en sus altas elucubraciones, justo como un ermitaño 

del saber lo haría.   

 

Lo que queremos resaltar es que Carlyle dedica gran parte del Sartor —toda la segunda 

parte y fragmentos de la primera y tercera— a analizar los aspectos de la vida del 

profesor que lo llevan hasta la novedosa filosofía del vestido. Esto se debe a que Carlyle 

se suscribe a un ideal —muy propio del romanticismo alemán— en el que no existe una 

separación entre vida y obra, o lo que es lo mismo, entre teoría y práctica. En otras 

palabras, es a partir de las experiencias personales de Teufelsdröckh, de sus angustias 

existenciales y de sus experiencias místicas13, que podemos llegar a comprender el 

alcance y el origen de sus reflexiones sobre los ropajes. 

Esta personalidad teorética, el héroe de la ciencia, cohesiona abstracciones que en 
algún momento se transforman en parte de un acervo general de conocimiento. Es 
por eso que dichas abstracciones deben entenderse a partir de la personalidad y no 
al contrario. Es lo heroico lo que se exterioriza en forma de literatura, política o 
filosofía, no la literatura, la política o la filosofía la que se encarnan en grandes 
hombres. Así, cada abstracción, cada teoría debe retraerse a la fisiognomía 
espiritual de donde ella proviene. (Villhauer, 2002: 42) 

                                                 
 

13
 Al final de la segunda parte del libro el joven Teufelsdröckh se aleja de la creencia en Dios y 

pasa por un periodo de “angustia existencial” donde revalúa toda su vida y pierde toda esperanza 
y fe. Esta crisis lo lleva incluso a experimentar una situación parecida a la de Jesús en el desierto: 
en su soledad el profesor es tentado por el demonio, pero sale victorioso de esta prueba y renace 
espiritualmente al mundo y a Dios.  



18 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Warburg perfectamente podría encajar en esta descripción del hombre teórico en el que 

vivencias y conclusiones se entremezclan hasta tal punto que ya no es posible distinguir 

unas de otras, como si «la demostración estuviese en la individualidad del autor, como si 

hubiese aprendido no gracias al argumento, sino gracias a la experiencia» (SR: 73). A 

donde queremos apuntar es que las pistas de la profunda admiración que Warburg sentía 

hacia Burckhardt, a quien describe como «un hombre cuya vocación significa 

sufrimiento»14, podríamos encontrarlas en la idea de que los problemas teóricos antes de 

ubicarse en el plano estrictamente académico, son problemas personales, por lo tanto es 

en la vida y no en los libros —por decirlo de algún modo— en donde éstos deben 

resolverse. En efecto, para él, Burckhardt es alguien que superó en su vida personal sus 

miedos y temores a través del dominio de los influjos del pasado y de la resistencia a las 

ondas mnémicas de los estados orgiásticos del mundo antiguo. Nietzsche es el otro lado 

de la ecuación. Se trata para Warburg de un filósofo cuyo destino trágico está atado a la 

incapacidad para resolver en su interior los problemas y desafíos que le planteaba su 

terrible vocación por la antigüedad. «Nunca fue capaz de soportar la soledad, que es la 

única atmósfera adecuada para los que cargan con esa responsabilidad» (1992: 240) 

 

Volviendo al Sartor, al recordar que Teufelsdröckh, después de su primera y única 

decepción amorosa, pasa por una depresión que lo lleva casi al borde del suicidio, no 

podemos evitar de hacer un paralelo entre las angustias y sufrimientos del profesor de la 

«ciencia de las cosas en general» y los constantes episodios de crisis que terminan por 

conducir a Warburg al internamiento psiquiátrico entre 1918 y 1923. No es descabellado 

pensar que quizás la imagen del incomprendido y solitario profesor Teufelsdröckh 

renaciendo de las cenizas de la desesperanza y el dolor fue una fuente de inspiración 

para Warburg en los momentos más grises de su vida. Esto explicaría, al menos en 

parte, por qué el libro de Carlyle lo acompañó incluso durante su estancia en el hogar de 

reposo en Kreuzlingen.  

 

                                                 
 

14
 Cfr. Gombrich, 1986: 239. 



Sartor Resartus (1833) 19 

 

1.3.3 El método de la filosofía del vestido y la ciencia de la 
cultura [Kulturwissenschaft] 

Según Wind, uno de los aspectos esenciales de la visión de Warburg acerca del arte es 

la interconexión de la imagen con todas las manifestaciones religiosas, políticas, 

arquitectónicas y científicas que la rodean15. A diferencia de una visión formalista —como 

la de un Alois Riegl— la perspectiva warburgiana nos permite contemplar la obra como 

una pieza, como un engranaje que forma parte de un conjunto mucho más complejo que 

llamamos cultura. Esta puesta en escena de las múltiples fuerzas que se condicionan a 

las obras de arte le permitió a Warburg trazar un nuevo concepto de cultura, en la que 

esta es contemplada como un todo que combina diversas áreas del desarrollo espiritual 

de la humanidad. Así, su mérito consistió, principalmente, en abrir los caminos que 

superarían la visión de la «pura visión estética» que aislaba a las imágenes y las 

despojaba de la misma sangre que le daba la vida. En efecto, el sacar a la luz el 

complejo de asociaciones que entran en juego en una obra fue la labor incansable de 

Warburg, por lo que la Kulturwissenschaft, esa «ciencia sin nombre», debía nutrirse de 

los más variados elementos que pasaban por alto los historiadores tradicionales del arte. 

La superación de esta miopía metodológica supone una capacidad para «ver» los 

delgados hilos que conectan todas las expresiones simbólicas humanas, tomen estas 

unas veces el revestimiento científico, otras el filosófico u otras el religioso. Así, la 

astrología, el mito, los intereses políticos e incluso las «malas» obras de arte entraron a 

formar parte de un discurso que pretende comprender de un modo integral la vivencia 

simbólica del «animal que usa herramientas». El interés, entonces, no sólo reposa sobre 

las obras maestras, sino también sobre aquellas que no logran resolver los problemas 

que la dinámica estética les plantea. Los trabajos de un Miguel Ángel o un Rafael solo 

nos ofrecen el final feliz de conflictos ya resueltos, mientras que un cuadro que no logra 

resolver dichos conflictos nos dice más acerca de la naturaleza de los dilemas a los que 

se enfrentan los artistas de una época determinada.  

 

La biblioteca  a la que él le dedicó gran parte de su vida es una evidencia de este 

esfuerzo de comprensión (Figura 3), por lo que podríamos decir que el método 

warburgiano queda plasmado en ella de tal forma que si queremos comprender la 

                                                 
 

15
 Cfr. 1993: 67 



20 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
esencia de la Kulturwissenchaft debemos poner nuestra mirada sobre la clasificación, las 

temáticas y los criterios de selección de los libros que Warburg acumuló durante su vida 

académica. Es en este sentido que Wind llama la atención sobre la incapacidad de 

desligar la biblioteca de la producción intelectual de Warburg: también ella versa sobre 

aspectos poco corrientes en una colección dedicada a estudiar la historia del arte. 

Comparada con otras bibliotecas especializadas, debe de ofrecer un aspecto 
particularmente fragmentario, pues cubre muchas más esferas de las que tales 
bibliotecas normalmente pretenden cubrir. Al mismo tiempo, sus secciones sobre 
campos concretos no son tan completas como sería de esperar por regla general en 
una biblioteca especializada. Resumiendo, su fuerza está precisamente es las áreas 
marginales. (Wind, 1993: 77) 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ahora bien, como nuestra intención es llamar la atención sobre los antecedentes que de 

la Kulturwissenchaft encontramos en el Sartor, lo primero que diremos es que ese 

carácter fragmentario del método warburgiano también lo vemos en la filosofía del 

vestido del profesor Teufelsdröckh. La conclusión de que «toda la sociedad está fundada 

sobre el traje» responde a un análisis de un sinnúmero de situaciones, objetos y 

realidades que, por ser aparentemente triviales, pasan desapercibidas a los ojos de los 

académicos. La filosofía del vestido también  indaga en esos campos marginales o 

Figura 3. Biblioteca Warburg, 1927. 



Sartor Resartus (1833) 21 

 

secundarios de la cultura: un botón, un ojal o un pañuelo se vuelven temas de reflexión 

que revelan toda una compleja red de proyecciones simbólicas en las que el ser humano 

—muchas veces sin saberlo— se encuentra inmerso.  

 

Este discurso de Carlyle, que toma como base al trabajo humano, revistiéndolo de una 

divinidad y una dignidad infinita, termina por convertirse en una mirada al mundo de las 

cosas olvidadas, dado que también en ellas se descubre el corazón mismo de la 

autocomprensión humana. Se trata de evidenciar, a través de la descripción y análisis de 

los distintos usos y funciones de los trajes en la historia, la forma en como estas 

herramientas de ornamentación remiten a una dimensión humana más profunda. Una 

capa, un velo o un sombrero sintetizan todo un conjunto de fuerzas culturales (místicas, 

políticas, artísticas, etc.) que las dotan de sentido, y sin las cuales estos mismos objetos 

se tornarían ininteligibles. En la última parte de su libro, Carlyle hace una radiografía de 

la sociedad de su tiempo, no partiendo de las manifestaciones artísticas, filosóficas o 

poéticas, sino haciendo una descripción detallada de las prendas, accesorios, 

alimentación, bebidas, objetos del tocador, peinados y muebles de los ingleses. En otras 

palabras, «de una descripción y análisis de las maneras históricas del vestido se destila 

una teoría sistemática del vestido» (2002: 42), por lo que el paralelo con Warburg no es 

tan difícil de encontrar en este punto.  

 

Igualmente, nos parece relevante anotar que al preguntarse Carlyle sobre la novedad de 

esta área de reflexión —es decir, la novedad de una filosofía del vestido— él admite las 

dificultades de seguir una vía argumentativa ordenada para un pensamiento que se nutre 

de tan diversas fuentes del conocimiento y la labor humana. 

El método de nuestro profesor no es, en todo caso, el de una lógica común y 
escolástica, donde las verdades están todas en hilera, agarrándose cada una a los 
faldones de la otra; sino en el mejor de los casos, el de la razón práctica y que 
procede por amplia intuición sobre grupos y distritos sistemáticos; por lo cual 
podemos decir que reina en su filosofía o descripción espiritual de la Naturaleza una 
noble complejidad casi igual a la de la naturaleza. Un gran laberinto, aunque como 
cuchichea la fe, no sin un proyecto. (SR: 73) 

 

Tenemos entonces un panorama que de cierta manera anuncia a un Warburg que ponía 

en la misma mesa —o diremos mejor, en la misma tabla— tanto a un Botticelli como a 



22 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
una imagen estampada en una cajita de uso cotidiano16. Es decir, para entender cómo un 

historiador del arte recurre a elementos extraños a su propia área de estudio para 

explicar la dimensión de una obra se requiere poner en juego otro tipo de lógica que 

permita emparentar estos objetos dispares y aparentemente distantes. La mecánica 

hipertextual17 del proyecto Mnemosyne se nos muestra no como una mera casualidad, 

sino como la esencia de un nuevo lenguaje de interpretación pictórica, en la que —por la 

naturaleza misma de la cultura— cada imagen nos remite a otra y así sucesivamente 

(Figura 4). 

 

 Debemos concluir diciendo que es este nuevo lenguaje, que anticipa el Sartor, el que 

permite interpretar a los símbolos como entidades llenas de vida, con una existencia que 

se transforma con el paso del tiempo y que, como anotamos, están destinadas a 

desaparecer o por lo menos a perder su fuerza a la par de la transformación de las 

sociedades que les vieron nacer. Esta idea de la vida de los símbolos que encontramos 

en Carlyle es el punto de partida de un Warburg que estudia la pervivencia de la 

Antigüedad en el Renacimiento, sabiendo perfectamente que los maestros que 

retomaron los Pathosformel del pasado no vivían en el pasado.  

El alejamiento del artista del contexto del objeto facilita el desarrollo del accesorio 
dinamizador; por esta razón, el último aparece primero en las denominadas obras de 
arte simbólicas (o alegóricas), ya que en ellas el contexto real es suprimido por 
«comparación», desde un principio. (Warburg, 2005: 113) 

 

Esta segunda tesis del final del trabajo sobre Botticelli adquiere sentido a la luz de esta 

visión carlyleana que condena a los símbolos a ser corroídos por el tiempo, justo como 

los trajes, por lo que la labor del «Prometeo» que rescata lo sagrado de los símbolos 

antiguos supone un esfuerzo no por transportarse al mundo del pasado, sino por 

observar desde la distancia la savia vital del legado de la Antigüedad presente en el 

presente. 

 

                                                 
 

16
 «El interés de los historiadores del arte no se ha detenido hasta ahora en estos detalles que 

parecen de mayor interés para la historia de la cultura, detalles que los historiadores pasan por 
alto con demasiada rapidez, preocupados como están por alcanzar un “punto de vista más 
general”». (Warburg, 2005: 136)  
17

 El termino hipertexto proviene de la informática y se define como la capacidad que tiene un 
texto para remitir a otro relacionado. Las páginas web funcionan de esa manera. Enlazan 
contenidos con otros a partir de links o vínculos hipertextuales. 



Sartor Resartus (1833) 23 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4. Mecánica hipertextual del Atlas Mnemosyne. Paneles 57 y 58. 





 

 
 

2. La expresión de las emociones en el 
hombre y los animales

1
 (1872) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

1
 The expression of emotions in man and animals, en adelante LE, fue publicado por primera vez 

en Londres. Luego en 1896, la editorial D. Appleton And Company de New York hace lo propio en 
suelo norteamericano. La obra fue digitalizada en el 2001 por la Universidad Cornell de la misma 
ciudad. Aquí usaremos esta versión. Disponible en:    
http://www.archive.org/details/cu31924024828547 

Figura 5. Charles Darwin (1809 - 1882) 



26 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Los movimientos de expresión proporcionan vivacidad y energía a nuestras palabras habladas. Ellos 

revelan los pensamientos y las intenciones más fielmente que las palabras, las cuales pueden ser 

falsas.  

LE: 364 

Esta fue una de las últimas obras de Charles Darwin (Figura 5), publicada trece años 

después de su conocido Sobre el origen de las especies, en donde encontramos las 

premisas básicas de la evolución y la selección natural. Consecuentemente, el libro 

dedicado a establecer los nexos entre la expresión animal y la humana presupone la 

teoría de la evolución, lo cual explica por qué frecuentemente es leído como una prueba 

más de la selección natural en la naturaleza. Gombrich, por su parte, plantea que a pesar 

que la utilización de este texto por parte de Warburg fuese directa e inmediata dado que 

«el libro de Darwin le ofrecía el vocabulario adecuado y muchas observaciones» (1986: 

79) para su tesis sobre Botticelli, la lectura del mismo abrió una nueva perspectiva sobre 

el problema de la expresión humana: todos nuestros gestos son expresiones simbólicas. 

Los movimientos que usamos para transmitir nuestras emociones nos recuerdan el 

contexto práctico en el que surgieron, pero al mismo tiempo se alejan de él. Fruncir el 

ceño, por ejemplo, movimiento útil para animales cazadores por mejorar el enfoque y 

controlar la cantidad de luz que entra a la pupila, ya no se usa en ese contexto, sino para 

indicar concentración o atención en algo. La emoción ha sido conjurada en un 

movimiento y manejada a voluntad. 

2.1 La fisiología de las emociones y la especie humana 

Las observaciones que proporcionaron el material necesario para la elaboración de Las 

expresiones comenzaron casi 40 años antes de la escritura del mismo, esto es, son 

anteriores a la formulación de la teoría de la evolución; no obstante, su contenido puede 

verse como una  continuación de ésta en la medida en que sus conclusiones sobre el 

origen de nuestros movimientos son inteligibles a la luz de nuestro pasado animal. 

Además, esta motricidad es el resultado de un proceso de selección natural que filtró las 

acciones dinámicas necesarias o adecuadas para determinada situación emotiva. 

Antes que Darwin muchos habían hecho reflexiones sobre la expresión humana y animal. 

Desde la antigüedad, la fisiognomía había acumulado gran cantidad de textos que 

pretendían inferir las condiciones internas de carácter y comportamiento a partir de la 

clasificación y estudio de las facciones individuales. Gran parte de la bibliografía 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 27 

 

disponible sobre la expresión se mezclaba con afirmaciones pseudocientíficas sobre la 

personalidad de los sujetos a partir del contorno del rostro, tamaño de la nariz o boca y 

similares. Pero cuando Darwin incluyó en el título a «los animales» generó 

automáticamente una distancia con esta gran cantidad de obras fisiognómicas del 

momento. En efecto, lo primero que él advierte es que se alejará de este tipo de estudios 

y, desde la introducción del libro, se dedica a hacer un recuento pormenorizado de los 

autores —Charles Bell, Herbert Spencer, entre otros— que sí proporcionaron datos 

relevantes a su investigación. La mayoría de ellos escribieron textos con alto contenido 

descriptivo a nivel fisiológico: piel, músculos, nervios, arterias, venas y sus alteraciones 

bajo ciertos estados de ánimo.   

Lo que hace interesante a un libro como Las expresiones es que sus planteamientos 

trajeron consecuencias en campos muy distintos de los que quizás el autor mismo se 

propuso. La actual neurobiología, la psicología y la historia del arte —de la mano de un 

Aby Warburg, por ejemplo— son deudoras de esta detallada obra que abrió nuevos 

horizontes de interpretación a los gritos, muecas y gestos animales y humanos. Sin duda 

alguna, una de las más fértiles ideas es la fundamentación fisiológica de las emociones: 

las expresiones no son simples representaciones de estados de ánimo, sino que ellas 

configuran y determinan los mismos, con lo cual la separación de lo físico y lo mental se 

desvanece. Demostrar esto en la actualidad resulta mucho más fácil que en la época de 

Darwin, por lo que el desafío era precisamente mantenerse anclado en el ámbito 

científico-experimental y evitar, en lo posible, las especulaciones sin base alguna. 

Pero Las expresiones enfrentaba retos aún más urgentes: en primer lugar, las duras 

críticas que habían caído sobre su teoría de la evolución forzaban a Darwin a ser más 

precavido cuando se tratara de rebatir cuestiones religiosas como la creación divina del 

ser humano —cosa que hace con un talento y una discreción admirables—; y en 

segundo lugar, el estar convencido de la lógica de sus conclusiones le obligaba a 

rechazar afirmaciones que la comunidad científica del momento sostenía. El origen único 

de las distintas razas humanas fue una de sus ideas más controversiales. Este libro 

aporta, en este sentido, pruebas de que todos los seres humanos provenimos de un 

mismo ancestro animal. Es este el sentido de «continuación» de la teoría de la evolución 

al cual nos referíamos.  



28 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Detengámonos un poco en este punto. En uno de los apartes más interesantes de su 

libro advierte que en los primates, los movimientos musculares y mecanismos de 

expresión (como los aullidos o gritos) utilizados para describir una u otra situación 

cambian a medida que pasamos de una especie a otra. Así, un orangután utiliza un 

repertorio de expresión muy distinto al de un chimpancé y viceversa. La pregunta que  

surge cuando observa este hecho es bien enunciada por él mismo. 

Las distintas especies y géneros de monos expresan sus sentimientos de distintas 
formas; y este hecho es interesante dado que de alguna manera está en relación 
con la pregunta de si acaso las supuestas razas humanas deberían clasificarse 
como distintas especies o variedades; ya que, tal y como veremos en los capítulos 
siguientes, las diferentes razas humanas expresan sus emociones y sensaciones 
con notable uniformidad a través del mundo. (LE: 130) 

 

Posterior a su análisis minucioso de las más diversas emociones que los humanos 

somos capaces de comunicar, se convence de la idea del «antepasado común» para 

todas las razas. Al final del libro es mucho más directo con esta afirmación. 

He intentado mostrar con considerable detalle que todas las expresiones importantes 
exhibidas por el hombre son iguales alrededor del mundo. Este hecho es 
interesante, ya que proporciona un nuevo argumento a favor de que las distintas 
razas desciendan de un tronco parental único, el cual debe haber sido casi 
completamente humano en estructura, y en gran medida en mente, antes de la 
época en la que las razas se separaron una de otra. […] me parece sumamente 
improbable que tal similitud, o mejor identidad de estructura, pueda haber sido 
adquirida por vías independientes. Este debió haber sido el caso si las razas 
humanas descendieran de varias y distintas especies aborígenes. (LE: 359-360) 

 

Todo esto nos parece relevante en la medida en que ayuda a comprender por qué ser un 

evolucionista o un seguidor de las ideas darwinianas no implicaba necesariamente 

considerar que las diferencias que había entre las distintas razas o pueblos  —superiores 

o inferiores— fuesen insalvables. Si bien, una lectura superficial de la teoría de la 

evolución podría desembocar en la idea de que hay un tipo de variedad humana más 

cercana al antepasado común homínido y otra más alejada de él o más evolucionada, ni 

siquiera el mismo Darwin apoya tal aseveración. Sus investigaciones le llevan a afirmar 

todo lo contrario.  

 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 29 

 

2.2 Los principios generales de la expresión 

Las ideas de Darwin sobre la expresión humana y animal se basan en la observación de 

gran cantidad de especies animales (sobre todo mamíferos) y de humanos. En la 

población humana se destacan dos grupos de sujetos: por un lado, niños y personas con 

problemas mentales, dado que, generalmente, sus emociones se expresan de una 

manera mucho más desinhibida y espontánea que en el adulto promedio. Por otro lado,  

aborígenes y pueblos con poco o nulo contacto con el mundo europeo de la época, en 

quienes, según él, subyace la prueba de que nuestros gestos y medios de expresión son 

en su mayoría los mismos al margen de nuestras diferencias culturales.  

 

Antes de entrar de lleno en el análisis de cada uno de estos principios, haremos dos 

aclaraciones que nos parecen pertinentes. La primera es que estos tres principios se 

aplican igualmente tanto a hombres como a animales inferiores. Y la segunda es que, si 

bien, generalmente entendemos por «expresión» únicamente a los cambios observados 

en el rostro, los principios que veremos en detalle a continuación son aplicables no solo a 

los rostros sino a cualquier cambio o movimiento corporal, dado que todas las partes del 

cuerpo pueden servir para la expresión de un estado mental o una emoción. La 

importancia de estos tres principios radica en que la mayoría de las acciones motrices 

identificadas como expresiones de estados de ánimo —salvo muy pocas excepciones— 

son susceptibles de ser explicadas a partir de la acción de uno o varios de ellos.  

2.2.1 Principio de los hábitos asociados con la utilidad 

Ciertas acciones complejas son de utilidad directa o indirecta bajo ciertos estados 
mentales, para aliviar o satisfacer ciertas sensaciones, deseos, etc.; y cuando el 
mismo estado  es inducido, aunque sea débilmente, hay una tendencia, a través de 
la fuerza del hábito y asociación, de ejecutar los mismos movimientos, aunque ellos 
pueden no tener la más mínima utilidad. (LE: 28) 

 

La idea básica de este principio es que el hábito tiene una influencia enorme en la forma 

como terminamos comunicando nuestra vida psíquica interior. El hábito, como 

fundamento de determinadas conductas que se transmiten a través de las generaciones, 

es vital para la supervivencia de una especie en la medida que ciertos comportamientos 

—que en un momento fueron intencionales o espontáneos— son transmitidos por vías de 

la herencia a la progenie quedando engarzados en su constitución fisiológica de ahí en 



30 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
adelante. Además, la fuerza del hábito en la configuración nerviosa y muscular de un 

individuo permite explicar por qué ciertas acciones se ejecutan inconscientemente o aun 

en contra de la voluntad.  

 

Dos preguntas son relevantes antes de observar algunos ejemplos en animales y en los 

seres humanos en donde podemos ver en acción dicho principio: (a) ¿de qué manera 

actúa y se fija el hábito? y (b) ¿cuáles serían las diferencias entre expresiones heredadas 

por fuerza del hábito y actos reflejos? 

 

(a) Darwin no está muy seguro del mecanismo que interviene en la repetición de una 

acción a consecuencia del hábito y la herencia. Lo que llama la atención es precisamente 

la fuerza con la que la acción retorna al presente, es decir, desligada no solo de la 

voluntad sino también de la utilidad con que se originó. Un perro que da varias vueltas 

sobre el sitio donde se dispone a descansar está, sin duda, siguiendo una conducta que, 

aunque es seguro sirvió muy bien a sus antepasados durmiendo al intemperie, no es 

estrictamente útil en el contexto actual, sobre todo si el animal es doméstico. Esta acción 

requiere entonces una explicación fisiológica.  

No es posible saber de qué manera el hábito es tan eficiente facilitando movimientos 
complejos, pero los fisiólogos afirman “que el poder conductor del nervio se 
incrementa con la frecuencia de su excitación”. Esto aplica a los nervios sensores y 
motores, al igual que aquellos conectados con el acto de pensar. (LE: 29) 

 

Por otra parte, varias acciones realizadas por los individuos son tan complejas y tan 

alejadas de la utilidad que el hábito —como base de la expresión— requiere una 

explicación asociativa. Es decir, la yuxtaposición de ciertas actitudes, movimientos o 

posturas con ciertos estados mentales, queda fijada en el individuo y su progenie de tal 

manera que cuando la situación vuelve a aparecer, el gesto asociado retorna como parte 

de la reacción espontánea del organismo a tal situación. Cuando un perro se encuentra 

ante una situación que reclama su total concentración, como un sonido extraño en una 

habitación contigua, levanta una pata justo como si estuviese a punto de correr. Este 

gesto de huida o persecución quedó asociado con cualquier situación de atención en 

general, aunque esta no necesariamente implique correr, como tal.  

 

Esta asociación queda mejor explicada al observar que ante una incomodidad o un 

hecho embarazoso o vergonzoso los seres humanos tendemos a emitir una pequeña tos 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 31 

 

como si tuviésemos algo atravesado en la garganta. Tal gesto de incomodidad queda 

explicado, según  Darwin por este aspecto asociativo del hábito. Igual cosa podríamos 

decir cuando nos rascamos la cabeza —«quitar algo que nos molesta»— o encogemos 

los músculos que rodean el ojo —«para ver con mayor agudeza»— ante una 

preocupación o un problema que exige un esfuerzo mental extra para ser resuelto. 

Ambos gestos evidentemente están al margen de la utilidad que les dio origen. 

 

(b) Todo esto nos lleva a la siguiente cuestión: ¿Cómo diferenciar los actos involuntarios 

que son heredados por hábito y aquellos actos llamados reflejos? Darwin define estos 

últimos como el resultado de la «excitación de un nervio periférico, que transmite su 

influencia a ciertas células nerviosas, y estas a su vez llevan a la acción a ciertas 

glándulas o músculos» (LE: 35), pero al mismo tiempo advierte que muchas veces es 

difícil establecer en qué medida son distinguibles de acciones surgidas del hábito, dado 

que ambos —actos reflejos y actos originados por el hábito— se ejecutan de manera 

espontánea y sin intervención alguna —o por lo menos escasa— de la voluntad 

individual2. Toser, estornudar, cerrar los parpados cuando se toca la superficie del ojo o 

cuando un objeto pasa muy cerca de él, son ejemplos de acciones reflejas descritas con 

sorprendente detalle en Las expresiones. El hecho de que el niño estornude 

perfectamente antes de aprender a soplar su nariz, implica que tales acciones no son 

aprendidas, dado que voluntariamente éste aún es incapaz de poner en movimiento 

todos los músculos que se requieren para estornudar. Y más aún: ni siquiera el adulto 

puede soplar su nariz con tal fuerza y velocidad como cuando estornuda. El acto reflejo 

supera con creces cualquier intento de imitarlo.  

 

El punto que queremos resaltar es que Darwin entrevé la posibilidad de que tales actos 

reflejos involuntarios, y a veces despojados de su utilidad, tengan, no obstante, su origen 

en acciones útiles y voluntarias en relación con el hábito.  

Parece probable que algunas acciones que fueron en un principio ejecutadas 
conscientemente, se hayan transformado en acciones reflejas a través del hábito y la 
asociación, y ahora están tan fuertemente fijadas y heredadas, que se ejecutan, 
incluso cuando no tienen la menor utilidad. (LE: 39) 

                                                 
 

2
 Sirva aquí el ejemplo brindado por el mismo Darwin, donde un sapo que se le aplica un poco de 

ácido en una pierna mueve la otra extremidad en aras de quitar la sustancia irritante, aun cuando 
su cabeza ha sido cercenada. 



32 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
 

En este sentido, algunos actos voluntarios que sirvieron para satisfacer algún deseo o 

liberarnos de alguna sensación desagradable, y que fueron repetidos por generaciones, 

hoy son actos reflejos que se manifiestan involuntariamente3. Por esto, buscar la 

diferencia entre actos reflejos y los determinados por el hábito se convierte en un 

problema aparente, dado que su relación es mucho más íntima de lo que podría 

pensarse: muchas veces la génesis del acto reflejo es el hábito mismo. 

 

Un ejemplo que sintetiza todo lo dicho es el gesto humano de sorpresa: las cejas se 

levantan, la boca se abre en forma de «o», y se toma una bocanada de aire corta y 

rápida. Cada una de estas acciones inconscientes, comunes a todos los pueblos de la 

tierra e incluso a personas ciego-sordo-mudas de nacimiento4, son explicables en tanto 

que acciones alguna vez asociadas con la utilidad, transmitidas a través de la repetición y 

del hábito. Las cejas levantadas permiten ampliar el campo de visión mucho más 

rápidamente que únicamente abriendo los párpados, además de permitir mover los 

globos oculares más fácilmente a cualquier dirección; ambas acciones son perfectamente 

útiles en caso de un eventual peligro o amenaza. Algo parecido pasa con la necesidad de 

guardar silencio, aguantando la respiración o haciéndola menos ruidosa, cosas que se 

logran inspirando rápidamente y abriendo la boca, respectivamente. Este ejemplo 

también sirve para mostrar como, por asociación, los gestos usados por el ser humano 

que han sido despojados de su finalidad primera, son igualmente usados en situaciones 

en que simplemente se desea expresar o representar asombro o algo inesperado. 

 

 

 

                                                 
 

3
 Esto no implica que tales actos reflejos no puedan ser modificados voluntariamente por el 

individuo, y así cambiar o controlar sus modulaciones o, simplemente, dirigirlos hacia fines 
distintos de sus originales. Un ejemplo podría ser la tos, cuya función de limpiar la garganta, 
puede también llegar a manifestar una sensación de incomodidad o molestia frente a una 
situación.  
4
 El caso de Laura Bridgman (1829-1889) fue famoso y ampliamente estudiado y referenciado por 

la comunidad académica del momento. 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 33 

 

2.2.2 Principio de antítesis 

Ciertos estados mentales conducen a ciertas acciones habituales. […] Cuando se 
provoca un estado mental directamente opuesto hay una fuerte e involuntaria 
tendencia a ejecutar movimientos de una naturaleza directamente opuesta, aunque 
no sean útiles; y tales movimientos son en algunos casos altamente expresivos. (LE: 
28) 

 

El segundo principio de la expresión logra arrojar luces sobre el origen de una vasta 

cantidad de gestos que de otra manera serían inexplicables. Por ejemplo, cuando un 

perro está frente a otro que le resulte hostil, eriza los pelos de su lomo, muestra los 

dientes, yergue la cola y las orejas; camina con la columna recta y las extremidades 

extendidas y firmemente apoyadas en el piso (Figura 6). No obstante, cuando se 

encuentra delante de algo que lo atemoriza sus movimientos son literalmente opuestos: 

esconde la cola entre las patas traseras, arquea el lomo hacia abajo, baja las orejas, 

cierra la boca y dobla las extremidades (Figura 7). El primer conjunto de movimientos 

puede ser perfectamente explicado desde su uso práctico o útil cuando se está en actitud 

de enfrentamiento o agresividad ante un posible enemigo. Patas firmemente apostadas 

en el suelo y listas para correr; dientes sobresalientes con la intención de amedrentar al 

agresor; orejas erguidas y dirigidas hacia su oponente, etc. El segundo conjunto, que 

está en relación con la sumisión o temor extremo, solo es susceptible de ser entendido a 

través del principio de antítesis.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 6. Perro en situación hostil y de enfrentamiento. 



34 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En cuanto al origen de esta tendencia antitética, Darwin casi descarta que este haya sido 

el carácter voluntario de dichos gestos. Aunque, al igual que en el principio anterior, la 

falta de utilidad y el carácter innato no implica que no hayan sido intencionales y 

voluntarios en su origen, es «muy poco probable» que gestos de naturaleza opuesta a 

otros fuesen ejecutados de manera voluntaria bajo estados mentales también opuestos. 

Se trata más bien de algo más allá de la voluntad o la consciencia: se trata de algo 

fisiológico. En efecto, al poner en juego un músculo en relación con cierto sentimiento, la 

inclinación de mover el músculo opuesto —o el mismo pero en dirección contraria— 

surge de manera espontánea ante una emoción antagónica. Por último, esta inclinación 

es fijada de manera evolutiva a través la asociación y el hábito.  

 

Esta necesidad de expresar oposición de sentimientos a través de movimientos 

contrarios entre sí no es exclusiva de las acciones reflejas, ya que se advierte incluso en 

los gestos convencionales, como el lenguaje de los sordomudos, en el que las posturas 

de las manos y dedos muchas veces descansan sobre esta regla. Algunas aves y los 

mamíferos como el perro, el gato, los primates y los caballos dan muestra de que el 

lenguaje de interacción entre individuos de la misma especie se da en estos términos de 

oposición de movimientos como oposición de estados mentales. Lo cual le permite a 

Darwin inferir que la antítesis es un recurso natural y ampliamente usado por los 

animales —incluido el ser humano— para la expresión de sus emociones. 

 

Figura 7. Perro en estado de sumisión o terror. 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 35 

 

El autor explica el origen de la risa humana basándose en este principio antitético. 

Podemos interpretar el llanto como un llamado de la cría indefensa por ayuda, por lo que 

el grito y la apertura de la boca usándola como cavidad para amplificar el ruido son 

hechos perfectamente justificados por la utilidad. Además, el grito tiene sentido como 

óbice para el dolor, porque cuando hay dos estímulos simultáneos el más fuerte opaca al 

más débil. En otras palabras, cuando hacemos un fuerte esfuerzo muscular —como el 

grito— nuestra atención se desvía hacia esa acción y hace que nos olvidemos de otra 

que estemos experimentando en el momento. En el caso de la risa la utilidad no es tan 

fácil de mostrar, aunque ésta se puede explicar por medio del principio de la antítesis. El 

llanto procede básicamente a través de una larga expiración y una sucesión de 

inspiraciones cortas, mientras que la risa se basa en expiraciones cortas y seguidas e 

inspiraciones largas. El levantamiento de las comisuras —como etapa anterior a la risa— 

estaría en relación a la oposición del decaimiento de las mismas cuando estamos a punto 

de llorar. 

2.2.3 Principio de las acciones directas del sistema nervioso 

Cuando el sistema sensorial se excita fuertemente, se genera un exceso de fuerza 
nerviosa (nerve-force) y se transmite en ciertas direcciones definidas dependiendo 
de la conexión de las células nerviosas, y parcialmente del hábito: o, tal como 
parece, se interrumpe el suministro de fuerza nerviosa. (LE: 29) 

 

El tercer principio debe ser considerado como resultado directo de la constitución del 

sistema nervioso, excluyendo a las acciones voluntarias y la mayoría de las heredadas 

por el hábito. Con una agudeza que por momentos asombra, Darwin propone varios 

ejemplos donde este principio se reconoce más fácilmente: la pérdida de color del cabello 

durante una situación de horror extremo5, el temblor, las convulsiones por dolor o la 

sudoración como expresión de ciertos estados mentales. Existe, pues, una interconexión 

fisiológica entre nuestro sistema nervioso, los distintos órganos, glándulas y músculos y 

la manera en que ciertas emociones influyen y afectan el comportamiento de dichas 

partes del cuerpo. Los cambios propios de ciertos estados psíquicos, como el terror, la 

ira, la enfermedad o la vergüenza, se manifiestan como fenómenos altamente 

                                                 
 

5
 Darwin cita varios autores que sustentan y documentan este extraño fenómeno. Cfr. LE: 67 y 

341. 



36 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
expresivos. Ellos hacen parte de un repertorio de acciones que los seres humanos de 

todas las latitudes identifican como relativos a un estado de ánimo definido. Lo que 

caracteriza este principio es el hecho de que la misma configuración nerviosa y celular 

del sistema permite dichas conexiones, manifestadas como transmisión de movimientos 

y cambios fisiológicos que son, en su mayoría, involuntarias. Algunos actos reflejos, 

como la dilatación de las pupilas, se explicarían como consecuencia de acciones directas 

en el sistema nervioso.  

 

El latir del corazón, por ejemplo, es altamente susceptible de sufrir alteraciones en su 

frecuencia e intensidad como consecuencia de un fuerte estado de ira. La rapidez o 

lentitud en la actividad de este músculo escapa por completo del control del individuo y 

probablemente nunca fue una acción voluntaria, así que tampoco pudo transmitirse por 

fuerza del hábito. Algo similar pasa con el temblor de músculos y extremidades en 

situaciones que inspiren terror. 

El temblar no tiene utilidad alguna, con frecuencia trae mucho perjuicio, y no puede 
en principio haber sido adquirido a través de la voluntad y transformado en hábito 
por asociación a alguna emoción. (LE: 67) 

 

Llama la atención la explicación de ciertos movimientos convulsivos a través de la teoría 

de energía disponible en el sistema nervioso. En esta, el autor postula que «cuando el 

sistema cerebro-espinal es altamente excitado y se libera fuerza nerviosa (nerve-force) 

de manera excesiva, ella puede ser invertida (expended) en sensaciones intensas, 

pensamiento activo, movimientos violentos o el incremento de la actividad de las 

glándulas» (LE: 71). Con frecuencia, Darwin cita a Herbert Spencer y sus Ensayos 

científicos y políticos, dado que gran parte de esta idea de limitación de la energía se 

basa en las conclusiones de este último. La teoría de la energía disponible permite 

explicar por qué —como anotábamos al final del inciso anterior— un dolor fuerte libera la 

sensación de uno más débil. Afirma Spencer que la cantidad existente de fuerza nerviosa 

en el organismo debe invertirse en alguna dirección o debe manifestarse en alguna zona 

corporal. El apretar los dientes o tensionar los músculos al extremo bajo un fuerte dolor 

cobra sentido en la medida en que logra desviar la actividad nerviosa dedicada a la parte 

del cuerpo que padece. En palabras de Darwin: «La conciencia interna de que la 

capacidad del sistema nervioso es limitada habrá fortalecido […] la tendencia a la acción 

violenta durante un sufrimiento extremo. Un hombre no puede pensar y llevar 

[simultáneamente] su fuerza muscular al máximo» (LE: 72) 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 37 

 

Un ejemplo claro que pone en juego este tercer principio y parte de los otros dos es, lo 

que en términos del autor resulta ser, quizás, la única expresión auténticamente humana: 

el rubor o sonrojamiento del rostro ante situaciones de vergüenza, timidez o modestia. A 

lo largo de todo un capítulo, se dedica a explicar las causas de esta rara expresión 

involuntaria en las personas. Efectivamente, esta expresión se da incluso en los 

individuos de raza negra, en los que tal reacción se observa cuando la cicatriz blanca que 

ha dejado una herida se torna roja durante los estados de ánimo anteriormente 

mencionados. Tal enrojecimiento de la piel se debe a la dilatación de los vasos capilares 

que irrigan la epidermis, por lo que resulta poco probable que haya sido una conducta 

voluntaria en algún momento.  

 

No obstante, la atención o concentración mental sobre ciertos órganos o partes del 

cuerpo afecta de modo significativo la circulación sobre tal porción de tejido. Varios 

estudios y experimentos de científicos e investigadores son citados por él para sustentar 

lo anterior6. La causa del sonrojamiento humano es la concentración mental en las partes 

visibles de nuestro cuerpo (rostro y cuello) en situaciones en las que el “cómo me veo 

ante los demás” cobra inusual importancia: al preocuparnos por nuestra apariencia 

externa afectamos de manera directa los canales fisiológicos de irrigación sanguínea. La 

teoría darwiniana del rubor —a saber, se sonroja la parte de nosotros que los demás 

ven— permite explicar de este modo por qué a diferencia de los europeos en los que el 

pecho y los brazos están ocultos a la vista, en ciertas culturas aborígenes donde éstos 

están al descubierto tales partes corporales son susceptibles al enrojecimiento.  

 

Las expresiones termina con una enumeración puntual y detallada de numerosas y 

variadas expresiones humanas a la luz de su fundamentación fisiológica. La meditación, 

preocupación, la depresión, la alegría, la ternura, el desgano, la paciencia, la sorpresa, la 

modestia, el horror, entre otros, son analizados casi como en cámara lenta: cada 

pequeño músculo que se pone en acción es descrito con la exactitud y rigurosidad 

características de una persona tan observadora como Darwin. Sus conclusiones (LE: 347 

y ss.) amplían el horizonte de investigación de posteriores estudios al plantear cuestiones 

que rebasan incluso el ámbito netamente fisiológico de la obra. Al preguntarse por el 

                                                 
 

6
 Cfr. LE: 337 y ss. 



38 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
reconocimiento instintivo de las expresiones de los otros, Darwin está entrando en 

campos de la psicología o la antropología comunicativa. Sus menciones breves, pero 

sumamente persuasivas, sobre la empatía en la comunicación en distintas razas o 

pueblos humanos no dejan de ser los apuntes de un autor que era plenamente 

consciente de la trascendencia que su estudio tendría en un futuro en varias áreas del 

conocimiento. 

2.3 Warburg y Darwin 

2.3.1 El uso de las imágenes como textos 

Se ha señalado comúnmente la dificultad que tenía Darwin para dibujar o hacer un 

grafica cualquiera y sin embargo, su obra en conjunto se ha convertido en tema de 

reflexión de la cultura visual victoriana. El uso particular de las ilustraciones y las 

fotografías cobran un carácter muy especial si tenemos en cuenta que su «falta de gusto 

por la pintura» es un aspecto que constantemente remarca en su Autobiografía. En otras 

palabras, 

La aparición de una sola ilustración en el Origen de las especies —el famoso 
“diagrama ramificado”— parecería confirmar su logocentrismo. Aun así, […] las otras 
publicaciones de Darwin, antes y después, fueron ricas en ilustraciones; de hecho, 
su número aumentó de libro en libro. (Nyhart, 2008: 499) 

 

En Las expresiones estamos en presencia de una apropiación progresiva de la imagen 

como parte esencial del contenido en la que texto e imagen se entrecruzan en un diálogo 

permanente. Las gráficas no son usadas como meros instrumentos para esclarecer 

apartes del texto, sino como partes del texto mismo. Aquí entonces hay una ruptura 

significativa con respecto a las ilustraciones en los libros de la época, dado que las 

gráficas incluso le permitían rebatir enfoques teóricos de sus pares académicos7. En Las 

                                                 
 

7
 Las discrepancias teóricas entre Darwin y Charles Bell sobre el carácter único de la raza humana 

frente a los demás animales se muestran en la forma en que las imágenes eran insertadas en sus 
obras. «Las ilustraciones humanas de Darwin en La expresión son mucho más similares a las de 
Bell que sus ilustraciones animales, pero él las utiliza de tal manera que sonsacan las diferencias 
teóricas con Bell. A pesar del énfasis de Bell en la unicidad de la expresión humana, la mayoría de 
las ilustraciones humanas son de humanos en su estado más animalesco. Un poseído 
(demoniac), un hidrofóbico, un loco, […] y aquellos controlados por el miedo o la ira. […] Ellos 
estrechan y difuminan la distinción entre los humanos y los animales al mostrar a los humanos en 
momentos de brutalidad y no de nobleza» (Smith, 2006: 192).  



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 39 

 

expresiones los dibujos y retratos no cumplen un papel secundario, tampoco se pueden 

catalogar como complementos de las ideas escritas; ellos son una extensión conceptual 

que contiene información por sí misma. Se abre paso una unidad en la cual «la imagen y 

el texto que la rodea comunican fluidamente las ideas de Darwin» (Larson & Brauer, 

2009: 9). 

 

Nuestra tesis es que en Warburg encontramos el mismo uso del texto-imagen como 

pieza fundamental para transmitir una idea. Quizás no exista un trabajo de Warburg que 

pueda leerse sin ayuda visual de referencia. Él mismo era consciente de la fuerte 

dependencia de las imágenes a la que su método y su objeto de estudio le confinaban. 

De hecho, es bien conocida la presencia constante de diapositivas durante sus 

conferencias. Más aún, un proyecto como Mnemosyne sólo adquiere sentido como 

radicalización de esta postura frente a las imágenes-texto. Ha debido, pues, ser de 

mucha ayuda para él encontrar en Las expresiones una especie de manual ilustrado de 

las expresiones humanas más relevantes. Contemplamos aquí unos dibujos tan 

elocuentes por sí solos que casi no podríamos imaginar esta obra sin ellos. La rabia, la 

devoción, la ira y demás emociones eran congeladas en su movimiento natural como 

parte del desarrollo del argumento; por lo que las descripciones detalladas y exhaustivas 

se tornan insuficientes comparadas con la información no-escrita que la imagen nos 

brinda (Figura 8). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 8. Expresión de terror. Ilustración original de Las 
expresiones. 



40 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Por otro lado, la fotografía también encontró un uso particular en Las expresiones (Figura 

9). Recordemos que la obra de Darwin surge en una Europa que se debatía en una 

discusión sobre los usos posibles de este reciente invento. En esa medida, tuvo que 

tomar partido en estos tópicos quizás sin proponérselo. Al incluir fotografías de pacientes 

siquiátricos y personas sometidas a experimentos explota su potencial de documento o 

de registro para  la medicina y demás ciencias. Igualmente, la presencia de fotografías y 

no de pinturas o esculturas para apoyar sus planteamientos parece apuntar hacia una 

mayor confiabilidad u objetividad en las primeras. En unas pocas líneas al comienzo de 

su texto, descarta todo tipo de representación artística como herramienta de estudio de 

las expresiones humanas, lo que en otras palabras, significa que hay en él una postura 

estética frente a la nueva técnica de captura de la luz. 

Hubiese esperado extraer mucha ayuda de los grandes maestros de la pintura y la 
escultura, quienes son observadores detallados. Por lo tanto, he mirado fotografías y 
grabados de muchas obras conocidas; pero, con pocas excepciones, no han sido 
provechosas. La razón es, sin duda, que en las obras de arte la belleza es el objetivo 
principal y los músculos faciales fuertemente contraídos destruyen la belleza. (LE: 
14) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 9. Fotografía de hombre sometido a experimentos 
de excitación de músculos faciales por medio de 
corrientes eléctricas. LE: 301. 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 41 

 

El uso de la fotografía fue fundamental para Warburg sobre todo en la última parte de su 

trabajo intelectual. Sin embargo, ya desde su viaje a América (1895) fue una herramienta 

de gran ayuda, lo cual demuestra entre otras cosas, su valoración de la fotografía como 

documento visual: la presencia de muchas imágenes fotográficas en un proyecto como 

Mnemosyne es prueba de ello. Independientemente de la consideración artística positiva 

o negativa frente a esta forma técnica de plasmar las imágenes, no podemos negar que 

Warburg aprehendió rápidamente todo el potencial de la fotografía como texto-imagen 

que tiene vida propia, en tanto ella permite “decir más cosas” que el lenguaje puramente 

discursivo. Es en esta dirección que podemos comprender el hecho de que en tal 

conjunto de fotografías e imágenes del Atlas no hubiese «ni encabezamientos ni 

comentarios detallados por parte de Warburg». Por supuesto no estamos diciendo que 

estas ideas tienen su origen en Darwin, simplemente hemos contrastado ambos usos de 

las imágenes tratando de señalar puntos de convergencia significativos a nuestro juicio. 

Está muy claro para nosotros que las ideas warburgianas se nutren de muchas fuentes, 

pero es de resaltar el carácter innovador de las gráficas e ilustraciones en Las 

expresiones. 

2.3.2 Hacia una psicología de la expresión 

Al principio del capítulo mencionábamos que la utilidad del trabajo de Darwin en la obra 

de Warburg fue directa. En efecto, en su diario, Warburg lo catalogaba como «un libro 

que por fin me ayuda» (citado en Gombrich, 1986: 79), frase que debemos entender 

como el descubrimiento de la obra de Darwin como herramienta eficaz para sus 

preocupaciones inmediatas. Por ejemplo, en su trabajo sobre la primavera de Botticelli, al 

describir la persecución erótica de Flora y Céfiro, dice: «mientras corre, la joven vuelve la 

cabeza a su perseguidor, como suplicando ayuda; los brazos y las manos se mueven 

también en actitud defensiva» (Warburg, 2005: 96). Y más adelante, «la punta de la nariz 

está un poco levantada, la aleta nasal destaca nítidamente; esto y el labio inferior 

colgante hacen que el rostro adquiera una expresión resignada» (Warburg, 2005: 108).8  

Hemos resaltado a propósito las frases que solo cobran significado a través de la lectura 

de un estudio tan minucioso y detallado de las expresiones humanas como el de Darwin. 

Los extensos capítulos darwinianos dedicados a la descripción pormenorizada de los 

                                                 
 

8
 Las cursivas de ambas citas son nuestras. 



42 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
músculos, nervios y tendones que se ponen en acción cuando queremos expresar una u 

otra sensación brindan a Warburg  una base sólida y científica para sus aseveraciones.  

 

Otro ejemplo de cómo Darwin es usado como herramienta para el análisis de las obras 

pictóricas del Renacimiento resulta ser el trabajo de Warburg El arte del retrato y la 

burguesía florentina  de 1902. Aquí en varias ocasiones se logra vislumbrar la influencia 

decisiva del lenguaje, los términos y las expresiones darwinianas. Al analizar la forma en 

cómo Doménico Ghirlandaio logra hacer que el rostro «grotesco» de Lorenzo de Medici 

parezca benevolente y jovial, Warburg recurre a las descripciones de Darwin como 

instrumento de interpretación del rostro9. Ciertamente, como él mismo anota, muchos 

artistas e historiadores de la época coinciden en que las facciones de Lorenzo no le eran 

del todo favorables. Ojos miopes, nariz aplastada con punta caída, boca grande y rasgos 

que lo acercaban a «la fisonomía antipática de un tipo criminal y repugnante» son los 

elementos que Ghirlandaio matiza con el pincel. En su pintura, la cara de Lorenzo 

aparece “suavizada” dado que «los ojos y las cejas no se agolpan» y «el labio superior 

no se oprime al inferior en un amargo gesto de reserva» (Figura 10). 

 

Más relevante resulta aún el hecho de que fuese el mismo Warburg el que buscara las 

imágenes de una medalla y una estatua donde se había acuñado el rostro de Lorenzo 

pero sin el “tratamiento suavizante” que se le dio en la Confirmación de la regla 

franciscana de la Santa Trinitá (Figura 11 y Figura 12). El pivote alrededor del cual gira 

todo esta situación es sin duda la posición de las cejas y la contracción de los labios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

9
 Para todas las citas de esta sección cfr. 2005: 152 y ss. 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 43 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 10. Confirmación de la regla franciscana (detalle). Doménico Ghirlandaio, 1485. 

Figura 11. Lorenzo de Médici. Busto 
de Antonio del Pollaiuolo, ca 1480. 

Figura 12. Lorenzo de Médici. Medalla de Niccolò di 
Forzore Spinelli, ca 1490. 



44 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Tales aspectos puntuales de la expresión facial, así como la interpretación de la postura 

de Lorenzo como una actitud de «asombro, pero también de rechazo» se encuentran 

explicados e ilustrados ampliamente en el libro de Darwin10. Igualmente podríamos 

mencionar las relaciones que halla entre los contornos oculares o las comisuras labiales 

y la «indiferencia arrogante» de Piero, la «opulencia» de Giovanni, el futuro papa León X. 

En síntesis, el trabajo del naturalista inglés le permitió a Warburg hacer interpretaciones 

psicológicas de la expresión de los personajes retratados con una precisión asombrosa 

que pretendía mostrar un lenguaje corporal que pasaba desapercibido a los historiadores 

del arte.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

10
 «Como la sensación de asco (disgust) comienza, principalmente, en conexión con el acto de 

comer o saborear, es natural que esta expresión consista fundamentalmente en movimientos 
alrededor de la boca. Pero como el asco también genera molestia (annoyance) generalmente se 
acompaña por un fruncido de cejas y frecuentemente por gestos como para empujar o protegerse 
contra el objeto ofensivo» (LE: 257). La interpretación de Warburg del gesto de Lorenzo como de 
«asombro pero también de rechazo» debe leerse a la luz de este pasaje de TE, en donde 
justamente se identifica el levantamiento de los brazos con las palmas extendidas en dirección 
hacia el objeto como un rechazo hacia el mismo (Figura 13). Warburg parte de este «rechazo» en 
la postura de Lorenzo para mostrar el juego de importancias y contrapunteos de jerarquías entre 
los distintos personajes que pueblan la composición pictórica: la Iglesia pasa a un segundo plano 
mientras que los miembros de la burguesía pasan a ser protagonistas de la obra. «Resulta tan 
elocuente el juego mudo entre Lorenzo y este grupo [de los tres hombres y los tres niños] que, si 
se observa con atención este “comité de bienvenida sobre la escalera”, se obtiene la impresión de 
que se trata del centro gravitatorio artístico de toda la composición […]» (Warburg, 2005: 154).  

Figura 13. Expresión de asco y rechazo. Fotografía 
de Las expresiones 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 45 

 

2.3.3 Proyección emocional y simpatía 

Existe una pregunta que subyace a todo el problema de la expresión humana: ¿qué nos 

permite asociar un movimiento corporal percibido con un estado de ánimo, con un 

conjunto de intenciones o pensamientos determinados? En otras palabras, se trata no 

sólo de conocer los orígenes de nuestras expresiones, sino también de investigar lo que 

sucede cuando las vemos en nuestros semejantes. Por supuesto, la cuestión anterior 

rebasa los límites de la fisiología o biología como discursos explicativos basados en la 

interacción de músculos y nervios en el organismo. La pregunta es de suma importancia 

porque todo el problema de la comunicación descansa en la idea de que el otro logre 

captar el mensaje que quiero transmitir. En esa medida, la expresión no está exenta de 

ese diálogo fundamental en el que ambas partes (emisor-receptor) comparten unos 

códigos semánticos que permiten el entendimiento. Ahora bien, Darwin sabe que el papel 

que juegan los músculos faciales y demás herramientas expresivas en el desarrollo de la 

comunicación humana no es despreciable. «Percibimos esto de manera inmediata 

cuando conversamos sobre un tópico importante con alguien cuyo rostro está oculto». 

(LE: 354) Podríamos mencionar aquí la negativa de muchas personas a hablar asuntos 

importantes por teléfono. 

 

Las pistas para resolver la pregunta de qué pasa cuando vemos cuerpos en movimiento 

las podemos encontrar en el mismo escrito de Darwin. Comenzaremos por mencionar la 

estrecha relación entre la intención y el movimiento como elementos indisolubles e 

inseparables en la cinética expresiva. El principio de antítesis encuentra su fundamento 

en esta relación; es decir, la razón última de porqué ejecutamos movimientos contrarios 

en estados de ánimo opuestos es que tenemos la intención de expresar algo opuesto y 

nuestro movimiento sigue ese vector intencional. Hay una idea oculta —no desarrollada 

en Las expresiones— según la cual nuestras intenciones buscan una repercusión directa 

en el mundo circundante. Esto se debe a que los músculos y órganos no son medios de 

expresión en sí mismos, es decir, su finalidad nunca fue la expresión. «Ningún musculo 

se ha desarrollado o incluso modificado por mor de la expresión únicamente» (LE: 354) 

Esto implica que el movimiento ejecutado tenía una utilidad precisa y no surgió de 

manera azarosa o casual. Este carácter utilitario —de alivio de un dolor o satisfacción de 

una necesidad— permite hablar de la pretensión de influencia directa del movimiento en 

el entorno del sujeto. Por ejemplo, en perros y primates el levantar un extremo del labio 



46 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
para mostrar el canino a un potencial contrincante se hace para disuadirlo de su ataque, 

no por otra razón. En este sentido, el hombre como ser expresivo confía —por así 

decirlo— en el poder de sus movimientos para generar cambios en las circunstancias 

externas. Proyecta sus intenciones y deseos en los demás objetos y, en el caso de los 

estados de ánimo diremos que se proyecta emocionalmente. Vemos en acción la 

tendencia a proyectar nuestras intenciones con movimientos cuando las personas 

encogen los hombros y muestran las palmas de las manos cuando están en una 

situación en la piden excusas o cuando sucede algo que escapa a su control. Al ubicar 

las manos y brazos en una postura contraria a la de la lucha —por el principio de 

antítesis— aspiramos a que las circunstancias que nos rodean sean distintas. Esta 

proyección emocional puede contemplarse más diáfanamente con unos ejemplos que 

propone el mismo Darwin. 

Tan fuertemente están asociados nuestras intenciones y movimientos, que si 
deseamos ansiosamente que un objeto se mueva en una dirección, difícilmente 
podemos evitar mover nuestros cuerpos en la misma dirección, aunque sabemos 
perfectamente que esto no tiene ninguna influencia. […] Por otro lado, si deseamos 
ávidamente que alguien se aproxime actuamos como si lo empujáramos hacia 
nosotros; y así en innumerables ejemplos. (LE: 65) 

 

Ahora bien, el término «simpatía» (sympathy) aparece en varios apartes de Las 

expresiones cuando Darwin intenta explicar lo que sucede al ser testigos de la 

manifestación de una emoción fuerte en otra persona.  

Casi todos experimentaríamos el mismo sentimiento en su más alto grado al 
contemplar a un hombre que va a ser torturado o que está siendo torturado. En estos 
casos no hay peligro para nosotros,  pero a través del poder de la imaginación y la 
simpatía nos colocamos en la posición del que sufre y sentimos algo semejante al 
miedo. (LE: 304) 

 

La palabra simpatía es usada por él en su acepción científica de relación entre dos 

cuerpos o sistemas en el que la acción de uno repercute en el estado del otro11. De 

hecho, para Darwin, uno de los más grandes obstáculos en el estudio de las expresiones 

                                                 
 

11
 Hay que ser cuidadosos con el termino sympathy, ya que una de las posibles traducciones al 

español podría ser «compasión» o «lástima». Sin embargo, la acepción de sympathy en este 
sentido sólo es aplicable en los capítulos cuando puntualmente se refiere al hecho de ver el 
sufrimiento de otros. Por lo demás, en los apartes que escogimos Darwin no se refiere a estos 
sentimientos, sino a la relación o co-acción existente entre dos sistemas o cuerpos tal y como 
mencionábamos arriba. El fenómeno de la ruborización del rostro es explicado por una simpatía 
entre el sistema circulatorio del rostro y el del cerebro. Cfr. LE: 323. 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 47 

 

resulta del carácter simpático de nuestra percepción de las emociones, es decir, de que 

no podemos evitar proyectarnos en el otro que se expresa. Esto, según él, dificulta la 

contemplación minuciosa de todos los músculos u órganos que entran en acción bajo 

una emoción determinada, ya que «cuando observamos cualquier emoción profunda 

nuestra simpatía se encuentra tan excitada que olvidamos la observación detallada o la 

tornamos en algo imposible» (LE: 12). La observación de todo el espectro variado de 

acciones o movimientos que ejecutamos para expresarnos le llevó a la conclusión de que 

muchas acciones son ejecutadas bajo ciertas circunstancias «independientemente del 

hábito, y parecen deberse a la imitación o algún tipo de simpatía» (LE: 34). Abrir y cerrar 

las mandíbulas cuando cortamos con unas tijeras, toser delicadamente para limpiar 

nuestra garganta cuando escuchamos a alguien que ha quedado ronco o mover los pies 

cuando vemos a un deportista ejecutar un salto son ejemplos que proporciona Darwin de 

este interesante fenómeno. Resumiendo, la relación entre intención y movimiento —

aspecto central para explicar lo que sucede cuando vemos la expresión de otro— se 

debe a una proyección emocional que hacemos sobre los objetos y las personas que nos 

rodean. Dicha proyección se muestra de manera mucho más directa en la simpatía o la 

vivencia de la experiencia del otro como propia.  

 

El problema de la proyección sentimental surge en Warburg en tanto concibe la imagen 

como portadora de una carga emocional con la que entramos en contacto. Una de sus 

grandes preocupaciones fue comprender por qué la imagen no solo es un objeto de 

contemplación, sino un detonador de sentimientos en el espectador. Esta capacidad para 

«sentirse a sí mismo en» una imagen es el sentido de la palabra alemana Einfühlung, la 

cual tenía una larga tradición para cuando Warburg la toma prestada.12 

Esta ―proyección sentimental (Einfühlung), no es otra cosa que […] el lado interior 
de la imitación […] tal como yo la siento frente a los movimientos dislocados de un 
acróbata. No se efectúa ninguna separación entre el acróbata que está arriba, y yo 
que estoy abajo, sino que yo me identifico con él, yo me siento dentro de él, en su 
lugar. Ciertamente yo puedo realizar la separación entre el acróbata y yo, entre sus 
actos y los míos, en la consideración ulterior. Pero no se trata de eso aquí. La 
cuestión es lo que yo experimento, lo que yo siento en el instante en que estoy 
sujeto a la acción del impulso de imitación. […] Yo no experimento ningún 
desdoblamiento, sino que se trata de un hecho completamente uno. […] Cuando yo 

                                                 
 

12
 Einfühlung ha sido traducido frecuentemente como empatía o proyección sentimental. El tema 

se ampliará en el próximo capítulo. 



48 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
me siento proyectado sentimentalmente en el acróbata, me represento, no como 
esforzándome hacia adelante o hacia atrás, etc., sino que yo vivo este esfuerzo 
como un juego que se representa en mí inmediatamente. Yo vivo este esfuerzo. Yo 
vivo la voluntad y la obstinación de la voluntad, cuando se ha dado cima a un 
movimiento. La realidad de este hecho es indudable. (Lipps, 1984: 118) 

 

Para Warburg la proyección sentimental se encuentra en relación directa con el papel 

psicológico que juega la imagen no solo al ser realizada, sino también contemplada. La 

imagen desencadena unos procesos de «asociación irreflexiva» que tienden a dotar de 

movimiento al objeto plasmado en ella. Efectivamente, el movimiento que yo reconozco 

—por ejemplo, en la famosa imagen de la jugadora de golf del Atlas Mnemosyne (Figura 

14)— requiere del concurso de todas mis experiencias anteriores con respecto a mi 

propio cuerpo y al de los demás. Warburg diría que «es la memoria del contemplador, las 

asociaciones almacenadas en su mente, lo que hace posible este acto de reconstrucción 

racional» (citado en Gombrich, 1986: 85). Es decir, la empatía permite que yo reconozca 

una imagen estática como si estuviese en movimiento. Darwin por su parte proporciona 

una base firme para asegurar que reconocemos las expresiones de los demás —y esto 

incluye a las obras de arte— porque las introyectamos asociándolas como propias.  

2.3.4 Emoción, cuerpo y Pathosformel 

De la lectura del libro de Darwin se puede concluir que la forma como los seres humanos 

nos expresamos viene casi completamente determinada por el juego de los tres 

principios a través de los miles de millones de años de evolución sobre el planeta 

Tierra13. Queremos resaltar aquí dos ideas importantes que a nuestro modo de ver 

encontraron en Warburg suelo fértil donde desarrollarse en nuevos horizontes: la primera 

(a) que existe un sustrato fisiológico-mecánico para todas las emociones que se 

transmite hereditariamente y la segunda (b) que al descender el hombre de un tronco 

parental (parent-stock) común el conjunto de movimientos expresivos deben ser único y 

limitado en tanto se traten de reacciones básicas como el miedo, el dolor o la ira. 

 

                                                 
 

13
 No obstante esta idea requiere un matiz. Las convenciones sociales, los factores geográficos y 

circunstancias históricas generan transformaciones en los movimientos expresivos o añaden unos 
nuevos. El hecho de que para la gran mayoría de los pueblos la negación se manifieste como giro 
horizontal de la cabeza y la afirmación como movimiento vertical de la misma, mientras que para 
muy pocos no sea así, permite mostrar que a veces somos capaces de modificar este tipo de 
acciones de manera convencional. 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(a)  Cuando se afirma la existencia de un proceso capaz de sedimentar los movimientos 

hasta hacerlos prácticamente involuntarios el hábito y la herencia se perfilan como los 

artífices de este mecanismo de fijación. Aunque el mismo Darwin admite no conocer por 

completo las razones fisiológicas que permiten esta fijación, se aventura a establecer, 

basándose en algunos estudios de su época, que la repetición del estímulo de un 

sistema nervioso puede reforzar las reacciones del mismo frente a estímulos similares.  

 

Lo importante aquí es que no sólo se hereda el movimiento en sí, sino también la relación 

entre dicho movimiento y los estados de ánimo asociados. Es decir, lo que se transmite  

a las futuras generaciones es un paquete emocional que no incluye únicamente 

movimientos sino también emociones. Clarifiquemos lo anterior con un ejemplo: la 

Figura 14. Campeona de golf Erika Sellschopp. Atlas 
Mnemosyne, panel 77. 



50 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
sensación de asco extremo automáticamente activa los músculos que permiten vomitar. 

El expulsar los alimentos fuera del tracto digestivo requiere poner en movimiento toda 

una serie de órganos que normalmente no podemos mover a voluntad, dado que dicha 

tarea motriz resulta sumamente compleja.  

 

Ahora bien, lo interesante es que este difícil y complejo movimiento se enlaza a través de 

la repetición con la sensación de asco; posteriormente, ambas quedan ligadas entre sí 

hasta que casi se desdibuja la frontera entre lo emocional y lo fisiológico. En palabras del 

autor, «si la estructura de nuestros órganos de respiración y circulación hubiese diferido 

en solo un pequeño grado del estado en el cual ellos ahora existen, la mayoría de 

nuestras expresiones habrían sido completamente diferentes» (LE: 363). Quizás nuestra 

idea del asco fuese muy distinta si los movimientos que asociamos con ello fuesen 

también diferentes. Darwin propone escudriñar en el sustrato físico de las emociones, lo 

que le permite ampliar la visión de los estados de ánimo como asuntos únicamente 

mentales.  

La mayoría de nuestras emociones están tan estrechamente conectadas con su 
expresión [física] que difícilmente existirían si el cuerpo permaneciera pasivo. La 
naturaleza de la expresión depende en gran parte de la naturaleza de las acciones 
que han sido ejecutadas habitualmente bajo ese estado de ánimo. […] Así un 
hombre puede intensamente odiar a otro, pero hasta que su condición corporal no 
sea afectada no se puede decir que esté enfurecido. (LE: 237-238) 

 

(b) Al psicologizar los movimientos que usamos para comunicar sentimientos Darwin 

permite materializar la emoción en expresión misma. La fórmula sería: no sólo ponemos 

en juego ciertos músculos y órganos cuando estamos bajo determinado estado de ánimo, 

sino que también cuando movemos esas partes del cuerpo que usualmente empleamos 

para manifestar una emoción, podemos casi experimentarla como sensación. La 

estructura nerviosa y muscular permite materializar nuestras emociones y convertirlas en 

expresiones; por lo que es lícito afirmar que si todos los humanos compartimos la misma 

estructura neuromuscular al descender de un antepasado común el repertorio de 

movimientos usados para manifestar determinada sensación debe ser limitado, por un 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 51 

 

lado, e idéntico o sumamente parecido para todos, por el otro. Esto nos conecta con la 

noción warburgiana de Pathosformel14.  

 

En términos generales el concepto warburgiano de Pathosformel se define como el 

conjunto de fórmulas o modelos que permiten expresar y comunicar ciertos estados 

internos (pathos) de manera visual. Estas herramientas son usadas, en la pintura o la 

escultura, como fórmulas efectivas que se afianzan, se transmiten y se fijan en ciertas 

épocas. Warburg estuvo fuertemente interesado en la manera cómo estas fórmulas de 

expresión perviven en la memoria de los pueblos y son susceptibles de ser traídas al 

presente con más o menos eficacia. El pathos de la ninfa que corre velozmente llevando 

una cesta frutal en su cabeza fue una fórmula ampliamente usada en el mundo antiguo 

para denotar jovialidad, frescura y alegría. Ella retornó en el Renacimiento bajo las 

mismas expresiones formales —cabellos al aire, pliegues del vestido pegados al cuerpo, 

etc.— que permitían desde la Antigüedad el uso efectivo de esa figura femenina en una 

composición como sinónimo de vitalidad.  

 

Una clave que permite comprender la fuerza con que estas fórmulas tienden a 

permanecer en la historia consiste en contemplarlas como no convencionales. Es decir, 

teniendo en cuenta que el sustrato de ellas es fisiológico, ellas guardan un contenido que 

es independiente de la cultura y las costumbres de una época. La rabia, el miedo, el 

asco, la sorpresa, y demás emociones se manifiestan a través de un repertorio de 

movimientos determinado y éste a su vez es común a todos los pueblos. El encogimiento 

de los hombros, por solo tomar un caso, siempre será señal de impotencia o intención de 

disculparse por algo que escapa de nuestra voluntad. Somos herederos de un lenguaje 

común de expresiones humanas y el arte, por supuesto, no podía ser la excepción. En 

cierta manera la cuestión de la representación de la vida en movimiento —que el mismo 

Warburg cataloga como «el problema más difícil de las artes plásticas» (Warburg, 2005: 

112)—, viene determinada por la estructura corporal, nerviosa y muscular de los seres 

humanos. 

 

                                                 
 

14
 Pathos: emoción, expresión, dolor. Pathosformel suele traducirse como «fórmulas de 

expresión» 



52 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
De cierta forma Darwin era consciente que los artistas, a través de su técnica, ponían en 

evidencia un lenguaje gestual preciso que podía exagerar uno u otro rasgo para 

comunicar ciertas actitudes o emociones, pero cuya base natural le imponía límites 

definidos.  

Los antiguos escultores griegos estaban familiarizados con la expresión [del 
sufrimiento], tal y como se muestra en las estatuas de Laocoonte y Arrentino, […] 
ellos llevaron las arrugas transversales a través de toda la extensión de la frente 
cometiendo así un gran error anatómico. […] No obstante, es muy probable que 
estos observadores maravillosamente precisos, en lugar de haber cometido un error, 
sacrificaran intencionalmente la verdad en aras de la belleza; dado que las arrugas 
rectangulares en la frente no habrían tenido una gran apariencia (appearance) en el 
mármol. (LE: 183) 

 

Si según Warburg, la fórmula pathos es también «depósito de una experiencia emocional 

derivada de actitudes religiosas primitivas» (Gombrich, 1986: 225), no es del todo 

descabellado creer que él está pensando en el hábito y la herencia genética como los 

posibles procesos por medio de los cuales este repertorio de movimientos 

neuromusculares se fijan no solo en los individuos sino en la historia colectiva de la raza 

humana. Para Warburg estas «experiencias religiosas» paganas permitieron la liberación 

de los movimientos expresivos a través del baile y la danza desinhibida, lo cual a su vez 

brindó a los artistas un lenguaje corporal que hubiese sido imposible adquirir de otra 

manera. En la Introducción del Atlas Mnemosyne anota: «Es en la zona de los arrebatos 

orgiásticos donde debemos buscar el sello que graba en la memoria los movimientos 

expresivos de los arrobos extremos de la emoción, en la medida en que se puedan 

traducir al lenguaje gestual, con tal intensidad […] que persistan como una herencia 

almacenada en la memoria» (citado en Gombrich, 1986: 230). No sería hasta la lectura 

de La Mneme de Richard Semon que Warburg encontraría el vocabulario adecuado para 

hablar de esta persistencia de las imágenes en términos de «memoria social» 

2.3.5 El «como si» del animal simbólico 

Uno de los elementos más importantes que permite el principio de asociación darwiniano 

es alejar la acción de su uso inmediato y directo. Es decir, cuando llenos de ira 

apretamos los puños y los dientes lo que estamos haciendo es actuar como si fuésemos 

a atacar y preparando nuestro cuerpo para un enfrentamiento con el oponente. Este 

«como si» es la brecha que nos separa de los animales: nos hace animales simbólicos. 

Es decir, nos ponemos en actitud hostil y de batalla aun cuando no vayamos a pelear 



La expresión de las emociones en el hombre y los animales (1872) 53 

 

realmente con el otro individuo. En palabras de Gombrich: «Evolucionar [para Darwin] 

significa diferenciar y desligar las acciones de su impulso inmediatamente» (1986: 79).  

 

El largo y escarpado camino de la evolución dotó a los seres humanos de una cantidad 

de expresiones que empezamos a utilizar fuera de su contexto utilitario gracias al 

principio de asociación. El rascarse la cabeza o toser levemente para limpiar la garganta, 

otrora movimientos para librarse de un objeto incómodo y molesto, son ahora usados en 

cualquier situación de incomodidad o molestia. En este sentido, el ser humano es capaz 

de controlar la carga energética contenida en el movimiento expresivo. A diferencia del 

animal que se entrega por completo a las emociones y las pasiones expresadas en 

reacciones básicas, el hombre puede mantener una distancia frente a este extremo a 

través de las acciones simbólicas. Sin embargo, se trata de un equilibrio siempre frágil y 

paradójico: sin el recuerdo ancestral de estas reacciones el hombre carecería de 

expresión, pero el uso desbocado de ellos le llevaría a la locura animal. «Morder o arañar 

es renunciar al status humano» (Gombrich, 1986: 228). 

 

Comprendemos entonces que el peligro de sucumbir al frenesí pagano o al éxtasis 

dionisiaco —del cual habla Warburg en varias ocasiones— se debe, en gran medida, a 

que la raíz de tales movimientos es física, es decir que siempre está presente: es 

inherente a la expresión misma. Sentimos una pulsión fuerte a ejecutar los mismos 

movimientos que nuestros ancestros ejecutaron en situaciones similares, dejarnos llevar 

por la pasión desenfrenada que los movimientos acentúan. Tales emociones al 

plasmarse en una obra de arte «transmiten los ecos de esa entrega a las profundidades 

[del frenesí]» (Gombrich, 1986: 231). De este modo, la fisiología de las emociones sirvió 

a Warburg para comprender que lo que estaba detrás de toda la gama cinética expresiva 

del ser humano era la cristalización orgánica de antiguas e intensas emociones. El 

«como si» —o digamos, la facultad simbólica— de nuestras acciones permite el equilibrio 

de estas poderosas fuerzas de la expresión al generar una distancia frente al uso directo 

e inmediato de los movimientos de la expresión. Es decir, para no sucumbir ante la carga 

emotiva y controlarla se requiere un espacio de reflexión [Denkraüm]. Para Warburg, esta 

distancia debería «constituir el verdadero tema de una ciencia de la cultura que hubiera 

elegido como objeto propio la historia psicológica […] del espacio entre el impulso y la 

acción» (Warburg, 2010: 3) 

 



54 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
No obstante, Darwin no usó en ninguna parte de Las expresiones el término simbólico al 

referirse al alejamiento de la utilidad directa de una acción. La razón es que él 

consideraba esta palabra sumamente oscura y susceptible a crear malentendidos. 

Podemos vislumbrar esta reserva en la siguiente nota al pie que nos permitiremos citar in 

extenso. 

Graciolet dice, «los dientes se descubren e imitan simbólicamente la acción de 
atacar y morder». Si en lugar de usar el término vago simbólicamente, Graciolet 
hubiese dicho que la acción era un remanente de un hábito adquirido durante 
tiempos primigenios cuando nuestros progenitores semihumanos peleaban con sus 
dientes, como los gorilas y orangutanes de nuestros días, él habría sido mucho más 
inteligible. (LE: 241) 

 

En las últimas páginas de Las expresiones, Darwin advierte que la importancia de una 

comunicación basada en el «como si» del hombre radica en que los movimientos 

expresivos le dan «vivacidad y energía» a nuestras palabras y acciones al revelar 

intenciones y pensamientos de manera más directa e inmediata. Quizás esto es lo que 

tiene Warburg en mente cuando se dedica a analizar —con detalle detectivesco— las 

expresiones y movimientos en las imágenes y esculturas, esto es, estudiar un lenguaje 

corporal que permita develar intenciones y pensamientos ocultos en el lienzo o la piedra. 

Hacer hablar a la materia muerta en su propio idioma. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

3.  Sobre el sentido óptico de las formas 
(1873)

1
 

«Me relaciono con el objeto de manera semipoética, es decir, veo espíritus recorriendo las figuras 
visibles». 

— SSO: 196. 

Sobre el sentido óptico de las formas no sólo aseguró a Robert Vischer (1847–1933) un 

lugar propio en el escenario académico de la Alemania de mitad del siglo XIX, sino que 

también le convirtió en un autor de referencia básica para comprender el desarrollo del 

problema de la «forma» (Form) dentro de la estética alemana. El enfoque de Sobre el 

sentido está basado en el hecho de que ante una figura no nos dedicamos simplemente 

a contemplarla, sino que, de alguna manera, interactuamos con ella. Nunca un paisaje 

aparece ante nosotros como un mero paisaje. Siempre la imagen nos transmite algo. O 

bien nos tranquiliza, o bien nos perturba. O nos inspira o nos satura. Pero la percepción 

vacía y sin reacción es imposible para un ser humano. Dotamos involuntariamente a las 

formas de un contenido emocional.  

 

No obstante la fuerte influencia de su padre, Friedrich Theodor Vischer2, la aplicación de 

categorías y términos propios de la naciente psicología, tales como sentimiento y 

sensación, sumada a los datos suministrados por la medicina y la fisiología de la época 

consiguen que el texto de R. Vischer avance, por mérito propio, más allá de los límites de 

la estética de su progenitor. La noción que atraviesa el escrito es la de Einfühlung, que 

                                                 
 

1
 Über das optische Formgefühl: ein Beitrag zur Ästhetik. Leipzig: Hermann Credner. En adelante 

Sobre el sentido. Aquí hemos usado como apoyo la traducción al inglés de Mallgrave e Ikonomou 
(1994). De esta versión serán todas las citas. Las palabras y conceptos referenciados 
directamente del texto alemán aparecerán entre corchetes. 
2
 El capítulo 5 se ampliará la información sobre F. T. Vischer. 



56 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
aquí usaremos en su traducción española de empatía.3 En términos generales ésta se 

define como la capacidad para sentirse a sí mismo dentro del objeto que percibimos, de 

tal forma que la frontera entre sujeto-objeto se desdibuja. Si bien R. Vischer no fue el 

primero en usar el término, la exposición de las implicaciones psicológicas del «sentirse 

en los objetos» es esclarecedora.  

3.1 El contexto de Sobre el sentido 

Con La crítica del Juicio Kant establece las bases del posterior desarrollo de la estética 

alemana del siglo XVIII y XIX. El principal problema que Kant enfrenta es el de 

fundamentar de manera a priori los juicios estéticos, que incluyen aquellos que hacemos 

sobre los objetos «bellos». Esto es, concederle carácter de necesidad y universalidad a 

las expresiones que hacemos sobre lo bello. En cuanto a su carácter de universalidad la 

solución kantiana es la siguiente: nuestros juicios estéticos son universales en la medida 

en que nuestro sentimiento de placer sólo se refiere a la forma del objeto.  

La forma de tal objeto (no lo material de su representación como sensación) es 
juzgada […] como la base de un placer en la representación de semejante objeto, 
con cuya representación este placer es juzgado como necesariamente unido […] 
para todo el que juzga en general. El objeto llámase entonces bello, y la facultad de 
emitir juicios según un placer semejante […] llámese el gusto, pues como el 
fundamento del placer se encuentra tan sólo en la forma del objeto […], por tanto, no 
en una sensación del objeto ni en relación con un concepto que encierre alguna 
intención […], resulta así que solamente con la conformidad a leyes en el uso 
empírico del Juicio […] en el sujeto es con lo que concuerda la representación del 
objeto […], cuyas condiciones a priori tienen un valor universal. (Kant, 2007:116) 

 

El papel que juega la «forma» del objeto en la elaboración de nuestros juicios estéticos 

será tema de reflexión de varios pensadores poskantianos. Si la forma del objeto 

determinaba que este fuera tomado como bello o no, ¿qué era entonces «forma»? ¿Se 

refería Kant a la estructura material del objeto, o a su figura, o a su representación 

mental?  

                                                 
 

3
  Otra traducción interesante para la palabra es intropatía. El término aparece por primera vez 

como un neologismo francés propuesto por Paul Ricoeur en la traducción del libro Ideas de 
Husserl, en 1950. En el español, al igual que en el francés, el prefijo intro— facilita la comprensión 
de las implicaciones contenidas que el prefijo en— pierde. Esto se debe, quizás, a que la última se 
usa también para referirse a superficies (El libro está en la mesa). Mientras que decir «intro» nos 
lleva implícitamente dentro del objeto a que nos referimos. Tal problema no existe con el prefijo 
alemán ein—. 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 57 

 

De las muchas maneras de interpretar esta idea kantiana se destaca una vertiente 

filosófica tradicionalmente conocida como formalismo. Dos aspectos de la teoría estética 

de Arthur Schopenhauer abren el camino para la interpretación formalista del problema 

kantiano. Primero, en El mundo como voluntad y representación plantea, siguiendo a 

Kant, que el acto estético debe ser desinteresado. Luego, la voluntad debe quedar en 

suspensión para apreciar las obras de arte. La belleza aparece entonces como un 

sentimiento accesible a través de la contemplación pura del objeto. Ningún interés 

personal, ningún pensamiento o movimiento del intelecto debe perturbar este acto, si es 

que se quiere apreciar el objeto en toda su profundidad.  

Con todas estas consideraciones deseo haber dejado claro de qué clase y magnitud 
es la parte que tiene en el placer estético su condición subjetiva, a saber: la 
liberación del conocimiento respecto del servicio de la voluntad, el olvido de su 
propio yo como individuo y la elevación de la conciencia al sujeto del conocimiento 
puro, involuntario, intemporal e independiente de toda relación. (Schopenhauer, 
2009I:234) 

  

El segundo aspecto es la importancia que él concede al aspecto fisiológico dentro de la 

experiencia estética. Schopenhauer se consideraba el auténtico heredero del idealismo 

trascendental kantiano al complementar esta visión kantiana con una especial atención al 

ámbito corporal del sujeto. En lo que él mismo llama una «fisiología trascendental de la 

percepción» es la experiencia del cuerpo la que juega el papel central dentro de la 

construcción del mundo. La reflexión y los argumentos de El mundo como voluntad 

acuden constantemente a datos y comentarios sobre el funcionamiento de los sentidos y 

los procesos musculares que conllevan a tal o cual percepción. Por ejemplo, según él, la 

sensación del placer y el dolor se acrecientan en el ser humano dada la compleja 

organización nerviosa de los vertebrados que permanece ausente en insectos y plantas.4 

En sus palabras, el sujeto del conocimiento, «es el punto de unidad de la sensibilidad del 

sistema nervioso, algo así como el foco en el que confluyen los rayos de la actividad de 

todas las partes del cerebro.» (Schopenhauer, 2009II: 571-572) 

 

Los formalistas, como Johann Friedrich Herbart (1776-1841) y Robert Zimmermann 

(1824-1898), se interesaron, pues, en fundamentar la experiencia estética en el aspecto 

abstracto del objeto (figura, color, relaciones de sus partes constitutivas, etc.), 

                                                 
 

4
 Cfr. Schopenhauer, 2009I:365-66 



58 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
disminuyendo con ello la importancia del  contenido ético de la obra de arte, o las 

circunstancias históricas que le dieron origen.5  

 

Friedrich Theodor Vischer es uno de los primeros herederos de Hegel en reaccionar 

contra la escuela formalista. El simbolismo se ubica en el centro de su teoría estética de 

la belleza: no es sólo la forma del objeto lo que nos parece bella, sino su habilidad para 

evocar otras ideas. F. T. Vischer parte entonces del símbolo, que es «la forma humana 

universal, psicológicamente necesaria, basada en la esencia de la imaginación» 

(1861:141), recuperando la importancia del contenido y las circunstancias contextuales 

de la obra para la construcción de la experiencia estética.6 El texto Sobre el sentido 

óptico de las formas de Robert Vischer, su hijo, bien puede leerse como una respuesta 

filosófica al formalismo. Se trata de la anticipación de una nueva forma de estética que no 

deja de tomar elementos formalistas, sino que los reconcilia con el simbolismo de Vischer 

padre y la tradición idealista.  

 

La reconciliación de ambas tradiciones fue posible a través de un enfoque 

psicofisiológico del problema. Esta nueva perspectiva permitió trascender el problema de 

la pasividad o actividad del sujeto frente al objeto estético, al plantear la cuestión desde 

la cara interior de la experiencia estética —esto es, la vivencia subjetiva— sin desdeñar 

por esto los elementos meramente formales y fisiológicos del acto de percepción. Tal 

enfoque no habría sido posible sin el léxico proporcionado por la psicología que en esta 

época empezaba a dar sus primeros pasos como ciencia independiente. En efecto, el 

                                                 
 

5
 «El problema [del contenido y su relevancia en la apreciación de la forma] aparece de manera 

temprana en la obra de Kant, […] Poco después de insistir que el juicio del gusto es independiente 
del concepto de utilidad o perfección, él hace una distinción entre belleza “libre” y belleza 
“dependiente”. La primera es una belleza pura de la forma tomando en cuenta solo la finalidad de 
la forma, la segunda es un belleza ideal adherida a un concepto. […] No obstante, Kant era 
consciente que había introducido un serio problema en la estética. Más adelante en su crítica 
intenta negar una base ideal a todo, excepto a la forma humana: no puede haber, por ejemplo, 
ninguna casa o palacio ideal, solo la forma humana de una escultura o de una pintura puede 
transmitir los atributos morales de la bondad del corazón, la pureza, la fuerza y la paz. La 
adherencia de Kant a este doble criterio condujo, en efecto, a una ruptura en la estética del siglo 
XIX. Mientras el elemento idealista —que una vez él llamo “símbolo de la moralidad”— dio soporte 
a los extensos esquemas idealistas de Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Johann Gottlieb 
Fichte, y George Wilhelm Friedrich Hegel; la preocupación inicial de Kant por la forma estimuló el 
desarrollo de una segunda línea de estética: una preocupada, primero, por los aspectos subjetivos 
de la contemplación estética y, segundo, por los atributos de la forma pura sin contenido.»  
(Malgrave & Ikonomou, 1994: 8) 
6
 La información sobre F. T. Vischer se amplía en el capítulo 5. 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 59 

 

uso de los términos sensación y sentimiento como aspectos distintos de la experiencia 

puede remontarnos a Wilhem Wundt y su distinción triple entre Empfindung (sensación), 

Gefühl (sentimiento) y Gemütsbewegung (emoción).  Aunque es quizás más importante 

la obra La vida de los sueños (Das Leben des Traumes) escrita por Karl Albert Scherner 

en 1861 (Malgrave & Ikonomou, 1994: 24). En esta obra Scherner toma las experiencias 

de los sueños como objeto de estudio. En un ambiente académico como el de la segunda 

mitad del siglo XIX se requería algo de osadía para tomar a los sueños como tema de 

reflexión. Con esta referencia a las experiencias de los sueños, que dieron a Vischer el 

valor necesario para desarrollar un tema poco popular en un mundo positivista, Scherner 

se anticipa, por más de 40 años, al reconocimiento freudiano de los sueños como materia 

de estudio. La minuciosa descripción de los fenómenos oníricos y la inclusión de esta 

faceta de la experiencia humana en el vocabulario académico inauguraron una nueva 

esfera para la investigación científica. Esta mención es importante porque R. Vischer, 

consciente de la naturaleza casi irracional del acto empático, es uno de los primeros en 

reconocer la autoridad del texto de Scherner. 7  

 

Lo anterior, sumado al papel central que R. Vischer confiere a la base fisiológica de la 

Einfühlung, permitió superar la explicación romántica que daba su padre al fenómeno 

empático. Según F. T. Vischer el acto de sentirse a sí mismo dentro del objeto se 

originaba en una necesidad panteística de unirse con la naturaleza. No obstante, él 

mismo se percató de que esta explicación presentaba limitaciones. En su texto 

Procedimientos críticos (Kritische Gänge), publicado entre 1861 y 1873 —esto es, un 

poco antes de Sobre el sentido— Vischer padre revisa detenidamente sus anteriores 

ideas llegando a la conclusión de que el proceso simbólico a través del cual investimos 

contenido emocional a los objetos hace parte de un proceso superior, inherente al 

proceso mismo de percepción, y por ende, imposible de acuñar a un periodo histórico en 

particular (como lo hizo Hegel). Karl Köstlin, estudiante y colaborador de F. T. Vischer, lo 

puso en estas palabras: «nuestra mente no es tan limitada, pequeña, torpe, letárgica, 

estúpida, o muerta como para ver [en los objetos] solo formas y no ninguna de las otras 

cosas evocadas junto con las formas» (1869:324). El hecho de que el objeto estético 

despierte sentimientos en el sujeto es prueba de nuestra conexión emocional con las 

                                                 
 

7
  Cfr. Mundt, 1959:292 



60 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
formas estéticas. Lo que el sujeto experimenta frente al objeto, esto es, el aspecto 

psicológico de la experiencia estética, cobra entonces una importancia en la reflexión 

sobre el arte. En El símbolo F. T. Vischer identifica la empatía como el sentimiento 

fundacional no solo de toda experiencia estética, sino de múltiples manifestaciones 

cotidianas del lenguaje y del cuerpo. Así, según él, la Einfühlung no solo facilita, sino 

también enriquece y amplía los horizontes nuestra experiencia corporal. En Sobre el 

sentido, Robert Vischer abraza esta noción trabajada por su padre y la amplía. La 

importancia del aspecto fisiológico de la percepción se nutre con los datos que la 

medicina, la biología y la nueva ciencia psicológica del siglo XIX proporcionaban. El plano 

simbólico de la experiencia estética se conectaba con el plano fisiológico de la misma. 

Tendremos que asumir que cada acto mental es ocasionado y al mismo tiempo 
reflejado en ciertas vibraciones y —quien sabe qué— modificaciones neurales, de tal 
manera que estas últimas representan su imagen, esto es, producen una imagen 
simbólica dentro de nuestro organismo. (SSO:90)8 

 

R. Vischer es reconocido por haber puesto la noción de empatía nuevamente en el centro 

de la reflexión académica y científica.  Llevando el tema a otras áreas de investigación, 

con lo que la discusión académica tomó rumbos más fructíferos.9 De hecho, Sobre el 

sentido es considerado un texto muy avanzado para su época, ya que es sólo hasta 

entrado el siglo XX que la psicología reconoce el término empatía para referirse al 

fenómeno de proyección emocional en los objetos. Por otro lado, bien podría afirmarse 

que Vischer anticipa ciertos postulados fenomenológicos de Husserl, dada la importancia 

que le confiere a la dimensión corporal en nuestra experiencia del mundo.10 

                                                 
 

8
 Las cursivas son nuestras. 

9
 Si el acento psicológico de El símbolo de F. T. Vischer permitió superar la perspectiva hegeliana, 

el acento fisiológico de Sobre el sentido permitió el tránsito definitivo de la reflexión hacia otras 
esferas de reflexión, como la ética. La psicología actual no ha aceptado completamente las 
nociones de Vischer. A pesar de la aparente vaguedad de sus conceptos, recientemente la 
empatía ha sido definida en términos científicos. Y en los mismos círculos académicos hay la 
plena convicción de que el tema de la empatía tiene implicaciones de carácter ético. En efecto, 
hablamos de un sentimiento. Una identificación inconsciente con el otro que presupone la buena 
voluntad y el entendimiento mutuo. En la práctica estos tres aspectos de la empatía, el 
psicológico, el ético y el estético, son inseparables. La empatía se muestra como la base 
inmediata para la ética y la teoría de la personalidad y también como acto de primordial 
importancia para todo arte. (Arlette, 2009:293) 
10

 Según Vischer la corporalidad  cobra importancia como escena y unidad completa de la 
experiencia, como unidad de percepción. La sensación del cuerpo como unidad no es común 
porque tendemos a abstraer las sensaciones de manera individual. No obstante, «podemos 
observar con frecuencia el hecho curioso de que un estímulo visual es experimentado no tanto 
con  nuestros ojos como con un sentido diferente en otra parte de nuestro cuerpo […] Todo el 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 61 

 

3.2 El sentido óptico de las formas 

La fundamentación teórica de la Einfühlung parte de la distinción entre dos procesos: el 

primero es un proceso de resonancia fisiológica basado en la similitud estructural entre el 

sujeto y la forma objetiva, como el que sucede entre la posición de los músculos oculares 

y el círculo o figuras circulares. El segundo es un proceso de mezcla directa de la 

imaginación con la forma objetual, como cuando en un sueño representamos nuestro 

cuerpo con la figura de una casa. Así, la imaginación y la estructura corporal son, 

simultáneamente, los dos determinantes básicos de toda experiencia estética. «Podemos 

afirmar que [según R. Vischer] la interacción entre la estructura formal del objeto y la 

corporalidad del sujeto, complementado por la mediación de la imaginación y la forma, 

condiciona las respuestas sensoriales y emocionales de parte del sujeto». (Arlette, 

2009:79) 

 

Para mostrar los mecanismos por medio de los cuales la experiencia estética del objeto 

combina y amalgama ambas cosas (imaginación y fisiología) Vischer propone dividir el 

proceso perceptual en tres momentos, sin que esto indique, en modo alguno, una 

relación estrictamente cronológica: impresiones, sensaciones y sentimientos. La 

impresión está en relación con el proceso estrictamente físico de excitación nerviosa 

celular. La sensación involucra la conciencia de estas impresiones por parte del sujeto. 

Cuando el objeto excita el aparato nervioso nuestro cuerpo reacciona fisiológicamente 

generando la sensación. Todo este proceso se acompaña de una representación del 

objeto en nuestra imaginación.11. Los sentimientos, por su parte, son producidos por la  

resonancia [Klang] entre la representación de nosotros mismos y la representación del 

objeto implicada en la sensación. Esta resonancia puede ser armónica o inarmónica. Es 

decir, congeniamos con un objeto determinado al igual que cuando las cuerdas de un 

instrumento, por medio de un fenómeno físico, vibran cuando una frecuencia exterior 

                                                                                                                                                   
 

cuerpo se involucra, el físico entero se mueve. Dado que en el cuerpo no existe, estrictamente 
hablando, un proceso de localización. Así, cada sensación empatética conduce finalmente a un 
fortalecimiento o debilitamiento de la sensación vital general» (SSO:98-99) 
11

 La distinción entre excitación (Erregung) y sensación (Empfindung) elaborada por Richard 
Semon en La mneme, se basan en un principio parecido: la “conciencia” de lo que ocurre a nivel 
celular, muscular o nervioso.  



62 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
entra en sintonía armónica con su propia frecuencia interna.12 Igualmente podemos no 

congeniar con el objeto. En este caso la resonancia que se produce entre la 

representación del objeto y la representación de nosotros mismos no es armónica. La 

atención de Vischer se centrará en los dos últimos procesos, sensación y sentimiento, los 

que, a su vez, tienen tres modalidades: inmediata (Zu-), reactiva (Nach-) y empática (Ein-

). Hemos tratado de ubicar todos estos conceptos en la tabla que sigue (Figura 15).  

3.2.1 Sensaciones e imaginación 

Hay tres tipos de sensaciones: inmediatas (Zuempfindung), reactivas (Nachempfindung) 

y enestésicas13 (Einempfindung). Ver [Sehen] es un ejemplo de una sensación inmediata 

y observar [Schauen] de una sensación reactiva. La primera acción es inconsciente y se 

reduce a una respuesta directa y pasiva al estímulo visual. En sus palabras, en «la 

simple reproducción o impresión fotográfica del objeto en nuestra retina» (SSO: 93). En 

contraste, la segunda acción —el observar— exige una participación motora (muscular) 

que implica la conciencia del acto por parte del sujeto. Hay un acto voluntario en el 

escaneo del objeto. Es decir, hay una participación activa del sujeto en la experiencia del 

mundo. En el mismo instante en que el mundo es “observado” más allá de ser 

simplemente “visto”, éste se impregna de valor. Empezamos a valorar nuestra 

experiencia dado que dirigimos nuestra atención a ciertos elementos de ella. Este es el 

primer paso necesario para llenar al objeto de emociones. Pero ambas cosas, ver y 

observar, no se dan en momentos diferentes, sino que son procesos complementarios y 

coexistentes.  

 

 

 

                                                 
 

12
 Es bastante conocido por los músicos el hecho de que al tocar una cuerda en una nota 

específica, las otras cuerdas vibran automáticamente si están afinadas en la nota emitida por la 
primera. Lo anterior sucede sin importar la octava de las notas. El nombre de este fenómeno es 
«resonancia mecánica». 
13

 Mallgrave e Ikonomou (1994) eligen traducir la palabra Einempfindung por «sensaciones 
empáticas». No obstante, Arlette (2009) argumenta que así se pierde la separación radical entre 
sensaciones y sentimientos, ya que se introduce el pathos en un proceso que es mucho más 
primario, que solo se da a nivel estrictamente sensorial, lo cual no deja de generar confusiones.  
Propone entonces el término enestesia (de la raíz aesthesia: sensaciones). Decidí  tomar esta 
recomendación.  



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 63 

 

PROCESO SENSORIAL 

IMPRESIONES SENSACIONES 

Inmediatas 

(Zuempfindung) 

Reactivas o cinestésicas 

(Nachempfindung) 

agradables 

desagradables 

Enestesia 

(Einempfindung) 

Inmediata  y fija  

[zuständliche Einempfindung] 

Cinestésica  

[Bewegte Einempfindung] 

SENTIMIENTOS 

Inmediatos 

(Zufühlung)  

Reactivas o cinestésicas 

(Nachfühlung) 

Empatía 

(Einfühlung) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

R. Vischer se ubica más allá de la visión formalista al proponer que es la adecuación 

entre la estructura fisiológica (nerviosa y muscular) y la figura del objeto lo que produce el 

placer, no las cualidades intrínsecas del objeto. Es decir, no es el número áureo de una 

flor de girasol lo que la hace hermosa, sino su adecuación con la estructura interna del 

ojo, quizás con la distribución de los conos y los bastoncillos en la retina. La simetría y la 

proporción, principales nociones en la escuela herbartiana, se encuentran primero en 

nuestro cuerpo y luego, con base en esa experiencia, juzgamos y percibimos los objetos 

externos. Aceptamos con agrado las formas verticales porque nuestro cuerpo es vertical, 

pero se nos presenta mejor la simetría horizontal que la vertical por la posición horizontal 

de nuestros ojos. Así, la experiencia corporal es un aspecto fundamental de toda ulterior 

experiencia estética. En la visión, por ejemplo, la corporalidad condiciona la percepción 

de las formas ópticas. El cuerpo se presenta, pues, como medida de similitud o 

Figura 15. Esquema de los conceptos básicos de Sobre el sentido 



64 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
disimilitud. Las figuras irregulares nos perturban porque nuestro cuerpo es regular. Otro 

tanto ocurre con el papel del tacto en la visión. Lo háptico —todo lo referido al contacto— 

está en profunda relación con lo visual. Se aprende a ver tocando. La visión está 

relacionada con todo el cuerpo porque todos los sentidos se conectan en una experiencia 

corporal. En síntesis, el cuerpo se experimenta como una unidad perceptual y esta 

unidad es el punto de partida de todo contacto con el mundo exterior. 

 

Ahora bien, las sensaciones enestésicas [Einempfindungen], como tercera forma 

sensorial, se diferencian de manera sustancial de las dos anteriores. En primer lugar, en 

las sensaciones inmediatas y reactivas el objeto permanece como algo exterior y uno 

como espectador. Cuando entramos en una sensación enestésica tales límites se 

desdibujan. En segundo lugar, en el campo sensorial inmediato y reactivo las diversas 

sensaciones (táctiles, visuales, auditivas, etc.) permanecen diferenciadas unas de otras. 

Lo visto, aunque solapado y coexistente con lo oído, siempre se mantiene como dato 

distinto. En la enestesia, por el contrario, la unificación de las diversas sensaciones 

produce una atmósfera. Se trata de un estado de ánimo que nace de unificación de las 

sensaciones. Ambos aspectos decisivos de la enestesia son susceptibles de encontrarse 

como parte de nuestras vivencias cotidianas y corrientes con los objetos exteriores. 

En recintos con techos bajos todo nuestro cuerpo siente la sensación de peso y 
presión. Los muros que se han torcido con el paso del tiempo hieren nuestro sentido 
básico de estabilidad física. La percepción de los límites exteriores de una forma se 
puede combinar de una manera misteriosa con la sensación de mis propios límites 
físicos, los cuales siento sobre, o mejor con, mi propia piel. (SSO:98) 

 

Se trata de la aprehensión de nuestra estructura corporal (imagen corporal) en conexión 

con la aprehensión de la estructura del objeto sensible.  Dado que la enestesia necesita 

de una «imagen corporal», la imaginación ya está en juego en el nivel estrictamente 

sensorial, incluso antes de la aparición de los sentimientos como tal. Este es también otro 

argumento en contra de la visión formalista de la estética. En la mera percepción de los 

objetos ya hay un concurso de nuestra capacidad para visualizar un objeto ausente. 

Cada acto mental está acompañado de una representación simbólica de este acto en 

nuestra conciencia. En este caso se trata de la visualización de nuestro cuerpo. 

«Imaginación de sí mismo», es el término usado por el autor. Los sueños representan 

una misteriosa combinación entre la «imagen de sí mismo» y la del objeto. Vischer, 

citando a Scherner en La vida de los sueños, proporciona varios ejemplos en los que 

estímulos motores y visuales se traducen en representaciones oníricas perfectamente 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 65 

 

rastreables hasta su sustrato corporal.  Un dolor de cabeza puede manifestarse en un 

sueño como una casa con telarañas en el techo. La estimulación de la retina con 

destellos lumínicos mientras la persona duerme, se manifiesta en el sueño como una 

imagen de pájaros en pleno vuelo. De este modo la forma del objeto —en este caso la 

casa y los pájaros— involucra de alguna manera la forma de nuestro cuerpo.  

 

¿Puede darse este fenómeno cuando estamos despiertos? Vischer responde que no solo 

es posible, sino que lo hacemos constantemente. Unas nubes que se desplazan en el 

cielo azul pueden llevarme con ellas, como si el movimiento de ellas fuera mi movimiento. 

Vuelo con las nubes. En palabras del autor, me muevo «con y dentro de la forma». 

Igualmente, el recorrido visual de los contornos de una montaña lejana me involucra en la 

figura hasta el punto en que no es mi simple vista, sino que soy yo el que me desplazo a 

través de los cerros y árboles. «La aparición de un objeto experimentado de manera 

accidental siempre provoca, de manera sensorial o motora, una idea del “yo” 

relacionada» (SSO: 101). No importa si el objeto está o no presente, o si se trata de un 

sueño o de una experiencia en vigilia, ya que todo objeto siempre es imaginado: siempre 

se trata de una apariencia, un fenómeno, una imagen en nosotros. Nuevamente 

repetimos: cada acto mental está acompañado de una representación simbólica de este 

acto en nuestra conciencia, y esto también vale para nuestras vivencias cotidianas. La 

imaginación, entonces, al extender y profundizar las sensaciones inmediatas y 

cinestésicas, permite la aparición de la enestesia. Lo importante aquí es que la 

construcción de todo fenómeno se hace a partir de la analogía con nuestro propio cuerpo 

y que esta capacidad imaginativa es inherente al proceso mismo de percepción. Vischer 

aclara que no se trata de una simple comparación, sino que realmente nos confundimos 

con el objeto. Hay una aprehensión del objeto desde dentro y no desde fuera, como en 

las sensaciones inmediatas y reactivas. La mímica y la imitación animal nos proporcionan 

elementos para entender los fenómenos enestésicos en el hombre. En el camuflaje el 

animal integra estructuralmente en su cuerpo las características del ambiente que lo 

rodea. El estudio profundo de este comportamiento nos convence de que en el camuflaje 

no se trata solo de una herramienta para escapar de los predadores, sino que es la 



66 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
muestra de la incapacidad para trazar límites definidos entre el interior y el exterior.14 La 

enestesia, al igual que este comportamiento imitativo, es una fluctuación de los límites 

corporales. Este paso anticipa la empatía.  

3.2.2 Sentimientos, empatía y símbolo 

«Así [el sujeto] inconscientemente proyecta su forma corporal —y con esto también su alma— en la 
forma del objeto». 

— SSO: 92 

Existe una diferencia fundamental entre sentimiento y sensación: en esta última no hay 

necesariamente un sentido del yo, ya que se trata de un proceso físico en gran medida. 

Aun en el caso de la enestesia, que requiere de la imaginación, la armonía que se da 

entre sujeto y objeto se limita a sus semejanzas o correspondencias formales, por lo que 

se mantienen en ese nivel y no implica un verdadero contacto emocional con el objeto. 

En contraste, en el sentimiento la armonía sensorial se proyecta de tal forma en que lo 

que está en juego es mi reacción vital frente a dicha armonía física de las sensaciones. 

Como lo que se proyecta en la forma del objeto no es la estructura corporal sino el 

«alma» del sujeto, hay una experiencia de un ego que experimenta el fenómeno. «Como 

la resonancia [del sentimiento] involucra una armonía de segundo orden entre el objeto 

estético y mi forma corporal representada en mi imaginación, yo necesito este sentido del 

yo, construido en mi imaginación. Mientras no haya sentido del yo, permanecemos en el 

nivel de la sensación» (Arlette, 2009:107)  

 

La imaginación en la enestesia permite la compaginación entre sujeto y objeto a partir de 

las afinidades estructurales, pero en los sentimientos la imaginación permite dotar de 

vida al objeto inanimado hasta penetrar en su centro espiritual más allá de su apariencia 

sensible.  

[El objeto] en lugar de algo que se presenta a sí mismo como una comodidad o 
incomodidad física, allí [en la empatía] aparece como un individuo viviente o una 
comunidad de individuos que o bien nos apoya y simpatiza con nosotros, nuestra 
situación vital y nuestros instintos vitales, o bien trabaja en contra nuestra de manera 
distante y hostil. (SSO, 103).  

 

                                                 
 

14
 «El camuflaje, sostiene Caillois, no es necesariamente un comportamiento adaptativo, sino, más 

bien, la muestra de una incapacidad para mantener los límites entre el interior y el exterior, entre 
la figura y su fondo». (Arlette, 2009:97) 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 67 

 

Esta proyección vital se da en tres momentos: el sentimiento inmediato (Zufühlung) es 

una intelectualización del proceso pasivo de la función nerviosa del ojo, es decir, que el 

fenómeno me afecta directamente debido a las características percibidas en él. La luz por 

sí sola condiciona el estado de ánimo de una persona. La estimulación de los nervios 

desencadena una respuesta sentimental más allá de la mera correspondencia formal con 

la estructura interna del órgano de la visión. Bajo un tono azul el ambiente de la sala se 

“enfría” y una leve añoranza nos envuelve. El color rojo, por su parte, genera otro tipo de 

respuesta. Empezamos a confundir nuestra reacción con el objeto mismo. La luz 

simboliza nuestro estado de ánimo. Se trata de sentimientos que se despiertan de 

manera directa, casi sin intervención de la voluntad.  

 

El sentimiento reactivo o cinestésico [Nachfühlung] es una intensificación del proceso 

activo de las sensaciones reactivas. Se produce cuando el movimiento o la respuesta 

muscular al estímulo originan ciertas pasiones humanas. El seguimiento visual de unas 

curvas mientras nos desplazamos a velocidad sobre una carretera hace parecer que las 

curvas corriesen a lo largo de la misma, dándonos la sensación de prisa e impaciencia. 

Unas motas de polvo suspendidas en el aire a contraluz, moviéndose lentamente, 

parecen que flotaran en un estado de regocijo y tranquilidad. Las motas de polvo como 

las nubes, al estar liberadas de la gravedad desencadenan en mí una sensación de 

libertad y suspensión. Nuestros propios sentimientos se confunden con la naturaleza. En 

el sentimiento reactivo los movimientos se reflejan en el proceso de pensamiento del 

sujeto, con lo cual toda la persona y sus sentimientos son afectados por la forma del 

objeto. Ambos tipos de sentimiento —inmediatos y reactivos— aun permanecen en la 

superficie del objeto dado que es la forma del objeto la que simboliza los sentimientos del 

sujeto.  

 

No obstante, la empatía [Einfühlung], como el tercer tipo de sentimientos, requiere que 

nos proyectemos en el interior del objeto. De la misma manera que la enestesia integra 

las sensaciones inmediatas y las reactivas, la empatía hace lo propio con los 

sentimientos inmediatos y reactivos. Se trata no solo de un percibir desde dentro del 

objeto (enestesia), sino sentirse a sí mismo dentro del objeto. Proyectamos nuestro 

contenido vital en el interior del fenómeno hasta el punto en que el objeto mismo parece 

dotado de vida y sentimientos. Vida y sentimientos que nosotros mismos hemos puesto 

en él. De este modo, en la empatía lo otro se vuelve mí-mismo. Mientras en la enestesia 



68 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
el centro de experiencia aún permanece en mí —aun cuando no haya una representación 

del yo—, en la empatía el centro de experiencia se desplaza hacia el fenómeno para 

luego retornar a mí. En el ejemplo anterior de las nubes al viento y el recorrido de la 

silueta de una montaña como sensaciones enestésicas solo hay un desplazamiento en la 

imaginación. Pero en todo caso soy «algo» que vuela con las nubes o «algo» recorre la 

montaña. En la empatía se desdibujan las fronteras del ego para volverlas a reafirmar 

instantáneamente. Al mismo tiempo soy y no soy el objeto.  

Proyecto, pues, mi propia vida en la forma inerte, tal y como […] lo hago con otra 
persona viva. Solo en apariencia mantengo mi propia identidad, aunque el objeto 
permanece como otro, […] y sin embargo, soy misteriosamente trasplantado y 
mágicamente transformado en este otro. (SSO:104) 

 

Así lo que ahora encuentro en el objeto estético no es únicamente un componente 

formal, sino que involucra a mi cuerpo vivo en una armonía formal y, en consecuencia, el 

objeto se llena de vida. Una forma por sí sola no sólo evoca ciertas imágenes, 

pensamientos en relación con su propio simbolismo inherente; sino que también evoca 

otras imágenes distintas al objeto. Y cada imagen despierta en nosotros ciertos 

sentimientos. La asociación de ideas (simbolización de las formas) y la subsecuente 

carga emocional de la imagen son, entonces, fenómenos emparentados con la 

percepción misma de las formas, y sin ellos no es posible hablar de una experiencia 

estética como tal.15 

 

De este modo, Vischer logra una lectura del fenómeno empático que tiene serias 

implicaciones tanto para el arte como para la ética. La empatía frente a otro individuo, es 

decir el «sentirse a sí mismo» en el otro, presupone una universalización de la condición 

humana. La proyección sentimental en la otra persona, la compasión del dolor ajeno o la 

celebración de la alegría del otro como si fuera la mía, responden a una suerte de 

universalización de mis propias experiencias. Extiendo la proyección mis contenidos 

emocionales a todo ser que se me presente como humano. Esta particular forma de 

relacionarnos socialmente se entroniza o se atrofia a través de la formación cultural. La 

educación nos enseña que estamos separados del mundo, pero el sentimiento empático 

                                                 
 

15
 «En cada imagen las simbolizaciones de la forma discutidas aquí siempre trabajan juntas, 

primero entre sí y segundo con la asociación de ideas. Ellas se entrelazan en un todo inextricable, 
y solo en virtud de este entrelazamiento [Ineinander] y yuxtaposición [Beieinander] absolutas es 
que surge una verdadera apreciación estética de la forma.» (SSO:109) 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 69 

 

requiere que de alguna forma nos ubiquemos más allá de esta perspectiva limitada. La 

empatía, pues, se basa en una renuncia intelectual y volatilización del yo, que ahora solo 

existe en relación con el todo. El mundo aparece entonces como un todo orgánico y 

nosotros pasamos a formar parte de ese todo.  

 

Esto tiene consecuencias no solo en el campo de la reflexión ética, sino también en el 

campo religioso: dado el impulso de unión con el cosmos, la empatía se revela como la 

raíz de toda personificación religiosa. Así, los campos, el manantial y los animales se 

dotan de vida y voluntad de manera espontánea y natural. La religión no sería otra cosa 

para Vischer sino la expresión de esta unión sentimental con el cosmos. Esto sucede 

porque la fuerza empática no solo es universal y total, sino que, sobre todas las cosas, 

también es carente del ego. En esta experiencia de conexión con el universo y la 

totalidad no hay necesidad de una reacción activa frente al objeto, dado que el objeto (la 

totalidad) es infinito. Mi ego se disuelve en él.  

 

Este impulso panteístico de unión con el universo es la forma más primitiva del sentido 

de coherencia universal. La empatía es una idea cargada emocionalmente 

[Gefühlsvorstellung] a través de la cual la sensación se transforma en sentimiento y el 

sentimiento en emoción. A mayor conciencia de esta coherencia universal mayor es la 

fuerza que amenaza con destruir la distancia entre el yo y el mundo exterior. En el 

lenguaje cotidiano subyacen muestras de esta unión pero de manera sublimada. Fuera 

del mundo mítico, del mundo del simbolismo religioso, el impulso panteístico sobrevive 

en expresiones poéticas.  

El árbol tuerce y sacude su cabeza como un ser humano cansado. La roca gastada 
por el tiempo se maravilla con el aire cambiante, como si la «luz rejuvenecedora» del 
«sol eterno» se vertiera «sobre los gigantes y desgastados verdes brotes de hiedra a 
su alrededor». (SSO:112) 

3.2.3 La voluntad imaginativa y el artista 

Tomando sus temas y figuras de la naturaleza, la empatía funciona como causa profunda 

de la animación de los objetos y, por ende, como anotamos, fuente última de toda visión 

religiosa del mundo. Sin embargo, la experiencia del sentimiento empático hacia otro ser 

humano tiene un elemento agregado: hay en la empatía humana una especie de 

desdoblamiento. Hay también un placer íntimo en nuestra relación con otros seres 



70 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
humanos. Podemos decir que nuestra voluntad también se dirige a comunicar el valor 

emocional de una impresión. Queremos, de cierta manera, que nuestros semejantes 

sepan lo que está pasando en mi interior. Queremos imitar y queremos que nos imiten. 

Disfrutamos de este movimiento  Los lenguajes hablado y escrito se basan en tal impulso 

imitativo.  

 

En efecto, según Vischer, la imitación es la reacción directa de la voluntad imaginativa: la 

forma del objeto será repetida de alguna manera por el sujeto en el mismo acto 

perceptivo, de manera tal que cuando queremos comunicar una impresión lo hacemos 

replicando los movimientos del cuerpo en presencia del objeto. Esto se evidencia en los 

gestos y demás expresiones corporales de emociones. Así, cuando algo requiere nuestra 

atención y preocupación fruncimos el ceño, cuando algo es inmenso abrimos nuestros 

brazos o cuando algo es dudoso o falso sacudimos nuestras cabezas o nuestras manos. 

De esta imitación con movimientos de nuestros músculos y nervios a la imitación 

plasmada en un material sólido y permanente como una piedra o un lienzo, hay un solo 

paso. Es esto lo que precisamente hace el escultor: plasma en la piedra lo que él ha 

experimentado en su interior. Él sabe cómo esculpir un brazo en pleno esfuerzo, sabe 

qué músculos debe tensionar y cuáles deben permanecer relajados. Todo este proceso 

creativo parte de la imitación de sus propias experiencias corporales. Lo sentido y lo 

imaginado se fusionan en un solo acto.  Es imposible separar por completo los sentidos y 

el espíritu, ya que desde el mismo acto de percepción están unidos, como veíamos en 

las sensaciones. Lo que sucede es que en su desarrollo, el intelecto se ubica en 

oposición de los sentidos, pero solo el artista logra nuevamente su unión a través del 

acto creativo. Así, la obra de arte se torna expresión de una subjetividad compartida 

ahora y legada a la humanidad. El artista representa, de esta manera, a toda su especie 

tornando su impresión individual y subjetiva, en algo universal y objetivo. En la medida en 

que el esfuerzo por transmitir la idea a sus congéneres, está detrás del acto artístico, lo 

subjetivo se objetiviza.  

El arte es tanto una potencialización de la sensorialidad como una forma más alta de 
la física natural. Es tanto puramente subjetiva, como puramente objetiva. Entrega un 
producto universalmente válido y sabe como traducir lo indefinible e inestable de la 
vida mental, así como el desorden caótico de la naturaleza, en objetividad magnífica, 
en una reflexión clara de una humanidad libre. Su imagen es solo forma y solo 
contenido. (SSO:116) 
 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 71 

 

El movimiento que otorga contenido significativo y emocional a las formas simples 

también se da en el acto mismo del moldeado de las mismas, esto es, en la composición 

de las formas. En otras palabras, los procesos que desencadena el sentido óptico de las 

formas tienen su correlato en la creación pictórica o escultural, aunque invertidos. Es 

poner en funcionamiento nuestra capacidad empática pero esta vez con el ánimo de 

expresar, transmitir una vivencia. La enestesia y la empatía no solo se manifiestan en el 

que observa, sino también en aquel que hace observar. (SSO: 117). Luego cada línea o 

trazo guarda el carácter interior y subjetivo del artista. De esta forma la manera en que el 

artista se expresa y los medios que utiliza para su expresión ya nos hablan del carácter 

del artista. Sobre el sentido termina enfatizando la naturaleza holística de la experiencia 

corporal. En ella las sensaciones y sentimientos se amalgaman, se superponen y 

coexisten de la manera más natural. La división de estos momentos del acto perceptual 

en inmediatos y reactivos no implica una separación real en el tiempo ni mucho menos 

prioridad de uno u otro. 

3.3 Warburg y R. Vischer 

3.3.1 La tradición estética alemana y la psicología de la 
percepción warburgiana 

Mundt (1959) destaca tres tradiciones estéticas de la Alemania decimonónica. Todas 

ellas tienen su raíz, según él, en la discusión y los planteamientos kantianos de la Critica 

del Juicio (Figura 16). La rama idealista puso su acento en los aspectos conceptuales de 

la obra de arte que determinan la experiencia estética, mientras la rama que él llama 

sensualista hizo lo propio con los aspectos emocionales, como la empatía (Vischer, Lipps 

y Worringer). Entre ambos extremos él ubica la rama formalista. Sus principales 

representantes Herbert y Zimmermann encabezan la lista. La noción de visibilidad pura 

es el centro del enfoque formalista del arte.  

 

Siguiendo el esquema de este autor, podemos ubicar a Aby Warburg como la figura 

intelectual detrás de los planteamientos de Erwin Panofsky, dado que la importancia del 

«tema» de la obra juega un papel fundamental en su obra. La iconología de Panofsky y 

su acento en el contenido de la obra serían impensables sin los trabajos inspiradores de 

Warburg sobre Botticelli. No obstante, está ubicación no es suficiente dado que Warburg 



72 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
toma elementos de las otras dos ramas (formalista y sensualista) de la estética alemana. 

Las lecturas de ambos Vischer, padre e hijo, otorgó a las ideas de Warburg un piso firme 

en el cual sostenerse para exponer sus propias nociones sobre el arte y la imagen. Pero 

el tono de Warburg no es reaccionario con la visión formalista del arte, sino conciliador; 

dado que reconoce en esta perspectiva formal unos avances importantes en la reflexión 

estética. En otras palabras, los dos elementos —idea conceptual y empatía— que Mundt 

coloca detrás de las ramas idealista y sensualista se encuentran de una u otra manera en 

la obra de Warburg.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 16. Esquema del desarrollo estético después de 
Kant, según E. Mundt (1959: 310). 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 73 

 

No es fácil, pues, ubicar a Warburg dentro del esquema que Mundt ofrece, dado que al 

no identificarse ni como formalista, ni como no-formalista, supera el marco de las 

discusiones estéticas tradicionales.16 Warburg conecta, pues, la historiografía del arte y 

su énfasis en el contenido conceptual de la obra, la filosofía alemana en sus vertientes 

simbólica y formalista y los avances de la psicología reciente. Así, «a la luz de la 

psicología [warburgiana] de la percepción, los productos artísticos podían ser 

considerados prescindiendo de las categorías puramente estéticas y esto le confirió un 

interés del todo nuevo al arte propiamente dicho». (Forster, 2005:21)  

 

Robert Vischer, por su parte, aporta a Warburg una lectura de la estética desde un plano 

psicológico. Sobre el sentido es un texto rico en citas y referencias a estudios científicos 

de la época, por lo tanto, a pesar de que Gombrich considera que los conceptos de la 

psicología de la época no jugaron un papel determinante en la comprensión del arte de 

Warburg, las discusiones sobre el funcionamiento fisiológico del cerebro marcaron una 

etapa decisiva en su pensamiento. «El interés de Warburg por la empatía y su 

funcionamiento es la clave para sus investigaciones posteriores y más famosas sobre la 

magia y la demonología» (Wind, 1983:162). Dos elementos de esta influencia decisiva de 

R. Vischer en Warburg queremos destacar: el primero, la importancia de la empatía en la 

construcción de una experiencia estética que otorga vida y movimiento a las imágenes 

inertes; el segundo, el papel que juega el cuerpo como fuente de la representación 

simbólica humana. 

3.3.2 La «vida en movimiento» de las imágenes 

Según Warburg, las figuras que el artista dibuja logran transmitir, incluso a través de los 

siglos, emociones verdaderas y pasiones reales. De cierta manera, el estilo de un artista 

                                                 
 

16
 Por un lado, él parece conceder a los formalistas el hecho de que existen objetos cuyos 

atributos formales provocan en nosotros sentimientos de placer. Desde su tesis sobre Botticelli en 
1893 esta atención en el aspecto formal de la obra se hace evidente. Pero, por otro lado, la 
perspectiva warburgiana de la forma difiere de manera sustancial en un punto: el simbolismo de la 
forma. Si Herbart sostenía que las intenciones del artista no trascienden en el tiempo (1831:112), 
Warburg afirma que la imagen, como símbolo, siempre es capaz de retrotraernos a las 
circunstancias psicológicas que dieron origen a tales símbolos (Gombrich, 1986: 238), por lo que 
algo del pasado pervive en la obra. Esta pervivencia está en relación no solo con los elementos 
formales (color, composición, figura, etc.), sino también, y en su mayor parte, con la fuerza 
simbólica que la cultura impregna en la imagen a través de los años. 



74 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
como Botticelli está determinado, más que por la armonía y la proporción de líneas y 

planos (tesis formalista), por la idea [Vorstellung] que intenta transmitir. Los antiguos 

artistas grecolatinos se enfrentaron al mismo problema de la plástica: cómo lograr 

transmitir el movimiento y la pasión vital en un objeto despojado de ambas cosas, como 

una pintura. 

En el siglo XV, «la Antigüedad» no exigía de los artistas que prescindieran de las 
formas expresivas estudiadas del natural […] sino que tan solo dirigía su atención 
hacia el problema más difícil de las artes plásticas, el de retener las imágenes de la 
vida en movimiento. (Warburg, 2005:113)17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

17
 Las cursivas son nuestras. 

Figura 17. El nacimiento de Venus, Botticelli. Detalle. 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 75 

 

En este sentido, la búsqueda de las Pathosformel en los cuadros de Botticelli demuestra 

que Warburg creía en que ciertas formas eran capaces de provocar, por sí solas, ciertas 

reacciones emocionales. Tal búsqueda se puede resumir en los siguientes términos: los 

artistas de la antigüedad usaron, exitosamente, ciertas fórmulas de expresión que 

dotaban de vida a las figuras inertes de las pinturas. Ese es el elemento clave de los 

«motivos accesorios en movimiento» [bewegtes Beiwerk] que Warburg encuentra en El 

nacimiento de Venus y La Primavera. La ondulación de los cabellos a merced del viento y 

las ropas ceñidas al cuerpo desnudo transmitían la imagen de levedad y movimiento que 

solo las personas vivas suelen tener (Figura 17 y Figura 18).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 18. El nacimiento de Venus, Botticelli. Detalle 



76 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Ahora bien, la capacidad de transmitir tales emociones no se debe buscar en los 

atributos formales de la pintura, sino también en sus «fuentes de inspiración». En ellas 

encontramos el pathos que se intenta transmitir. En el caso de El nacimiento de Venus 

Warburg halló dos textos que inspiraron la representación de Botticelli: el himno homérico 

a Afrodita y la descripción de un relieve de Poliziano. Ambos textos proporcionan la 

«idea» (Vorstellung) de Afrodita saliendo del mar a través de la descripción poética. Así, 

el movimiento y la levedad serena ya tenían fórmulas de expresión en el lenguaje de los 

poetas. Son los textos de la tradición que antecede a Botticelli los que proporcionan el 

tema y los Pathosformel del cuadro. Esto quiere decir que los cabellos ondulantes al 

viento y los ropajes ceñidos al cuerpo ya se encontraban en la tradición literaria clásica. 

Warburg cita un pasaje de la Eneida de Virgilio:  

«Como una cazadora [Venus], había colgado de sus hombros, según era costumbre, 
un arco ligero, y había dejado que sus cabellos flotasen al viento; su rodilla estaba 
desnuda, y un nudo recogía los pliegues flotantes de su vestido». 

 

Para luego afirmar que  

[Estos] dos últimos versos ofrecen las indicaciones seguidas en el tratamiento de los 
motivos accidentales en movimiento [bewegten Beiwerks], a las que de nuevo 

debemos considerar una evidencia de una elaboración formal “anticuaria”. (Warburg, 
2005: 96)  

 

El pathos transmitido por el poeta es el mismo de Botticelli: la levedad y el movimiento de 

alguien vivo. La forma que fuera la solución en la poesía se transforma en imagen y ésta 

cobra vida a través de los motivos accidentales en movimiento. La imagen aparece 

entonces como animada por una voluntad real y efectiva. En efecto, el viento mueve los 

cabellos de la Venus recién salida del mar y los pliegues del vestido de la ninfa 

Primavera se ciñen al cuerpo con naturalidad. Los artistas del Renacimiento supieron, 

pues, explotar las fórmulas pictóricas de expresión de la antigüedad para dar más fuerza 

a la imagen hasta hacerla depositaria de contenidos emocionales. Dotamos a las 

imágenes de sentimiento y voluntad, y esto sucede de manera espontánea. No somos 

agentes pasivos frente a las imágenes, sino que automáticamente las llenamos de 

sentido, las valoramos, nos proyectamos en ellas.  

 

¿De qué manera, entonces, una imagen se habilita para transmitir de tales contenidos 

emocionales? La Einfühlung de R. Vischer aparece como el concepto que sirve de telón 

de fondo para todas estas ideas warburgianas. La empatía está en relación con la 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 77 

 

imaginación con la que el poeta intenta plasmar en palabras las emociones contenidas 

en el nacimiento de la diosa Venus. La representación mental se carga de tales 

contenidos emocionales a través de un «sentirse a sí mismo» en la imagen descrita por 

las palabras. Igualmente el pintor renacentista es capaz de capturar el movimiento en 

una forma fija, dado que la llena de sentido y la insufla de su propia vida. Este proceso es 

mucho más evidente con figuras humanas que con las de plantas y animales. En efecto, 

en presencia de una figura humana existe una mezcla inconsciente del sentimiento 

subjetivo con el objeto: comprendo la imagen ante mis ojos porque yo soy cómo él o ella. 

(Vischer, 1994:119) El esfuerzo de los músculos de Céfiro y la levedad con la que se 

eleva Flora en La primavera solo son comprendidos a partir de la reconstrucción de la 

experiencia de la gravedad y el movimiento en mi propio cuerpo (Figura 19). Comprender 

una imagen en movimiento implica necesariamente una relación empática con la figura 

representada. La fuerza con que la imagen transmite e imprime el contenido emocional 

en el sujeto que observa el cuadro depende del éxito con que sean usadas las fórmulas 

de expresión. De ellas depende que se genere o no una proyección empática del 

espectador en la figura.  

 

De esta manera la psicología de la percepción de R. Vischer encuentra una aplicación 

directa en el campo de la historiografía del arte: los estilos artísticos también están 

determinados por los aspectos psicológicos y emocionales de la experiencia estética. El 

trazo del pincel, el uso de ciertas técnicas pictóricas, el acento en ciertas posturas 

corporales, el realce de ciertos músculos, etc., todo ello está en relación con la «idea» 

detrás de la imagen. Existen, pues, ciertas maneras exitosas de representar el dolor 

extremo, la ira, la preocupación, o como en los ejemplos vistos, la levedad, el movimiento 

y el esfuerzo muscular. Así entendemos que uno de los objetivos declarados de la tesis 

doctoral de Warburg sobre Botticelli sea, precisamente, «estudiar el sentido que el 

proceso de la “empatía” [Einfühlung] estética desempeña en la conformación de los 

estilos». (2005: 73)  

 

La lectura de Sobre el sentido arroja luces sobre estas preocupaciones warburgianas 

referentes al impacto emocional que la imagen, por sí sola, tiene en el sujeto. Si los 

símbolos, en este sentido, se nos muestran como algo vivo capaz de generar distintas 

reacciones emocionales en el sujeto, la comprensión del fenómeno de la empatía permite 

comprender más a fondo las consencuencias benéficas o fatídicas que tales imágenes 



78 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
simbólicas traen consigo. Al fin y al cabo el carácter benefico o fatídico de la imagen 

depende, según Warburg, de la distancia racional que mantengamos con la imagen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.3.3 Cuerpo y símbolo 

En varias ocasiones a lo largo de su obra, Warburg evidencia la estrecha relación entre el 

cuerpo y la capacidad del ser humano para crear símbolos. Lo hace principalmente 

siguiendo los lineamientos de Vischer padre e hijo, en cuyos textos principales —El 

símbolo y Sobre el sentido óptico de las formas, respectivamente— se encuentran 

apuntes importantes para el desarrollo de esta relación cuerpo-símbolo. Lo anterior, 

sumado a las lecturas de Vignoli y Darwin sobre la expresión en hombres y animales, 

Figura 19. La primavera, Botticelli. Detalle. 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 79 

 

permitió a Warburg enriquecer el enfoque de la cuestión del símbolo en el arte.18 El 

cuerpo, pues, aparece como fuente última donde buscar los orígenes de la 

representación simbólica humana. La «psicología de la expresión» como principal 

preocupación warburgiana parte de la idea de que toda expresión se deriva de un 

movimiento corporal que podemos rastrear hasta nuestro pasado animal. El ser humano 

se aleja progresivamente de los impulsos emocionales inmediatos del animal hasta 

construir un repertorio de movimientos que a partir de ahora sólo representan la fuerza 

original de tales reacciones.19 En breve, la forma y contenido de los símbolos está 

determinada también por nuestra dimensión fisiológica. 

 

En Imágenes de la región de los indios Pueblo de Norteamérica, Warburg analiza cómo 

para los Pueblo la línea de zigzag, principal motivo formal de las construcciones y casas 

y signo representativo de la serpiente, remonta sus orígenes a la psicología humana del 

cuerpo. La escalera en zigzag representa los ascensos y devenires de la naturaleza, los 

altos y los bajos del espacio de la misma forma que el círculo de la serpiente enrollada 

simboliza el ritmo del tiempo. Tales relaciones entre la imagen (la escalera) y la idea 

(ascensos y descensos cósmicos) son posibles a través de nuestra experiencia corporal. 

La posición erecta es producto de un largo proceso evolutivo que llevó al animal de estar 

en cuatro patas a la posibilidad de elevar la cabeza y mirar a las estrellas. El levantarnos 

del suelo extendió nuestros alcances como especie al liberar nuestros brazos: con ello la 

manipulación de las herramientas se hizo posible. Y la raza humana en este proceso de 

elevamiento, que el niño repite cuando da sus primeros pasos, encuentra la escalera. El 

hombre hace del escalón un instrumento capaz de ejecutar el acto humano por 

excelencia: elevarse. Le insufla su propia experiencia vital y lo hace símbolo de la 

nobleza de mantener la cabeza levantada y mirando a lo alto. La relación entre idea e 

                                                 
 

18
 Para Vignoli la dualidad categorial que lleva a los seres humanos de todas las latitudes y 

épocas a dividir la realidad en polos opuestos —día-noche, hombre-mujer, afuera-adentro, lejos-
cerca, etc.— está directamente en relación con nuestra propia experiencia corporal. El estado de 
vigilia y sueño, el abrir y cerrar los párpados, el caminar erguido y dormir acostado, entre otras 
vivencias compartidas por la raza humana, soportan la construcción simbólica de tales categorías 
dualistas. Cfr. Vignoli, T. Mito y ciencia.  
19

 Cfr. Gombrich, 1992:228 



80 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
imagen transforma la simple figura del zigzag en la «felicidad del escalón» (Warburg, 

2004:25).20  

 

Esta relación entre símbolo y cuerpo ya había sido explorada por Robert Vischer. Una 

conclusión implícita en Sobre el sentido es que el rango de imágenes que usamos para 

transmitir emociones se vincula con la capacidad simbólica de nuestros movimientos 

corporales. Es cierto que al final de El símbolo, Theodor F. Vischer pretende mostrar 

cómo la Einfühlung permite ampliar nuestros horizontes expresivos al usar movimientos 

como gestos que remiten a una emoción. Usar el cuerpo como una extensión de lo que 

«queremos decir». Extender los brazos para señalar algo grande o fruncir el ceño para 

denotar algo que requiere nuestra atención. Pero la elaboración conceptual de esta 

habilidad se debe al texto de Robert Vischer que no sólo es anterior, sino que le otorga la 

base fisiológica definitiva a tal habilidad. «Toda emoción sucede en el cuerpo» es uno de 

los presupuestos fundamentales de Sobre el sentido. Así, la emoción trasmitida a través 

de un cuadro o una pintura usa el lenguaje corporal como fórmulas de expresión. Dichas 

fórmulas están fuertemente enraizadas en la interpretación que hacemos de las figuras 

humanas que vemos. Esto ya lo sabían hacer los poetas clásicos. En la Eneida de 

Virgilio, anota Warburg, «Venus sólo revela su identidad a Eneas por su manera de 

andar», por lo que la manera de mover el cuerpo era objeto de atención de los artistas 

del Renacimiento como fuente inspiradora de «imágenes» para sus representaciones de 

la Antigüedad. (Warburg, 2005:337). Los gestos de un cuadro son convincentes porque 

están basados en un profundo e intuitivo conocimiento corporal que vincula el 

movimiento a la emoción. Cuanto mejor sea el artista comunicando tal conocimiento 

corporal, más efectiva será la identificación del espectador con ello, y mejor será el 

entendimiento de las emociones que tales gestos y movimientos del cuerpo intentan 

                                                 
 

20
 Otro ejemplo de este proceso se observa en el símbolo del árbol. Para los aborígenes, éste 

funciona como elemento de conjunción entre el hombre y las fuerzas de la naturaleza. Warburg 
identifica en este objeto el vínculo que permitía a los Pueblo proyectar sus intenciones en las 
cosas con el ánimo de superar los desafíos de la supervivencia. El árbol era el centro de la 
ceremonia para conseguir una buena cosecha de trigo. Al conectarse más profundamente con la 
tierra por estar arraigado con raíces se convierte en mediador de la conexión cósmica que se 
anhela. Warburg resalta el hecho de que el punto de referencia desde donde nace el símbolo del 
árbol es nuestro cuerpo: no tenemos raíces y nos movemos libremente por estar separados de la 
tierra. En la comparación que hace posible esta representación el árbol se carga de tal poder 
simbólico al tener un lazo más fuerte con la tierra que el ser humano. De este modo deviene en 
mediador prestablecido que abre la puerta al mundo subterráneo. (Warburg, 2004:40) 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 81 

 

comunicar. En la Introducción del Atlas Mnemosyne Warburg plantea que esta habilidad 

que tiene una imagen para revivir emociones en el espectador no es un acto consciente 

sino que se da de manera natural en el «ojo humano normal».21 La imagen de un cuerpo 

nos recuerda a un cuerpo real y lleno de vida.  

 

En otras palabras, que el lenguaje simbólico de los gestos, transmitidos por las 

expresiones formales presentes en la poesía y la literatura, permitía a las obras de arte 

revivir emociones humanas de gran profundidad y fuerza. Una historia del arte que 

pretenda caracterizar la restitución de la Antigüedad —piensa Warburg— no puede 

quedarse en la superficie de la visión de los «estetas hedonistas» que pretenden ver en 

el retorno de las ropas ondulantes al viento y los movimientos liberados del cuerpo una 

mera complacencia de carácter formal. Por el contrario, el historiador del arte debe 

descender hasta los abismos del pathos que da origen a tales imágenes expresivas. El 

cuerpo, entonces, no puede quedar de lado. La clave para entender por qué los motivos 

de «desinhibidos movimientos expresivos del cuerpo» aparecen en la obra de los artistas 

del Renacimiento no debe buscarse en los atributos formales de tales imágenes. No 

fueron las relaciones que los planos, colores, relieves y líneas guardan entre sí lo que les 

permitió a tales imágenes viajar a través del tiempo, desde Grecia hasta Italia: fueron las 

posturas corporales extremas de los participantes de los rituales orgiásticos y 

dionisíacos. Los estremecimientos corporales de tales experiencias fueron acuñados en 

imágenes en la pintura y la escultura clásica por los artistas de la Antigüedad. En efecto, 

los sarcófagos grecolatinos reproducen las mismas posturas de éxtasis corporal que 

aparecerán, sublimadas, en Botticelli y Ghirlandajo. Estos últimos seleccionaron de estas 

obras el lenguaje corporal que servía para trasmitir las mismas emociones. La visibilidad 

de lo orgánico se logra entonces a través de la tensión de ciertos músculos y posturas 

gestuales en la figura representada. Se levantan o se descienden los hombros. Se ciñe o 

no la ropa al cuerpo. Así por ejemplo, la representación de la solemnidad de un acto se 

logra a partir de la visualización del respeto y la reverencia a través de una postura 

corporal.  

                                                 
 

21
 «La maravilla del ojo humano normal hacía posible que en Italia pervivieran durante siglos ante 

los descendientes, en rígidos trabajos de piedra de los tiempos antiguos, las mismas agitaciones 
anímicas» (Warburg, 2010:5) 



82 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
El artista ha proyectado el momento cumbre de la representación, la bendición 
eclesiástica del juramento del príncipe, con la vivacidad de una experiencia visual. 
[…] [Esta experiencia visual es] la figura del joven arrodillado en primer plano en el 
juramento: de forma inequívoca eleva su mano derecha haciendo el gesto propio del 
juramento». (Warburg, 2005:271)  

 

El artista, pues, recurre al cuerpo para moldear plásticamente el «tema» de su obra. A 

través de la empatía, la imagen no actúa simplemente como el archivo de una 

experiencia histórica específica, sino que, además, carga con la imprenta de esa 

experiencia. (Rampley, 1997:48). Es de esta forma que la trasmisión del pathos a través 

de la imagen se hace posible. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hartmut Böhme (1997) llama la atención sobre esta relación entre las emociones 

expresadas a través del cuerpo y el poder simbólico de los gestos. Afirma que para 

Warburg las emociones son un tipo de energía corporal experimentada subjetivamente. 

Tal energía es vivenciada en el cuerpo por lo que éste se transforma en el portador de 

las emociones. La memoria graba tales experiencias en dinamogramas o engramas de 

Figura 20. Danza Hopi de la serpiente. Arizona, 1910. 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 83 

 

movimiento pero sólo después que ha adquirido control sobre las posibilidades gestuales 

humanas. Según Warburg, este es uno de los papeles más importantes que la religión 

juega en el desarrollo de la cultura: a través de los rituales religiosos se aprende a 

controlar toda la gama de estremecimientos corporales —«de la humanidad 

desamparada hasta el frenesí sangriento»22— y con ello se adquiere un poder definitivo 

sobre las emociones. Se genera un espacio entre el impulso inmediato y la acción 

voluntaria. El culto genera un espacio para la aparición de tales expresiones corporales, 

con lo cual institucionaliza y ordena el caótico reino del pathos.  

 

El arte, pues, es la continuación de tal proceso en otro nivel. Aquí las imágenes 

representan un dominio superior de la energía emotiva al «acuñar» el gesto en formas 

expresivas definidas. Si, por un lado, la religión proporciona una gramática de las 

emociones al abrir un espacio para que los gestos extáticos y las posturas límites de 

nuestro cuerpo se manifiesten, el arte, por otro lado, logra encapsular los contenidos 

emocionales en la imagen permitiendo contemplar tales contenidos desde una distancia 

segura. «Vives más no me haces daño» declara Warburg frente a la imagen. El éxtasis 

orgiástico —origen de todos los valores expresivos de la pintura y la escultura de la 

Antigüedad— ya no es necesario si se tiene un ícono depositario de tales experiencias: la 

forma pictórica manipulada por el artista. Así,  

[En la teoría estética de Warburg] existe un claro vínculo funcional entre arte y 
religión en cuanto al indestructible pero, como tal, destructivo poder de las 
emociones sobre el cuerpo humano. Arte y religión son técnicas culturales para el 
dominio del cuerpo y las emociones. (Böhme, 1997:31) 

 

Los rituales religiosos de los Pueblo otorgan, pues, un material único para el estudio de 

este proceso de control de las emociones, que Warburg llama corporalización 

[Verleibung].23 La danza de los antílopes, en la que los aborígenes imitan las posturas del 

                                                 
 

22
 Warburg, 2010:4 

23
 El término aparece en una nota que Warburg escribe en 1896 un par de semanas después de 

su visita a los Pueblo. El texto es citado por Gombrich (1992: 95): «Los actos rituales de la religión 
de los Pueblo ponen de manifiesto el carácter esencial de la concepción de causalidad entre los 
“primitivos” (es decir, de un pueblo incapaz de distinguir entre su propio yo y el mundo exterior). 
La “corporalización” [Verleibung] de las impresiones sensoriales. 1) Incorporación [Einverleibung] 
(magia medicinal). 2) Introyección corporal (animal, imitación). 3) Anexión corporal (simbolismo de 
los instrumentos). 4) Adición corporal [Zuverleibung] (alfarería ornamentada, en realidad 
pertenece al 3). Creo haber encontrado por fin la fórmula de mi ley psicológica, la que llevaba 
buscando desde 1888». 



84 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
animal sagrado, y la danza con las serpientes de los Moki pueden leerse como una 

codificación de las pasiones en gestos y movimientos (Figura 20). Con esto los anhelos, 

conflictos y temores se vierten en el baile ritual y en el control del tótem vivo —

respectivamente—; luego, la ceremonia permite, mediante la corporalización, que ciertas 

posturas orgánicas tengan una repercusión real en el mundo. Del baile depende el éxito 

de las cosechas y las lluvias. El cuerpo deviene, pues, en el origen de los cambios de la 

naturaleza. A esto se refiere Warburg cuando afirma que tales ritos son la «causalidad 

danzada».24 La separación entre el sujeto y el mundo exterior, ausente en la danza 

sagrada de los Pueblo (el cuerpo afecta directamente el curso de los acontecimientos), 

es posible mediante el uso del símbolo. El ser humano al crear el símbolo proyecta el 

poder que anida en su cuerpo en un objeto exterior a él: la imagen. Aparece la figura 

simbólica. Esta corporalización procede, según Warburg, de la incorporación 

[Einverleibung] a la adición corporal [Zuverleibung]. En la primera la conexión mágica 

entre el hombre y el cosmos parte del cuerpo; en la segunda, esa conexión se logra a 

través del objeto de culto externo, lo que él llama simbolismo de los instrumentos. La 

danza con máscaras estaría en un estadio intermedio en el que el símbolo aún no se 

separa completamente del cuerpo. Wind (1993:165) considera que ambos términos 

incorporación (Einverleibung) y adición corporal (Zuverleibung) sólo se comprenden a la 

luz de la distinción entre sentimientos empáticos (Einfühlung) y sentimientos inmediatos 

(Zufühlung) establecida por Robert Vischer en Sobre el sentido. La incorporación de la 

causalidad natural tiene como base la empatía, dado que la dimensión corporal subjetiva 

se vincula con el mundo exterior a través de un «sentirse a sí mismo» en los fenómenos 

naturales. La adición corporal, por su parte, expresa el nivel más superficial (Zu-) de la 

relación símbolo-sujeto, dado que el poder no reside dentro del cuerpo, sino en algo 

distinto de él.  

 

El estudio de la empatía elaborado por R. Vischer en Sobre el sentido sirve para 

entender las nociones que Warburg desarrolló sobre el papel de la imagen simbólica en 

la cultura. Las imágenes lejos de ser simples juegos de relaciones formales entre líneas, 

planos y puntos (tesis formalista)  son las depositarias de un proceso de distanciamiento 

entre el yo y el mundo, que en la Introducción al Atlas Mnemosyne aparece como el 

                                                 
 

24
 Cfr. Warburg, 2004:60. 



Sobre el sentido óptico de las formas (1873) 85 

 

«acto fundacional de toda civilización humana». Por lo tanto, el estudio de la empatía en 

el proceso mismo de creación iconográfica revela que tan cerca o que tan distantes nos 

encontramos de vincularnos completamente con lo que representamos.  

 

 





 

 
 

4. Mito y ciencia (1879)
1
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

1
 El texto original Mito e scienza fue publicado en 1879 en Milano y traducido al alemán en 1880, 

es decir sólo un año después. La versión que usaremos aquí  es la traducción al inglés hecha por 
la serie The International Scientific Series de la editorial Appleton and Company en 1882, New 
York. No fue posible encontrar el nombre del traductor del italiano al inglés. En adelante MYC. 

Figura 21. Tito Vignoli (1829-1914) 



88 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Este acto primitivo de percepción, la causa radical y génesis de todas las representaciones míticas y 
la condición física e intelectual de la ciencia misma, es también uno de los factores y el germen 
estético de todas las artes 

- MYC: 285 

La lectura temprana por parte de Warburg de Mito y ciencia2 [MYC] del autor italiano Tito 

Vignoli fue precisamente una de las más decisivas en su carrera intelectual (Figura 21). 

Este libro podría bien contemplarse como el resumen de la actitud «positivista» de una 

época, fruto de la efervescencia del desarrollo de las ciencias a finales del siglo XIX. Sin 

embargo, el texto de Vignoli no busca anteponer el mito a la ciencia. Por el contrario, a lo 

largo de la obra hay un esfuerzo de su autor por demostrar la hermandad intrínseca de la 

razón y la magia. A pesar de sus evidentes diferencias, mito y ciencia comparten una 

misma raíz: la animación de los objetos. Gombrich, por su parte, determina a Mito y 

ciencia como una obra que dejó una «impresión profunda» en Warburg, dado que aquí 

encontramos varios elementos claves del posterior desarrollo de la concepción del 

símbolo, la imagen y la bipolaridad warburgianas.  

4.1 El contexto de la obra de Vignoli 

Inscrito dentro del clima positivista y evolucionista de su época, Vignoli propone una 

psicología del mito que trascienda las delimitaciones de todas las ramas del conocimiento 

científico en aras de enfrentar el problema de la existencia humana desde diferentes 

perspectivas. Así, la psicología, la filosofía, la antropología, la medicina, la arqueología, 

etc., todas, sin excepción, tienen algo que aportar frente la apremiante pregunta por el 

ser humano. Su postura particular frente a las ciencias asigna a cada rama individual del 

conocimiento a una meta mucho más grande y amplia: comprender la verdadera 

naturaleza del hombre y su lugar dentro del universo. Así, cada disciplina pierde su norte 

si se olvida que la tarea fundamental consiste en el progreso de la humanidad como telos 

último de toda actividad científica. 

Todas [las ramas de la ciencia] son partes de un todo, y también este todo se revela 
en sus múltiples partes. Ellas devienen en pensamiento y en realidad, condiciones 
recíprocas entre sí; y aquél que sea capaz de resolver correctamente el problema 
del mundo en un simple movimiento de un átomo, será capaz de explicar todas las 

                                                 
 

2
 El texto original Mito e scienza fue publicado en 1879 en Milano y traducido al alemán en 1880, 

es decir sólo un año después. La versión que usaremos aquí  es la traducción al inglés hecha por 
la serie The International Scientific Series de la editorial Appleton and Company en 1882, New 
York. No fue posible encontrar el nombre del traductor del italiano al inglés. 



Mito y ciencia (1879) 89 

 

leyes y todos los fenómenos, dado que todo puede ser reducido, en últimas, a este 
movimiento. (MYC: 35) 

 

Es fácil, de esta manera, entender por qué resulta tan difícil clasificar o encasillar a un 

académico como Tito Vignoli. Antropólogo, filósofo, psicólogo, filólogo, o simplemente un 

«abogado curioso»3, la categorización de este pensador italiano sigue siendo una labor 

tan o más complicada que la rotulación académica de Warburg. Dos puntos de su obra 

nos interesa resaltar. El primero (a) está en relación con la influencia de la corriente 

positivista de la época de Vignoli. El segundo (b) el polémico y escurridizo concepto de 

«raza aria», ampliamente mencionado en cada aparte de su libro. 

 

(a) Admirador de la obra de Darwin, Vignoli fue uno de los primeros en adherirse a tales 

planteamientos, no sólo desde el punto de mero apologista, sino también como 

contribuidor al avance teórico y práctico de la teoría de la evolución. De hecho, a lo largo 

de sus textos podemos rastrear su fuerte tendencia a la experimentación animal como 

fundamento para sus conclusiones. No hay quizás, en Mito y ciencia, ningún 

planteamiento que Vignoli no fundamente en algún experimento que él mismo u otros 

hayan realizado con animales o personas. Sus aportes en el campo de la psicología y la 

antropología comparada son sus fuertes. En  muchas de sus publicaciones se dedica 

principalmente a cuestiones como el instinto, la inteligencia, los fenómenos de atención, 

la memoria falsa y los intervalos de una serie de actos psíquicos inconscientes.4 Ahora 

bien, su afán holístico de condensar las ciencias en aras de un propósito común, 

proviene de otra fuente más poderosa: Auguste Comte. 

 

La reducción del ser humano a un ser estrictamente mecánico está inspirada 

precisamente en este tipo de concepciones de corte comtianas. Así, para Vignoli, el 

hombre debe contemplarse a la luz de las fuerzas mecánicas, físicas, y psíquicas que lo 

componen. ¿No hay aquí una contradicción en la introducción de lo psíquico como algo 

esencial en el ser humano? En modo alguno. Lo psíquico no está separado de lo 

fisiológico. Es precisamente el sustrato material lo que permite la existencia de lo otro, lo 

                                                 
 

3
 La primera carrera que estudió Vignoli fue derecho en la Universidad de Pisa a mediados del 

siglo XIX. Luego psicología en 1889. 
4
 CANADELL, Elena. En: http://www.archiviapsychologica.org/index.php?id=539 



90 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
psicológico, lo psíquico. La visión reduccionista de los fenómenos mentales se expresa 

en la concepción casi molecular de los mismos. Ideas, sensaciones, imágenes mentales, 

sentimientos, todo es reducido a comportamientos moleculares, químicos, y por qué no, 

atómicos. 

El [ser humano] debe ser estudiado como en física estudiamos los cuerpos y las 
leyes que los gobiernan, o como las leyes de sus movimientos y combinaciones se 
estudian en química. [...] Porque  si bien hay en el universo una distinción de modos, 
no hay una separación absoluta entre fenómenos y leyes. (MYC: 35) 

 

Por otro lado, las alusiones a los estadios de Comte y a su «gran»5 principio de la 

evolución histórica de los pueblos, permiten interpretar a la luz del positivista francés las 

clasificaciones entre «bárbaros» y «civilizados» que Vignoli constantemente utiliza. Si 

bien, es cierto que Vignoli hace unas críticas a la teoría de Comte, dichas discrepancias 

no son suficientes como para desligarse de un posible rótulo como «positivista». En 

primer lugar, la excesiva confianza en el triunfo de la ciencia por encima de las 

supersticiones e ilusiones del mito, hacen vislumbrar un prejuicio casi negativo frente a 

esta dimensión mítica de los seres humanos. La apuesta por un triunfo insoslayable de la 

libertad y de la ciencia son evidentes en el final de Mito y ciencia y cuya lectura resulta, 

para nosotros, casi incómoda dado su ferviente optimismo en este «progreso». Por lo 

demás, no es su pertenencia al círculo positivista italiano,6 lo que más nos inclina a 

categorizarlo como tal. Son los presupuestos que se encuentran a lo largo de su obra lo 

que nos insta a hacer tal afirmación. 

 

(b) La existencia de una raza primigenia como origen de todo el pueblo europeo fue una 

creencia ampliamente admitida dentro del círculo académico de la Europa del siglo XIX. 

Se trataba, utilizando el término de Kuhn, de un paradigma que enmarcaba las 

investigaciones, los problemas los métodos y las posibles soluciones de la ciencia 

cultural de ese momento. Los aportes de la filología comparada daban por sentado que la 

única forma de explicar la similitud de expresiones y palabras entre el sánscrito y el 

avéstico y los distintos idiomas europeos, sobre todo el latín, el griego, el alemán, el 

céltico y las lenguas nórdicas de toda índole, era la existencia de un idioma indoeuropeo 

                                                 
 

5
 El término es de Vignoli. 

6
 Vignoli fue asesor y colaborador del órgano oficial de comunicación del positivismo italiano, a 

saber, la Rivista di filosofia scientifica dirigida por Enrico Morselli. En: 
http://www.archiviapsychologica.org/index.php?id=539 



Mito y ciencia (1879) 91 

 

original que pertenecía a un antiguo pueblo «ario» que conquistó a Europa proveniente 

de la India y el Asia Central. 

Si bien, en los Vedas, la palabra arya no tiene un sentido más allá del de «nobleza o 

casta real»7, las posteriores interpretaciones dieron origen a posturas mucho más 

racistas o elitistas. Vignoli, por su parte, da por sentada la existencia de tal raza como 

fuente primordial de la supremacía de los europeos por encima de los demás pueblos de 

la tierra.8 Su uso indiscriminado  de los términos «raza» o «pueblos inferiores» debe ser 

un obstáculo a salvar por el lector de su obra, si acaso desea trascender estos aspectos 

propios de su época en aras de comprender la importancia de su propuesta y no 

descalificar de entrada sus postulados por la forma en que estos fueron escritos. 

Independientemente de las justificadas reservas personales que pudiésemos tener frente 

a estas ideas «racistas», dentro de una visión positivista-evolucionista tiene sentido 

pensar en que las culturas pasan por ciertos estadios de progreso, siendo unos 

superiores a otros. Los pueblos inmersos en el terreno de la magia y la superstición 

serían, en este sentido, inferiores con respecto a aquellos en los que la ciencia ha 

logrado echar raíces. Pero Vignoli no es Hitler. De hecho, los postulados principales de 

Mito y ciencia presuponen que podemos encontrar elementos o facultades 

trascendentales que subyacen al ser humano mismo y que son  independientes de la 

cultura, lo que nos permite ser más justos con el concepto de «raza aria» en el autor. En 

síntesis, a pesar de lo hipersensibles que somos ante este tipo de temas, sobre todo 

después de los hechos acontecidos en el siglo XX, no consideramos que tales ideas 

deban verse como determinantes en los puntos que deseamos destacar del pensamiento 

de Vignoli. Esperamos que al final de este capítulo el lector esté convencido de esto. 

4.2 Mito y ciencia  

Sostenemos que en su naturaleza más general y comprensiva el mito es la forma 
imaginativa y espontánea a través de la cual la inteligencia y emociones humanas se 
conciben y se representan a sí mismas y a las cosas en general. Es la manera física 
y psíquica a través de la cual el hombre se proyecta a sí mismo en todos los 
fenómenos que es capaz de aprehender y percibir. […] En este sentido, el mito 

                                                 
 

7
 Cfr.  Gallud, Enrique. (2005). Historia breve de la India (pp. 22-23). Madrid: Silex 

8
 Cabe, sin embargo, aclarar que para Vignoli, como para muchos lingüistas y filólogos de la 

época, Europa era el resultado más que del triunfo solitario de los arios, una mezcla entre arios y 
razas semíticas provenientes del medio oriente. 



92 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
aparece ante nosotros no como un accidente en la vida de los pueblos primitivos […] 
ni tampoco como la creación fantasiosa de mentes ignorantes; sino que aparenta ser 
una facultad especial de la mente humana, inspirada en las emociones que 
acompañan y animan sus productos.9 (MYC: 1) 

 

Pero la ciencia no consiste meramente en el arreglo sistemático de los hechos que le 
dan origen, ni en su combinación hasta leyes generales y comprensivas; debe 
también entenderse la secuencia de causas y efectos, y no es suficiente con 
clasificar los hechos sin explicar su génesis y causa. […] La ciencia es, en efecto, la 
despersonificación del mito, llegar a una idea racional a partir de una que era 
originalmente un estereotipo (type) fantástico, a través del despojo de sus envolturas 
y símbolos. (MYC: 193) 

 

Estas dos definiciones —de mito y ciencia, respectivamente— serán nuestro punto de 

partida para elaborar una explicación más detallada de lo que a nuestro parecer es la 

tesis fundamental de esta obra: las facultades mítica y científica comparten una misma 

raíz, la cual es susceptible de ser rastreada en los procesos mismos que permitieron su 

origen y posterior evolución. 

 

Comenzaremos por mirar más de cerca qué entiende el autor por «facultad» al aplicar tal 

concepto no sólo al mito sino también a la ciencia. Según Vignoli, ambas maneras de 

aprehender los objetos circundantes se basan en los más «simples y elementales actos 

de la mente en su complejidad psíquica y física» (MYC: 6), esto es, sin ellos la 

interpretación de dichos objetos y fenómenos no es posible. Podemos decir, entonces, 

que Vignoli habla de facultades como el conjunto de esos actos elementales y simples 

que posibilitan la aprehensión misma de la realidad. Estas facultades a priori  toman un 

carácter universal, perenne y uniforme, dado que su sustrato es fisiológico y por lo tanto 

basado en la estructura física y nerviosa de las percepciones de los animales y los seres 

humanos.  

 

El término a priori, que podría prestarse a malos entendidos, aquí significa todo lo que 

permanece fijado y perpetuado por la repetición a través de las edades a manera de 

hábitos y caracteres hereditarios. En otras palabras, a priori se refiere las modificaciones 

en la constitución física y psíquica que han tenido lugar en los individuos y especies a 

través de las edades evolutivas.  Ambas facultades, la mítica y la científico-racional, son 

                                                 
 

9
 Las cursivas son nuestras. 



Mito y ciencia (1879) 93 

 

el resultado de la interacción evolutiva entre el sujeto y su entorno.  Ellas no son 

propiedades exclusivas de un pueblo o de una raza específica; sus modos de desarrollo 

y evolución sí son distintos de lugar en lugar, pero su esencia es la misma en todos los 

individuos y personas. Son  trascendentales en la medida en que se fijan en la historia de 

la evolución a través de los procesos de adaptación y herencia, esto es, trascienden a los 

sujetos y generaciones. Son la historia y la etnología, no las especulaciones filosóficas, 

las que proveen de fundamento tales deducciones. Por ende, Vignoli se aleja del 

contexto puramente kantiano de los términos a priori o trascendental. 

Debe admitirse que esta concepción de a priori es muy distinta de aquella de los 
filósofos trascendentales, quienes buscan probar o bien que un artífice 
independiente no solo ha producido las formas orgánicas en su presente 
complejidad, y especialmente ha proporcionado al sujeto espiritual sus categorías de 
pensamiento independientes de toda experiencia, o bien afirman la intrínseca 
existencia de tales formas en el espíritu desde el comienzo de los tiempos. (MYC: 8) 

 

Mito y ciencia devienen entonces en condiciones de posibilidad para la evolución del 

individuo y de los pueblos en general, por lo que ambas conviven y perviven en la 

historia. La negativa del mito a desparecer la observamos, no solo en la persistencia de 

supersticiones y creencias en lo que llama Vignoli «gente inculta» y en las poblaciones 

rurales, sino también dentro de las personas educadas y científicas. No ha habido un 

desprendimiento total del mito a pesar de nuestro desarrollo científico, o bien nuestro 

desarrollo en un solo extremo de la ecuación. La capacidad para mitificar ideas subsiste 

en como parte del progreso científico. Vignoli es bastante certero cuando devela que en 

el lenguaje científico mismo subyace una tendencia a personificar y a hablar como si la 

energía, la materia, la masa, etc., conceptos puramente abstractos, realmente existieran. 

¿Podríamos definir los términos anteriores sin caer en la personificación de tales 

entidades? ¿Qué cosa es la energía o la materia o la gravedad fuera de los juegos 

intrínsecos del lenguaje? 

 

Pero del mismo modo en que aspectos míticos sobreviven en el seno de las sociedades 

tecnológicas y científicas del presente, así también la visión científica se observa en los 

pueblos en los que el desarrollo de las ciencias y la técnica no existe. Incluso aquí, según 

el autor, podemos encontrar vestigios o semillas de inquietudes perfectamente racionales 

y lógicas que podríamos categorizar como protocientíficas. La experimentación y la 

racionalización de los métodos de producción y satisfacción de necesidades, bien se 

mezclan, juntan y coexisten con perspectivas mágicas de la naturaleza sin ningún 



94 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
problema. La forma misma de ordenación y clasificación en los mitos y los relatos 

originarios del mundo y el planteamiento de preguntas cada vez más exigentes de 

respuestas se basan en tal facultad científico-racional. Al citar las palabras de un 

aborigen africano, Vignoli pretende mostrar de qué manera el afán por respuestas cada 

vez más acordes con las exigencias de una búsqueda reflexiva y espontánea en el ser 

humano, es el curso inevitable de la evolución. 

Por doce años he pastoreado mi rebaño. Era oscuro y me senté en una roca y me 
hice preguntas como estas, preguntas tristes, dado que no podía contestarlas. 
¿Quién hizo las estrellas? ¿Qué las soporta? ¿No se aburren de fluir las aguas 
desde la mañana hasta la noche, y dónde encuentran su descanso? ¿De dónde 
vienen las nubes que pasan y repasan y se disuelven en la lluvia? ¿Quién las envía? 
Nuestros adivinos, claramente, no envían la lluvia ya que no tienen los medios para 
hacerlo, ni tampoco los veo con mis ojos ir hasta el cielo a buscarla. No puedo ver el 
viento y no sé lo que es. ¿Quién lo guía y hace que sople, que brame y nos abrume? 
Ni sé cómo el maíz crece. Ayer no había una brizna de hierba en mi campo y hoy 
está verde. ¿Quién le dio a la tierra la sabiduría y el poder para hacer nacer? (MYC: 
75) 

 

Para Vignoli, tales preguntas se realizan gracias a una «condición intelectual» que 

permite «observar, primero espontáneamente y luego deliberadamente, los puntos de 

semejanza y diferencia entre objetos especiales de la percepción» (MYC: 193). La 

capacidad para ir de lo particular a lo general, de los individuos a las especies ya está 

presente en el mito, aunque de manera no-desarrollada. «Así, la facultad mítica del 

pensamiento es científica en su forma lógica, y [en su génesis y evolución] fue ejercida 

de la misma manera que la facultad científica» (MYC: 193). Esto nos empuja, con Vignoli, 

a afirmar que en ambas, mito y ciencia, el modo de ejercicio, el uso de las facultades 

psíquicas y lógicas y el método espontáneamente usado son casi idénticos. Tenemos 

entonces dos facultades que no son excluyentes la una de la otra, sino más bien dos 

formas distintas de aprehensión de la realidad. Exactamente como dos parientes 

cercanos que han olvidado la historia de su familia y sus antepasados comunes.  

 

Al leer aseveraciones como estas, no podemos explicar coherentemente el menosprecio 

hacia el mito que Vignoli le confiere al final de su libro. He aquí el problema: desde una 

postura comtiana es evidente que la ciencia es superior al mito en tanto la primera 

permite llevar a la humanidad hacia un progreso de una manera más segura y eficaz. En 

palabras de Vignoli: «la ciencia es el generador constante y atento de todo 

perfeccionamiento social, y el más formidable enemigo de la tiranía de un déspota, de 

una oligarquía o de una multitud tome ésta una forma religiosa o secular» (MYC, 325). 



Mito y ciencia (1879) 95 

 

Pero al mismo tiempo, mito y ciencia están íntimamente relacionados desde el comienzo, 

dado que la fuente del mito es la misma de la ciencia: la entificación o proyección de la 

vida interna del individuo en los objetos. «La percepción es la condición [inicial] para 

ambas, y el proceso seguido por ambas es idéntico, aunque el sujeto sobre el cual se 

ejerce la facultad del pensamiento difiere» (MYC: 321). Alguien podría decir que tal 

problema es aparente en la medida en que para él la entificación es un acto ilusorio que 

debe desaparecer si queremos llevar a la ciencia a sus más altas posibilidades. En 

efecto, Vignoli considera que «tan pronto como los hombres sean racionalmente 

conscientes de esta facultad entificadora (entifying faculty) y de sus efectos inmediatos 

en el conocimiento, la ilusión cesará» (MYC: 240). Pero esto no resuelve el problema de 

la pervivencia de una especie de personificación de las ideas y conceptos que 

encontramos en el lenguaje científico. Personificación que se dibuja como inherente al 

desarrollo de la ciencia misma, desde nuestra lectura de Vignoli. De esta manera el 

desdeño del mito al final del libro nos parece más la muestra de un conflicto interior por 

hacer coincidir su espíritu positivista con las conclusiones a las que sus hallazgos como 

científico le condujeron, que una valoración coherente y acorde con lo expuesto en el 

mismo Mito y ciencia. 

 

Ahora bien, aunque las definiciones de ciencia y mito que dimos al principio nos sirven de 

base para entender en qué medida se diferencian las facultades mítica y científico-

racional, comprender cómo se separaron una de la otra es otra cuestión. Nos referimos 

en concreto al proceso de despersonalización del mito señalado por Vignoli como inicio 

de la ciencia. Este problema, la separación y evolución de ambas facultades, se resuelve 

adentrándose en la génesis misma del mito, dado que si tenemos en cuenta las 

características del mito y la ciencia, recorrer el camino hacia el origen de una es recorrer 

el camino hacia el origen de la otra.  

4.2.1 El origen del mito y el homo duplex 

Normalmente la facultad del mito ha sido explicada únicamente como consecuencia de 

una tendencia humana por proyectar o dotar de vida a los objetos. La tradición, señala el 

autor de Mito y ciencia, se ha contentado únicamente con responder la pregunta de 

manera superficial. Es decir, sostener que el mito se origina en una tendencia animista 

natural deja la cuestión central de lado: ¿de dónde proviene dicha tendencia? Resulta 



96 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
fácil entender que el hecho de insuflar vida a objetos inanimados es el origen del mito, 

pero lo que no han respondido los académicos es el origen del hecho mismo. En otras 

palabras, la pregunta correcta sería ¿qué causa la tendencia a animar los objetos? 

 

Vignoli parte de la animación de los objetos por parte de los seres humanos de todas las 

«razas» en todos los tiempos, como algo fácilmente comprobable. Un breve repaso no 

muy exhaustivo por eventos como la personificación de los fenómenos naturales como la 

lluvia, el viento, el fuego, etc.; las metáforas en el lenguaje, la infusión de vida a las 

imágenes mentales o ideas, a las sombras, a los sueños, las alucinaciones del delirio; la 

locura, cualquier forma de afectación nerviosa y el culto a los muertos, basta para 

convencernos que la tendencia a animar los objetos es un hecho. Pero no solamente 

eso, son hechos universales. Luego —y siempre con Darwin de fondo— si compartimos 

con todas las culturas el mismo impulso animista, los fundamentos, principios y leyes de 

tal impulso debemos encontrarlos en el sustrato mismo del origen de nuestra especie, 

esto es, nuestro pasado animal. 

 

El viaje que Vignoli nos propone tiene su punto de partida en la comprensión del mundo 

en el que el animal se desenvuelve, lo cual exige un esfuerzo intelectual casi anti-

natural.10 Parte entonces de un presupuesto inicial: «Excluyendo algunos elementos 

psíquicos, hay muchos e importantes puntos de semejanza entre los humanos y los 

animales en el ejercicio de su conciencia, inteligencia y emociones; si acaso todas ellas 

no son exactamente iguales.» (MYC: 21) En otras palabras, el ser humano es, en 

esencia, un animal. Este presupuesto tiene dos consecuencias importantes. La primera 

de ellas consiste en que el homo sapiens resulta ser una especie que, como todas las 

demás especies, es resultado de un proceso evolutivo y de selección natural, por lo que 

sus características, habilidades y facultades deben verse a la luz de dicha evolución. La 

segunda está en relación con el hecho de que el mecanismo de selección natural implica 

una escala de progreso en la que las especies perfeccionan sus capacidades a través del 

tiempo. Así, un insecto se sitúa en un estrato o nivel inferior con respecto a un mamífero, 

dado que en estos últimos los procesos fisiológicos y psíquicos son mucho más 

                                                 
 

10
 A lo largo de su texto, Vignoli menciona que una de las cosas que no nos permite comprender 

fácilmente los principios del mundo animal, es precisamente la costumbre y el amplio uso de 
nuestro intelecto a través de muchos siglos. Esto es, nuestra actitud natural ante el mundo nos 
impide vislumbrar con facilidad estas verdades. 



Mito y ciencia (1879) 97 

 

complejos. En efecto, según Vignoli, los rasgos que permitieron el surgimiento y 

desarrollo de la facultad del mito se hacen más evidentes mientras más ascendamos en 

la escala animal, o sea, tales rasgos son mucho más tangibles en los animales más 

evolucionados, más parecidos al ser humano.  

 

El proceso de la percepción en los animales nos muestra las claves que estamos 

buscando en los seres humanos. Es decir, el sustrato de la vida psíquica animal se 

encuentra en la forma en que este percibe los objetos. Teniendo en cuenta que a través 

de la experimentación y el análisis de los gestos y las reacciones motoras de los 

organismos podemos deducir —más o menos— lo que ocurre en su interior, Vignoli 

procede a mostrar que la animación de objetos es ya, incluso en los animales, una 

característica misma de la vida psíquica.  

 

Existe en los animales una proyección espontánea de su vida interior, de su conciencia y 

de sus emociones en los objetos que le circundan, que los condiciona a percibir el mundo 

como una entidad viviente llena de voluntad propia. Esto presupone una «autoconciencia 

continua» en el animal, y no solo eso, sino también una autoconciencia capaz de 

proyectarse. Para Vignoli si bien no podemos adjudicar una individualidad análoga a la 

humana a los animales, ni superiores ni inferiores, si podemos hablar de un centro de 

experiencia que actúa como una unidad reactiva. El animal actúa como una unidad ante 

los estímulos externos. Por sus gestos sabemos cuando tiene temor, angustia, hambre o 

alegría. El temor frente a las amenazas externas, por ejemplo, es fácil de rastrear en 

primates y mamíferos en general. «Esta forma interior de acción orgánica y vida 

emocional y psíquica, en la que se resuelve el valor completo de la existencia individual, 

puede decirse que reviste y modifica todas las relaciones activas con el mundo exterior, 

el cual es vivificado y modificado de acuerdo a su propia imagen». (MYC: 50) 

 

El movimiento es la base de toda proyección anímica. En la medida en que la selección 

natural de las especies está en relación con la supervivencia de los individuos frente a 

posibles peligros, los animales no diferencian entre objetos vivos e inertes, sino que su 

clasificación es mucho más básica: objetos dinámicos y objetos inmóviles. Ante estos 

últimos su reacción de indiferencia está basada en la costumbre. Es decir, los animales 

son indiferentes ante los objetos que no se mueven en la medida en que normalmente 

éstos no les afectan o no podrían afectarlos de manera directa, cosa que sí ocurre con 



98 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
los objetos en movimiento. Los experimentos llevados a cabo por el propio Vignoli con 

animales lo llevan a tal conclusión. Un perro es capaz de ponerse en guardia y empezar 

a ladrarle a un objeto que le era indiferente si este empieza a moverse. Un pañuelo 

blanco movido por los aires es capaz de hacer encabritar a un caballo hasta hacerle 

desbocarse. La reacción de un pájaro con un objeto extraño que entra a su jaula es 

distinta si éste objeto comporta algún tipo de movimiento. Lo único seguro que podemos 

decir, según Vignoli, es que tenemos pruebas suficientes de que los animales actúan 

como si los objetos dinámicos estuviesen dotados de una voluntad que puede 

beneficiarlos o lastimarlos. El ladrido del perro a un espantapájaros es el mismo que  

utiliza ante cualquier otro animal en señal de advertencia o delimitación de territorio. Pero 

lo mismo entonces sucede con los fenómenos naturales: una hoja movida por el viento, 

las nubes que se desplazan a la distancia, el agua del río, los rayos y las tempestades, 

todo resulta para el animal poblado de una voluntad —sea esta favorable o nefasta— por 

un proceso de proyección de su vida interior. Ésta es la fórmula de la entificación, la cual 

va más allá que la mera animación. No es sólo anima lo que habita en las cosas del 

mundo, sino que éstas también son entes, es decir realidad. El término latino anima, de 

donde se deriva la palabra española alma, viene del griego anemos que en griego 

significa «viento». No obstante la palabra para alma en griego es psyche, ya que es en el 

latín que la palabra transforma su acepción antigua de «soplo» o «respiración», por la de 

«principio vital» o «insuflo de vida» que anima o mueve a los seres vivos. La «entidad», 

proveniente de «ente», hace referencia a la concretud del ser, esto es, a un objeto real y 

efectivo. El énfasis en esta decisión por «entificación» y no sólo «animación» se 

encuentra en que precisamente lo que Vignoli desea recalcar es el poder efectivo de la 

voluntad que habita en el objeto personificado por el animal o el hombre, además de la 

vivacidad e intensidad con que se percibe la proyección psíquica como algo real. 

 

De esta forma el hombre primitivo también entifica el mundo que lo rodea, poblándolo de 

voluntades y fuerzas que le pueden o no afectar directamente. La reacción de alerta ante 

un evento o fenómeno en movimiento, no sólo es el mecanismo que permite la 

supervivencia del animal ante un eventual peligro, sino que también es la relación más 

inmediata y directa entre este y el mundo exterior. Si un hombre primitivo es un animal 

evolucionado, diremos con Vignoli, que también en él existe la tendencia a la reacción 

original de prevención frente al objeto por él inmediatamente animado y entificado. 

También en él la entificación es directa y espontánea.  



Mito y ciencia (1879) 99 

 

 

Pero no solo el hombre primitivo posee tal tendencia: también es posible rastrearla en los 

niños. En efecto, ellos tienden a dotar de vida a sus muñecos y juguetes. La necesidad 

de proyectarse y transferirse es evidente cuando observamos los comportamientos de los 

niños en sus primeros años. Un mundo habitado por monstruos, personajes mágicos o 

imaginarios, tiende a aparecer como espontaneo y natural dentro del universo psíquico 

del niño. Y esta tendencia a la entificación no perece a pesar de su sofocamiento 

constante por parte de nuestra forma analítica y lógica de aprehender el mundo. 

Contrario a lo que podría parecer, somos extremadamente susceptibles a animar un 

objeto pese a la resistencia de nuestra facultad científica. Cuando vemos una marioneta, 

dice Vignoli, automáticamente caemos bajo el influjo de tal entificación. Por un instante 

retornamos a la forma de ver del hombre primitivo y del niño: dotamos de una voluntad al 

muñeco o títere en cuestión, y si no hacemos lo mismo con otros objetos es porque la 

costumbre de que tales objetos no se muevan, los hace indiferentes a nuestra atención. 

Sin embargo, al igual que el pájaro reacciona preventivamente frente a un objeto que 

usualmente no se mueve, pero que sorpresivamente rompe con su comportamiento 

habitual, así, nosotros reaccionamos de manera sorpresiva cuando una cosa que 

normalmente no se debería mover, lo hace. 

Si de repente e inesperadamente vemos moverse de manera extraña algún objeto, 
de que sabemos, por experiencia que es inanimado, la inclinación innata a 
personificarlo toma efecto y por un momento nos sorprendemos como si el 
fenómeno fuese producido por un poder deliberado suyo propio (MYC: 58) 

 

Por supuesto, tal personificación no solo requiere que el objeto se mueva. En nuestra 

vida cotidiana tendemos a tratar a los objetos como si estos tuvieran realmente vida. 

Gritamos a la máquina cuando esta no quiere funcionar, maldecimos a un clavo que se 

resiste a entrar en una pared, usamos verbos reflexivos con las cosas (decimos «el vaso 

se cayó», «la camisa se ensució», etc.) y quizás la más evidente de todas: transferimos o 

proyectamos sentimientos en las cosas. Así, tenemos unos zapatos preferidos, nos duele 

desprendernos de la pertenencia de un objeto querido, o mudarnos de una casa en la 

que vivimos experiencias agradables. 

 

Ahora bien, si nuestra naturaleza animal no ha cesado o desaparecido en nosotros 

¿dónde entonces radica nuestra humanidad? ¿Cuál es la diferencia con respecto a 



100 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
nuestros parientes más cercanos? ¿Qué es lo que hace que sea el ser humano productor 

de mitos y no los perros o los caballos? 

 

Para Vignoli, tal diferencia no radica en que los seres humanos poseamos alguna oscura 

y misteriosa facultad extra o distinta a la de los animales. Tampoco en que hayamos 

dado más importancia al desarrollo de ciertas capacidades psíquicas y fisiológicas, y por 

ende que hayamos tenido que condenar a otras habilidades animales al atrofiamiento. La 

diferencia es, según el autor, una capacidad de reflexión que no existe en el reino animal. 

Esto es, una capacidad de desdoblamiento del ser humano, el poder de crear una 

imagen de sí mismo como en un espejo. Es precisamente el hecho de que podemos 

reflexionarnos (en el sentido de crear imágenes) lo que nos permite no sólo proyectar 

nuestra vida interior psíquica en los objetos que nos rodean, sino también sobre nosotros 

mismos. El animal no puede crear un concepto de realidad externa o de fenómenos fuera 

de él, ya que carece de ese poder reflexivo, por lo que «cada objeto es para él un poder 

deliberado, un sujeto viviente en el que la conciencia y la voluntad actúan como lo hacen 

en él mismo» (MYC: 65) 

 

En otras palabras, este homo duplex11 está necesariamente atado a la tendencia no sólo 

de transferir y proyectar sus contenidos psíquicos en todo lo que le rodea (tal como el 

animal), sino que además transfiere y proyecta tales instancias sobre sí mismo. Reflexión 

cobra entonces el sentido original del término: duplicación de una imagen.  

 

Esta es la explicación de ciertos comportamientos naturales en los seres humanos, tales 

como la como la capacidad para hablar de uno mismo en tercera persona. Vignoli llama 

la atención sobre esto al decirnos que los niños casi siempre se refieren a ellos mismos 

como otras personas, es decir, «Felipe quiere jugar» o «Felipe quiere ir al baño». Otro 

ejemplo de este fenómeno es el hecho de hablar solos o con personas ausentes. Cuando 

una persona habla consigo misma, hay una duplicación evidente de la vida psíquica. Los 

gestos, las palabras y las actitudes de alguien frente a un espejo, muchas veces son 

como si realmente hubiese otra persona detrás del vidrio.  

                                                 
 

11
 El término es de Vignoli. Duplex significa «doble» en latín, aunque la palabra normalmente se 

describe como la capacidad de un dispositivo de comunicarse en doble vía. Así, un fax es dúplex 
cuando es capaz de recibir y enviar información. 



Mito y ciencia (1879) 101 

 

 

Este paso reflexivo, que para Vignoli claramente tiene que ver con la aparición de ciertas 

zonas cerebrales apropiadas para ello, permite entonces separar de manera delicada las 

acciones del hombre y las de los animales. Así, el punto de partida de cualquier 

generalización o abstracción racional en el hombre, parte de esta capacidad de  

desdoblamiento. Una forma de entender lo anterior consiste en no perder de vista el 

hecho de que así como la personificación o entificación en los animales se agota en el 

mundo exterior, en los seres humanos tal proceso se interioriza. Esto es, él mismo se 

contempla como un sujeto animado o entificado. Una animación más vívida y profunda 

toma lugar entonces: percepciones internas, ideas, sentimientos, visiones y todo tipo de 

emociones, todas son entonces resultado de una voluntad o un poder real y efectivo que 

las produce. Este es el origen de la concepción de sí mismo en los humanos. Se trata 

entonces no sólo de la percepción de cosas externas e internas, sino también de la 

percepción de tal percepción. No sólo sentir tal o cual sensación, sino también ser capaz 

de saber o ser consciente de esa sensación. «A través de este proceso el mundo interno 

y externo se duplica en su ideal intrínseco dando origen al análisis y a la abstracción, 

esto es, la generalización y especificación de las cosas observadas.» (MYC: 81) En 

efecto, la observación de las similitudes, analogías y diferencias entre las cosas del 

mundo exterior lleva al hombre a la clasificación, combinación y simplificación de sus 

experiencias en estereotipos ideales (ideal type) u homólogos. Es decir, las imágenes y 

los objetos similares son agrupados en conjuntos como árboles, plantas, ríos, etc., 

gracias, precisamente a la capacidad de duplicación innata y espontánea. Pero, no es 

únicamente este hecho el que permite tales procesos abstractivos: se requiere además 

que el ser humano trascienda sus percepciones inmediatas para ser capaz de tal 

unificación o generalización. Aquí juega un papel fundamental, entonces, la capacidad de 

traer del pasado imágenes o sensaciones, esto es, la memoria. 

4.2.2 Memoria, símbolo y causalidad 

La generalización o elaboración de estereotipos ideales en los seres humanos requiere 

necesariamente que este sea capaz de mantener las imágenes o sensaciones de su 

percepción, más allá de lo que estas duran. En otras palabras, mientras en el animal la 

personificación o entificación, por ejemplo, se agota en tanto el animal deja de percibir el 

objeto, en los seres humanos la imagen entificada subsiste y pervive en la memoria del 



102 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
sujeto, no solo como simple percepción, sino como percepción animada, dotada de 

voluntad. Expliquemos esto con calma. 

 

La entificación que se duplica, se refleja y se revierte hacia el sujeto mismo, facultad 

exclusiva de los seres humanos, lo lleva a vivificar o personificar no sólo el mundo 

exterior (como hacen también los animales), sino también, como lo anotábamos 

anteriormente, su mundo interior. Esto significa que para el primitivo no habría diferencia 

alguna entre las imágenes de su mente y las cosas reales. El ejercicio que nos propone 

Vignoli es el de imaginarnos la sorpresa y reacción de este hombre primitivo frente a los 

sueños o los recuerdos de personas ausentes o eventos pasados. ¿De dónde provienen 

estas imágenes?, sería la pregunta que uno de estos personajes se haría. Es obvio, 

según Vignoli, que ellos trasfirieron a estos recuerdos la mismas fuerzas y voluntades 

que adscribían a las cosas del mundo exterior. Así, los recuerdos eran vivificados de tal 

manera en que se percibían no como otra realidad, sino como parte de ella. La memoria 

permitía entonces un retorno de las cosas ausentes o remotas «en la forma vívida y 

personificada en la cual se percibió la primera vez». (MYC: 93) 

 

De lo anterior se derivan dos consecuencias psicológicas de vital importancia para 

entender el origen del mito. La primera de ellas, que el objeto que ha sido investido de la 

voluntad, esto es que ha sido entificado, conserva sus características y mantiene su 

poder aun estando ausente. Este es para Vignoli la raíz más profunda del origen del 

fetichismo, totemismo y la adoración de objetos. La segunda consecuencia es que el 

hecho mismo de que por medio de la memoria el objeto retorne con la misma vivacidad y 

poder permite que el hombre pueda retener la imagen del objeto o del fenómeno y que 

siga siendo este fuente de miedos o esperanzas para el futuro. (MYC: 93) Es 

precisamente esto lo que posibilita la abstracción misma al poder comparar y agrupar 

distintas sensaciones en conjuntos por semejanza o influencia. Según Vignoli, este es el 

origen mismo de las formas ideales que contienen las formas específicas o concretas. La 

generalización o abstracción, materia prima de la facultad científica, había comenzado. 

 

De la misma forma, de acuerdo con la evolución natural de esta ley, la planta concreta o 

individual  ya no será más el objeto del mito o fetiche, sino todas aquellas de la misma 

especie, o aquellas que se le asemejan. No habrá más nunca una primavera en 

particular, sino todas las primaveras, ni tampoco una gruta, cueva o montaña en 



Mito y ciencia (1879) 103 

 

particular, sino todas las grutas, cuevas y montañas; en una palabra, las especies 

sustituirán a los individuos, el estereotipo (type) por el hecho. (MYC: 95) 

 

Lo anterior nos lleva a un principio que es importante a la hora de entender la evolución 

del mito y de la ciencia como tales: la abstracción siempre parte de lo concreto y poco a 

poco se aleja de él. Lo anterior está en relación con el hecho de que las ideas abstractas 

o tipos genéricos son el resultado de la combinación de numerosas sensaciones 

semejantes o susceptibles de ser relacionadas entre sí, por lo que no hay abstracción 

que no tenga su raíz en percepciones o sensaciones concretas. La evolución del 

lenguaje mismo, como lo evidencia Vignoli con varios ejemplos12, parte de términos que 

en un principio siempre señalan objetos específicos y tangibles y que luego son 

transformados con el uso hasta que señalan el estereotipo ideal o la forma genérica del 

objeto.  

 

Claro está que lo que llama la atención es que para que tal comparación y recolección de 

sensaciones tenga lugar, se necesita de la memoria. Así, esta deviene en fuente 

constructiva de la capacidad de generalización. Sin memoria es imposible la formación 

de tipos ideales de los objetos, de la moral ni tampoco del lenguaje mismo.13 

 

Este proceso de abstracción progresiva llega a su más alto grado con la elaboración de 

símbolos ideales (MYC: 113), los cuales están según Vignoli, en una etapa superior a la 

de los simples fenómenos personificados o entificados. En la medida en que el mito no 

comienza con los humanos, los pasos correspondientes para la creación del mito 

comienza en los animales. Estos pasos serían en su orden: percepción de los 

fenómenos, entificación o vivificación de los mismos y asignación a estos de un poder 

efectivo y real que puede o no ser beneficioso. El mito en los seres humanos iría 

                                                 
 

12
 Un ejemplo que da prueba de este hecho, es el caso de la palabra «cinco» en muchas lenguas 

arianas. «Cinco» remonta su origen a la palabra «mano». O en Finlandia donde lukea (contar), 
proviene de lokke que significa «diez». 
13

 Para Vignoli existen tres campos de abstracción que son en cierta medida, cronológicos: el 
campo físico, donde el hombre primitivo hace generalización y clasificación de las especies y 
conjuntos de cosas que le rodean, el moral, donde forma estereotipos ideales de comportamientos 
o ideas de lo bueno, de la rabia, del valor, el amor o el odio; y el intelectual que contiene las 
abstracciones necesarias para las matemáticas y las expresiones lingüísticas como desarrollo de 
conceptos como presente y futuro para expresar acciones verbales determinadas. 



104 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
entonces más allá al crear, por medio de la memoria, una pervivencia del objeto como 

fetiche y luego como símbolo vivo y eficiente. Estos símbolos creados míticamente se 

abstraen progresivamente allende de la esfera de los fenómenos particulares, tal y como 

más adelante pasará con las ideas. No se trata ya de dioses o seres sobrenaturales, sino 

de conceptos y nociones morales (justicia, bondad, libertad, etc.). La ciencia misma no es 

otra cosa sino la radicalización de este proceso de creación de símbolos ideales. 

 

En síntesis, ambas facultades (mito y ciencia) proceden de un tallo común que es el 

principio de entificación, y su diferencia sustancial consiste en que mientras el mito 

insufla vida a las percepciones, la ciencia lo hace con las ideas. Es de este modo que 

debemos entender la búsqueda científica de leyes y patrones en la naturaleza, esto es, 

como una radicalización del proceso de entificación de ideas o símbolos. Lo anterior nos 

permite derivar una serie de consecuencias importantes en el pensamiento de Vignoli. La 

primera de ellas es que aunque la facultad del mito es compartida entre hombres y 

animales, la ciencia es exclusiva del homo duplex ya que presupone la abstracción que 

es consecuencia, a su vez, del poder reflexivo en el ser humano. La segunda tiene que 

ver con los caminos que siguen mito y ciencia en su posterior desarrollo. Si entendemos 

bien el trazado genealógico que plantea el autor, entonces mito y ciencia no son dos 

facultades cronológicas, es decir que una no sigue a la otra. No son  caminos paralelos, 

sino vías que se cruzan, se interconectan, se alejan, se entretejen y crean matrices de 

significado durante todo el proceso de evolución de los pueblos y las culturas. Para 

Vignoli el mito es el «cotiledón»14 de la ciencia. Es preciso entonces no sorprenderse 

cuando encontremos razonamientos y exigencias lógicas incluso en los primeros mitos 

de los que tenemos noticias. 

Ya sea en la facultad de percepción y sus elementos, o en la clasificación interior de 
formas específicas, o incluso en el más perfecto conocimiento empírico de los 
fenómenos, [en] el progreso el mito y la ciencia continúan juntos […] el primero se 
transforma en la cubierta, cáliz (involucre), matriz o, podría decirse, los cotiledones a 
través de los cuales la segunda se desarrolla y se nutre. Incluso en la ciencia más 
racional, esta facultad [la del mito] y estos elementos necesariamente son 
recurrentes, dado que en toda concepción humana encontramos un aspecto 
material, o su imagen mental, el objeto y su causa y, como veremos, alguna 
personalidad mítica que se identifica insensiblemente con ella. (MYC: 132) 

 

                                                 
 

14
 En botánica, el cotiledón es el germen de la semilla de donde más adelante saldrán las hojas y 

el tallo. 



Mito y ciencia (1879) 105 

 

La causalidad aparece entonces como un elemento sin el cual ni el mito ni la ciencia son 

posibles. La aprehensión y la formulación de leyes que determinan los fenómenos 

presuponen el principio de causa-efecto como uno de sus pilares fundamentales. Pero, 

¿dónde y cómo tiene su origen tal idea causal? Aquí nuevamente Vignoli se remonta al 

pasado animal para explicar este proceso. 

 

Los pasos de la percepción animal se pueden dividir fácilmente en tres: el reconocimiento 

de la forma externa del individuo, la especie, el objeto o el fenómeno; luego, la 

constitución del objeto como una entidad animada y por último, la adscripción de un 

poder vago pero efectivo y real en el objeto. Este proceso no debe contemplarse como 

etapas sucesivas que se contraponen unas a otras, más bien, debe verse como un 

proceso espontáneo en la que las tres instancias se dan simultánea y naturalmente en el 

acto mismo de la percepción. En el animal, la condición de posibilidad para la 

aprehensión misma del mundo externo es precisamente la capacidad de infundir su 

propia conciencia y poder psíquico en cada objeto de la naturaleza, dado que el animal 

es incapaz de conceptualizar lo externo como una realidad objetiva. El único camino para 

que el animal se relacione con los objetos circundantes es a través de un vago sentido de 

autoconciencia como «seres en un mundo de sujetos vivientes que constantemente 

actúan con  el propósito deliberado de influenciarle» (MYC: 121) Así, la percepción del 

objeto exterior se ata para siempre con la un poder efectivo, con una capacidad para 

influenciar o afectar directa o indirectamente su mundo. Se perciben no sólo las 

características sensibles del fenómeno sino también el poder intrínseco del mismo. El 

hecho de animar al objeto con su propia personalidad es lo que da paso y origen a tal 

vínculo indisoluble. El objeto es concebido como una extensión de la vida psíquica del 

animal. De lo anterior se sigue que el animal, a pesar de no ser consciente del objeto en 

sí, es consciente de la causa en el objeto, o lo que es lo mismo, es consciente del poder 

que actúa en él. 

 

La diferencia entre la causa-efecto aprehendida por el animal y la que se desarrolla 

posteriormente en el ser humano es que la segunda tiene un concepto de realidad 

objetiva, de mundo exterior, lo cual, como consecuencia de la capacidad de reflexión, 

permite la entificación a otro nivel más profundo y abstracto.  

 



106 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Esta unión entre el objeto y su causa, entendida esta última como una voluntad o un 

poder que tiene un propósito y una intención dada, es susceptible de ser rastreada en el 

lenguaje y en muchas actitudes en los seres humanos. Vignoli menciona varios. Cuando 

nos expresamos en términos del «buen tiempo» o «mal tiempo», el «mar traicionero», el 

«viento furioso», «el sol no quiere salir», etc.; o bien cuando adjudicamos o proyectamos 

partes de nuestro cuerpo en la naturaleza o en las ideas abstractas (el «pie de la 

montaña», el «brazo del río» o la «boca de la cueva», el «corazón del problema», el 

«cuerpo de doctrina», los «miembros de un partido», un «conflicto de ideas», etc.) 

 

En otras palabras, la progresiva abstracción de las percepciones crea, gracias a la 

memoria, unos estereotipos ideales que serán luego convertidos en símbolos, los cuales 

tendrán y conservarán el mismo poder efectivo y su capacidad para afectar el mundo y al 

individuo aun cuando el objeto real no esté presente. Esta identidad entre la percepción 

interna del objeto (idea) y la percepción externa del mismo, es producto de la causalidad 

o del vínculo establecido entre el objeto-poder-causa desde nuestro pasado animal. Así, 

las imágenes mentales adquieren vida, se insuflan de un poder eficiente capaz de 

influenciar y transformar la realidad. Podemos elaborar, pues, un paralelo gráfico entre 

hombre y animal con las características anteriormente descritas (Figura 22). 

ANIMAL SER HUMANO 

- Carece de capacidad de reflexión. 

- No tiene concepto de realidad externa u 

objetiva. Por ende, no hay un objeto fuera de 

él. 

- Identifica el poder efectivo en el fenómeno 

como una causa, mas no el objeto como 

causa eficiente del efecto. 

- Hay entificación, es decir posee la facultad 

mítica, pero sin memoria
15

 el proceso 

abstractivo es imposible. 

- Se duplica a sí mismo. No solo se proyecta en 

lo exterior sino también se proyecta en su 

interior. 

- La causalidad ahora se concentra en un 

objeto. El objeto es la causa de un efecto. 

- La memoria le permite abstraer, mantener y 

evocar el poder primario del objeto. La idea se 

transforma en símbolo, revestido de una 

capacidad para afectar el mundo. 

Figura 22. Paralelo animal-ser humano según las ideas de Tito Vignoli 

                                                 
 

15
 No quiere decir esto que el animal no posea la capacidad de recordar, sino simplemente que 

dada su carencia de reflexión, no puede crear un concepto de objeto en sí mismo, por lo que no 
se puede configurar la imagen que permanece. La entificación dura lo que dura la percepción, al 
acabarse el estímulo acaba dicha personificación. Lo anterior no significa por ejemplo que el perro 
no recuerde que cuando alguien levanta una piedra contra él, muy probablemente le genere un 
daño. Sin embargo, el perro no crea una idea de piedra como un símbolo de dolor.  



Mito y ciencia (1879) 107 

 

Aquí llegamos a un punto interesante: el momento en el que la imagen mental es 

revestida de un poder que trasciende su presencia real en el mundo. Según Vignoli, el 

fetiche, las imágenes y la proyección de vida en los contenidos del pensamiento humano, 

son susceptibles de ser explicados a través de este principio de la entificación. La 

relación entre memoria, símbolo y la tendencia a dotar de vida a los objetos se hace 

evidente precisamente en los procesos psíquicos que llevan a tales elaboraciones. 

4.2.3 La imagen, el fetiche y el pensamiento 

Para Vignoli, la evolución de los mitos parte de la creación de los fetiches y se extiende 

hacia una progresiva racionalización de los mismos, con base en una exigencia natural 

de lógica y concordancia de los relatos mitológicos entre sí. Los fetiches, son pues, la 

forma más primitiva de adoración y proyección psíquica. Éstos como consecuencia de la 

entificación más la capacidad de reflexión, comienzan por ser una mera situación en la 

que la imagen del objeto pervive en la memoria o aparece ante ella con el mismo poder 

que la sensación original, para luego, tras sucesivas etapas de desarrollo, plasmarse en 

una adoración o veneración de plantas o animales en los que se supone está encarnado 

un poder artífice de cosas buenas o malas.  

 

La animación del mundo interior y su consecuencia directa, la idea de un alma o espíritu, 

es posterior. La idea misma de espíritu o principio vital se deriva de una personificación 

del viento que es anterior y más antigua. Dado que las brisas y vientos naturales habían 

sido personificados por un acto directo y espontáneo, la respiración y el acto de soplar 

fue asociado con la vida interior del ser humano tiempo después. «Es un hecho histórico 

evidente que el hombre personificó primero los fenómenos naturales y luego hizo uso de 

estas personificaciones para entificar sus actos internos, sus ideas psíquicas y sus 

concepciones» (MYC: 85). Esto nos lleva a afirmar que primero hay una animación del 

mundo exterior y luego del mundo interior. Conclusión importante ya que nos permite 

entender por qué es tan fuerte la pulsión o la tendencia a entificar los fenómenos 

naturales y cosas que nos rodean.  

 

Esta fuerza primitiva y espontánea, causa radical y génesis de toda representación mítica 

y científica es según, Vignoli el sustrato mismo de toda producción estética. La misma 

facultad que permite adjudicar una subjetividad intencional a un fenómeno, 



108 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
inconscientemente empuja al hombre a proyectar la imagen o la idea en un diseño, una 

escultura o un monumento. El viaje que emprende tal imagen mental hasta su 

materialización o externalización en el mundo está en relación con el proceso mismo del 

pensamiento y el origen  del lenguaje. 

 

En el mundo animal y en el del hombre primitivo anterior al lenguaje, el pensamiento se 

da exclusivamente en imágenes. Las asociaciones y relaciones entre los distintos objetos 

sucedían necesariamente, según Vignoli, al cambio de una imagen a otra. Las cosas 

sentidas o vistas eran representadas tal y como en un cuadro. Es en este sentido que 

debemos entender las posteriores palabras de «cercanía» o «lejanía», «arriba» o 

«abajo», «claro» u «oscuro», es decir, como expresiones de relaciones materiales entre 

posiciones relativas de objetos. Pero no basta con entender el pensamiento animal y del 

hombre primitivo como una mera pintura o cuadro: para comprender tal proceso 

debemos concebirla como una imagen viva, esto es en movimiento, o en palabras de 

Vignoli, como un cuadro que «constantemente forma una fresca combinación de sus 

partes» (MYC, 204). Es la elaboración de palabras y signos fonéticos la que permite 

delimitar y particularizar las imágenes, es decir, darles una forma articulada en la que el 

pensamiento es ahora representado por signos, y las imágenes son clasificadas y 

particularizadas en la mente dando origen al proceso mismo del raciocinio. Así, las 

imágenes son revestidas de un simbolismo que se traduce en la palabra misma. El 

avance de lo concreto a lo simbólico, propio del lenguaje, evidencia una fuerza de la idea 

por materializarse o exteriorizarse más allá de los límites concretos impuestos por el 

pensamiento en imágenes. El caso de Laura Bridgman, una ciega sordomuda que 

además había perdido su sentido del gusto desde los dos años de edad, muestra la 

fuerte tendencia de la cual hablamos.  

Todo indicaba que ella pensaba en imágenes. Incluso sin sensación alguna de luz o 
sonido, ella emitía ciertos sonidos con su garganta para indicar a distintas personas 
cuando ella era consciente de su presencia o cuando pensaba en ellas, de tal 
manera que ella se veía impelida, de forma natural, a expresar con signos todo 
pensamiento o sensación que no eran percibidos exteriormente; y esto muestra la 
tendencia hacia una forma extrínseca de cada idea e imagen. (MYC: 207) 

 

La elaboración de un diseño o cualquier dibujo no es más que la puesta en juego de tal 

fuerza exteriorizante de las imágenes y las ideas. El impulso de dibujar o de trazar figuras 

de animales, objetos, plantas y personas es tan antiguo como el hombre mismo. El ser 

humano es el único que lo hace incluso desde sus primeros años de infancia. Los 



Mito y ciencia (1879) 109 

 

imperfectos esbozos de figuras humanas hechas por los niños o por los hombres 

primitivos son la muestra fehaciente de que el instinto imitativo está impulsado por el afán 

de materializar y plasmar las imágenes mentales en un objeto externo. No obstante, la 

satisfacción estética requiere otra explicación. 

 

En efecto, no es solo el hecho de exteriorizar la idea o símbolo ideal. El punto es que 

este es expulsado conservando el mismo poder que la entificación espontanea le 

imprimió en un principio. Si la imagen mental o la idea es ante todo una imagen viva y 

con un poder o una subjetividad intencional, también su exteriorización en el dibujo, el 

talismán, el amuleto o el fetiche poseen tal voluntad. Así, mientras el hombre satisface su 

sentimiento estético, es, al mismo tiempo, consciente de algún poder misterioso e 

influencia supersticiosa en el objeto plasmado. La imagen como portadora de un numen16 

o un espíritu había nacido. 

 

Bien podría pensarse que la sucesiva independización del arte de otras esferas del 

conocimiento, le permitió al ser humano desprenderse de la numinización de las 

imágenes, dibujos y retratos, sin embargo, Vignoli plantea una serie de ejemplos que 

desmienten tal creencia. Las estatuas siguen siendo alrededor del mundo objeto de 

adoración o veneración. Guardamos las fotos o retratos de nuestros seres queridos con 

un recelo que solo es posible explicarlo por medio de esa numinización. Más aún, cuando 

alguien cercano muere o se aleja, el observar su figura en un retrato nos produce una 

sensación extraña de presencia real de ese individuo ausente. En el caso del espectador 

frente al cuadro, dice Vignoli, siempre existe una animación  y personificación de lo que 

se ve, los rostros, las expresiones, el drama plasmado en un lienzo o en una escultura 

son interpretados como tales en la medida en que se les entifica. «La perfección relativa 

en una obra de arte, […] se destaca y se confirma mediante la entificación de la imagen 

que subyace [al acto de mirar]» (MYC: 292). 

 

                                                 
 

16
 Numen: presencia en latín.  En su origen romano hacía referencia al sentido sagrado e 

inmanente presente en todos los objetos de la naturaleza. 



110 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

4.3 Warburg y Vignoli 

Lo que hasta aquí se ha hecho es básicamente plantear un esbozo de los elementos que 

podrían servir para interpretar la obra de Warburg. Es claro que no hemos agotado todos 

los conceptos de Mito y ciencia, pero tampoco era nuestra intención. Consideramos que 

los elementos enumerados son suficientes para trazar brevemente una relación entre 

ambos autores. 

4.3.1 El temor y la proyección 

Ya Gombrich ha llamado la atención sobre la importancia de la entificación en los 

planteamientos warburgianos, pero, por encima de todo, el papel del miedo en el proceso 

de proyección. De hecho, Gombrich toma este elemento como algo «fundamental» 

(Gombrich, 1986: 78). Quisiéramos, si es lícito hacerlo, aclarar un punto al respecto. En  

primer lugar, nos parece que el ejemplo que podría servir mejor para entender esta 

relación miedo-proyección no es el del caballo y el pañuelo (que es el tomado por 

Gombrich), sino el del pájaro y el recipiente donde toma su alimento. Vignoli, como lo 

mencionamos al principio, solía experimentar con animales en aras de contribuir de 

manera empírica con el avance de la teoría de la evolución. En una ocasión, preparó un 

experimento que consistía en que mientras un caballo pasaba por determinado lugar una 

persona agitara un pañuelo blanco sin que se viera ni la mano, ni el sujeto que lo agitaba. 

La reacción del caballo era exactamente igual a que estuviese ante un peligro inminente: 

huía despavorido sin siquiera comprobar si el objeto era o no realmente una amenaza. El 

segundo experimento, consistía en un pájaro que estaba acostumbrado a tomar su 

alimento en un recipiente determinado. Valiéndose de un ingenioso sistema de poleas y 

cuerdas escondidas, el recipiente de la comida era susceptible de ser movido sin que 

aparentemente hubiese nadie que lo moviera. Cuando el pájaro se acercaba a comer, el 

objeto, que debería estar inmóvil, se movía. La reacción del pájaro era la huida 

inmediata, al igual que en el caballo esta reacción era similar a la que se hace cuando se 

está frente a un peligro o una fuerza potencialmente perjudicial. El punto es que el pájaro 

prefería incluso no comer antes que acercarse al objeto en movimiento; si se acercaba, lo 

hacía con temor, e inevitablemente emprendía la huida en tanto el objeto entraba en 

movimiento nuevamente. Lo interesante en este segundo experimento es que el temor 

enfrenta a un instinto igualmente poderoso como el hambre, casi venciéndolo.  

 



Mito y ciencia (1879) 111 

 

No obstante, el acento del miedo como aspecto fundamental de la proyección es una 

interpretación warburgiana, no presente con esa fuerza en Vignoli. Este último en 

numerosas ocasiones reitera que el objeto entificado es percibido como dotado de un 

poder que puede ser benéfico o maléfico. Es la experiencia la que otorga esta distinción. 

Los animales reaccionan ante los objetos de acuerdo con sus experiencias, por lo que la 

prevención ante un objeto, una sombra o un fenómeno extraño es más que 

comprensible: esto permite la supervivencia. Sin embargo, el objeto que se mueve 

también  puede ser una fuente de alimento o bienestar para el animal, es decir, el objeto 

es constituido como «un poder ofensivo o defensivo, o como un [poder] que satisface sus 

apetitos» (MYC: 117) Resulta claro entonces que el problema del temor, si bien aparece 

en Vignoli, es reforzado por las preocupaciones personales y «obsesiones» de Aby 

Warburg. Sus crisis nerviosas de adolescente hacen suponer que el escoger como objeto 

de estudio la superación de los miedos primitivos de la especie era también una forma de 

curar sus propias fijaciones íntimas. No obstante, señalar a Vignoli como la fuente de esa 

preocupación, como lo hace Gombrich (1986) es un error. El acento en el pánico y el 

horror que experimentamos ante las incontrolables fuerzas naturales o del destino es 

típicamente warburgiano. Más aún, la idea de que un mismo objeto pudiera ser tomado 

por los humanos como causa no únicamente de terror, sino de satisfacción al mismo 

tiempo, es de Vignoli. Ello resulta interesante si contemplamos esta idea como el embrión 

de la de la noción bipolar del símbolo en la obra de Warburg. Los mismos dioses que nos 

castigan son aquellos que nos premian y nos cuidan. Es en este sentido que Warburg 

habla de la polarización que ocurre por parte del artista que selecciona ciertos aspectos 

del pasado pagano. El artista selecciona aquello que le interesa del símbolo. Al controlar 

y manipular la imagen el terror al demonio que ella representa empieza a disminuir. La 

hemos controlado como en una lámpara que sella dentro de sí a un genio. 

4.3.2 La causalidad y la coexistencia mito-ciencia 

Quizás uno de los elementos más llamativos de la lectura de ERS de Warburg, es su 

constante llamado de atención acerca de que los aborígenes Moki no son gente estúpida. 

El indio Pueblo que realiza las danzas rituales para propiciar una buena cosecha no lo 

hace pensando que no hay que hacer más nada. Es decir, él sabe que la técnica es 

necesaria si quiere tener cosechas, por ende, radica en él un concepto de «causalidad». 

«[El indígena] instintivamente remplaza al efecto incomprendido con la representación 



112 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
más concebible e intuitiva de su causa. La danza de las máscaras es la causalidad 

danzada» (Warburg, 2004: 60). Así, lo que nos separa de ellos no es la falta de un 

concepto de causalidad, sino que precisamente es esto lo que nos une. 

 

Los indios Moki se encuentran entonces en un estadio entre la lógica y la magia que 

resulta muy extraño para nosotros. La tensión «esquizofrénica»17 entre estos dos polos 

se comprende más fácilmente si tenemos en cuenta los postulados del libro de Vignoli. 

Ciencia y mito se encuentran ligados íntimamente en su desarrollo, el progreso de una es 

el progreso del otro y viceversa. En efecto, el germen de la facultad científica se 

encuentra ya presente en los primeros mitos, y en la ciencia más racional encontramos 

aún los vestigios de la entificación de ideas, palabras y conceptos. Así, la idea de la 

causalidad es rastreable en los estados más primitivos del hombre, Vignoli incluso la 

circunscribe al mundo animal. El insuflar en los objetos la idea de un poder causal es la 

última etapa de la percepción y aprehensión del mundo por parte de los animales.  Por 

tanto se remonta a los principios mismos que hacen posible la relación entre el sujeto y 

su entorno. Al igual que el problema del mito es la causa del fenómeno, este es el centro 

mismo del problema de la ciencia. «Si desde el principio la idea imaginativa de una causa 

está activa en el mito, la concepción de una causa es igualmente necesaria para la 

ciencia. Es su ocupación explicar la razón de las cosas y en qué consisten ellas» (MYC: 

154) 

4.3.3 La bipolaridad de la imagen en movimiento 

Warburg presta especial cuidado en la forma como el poder bipolar de las imágenes y los 

símbolos se mantienen y perviven a través de las épocas. Resulta interesante que 

encontremos en Vignoli una importancia suprema del papel de las imágenes en la 

construcción misma del pensamiento a través de la memoria, considerando a esta última 

como fuente de la abstracción. Es la memoria la que permite crear el fetiche y los 

símbolos. El poder traer a voluntad una imagen con la misma fuerza y poder que se le 

adjudicó espontáneamente en un principio, hace que la imagen recordada venga  o 

retorne con una carga benéfica o perjudicial, dependiendo del caso.  

 

                                                 
 

17
 El término es de Warburg, 2004: 26. 



Mito y ciencia (1879) 113 

 

Es posible entonces, no solo trazar un paralelo entre estos dos autores con respecto a la 

imagen como un objeto cargado de una energía bipolar, sino también en el revestimiento 

de vida en la imagen. Una imagen es siempre un objeto susceptible de ser dotado de 

movimiento y vida. El estudio warburgiano de las Pathosformel (fórmulas de expresión) 

puede contemplarse a la luz de los planteamientos de Vignoli, es decir, el análisis de 

cómo las pinturas del Renacimiento retoman fórmulas que funcionaron bien en la 

Antigüedad para expresar patrones de la «vida en movimiento» en los cabellos o los 

ropajes, se relaciona directamente con la capacidad de entificar las imágenes que 

observamos. Basta recordar que para Vignoli, somos capaces de captar la gracia de un 

movimiento en una escultura porque de alguna manera actuamos como si estuviese 

realmente en movimiento.  

 

Pero el trabajo con las imágenes en movimiento es delicado. Se debe evitar, en lo  

posible, exagerar el movimiento. Para ambos autores la imaginación juega un papel 

fundamental en la percepción de una buena obra, es decir, no debe haber un abuso en la 

perfección y definición de los patrones en las imágenes. El engaño estético al que nos 

sometemos al dotar de movimiento a las imágenes depende también del equilibrio en el 

uso de las fórmulas de expresión. Una sobreactuación de las posturas y gestos basta 

para que el hechizo del dinamismo de la figura se rompa.  

Nuestra imaginación puede proporcionar la semejanza, los miembros, color y diseño 
en una figura o paisaje sutilmente esbozado o en una estatua toscamente tallada. 
Escuchamos frecuentemente las quejas de que una obra de arte está demasiado 
terminada, y nos disgusta y desagrada porque no deja que la imaginación 
proporcione nada. (MYC: 293) 

 

El uso indiscriminado de los «superlativos» de las expresiones llamó la atención de 

Warburg en obras como la de Ghirlandajo. Es decir, las «fórmulas pathos» conllevan un 

peligro en su uso: la intensificación excesiva de las formulas usadas para expresar el 

dolor o el éxtasis conlleva a una pérdida de fuerza de tales expresiones. 

 

Un  artista como Ghirlandajo, que pretendía conseguir una expresión fisionómica más 

intensa que la corriente, […] podía, por supuesto, haber elaborado el material tradicional 

y lograr el efecto deseado mediante un simple aumento gradual de los rasgos relevantes. 

No obstante, cuanto más se empeñó por conseguir una intensidad autentica menos le 

satisfizo un procedimiento de esta índole. […] Así pues, hay un peligro inherente en el 



114 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
uso artístico de los superlativos que solo un maestro puede esquivar. (Gombrich, 1986: 

169-170) 

 

De lo que se trata en la imagen no es de representar exactamente la realidad o de 

realzar retóricamente sus expresiones. El límite difuso entre el uso y el abuso de la 

fórmula de expresión es primordial para que la fuerza de la imagen sea complementada 

por nuestra imaginación y sea verosímil. El sensacionalismo barroco, por ejemplo, 

constituye según Warburg un exceso que rompe el delicado equilibrio entre la serenidad 

y el éxtasis orgiástico.  

 

Por otro lado, si en Vignoli la imagen cargada de vida a través de la entificación se 

vuelve, a través de la memoria, en el origen mismo de la abstracción lógica, esto es, en 

el caldo de cultivo para toda ciencia; en Warburg la lucha que permitió conjurar los 

demonios de la imagen (como en la astrología) no ha terminado. La imagen siempre 

puede volver a moverse. Los antiguos temores irracionales producto de contemplar al 

mundo lleno de voluntades y espíritus siempre pueden volver. Así, el paso del «complejo 

monstruoso al símbolo ordenador»18 está marcado necesariamente por una tensión 

constante en la que la luz de la lógica que permite el triunfo sobre las tinieblas de la 

superstición y los temores irracionales se encuentra siempre en peligro de apagarse. Tal 

y como  Vignoli, Warburg cree en esta victoria como único mecanismo para salvar al ser 

humano de los peligros y retos que le impone su propio desarrollo cultural. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

18
 Cuaderno de notas de Aby Warburg citado en: Gombrich, 1986: 236. 



 

 
 

5.  El símbolo (1887) 
1
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

1
 «Das Symbol», fue publicado originalmente en  Philosophische Aufsätze: Eduard Zeller zu 

seinem fünfzigjährigen Doctorjubiläum gewidmet, 153 ff. 4, Leipzig, 1887, el mismo año de la 
muerte de su autor. Dos años después este ensayo sería incluido en la recopilación póstuma de 
textos de F. T. Vischer: Altes und Neues, tomo IV, Stuttgart: Bonz & Co, 1889. Fue esta última 
publicación la más famosa y conocida. En adelante ES. 

Figura 23. Friedrich Theodor Vischer (1807-1887) 



116 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Pero el acto de transferencia anímica (Seelenleihung) permanece como un movimiento natural y 

necesario propio de la humanidad, incluso cuando ella haya superado desde hace mucho tiempo al 

mito. 

-  ES: 204 . 

El concepto de imagen como símbolo, corazón de la visión warburgiana del arte, no tiene 

un antecedente más directo que el ensayo del filósofo Friedrich Theodor Vischer (Figura 

23) El símbolo; publicado en 1887. Este texto podría leerse como un intento por trasladar 

la discusión sobre la naturaleza del símbolo de un plano lógico a uno psicológico; y es 

este paso precisamente lo que interesa a Warburg. Este cambio permite una nueva 

interpretación del papel que juega la imagen, artística o no, no solo para el sujeto, sino 

también dentro de la cultura2. ¿Nos vinculamos mágicamente con la imagen que vemos 

hasta sentir un poder en ella? ¿La despojamos racionalmente de su magia hasta 

neutralizar sus efectos desacralizándola? Estas preguntas, que recorren toda la obra de 

Warburg ya se encuentran en potencia en el texto de Vischer, en donde el símbolo se lee 

como algo más allá de una simple conexión entre imagen y significado: se trata de una 

experiencia que involucra emociones profundas y creencias íntimas. 

5.1 El contexto hegeliano de El símbolo 

Todo el arte simbólico puede a este respecto concebirse como una incesante pelea entre la 

adecuación e inadecuación de significado y figura 

HEGEL, Lecciones sobre estética. 

 

La obra de F. T. Vischer, que abarca filosofía, poesía y literatura, se puede circunscribir 

dentro de una época en la que el pensamiento hegeliano era un referente fundamental de 

la actividad intelectual alemana. Sus ideas acerca de la divinidad presente en todos los 

seres y de la unidad esencial de la naturaleza le valieron una censura académica de dos 

años en la Universidad de Tübingen, en una época en la que las pugnas entre hegelianos 

de izquierda y de derecha estaban en pleno apogeo.3 Su obra más importante Estética o 

ciencia de lo bello (1846) es un intento de fundamentar una estética que permitía una 

                                                 
 

2
 Cfr. Gombrich, 1992: 81 

3
 Cfr. http://www.friedrich-theodor-vischer.de/ 

http://www.friedrich-theodor-vischer.de/


El símbolo (1887) 117 

 

interpretación del arte como un rencuentro del espíritu con la naturaleza. Una suerte de 

dialéctica hegeliana aplicada, esta vez, a los conceptos de forma y contenido. 

No obstante, El símbolo pertenece a otro momento de su vida. Escrito durante sus 

últimos años de vida académica, este ensayo denota una distancia crítica frente a sus 

propias ideas de juventud. En varios apartes se permite una revisión sobre ciertos 

postulados de su extensa obra (de 6 tomos) Estética o ciencia de lo bello; además, la 

manera en que aborda el problema del símbolo en este texto, si bien parte de Hegel, se 

aleja de él en tanto extiende la discusión a ámbitos que no permitía la dialéctica del 

maestro.4  

En particular, Hegel había dedicado una parte de sus Lecciones sobre estética a la 

discusión sobre el símbolo. Dicha disertación se enmarca dentro de una teoría general 

del arte como una búsqueda incesante por la adecuación perfecta entre contenido y 

forma, por lo que la inadecuación (Unangemessenheit) propia de las formas simbólicas 

hace que éstas últimas se encuentren, según Hegel, en el estadio más inferior del arte. 

¿En qué consiste esta inadecuación? En el hecho que el símbolo para Hegel resulta 

ambiguo, esto es, porque siempre dice más de lo que muestra, siempre es posible 

buscarle nuevos significados, nunca se agota en sí mismo. El sol, en el Antiguo Egipto 

simbolizaba a Ra, pero este a su vez representa la vida y la resurrección, que también se 

representaban con la salida del astro rey y así sucesivamente. Cada capa de significados 

posibles abre consigo nuevas capas de significados. Esta inadecuación es, entonces, el 

resultado de un proceso en el que el símbolo escoge solo una de las propiedades del 

objeto a representar, mientras guarda para sí otras posibles representaciones posibles.  

[Aunque] el contenido que es el significado y la figura que es empleada para su 
denotación concuerden en una propiedad, sin embargo, por otro lado, también la 
figura simbólica contiene para sí otras determinaciones de todo punto 
independientes de aquella cualidad común una vez significada por ella» (Hegel, 
1989: 227).  

 

De esta manera, la ambigüedad es parte esencial del símbolo. De la plurivocidad 

inherente a toda forma simbólica emana su capacidad para ampliar los alcances del 

espíritu humano. Pero es esta ambigüedad la que, al mismo tiempo, incomoda a Hegel. 

Si el arte ideal es la adecuación perfecta entre la idea y la materia, el símbolo queda 

                                                 
 

4
 Cfr. Vischer, 2009: 203 y Arlette, 2009: 72 



118 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
necesariamente por fuera de él. La búsqueda artística en la historia, vista a través de los 

lentes de la constante hegeliana de negación y superación de las contradicciones, 

comienza precisamente en una etapa de confusión y multiplicidad de sentidos; y termina 

en el arte romántico en cuyo seno la idea encuentra la manifestación adecuada en la 

expresión material. Representado en la pirámide y la esfinge, el arte egipcio es la 

encarnación más viva del primer periodo. Ambos monumentos están rodeados por un 

halo de multiplicidad de sentidos que los cierra por completo a cualquier interpretación 

definitiva. Su hermetismo es también la consecuencia de ser símbolos en sí mismos: 

siempre existen otras lecturas posibles de ellos. En sus propias palabras, ambos 

monumentos son la muestra fehaciente de que «los símbolos propiamente dichos son, 

antes y después, problemas irresueltos» (Hegel, 1989: 292) 

La forma en que el simbolismo se manifiesta en la historia tiene para Hegel5 tres 

momentos: un simbolismo inconsciente, en donde el símbolo no se reconoce como tal. 

Aquí inicia la lucha entre contenido y forma, pero tal división no es explícita en tanto la 

distinción entre ambas cosas (forma y contenido) no se ha realizado. La religión 

zoroástrica y las manifestaciones artísticas de la antigua India estarían en una etapa aún 

anterior a este simbolismo inconsciente, dado que en ellas apenas despunta la 

diferenciación necesaria entre la divinidad y su manifestación. En Egipto, por el contrario, 

el simbolismo inconsciente alcanza su máximo desarrollo al brindar imágenes que llevan 

la plurivocidad al extremo: la manifestación no es la divinidad, como la pirámide no es el 

reino de los muertos, y sin embargo, la forma externa no es mera materialidad sensible. 

En ella se oculta algo que devela la naturaleza misma de la idea, y este ocultamiento es 

la ambigüedad propia del símbolo. Pero lo representado se confunde con la 

representación misma de igual manera en que el hombre se mezcla con el animal en la 

figura de la Esfinge. La idea (espíritu) se hunde en la materia (naturaleza) hasta fundirse 

en una unidad.  

Un segundo momento tendría lugar en el simbolismo de lo sublime, en donde la idea 

supera la representación de ella a tal punto que la inadecuación de la figura sensible es 

imposible de superar. El pueblo hebreo y su prohibición de imágenes de Dios, el 

panteísmo de la India y la poesía mahometana son la encarnación de este tipo de 

                                                 
 

5
 Para toda esta sección cfr. «Sobre el símbolo en general», en Hegel, 1989: 269 y ss. 



El símbolo (1887) 119 

 

simbolismo. Aquí, lo divino se encuentra por encima de lo sensible. No hay 

representación posible porque la naturaleza misma es inferior a la idea. La relación entre 

forma y contenido ha cambiado en la medida en que el dios judío, por ejemplo, no ofrece 

ningún contenido sensible. Pero es en el tercer momento, el del simbolismo consciente, 

donde idea y forma se diferencian y el sujeto juega libremente con la conexión entre 

ellas. La metáfora, la fábula, la alegoría y la semejanza son la evidencia de que este 

paso se ha dado. A través del como si, el lenguaje permite la separación progresiva de la 

inmediatez, en tanto crea un espacio de significado en el cual el sujeto se reconoce a sí 

mismo como agente del acto de diferenciar la imagen de la idea. No obstante, esta toma 

de conciencia por parte del sujeto es el principio de la muerte de lo simbólico. Hegel 

interpreta así lo simbólico desde el arte, como una etapa a superar históricamente. 

Me interesa resaltar dos aspectos: a) desde esta lectura hegeliana, lo estrictamente 

simbólico estaría inscrito en la esfera de lo inconsciente, esto es, cuando el símbolo es 

vivido y sentido como algo real y no como mera comparación;  y b) el criterio para la 

clasificación del simbolismo en distintos estadios resulta ser la manera en que la idea (el 

sentido [Sinn]) se relaciona con la forma [Bild]. Estos dos aspectos son el punto de 

partida de El símbolo; y el resaltarlos permite reconocer con mayor facilidad cual es el 

aporte de Vischer a la reflexión planteada por Hegel.  

 

En primer lugar, Vischer está rechazando la afirmación de que lo «simbólico mismo ha de 

considerarse como una forma de arte» (Hegel, 1989: 277). Al trasladar el problema a un 

campo psicológico Vischer se topa con el uso lingüístico del término ‘simbólico’ en la vida 

diaria y admite que este uso común de la palabra no solo tiene sentido, sino que, de 

hecho, este acto podría guardar una parte de la respuesta sobre la esencia del símbolo. 

«El uso del lenguaje denomina también como simbólico la personificación, lo mítico y lo 

alegórico. Sería mejor, hacerle caso y extender el término simbólico a todas las formas 

mencionadas» (Vischer, 2009: 206).  De esta manera, la pregunta ya no es si lo 

simbólico está o no a medio camino del arte ideal hegeliano, o de la adecuación perfecta 

entre imagen y sentido, sino cómo las distintas formas de conexión entre estos dos 

aspectos son vivenciadas por el sujeto que intenta transmitir una experiencia a través del 

lenguaje.  

 



120 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
En segundo lugar: para encontrar los distintos tipos de conexión imagen-sentido la 

clasificación hegeliana es útil sólo hasta cierto punto. Si bien la existencia, en el texto de 

Vischer, de un simbolismo consciente y uno inconsciente tiene su antecedente en las 

afirmaciones de la Estética de Hegel, la formulación de lo simbólico en Vischer no se 

reduce únicamente al estadio oscuro y confuso de la identificación progresiva entre idea 

y forma, como sí ocurre en Hegel. De hecho, el autor de El símbolo aborda el problema 

desde un plano vivencial, lo cual desborda propiamente la esfera del arte o la lógica, para 

ubicar su preocupación en el acto simbólico. Se trata de esclarecer no el concepto de 

símbolo, sino cómo es la actividad simbólica del espíritu humano. Es por esto que, ya en 

las primeras líneas, Vischer afirma la insuficiencia del concepto de inadecuación para 

definir al símbolo. Si en Hegel había un sentido negativo con respecto al papel que los 

símbolos juegan en la historia —entendiendo negativo no en su sentido de malo, sino 

como algo a superar dialécticamente— en Vischer tal negatividad se pierde. Esto es 

importante porque en el texto hay una reivindicación de la importancia de la dimensión 

simbólica incluso para el lenguaje mismo, y es esto lo que llama la atención de Warburg, 

más allá del tinte romántico-positivista de Vischer.  

5.2 Tres formas de conexión imagen-sentido 

La primera definición de símbolo que encontramos en el texto de Vischer es quizás la 

más corriente y extendida: «El símbolo no es más que una vinculación externa de imagen 

y contenido a través de un punto de comparación» (2009:200). Ahora bien, lo que él 

entiende por imagen también incluye las representaciones mentales (Vorstellungen) que 

hacemos de los objetos y no sólo las meras intuiciones sensibles. Así, al afirmar que toda 

gráfica está al servicio de la expresión de un pensamiento se amplía el horizonte del 

problema imagen-contenido: las imágenes presentes en un discurso también podrían 

llamarse simbólicas.  

 

¿Cuál sería entonces la diferencia entre una metáfora, una comparación y el símbolo? 

Las metáforas y comparaciones gozan de una ventaja a la hora de interpretarlas, dado 

que el mismo discurso les brinda el contexto suficiente para ser fácilmente comprendidas. 

En Hamlet, Ricardo III es calificado como tritón tumefacto de veneno o araña barrigona y 

aunque el fundamento de la comparación está ausente, no es difícil para el lector saber 

de qué se trata, cual es el sentido de la frase. La comprensión del símbolo, sin embargo, 



El símbolo (1887) 121 

 

no es tan automática, su relación no es tan evidente.6 No es tan fácil saber que un barco 

puede representar a la iglesia cristiana, o que el león sea símbolo de magnanimidad, por 

ejemplo. Según Vischer, siguiendo a Hegel, esto se debe al carácter ambiguo del 

símbolo. Es decir, consecuencia del hecho de que el punto de comparación entre el 

contenido y la forma, para su establecimiento, se apoya en una sola propiedad de lo 

representado, dejando otras posibles conexiones abiertas.  

No obstante, la inquietud de Vischer es otra: se pregunta cómo es posible que ocurra 

esto en el sujeto. Si un discurso es capaz de generar, a través de la palabra, una imagen 

simbólica es porque la fuente que nutre al símbolo no son los sentidos (signos visuales o 

gráficos), sino la imaginación. «El símbolo no siempre debe presentarse ante los sentidos 

externos, sino que también puede manifestarse a los ojos internos, a la representación 

[Vorstellung] a través del discurso». (Vischer, 2009: 202) Por ende, la unión entre la 

imagen y el sentido no acaece en el mundo, sino dentro de  alguien. Es un acto del 

espíritu vinculado [verbindendes Geistes], esto es, una actividad interior de quien hace la 

conexión. Este es el paso psicológico que habíamos anunciado. El objetivo central del 

texto será pues describir las distintas maneras en que es posible experimentar o vivir 

internamente esta conexión.  

5.2.1 Simbolismo oscuro y no-libre 

Este primer tipo de conexión se encuentra, según Vischer, en el campo de la confusión 

entre imagen y sentido. Para el creyente religioso, por ejemplo, los objetos no simbolizan 

los poderes que representan, ellos son los poderes. Así, el cuerpo de Cristo en la 

Eucaristía literalmente se asimila como comida. El pan y el vino no representan, sino que 

son el cuerpo y la sangre de Cristo. «Así, por ejemplo, el toro se transforma en símbolo 

de la energía primordial a través del punto de comparación con su fuerza y virilidad, pero 

se confunde con ésta» (Vischer, 2009: 204). Para el creyente no hay símbolo como tal. 

En el caso del matrimonio, solo las palabras del sacerdote, la bendición de los anillos o el 

lazo que ata ambas manos durante la ceremonia le confieren a la unión su verdadera 

                                                 
 

6
 «Por el contrario, el símbolo se ofrece [solo] a los sentidos, a los ojos, y aquí no hay un discurso, 

cuyo lenguaje vivaz me ayude y me lleve a que entienda automáticamente su palabra 
atrevidamente ambigua. Aquí el tema que se compara no me ha sido dado previamente.» 
(Vischer, 2009: 202) 



122 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
fuerza y esto no es una simple metáfora. Dado que el espíritu religiosamente vinculado 

identifica, de manera inconsciente, lo representado con el objeto o la imagen, la fusión se 

hace tan fuerte que no se puede percibir. Sólo la mirada de una persona no vinculada 

con la creencia podría separar tales elementos.  

Sin embargo, cuando el «cuchillo del análisis racional» disecciona el comportamiento del 

creyente lo despoja de su íntimo valor de verdad. El almuerzo del conde de Boulainvilliers 

de Voltaire sería la muestra de lo que sucede cuando la racionalidad intenta emitir juicios 

en el terreno de la creencia religiosa: la frivolización y la simplificación de los actos de la 

persona creyente hacen que aparezcan como algo despreciable.7 

Ahora bien, en la medida en que el mito es una personificación consciente o creída, 

¿podemos decir que el mito es simbólico? ¿Es decir que el mito es lo mismo que el 

símbolo? Para Vischer depende cómo enfoquemos el problema. En un principio podría 

pensarse que son distintos en la medida en que el mito exige un proceso más complejo 

de elaboración: los personajes míticos tienen una personalidad completa tan complicada 

como la de cualquier ser humano. Los dioses se tornan a su vez en fuente de castigos y 

dádivas. Cambian de humor y toman decisiones. De hecho, es este reflejo de las 

múltiples dimensiones humanas lo que hace de los actos de los protagonistas de las 

historias fantásticas algo verosímil. En otras palabras, mientras el símbolo establece su 

punto de comparación en un solo elemento de los muchos que posee el objeto a 

representar, los mitos encarnan en sus personajes una multiplicidad compleja de 

elementos, lo cual les otorga más vivacidad y realidad.  

                                                 
 

7
 En este texto Voltaire, propone un hipotético encuentro entre el conde Henri de Boulainvilliers, 

introductor de las ideas de Spinoza y Leibniz en Francia, el abad Couet, vicario general del 
cardenal de Noailles, y por último, Nicolás Freret, orientalista famoso, que era un libre pensador 
notable. Los tres personajes históricos fueron escogidos por Voltaire, aprovechando el hecho de 
que todos ya habían muerto para entonces, para adelantar una discusión en la que se ataca a la 
religión como institución y forma de pensamiento dogmático. A través de la obra, el abad Couet, 
es forzado a conceder la razón a sus oponentes una y otra vez; ellos, por su parte, logran 
demostrar que, de cierta manera, la filosofía es más valiosa para la humanidad que la religión, en 
tanto ésta última se transforma en fuente de supersticiones y fanatismo. El caso puntual que cita 
Vischer es el momento en que Freret acusa a la Iglesia Católica de caer en una idolatría al 
considerar que «un pedazo de masa […] en virtud de unas palabras en latín […] deviene en el 
dios creador del universo». Él ridiculiza la visión del abad al afirmar que de ser cierta la 
transubstanción real de la harina en algo divino, el destino final de toda eucaristía, dado el 
proceso de digestión natural, sería el retrete de la habitación. Al parecer no hay versión en 
español de El almuerzo del conde de Boulainvilliers. El texto en francés puede encontrarse aquí 
http://ia700608.us.archive.org/8/items/ledinerducompted00volt/ledinerducompted00volt.pdf 



El símbolo (1887) 123 

 

Es decir, lo que lógicamente sería una ganancia, se postula a sí mismo como un 
complejo, como una caja de resonancia sin el cual esta alma [del mito] no sería 
alma. Solo así, solo en un pecho lleno [de vida] se entusiasma el contenido del 
símbolo hasta lo sentido y lo deseado [Gefühlten, Gewollten]. (Vischer, 2009: 206) 

 

No obstante, nuevamente el giro psicológico de Vischer replantea el problema: lo 

relevante no es si el concepto de mito coincide o no con el concepto de símbolo, sino 

cómo el sujeto experimenta el mito en su interior. Es decir, si cree fervientemente en él o 

no. Si nos enfocamos en el uso del lenguaje y las palabras, observa él, encontramos que 

el mito también puede ser considerado como algo simbólico. Está claro que para el 

creyente del mito las acciones de los héroes son históricas y reales. Pero para quien usa 

el mito como mero motivo estético en el arte y el lenguaje, tales eventos míticos no son 

fácticos. Este último sabe perfectamente que se trata de un engaño que solo es posible a 

través de la fe ciega. Esta es, entonces, otra forma distinta de vinculación de imagen y 

sentido.  

5.2.2 Simbolismo lúcido y libre: la creencia poética 

La creencia poética se postula como una forma de simbolismo consciente en el que el 

sujeto encuentra un núcleo (Kern) en el producto de la fantasía. En otras palabras, 

encuentra una verdad interior en el enlace imagen-sentido del creyente. Se trata de aquel 

sujeto que sabe que la conexión imagen y sentido es simbólica y usa la representación 

conscientemente como un motivo estético. En este tipo de experiencia interior del 

símbolo la persona es consciente que el pan y el vino, retomando el ejemplo, son 

representaciones de una idea de salvación y redención de los pecados. El sentido del 

símbolo se hace visible, no está oculto, ya que no está del todo confundido con la imagen 

(pan y vino) en que aparece. Cabe anotar que Vischer no está hablando del sujeto 

analítico que solo ve el mito un conjunto de meras invenciones de la fantasía; la creencia 

poética se refiere al individuo que logra encontrar algo valioso dentro de la maraña de 

ideas supersticiosas, se hace con ese algo y luego juega libremente con ello en el arte, 

esto a pesar de reconocer el engaño. Así, el uso del término «simbólico» para referirse al 

mito se justifica en la medida en que para el no-creyente la verdad interior representada 

en la imagen mítica es sentida de manera simbólica, no como una verdad objetiva. Una 

imagen interesante no tiene que ser, en este último sentido, una imagen verdadera. 

(Vischer, 2009: 209) 

 



124 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
En una bellísima descripción de la virgen de la capilla Sixtina de Rafael (Figura 24), 

Vischer nos convence que no necesitamos creer en María como ser sobrenatural y en su 

mito de asunción para apreciar la verdad interior del cuadro: 

La madre de Jesús no es para nosotros un ser superior fuera de la ley natural, ni la 
madre de Dios, ni ascendió al cielo, ni es reina del cielo. A pesar de esto, […] 
tomemos la Virgen Sixtina de Rafael. Cada movimiento de estos rostros parece 
decir: ninguna palabra, ninguna lengua puede nombrar las delicias del mundo 
bendito de donde yo vengo flotando, los ojos bien abiertos de un niño lleno de 
presentimientos que sueña lejos de estas delicias celestiales. Una brisa de lo alto 
juega con sus rizos, se puede escuchar el susurro del ropaje de la madre a partir del 
movimiento de la levitación inferior. San Sixto señala afuera y abajo a su feligresía, 
para la cual él ha suplicado la visión celestial. Santa Bárbara luce dichosa por el 
permiso concedido del puro regocijo en el mundo bendito de abajo, y con la misma 
expresión de sincero disfrute en el rostro infantil se muestran los dos graciosos 
querubines, los cuales el artista pintó después como otros testigos de la alegría 
celestial inefable de la imagen única y visionaria que se nos muestra (Vischer, 2009: 
208). 

 

Los mitos así asumidos se vuelven una fuente de riqueza inigualable para el arte. Los 

motivos estéticos de la pintura y la escultura se nutren precisamente de ellos. Lo 

simbólico es lo mítico creído sin una fe verdadera. Los eventos narrados en los mitos y 

las hazañas de sus protagonistas son concebidos ya no como hechos históricos, sino 

como un punto de partida para la expresión de una verdad artística. El mito, despojado 

de los fantasmas de la creencia ciega, revela una verdad solo posible de leer desde esta 

no-vinculación con el contenido de su relato. Este tipo de creencia permite usar este 

núcleo [Kern] de la fantasía del relato mitológico para crear nuevas formas de expresión, 

nuevos motivos, nuevas imágenes. La plurivocidad del símbolo nuevamente genera un 

espacio para la creatividad y el libre juego del espíritu humano, con  lo cual, la conciencia 

de la distancia que separa a la imagen del sentido permite apreciar dimensiones que 

están ocultas a los ojos del creyente fervoroso. De esta forma, la imagen-símbolo cambia 

para siempre la manera en que afecta al sujeto. El sujeto vive la imagen de manera 

distinta en la creencia poética. Recordemos que Vischer no está tomando en cuenta la 

postura de aquél que ridiculiza el contenido de los mitos —como el ejemplo de Voltaire—. 

Más bien, deberíamos decir que este tipo de sujetos no cree en el símbolo. En la relación 

entre imagen y contenido sólo ve la manifestación de la capacidad asociativa de nuestra 

mente. Por el contrario, la creencia poética parte precisamente de un acto de apertura 

hacia la imagen misma. Poco importa que el vino y el pan de la eucaristía no sean 

realmente el cuerpo y la sangre de Cristo, la aspiración de la redención y la vida eterna 



El símbolo (1887) 125 

 

es una preocupación auténticamente humana. Pero en el medio de ambos extremos, la 

creencia completa y la creencia poética, habría una tercera forma de vinculación que, a 

pesar de anclarse en la relación oscura de la superstición, anticipa la distancia que el 

simbolismo libre dibuja entre la imagen y el sentido.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 24. La Madonna Sixtina, Rafael Sanzio, 1514. 



126 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

5.2.3 El centro: la animación de la naturaleza 

En palabras de Vischer la animación de la naturaleza [Naturbeseelung] es el acto de 

préstamo mediante el cual atribuimos nuestro espíritu a lo inanimado y lo llenamos de 

nuestros estados de ánimo.8 A primera vista fácilmente podría confundirse con la manera 

oscura y no-libre del creyente. Pero el motivo para diferenciar ambos momentos es el 

hecho de que tal animación es involuntaria, por un lado, y sin embargo libre, por el otro. 

Es consciente y, al mismo tiempo, inconsciente. Cuando usamos la expresión «el clavo 

no quiere entrar en la tabla», le atribuimos una personalidad al objeto sin siquiera 

percatarnos de ello, o en otras palabras, sin que sea nuestra intención. Pero la 

adjudicación de estas voluntades se hace desde lo más profundo del espíritu humano. 

Todas nuestras aspiraciones, nuestros miedos, conflictos, esperanzas y luchas quedan 

plasmadas en las expresiones poetizantes que abundan en el lenguaje cotidiano. El 

viento ruge, la tormenta amenaza, la mañana canta, etc., son frases que no sólo 

enriquecen nuestra experiencia lingüística, sino que la hacen posible. Sin expresiones de 

este tipo el lenguaje quedaría reducido a ser un elemento incapaz de transmitir vivencias 

y experiencias íntimas.  

Por ejemplo, no solo dejamos que el poeta nos engañe con expresiones contradictorias 

como «luz sombría» o «sol nocturno», sino que celebramos tal engaño. Según Vischer 

este acto de engaño es más elevado que la misma verdad, dado que somos nosotros 

mismos los que nos engañamos. El sujeto aquí se encuentra psicológicamente en un 

espacio entre la creencia ciega en las proposiciones de un discurso, por un lado, y el 

darse cuenta de que lo que se dice es mentira, por el otro. Es falso que la uva desee 

calor, pero nos reservamos [vorbehalten] la posibilidad de percatarnos de ello. En este 

juego mental, que resulta solo comprensible desde una perspectiva dialéctica hegeliana, 

el sujeto no quiere saber lo que él ya sabe. La transferencia de nuestros estados internos 

a las cosas que nos rodean es posible gracias a que decidimos olvidar por un lapso que 

sabemos que existe un ‘como si’ en la proposición. Simplemente optamos por ignorarlo. 

Es en este sentido que es una reserva: el sujeto puede fácilmente recobrar la conciencia 

en que la unión imagen y sentido es simbólica, que tal unión es producto de la fantasía. 

Pero se reserva el derecho de hacerlo. 

                                                 
 

8
 Cfr. Vischer, 2009: 211. 

1. La Madonna Sixtina, Rafael Sanzio, 1514. 



El símbolo (1887) 127 

 

¿Como deberíamos nombrar al acto al que aquí nos referimos? K. Köstlin lo ha 
llamado simbolismo formal. Pero se debería encontrar un término que exprese la 
interioridad del comportamiento. ¿Simbolismo interior, quizás? Suena demasiado 
emocional para un término. ¿Sería preferible una palabra de una lengua muerta? ¿O 
bien, simbolismo íntimo? Parece que lo mejor es hacer referencia al nombre de 
empatía [Einfühlung], que en Volkelt goza de una inmerecida falta de atención. 

(Vischer, 2009: 214) 
 

De esta manera, la identificación del sujeto con el objeto es posible a un nivel más 

elevado que en la creencia religiosa. Se trata de una proyección emocional en lo otro. A 

través de una entrega momentánea al lado oscuro y no-libre del simbolismo el sujeto 

establece una conexión particular con la imagen. Este acto, que Vischer llama 

«disposición estética», está en la raíz misma del concepto de símbolo.  

5.3 Warburg y T. Vischer 

Edgar Wind ha señalado la importancia de El símbolo para comprender la obra de Aby 

Warburg como un conjunto.9 Señala que él hizo muchas anotaciones de la introducción al 

Atlas Mnemosyne y de ERS, sus dos últimos textos, mientras leía una y otra vez el 

anterior texto de Vischer. No debe olvidarse que la misma obra había sido citada en su 

juventud en su trabajo doctoral sobre Botticelli, y es esencial para la comprensión de un 

trabajo tan minucioso como el de Lutero. Esto, por supuesto, no debería parecernos algo 

casual si tenemos en cuenta que la idea de la empatía [Einfühlung], con su postura 

central entre dos extremos (el religioso y el racional-analítico), permanece de fondo en 

todos estos trabajos. Nos atrevemos a afirmar que siempre que Warburg usa el término 

‘empatía’ lo hace teniendo muy presente la anterior explicación de Vischer. 

5.3.1 Usener, Warburg y la historización de Vischer  

El contacto de Warburg con la Smithsonian Institution en Estados Unidos, durante su 

viaje a Norteamérica en 1895, reafirmó su interés en la antropología y el estudio de la 

historia de la religión, heredado de su maestro Hermann Usener. La influencia de este 

filólogo alemán en el autor de El ritual de la serpiente no debe menospreciarse, dado que 

su intento por comprender las religiones antiguas y el origen de la cultura griega a partir 

                                                 
 

9
 Cfr. Wind, 1993: 69 



128 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
del estudio y comparación con los pueblos primitivos sobrevivientes fue determinante en 

la formación académica del joven Warburg. El enfoque psicológico y antropológico del 

problema de los mitos antiguos, así como la importancia de la supervivencia de la 

antigüedad jugaban un papel central en los cursos que Usener impartía. «La mayor parte 

de la clase de Usener estaba dedicada a repasar las teorías de la mitología, los 

mitógrafos y sus variadas interpretaciones, tema que fue capital no sólo para Warburg, 

sino  también para la tradición erudita que deriva de él» (Gombrich, 1992: 40). A través 

de él, Warburg entra en contacto con las lecturas de Vignoli, Frazer y otros autores 

decimonónicos importantes. La poderosa influencia de Usener y el carácter de lector 

voraz hicieron que Warburg estuviese al tanto, durante toda su vida, de los últimos 

adelantos en materia de antropología a través de diversas revistas académicas.10  

Lo importante de Usener estriba en que permitió replantear el problema del hombre 

moderno en relación con la psicología del primitivo. En esta nueva metodología estaba 

permitido, pues, el uso de las herramientas que otorgaba la naciente antropología y los 

estudios comparativos de culturas aborígenes. Y es este enfoque metodológico uno de 

los rasgos más propiamente warburgianos. 

Es verosímil que el problema de la «supervivencia» de los elementos de las culturas 
más antiguas en el presente –problema al que Usener se dedicó apasionadamente y 
con el cual Warburg se enfrentó durante toda su vida- fuera inspirado esencialmente 
por las experiencias y lecturas etnológicas. Quizá no se le haya prestado la debida 
atención a este elemento de la biografía intelectual de Warburg. (Raulff, 2004: 91) 

 

En particular, el texto de Vischer es usado por Warburg dentro de esta perspectiva 

etnológica. Los diversos estadios culturales del hombre resultan entonces ser 

equivalentes a distintas formas de relacionarse el sujeto con el mundo: los pueblos 

primitivos estarían ligados con una actitud mágica ante la naturaleza, mientras que el 

hombre europeo moderno con la relación lógica-matemática. Nuevamente estamos en 

las dos actitudes extremas del espíritu según Vischer, el pensamiento lúcido y la 

superstición11, pero esta vez volcados en nuestra propia historia como especie. La 

                                                 
 

10
 Sobre los intereses antropológicos de Warburg cfr. Raulff, 2004: 69. 

11
 « La muestra evidente de un punto de comparación, solo como un enlace exterior entre la 

imagen y el sentido, es todavía un concepto superficial. El “enlace” no es una cosa, es un acto, un 
acto del espíritu vinculado. Pero el espíritu trabaja de distintas maneras. Para el ámbito en 
cuestión diferenciaremos primero su comportamiento como espíritu de pensamiento lúcido 
[helldenkender Geist] y como mera alma de superstición [anhende Seele]». (Vischer, 2009: 203) 



El símbolo (1887) 129 

 

consecuencia directa de esta lectura de El símbolo en clave antropológica se podría 

resumir en estas palabras: los puntos de quiebre entre ambos extremos, los momentos 

en que el espíritu humano se mueve de la magia a la lógica y viceversa, son susceptibles 

de encontrarse en la historia de la cultura. En este sentido, el remarcado interés 

warburgiano en el Renacimiento y la importancia que él le confiere a los indígenas 

Pueblo en ERS, se explica por ser muestras «vivas» de los periodos transicionales de 

este tipo. El estudio de estos cambios en la relación del ser humano con los símbolos se 

hace, entonces, con los datos y documentos que la historia proporciona. Las imágenes 

en el arte y en la cultura de una época se tornan también en testimonios elocuentes de 

transformaciones profundas de la psique colectiva. Es en estos periodos de crisis, como 

los siglos XV y XVI en Europa o la situación de los indios Pueblo, donde la tensión 

existente entre la actitud lógica-matemática y la mágico-supersticiosa se evidencia en un 

tipo de relación muy particular con el símbolo y la imagen: se cree en ella pero de un 

modo distinto.  

En Profecía pagana en palabras e imágenes en la época de Lutero, por ejemplo, 

Warburg aterriza el discurso de Vischer en una época histórica perfectamente delimitada. 

Aquí los demonios astrales, los dioses del Olimpo vuelven a la escena social pero en otro 

contexto muy distinto al de la creencia no-libre (religiosa) que les vio nacer en Grecia o 

Roma. En el grabado Melancolía I de Durero (Figura 25), en cierta forma, Saturno, ya no 

es un dios. La nueva conexión entre sujeto e imagen no pertenece a la esfera religiosa. 

En efecto, durante mucho tiempo, Saturno fue la causa astrológica asignada para la 

depresión y los estados asociados con la melancolía. El planeta más lento y opaco de 

todos fue asociado con el «ennegrecimiento del alma» propia de estos estados de 

abatimiento, por lo que sus influencias eran consideradas nefastas ya que sumergían al 

ser humano en la depresión y la tristeza. Saturno, el portador de la llama de la muerte, el 

astro de la melancolía que regía los destinos de los mortales nacidos bajo su signo, era 

un dios pagano temido. Su «mala estrella» era un miedo profundamente arraigado en la 

mentalidad del hombre medieval. Pero en el grabado de Durero, la imagen del dios 

planetario solo se ejerce en la distancia, es decir, Saturno está ausente. Está pero solo 

como «influencia lejana». No obstante, la imagen implícita de Saturno tampoco es un 

simple motivo estético. La forma en que los símbolos paganos hacen su arribo evidencia 

una profunda lucha del hombre renacentista por emanciparse del fatalismo astrológico, 

es decir, liberarse de la idea de un destino determinado por algo independiente a él 



130 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
mismo. Existe en este retorno de las figuras antiguas un “equilibrio” entre la creencia 

completa en unos dioses que controlan a su voluntad el mundo y el naciente 

individualismo del hombre moderno que empieza a hacerse al poder de los dioses. Justo 

a medio camino del paso del hombre controlado al hombre controlador yace el hombre 

simbólico que es capaz de ubicarse frente al demonio a cierta distancia en una especie 

de entrega voluntaria, en términos de Vischer, una entrega reservada. Se cree en el 

poder de la imagen al mismo tiempo que no se cree en ella. En el grabado de Durero, 

Saturno ha dejado de ser el terrible demonio que devora a sus hijos y el protagonismo lo 

cobra una figura humana que ha transformado la influencia negativa del astro en una 

melancolía creativa. Por medio del compás y la esfera, instrumentos del ingenio humano, 

se consigue liberar al hombre de la tristeza de aquellos nacidos bajo la estrella saturnina.  

Los nefastos influjos del dios son ahora domados y puestos al servicio de la reflexión, la 

meditación y la creatividad.  

A primera vista, en la imagen solo se observa el tipo de conexión libre acorde con la 

visión tradicional del renacimiento como una época en que los antiguos prejuicios 

medievales caen ante el humanismo que despuntaba. Sin embargo, Warburg da cuenta 

de que estamos ante un periodo histórico, una época que no es tan sencilla de clasificar. 

Es un tiempo de plena transformación. Es una fractura histórica en la que quedan 

expuestos a la luz los arcaicos conflictos psicológicos de la especie humana en relación 

con las imágenes y los símbolos. Miremos esto con calma. Hay también en Melancolía I 

un espacio para el polo supersticioso donde la imagen aún tiene una fuerza sobrenatural. 

La actitud reflexiva y creativa solo se da gracias a ciertos amuletos, rituales, prácticas e 

invocaciones. La presencia de Júpiter, representado en el cuadrado mágico de números, 

no es casual ya que su influencia aplaca la de Saturno. Júpiter, el planeta benigno, la 

neutraliza. El ángel melancólico es capaz de desarrollar su genialidad apoyándose en 

técnicas curativas medievales para solventar la depresión y la fosca tristeza. El grabado, 

además, está lleno de una compleja iconografía de símbolos antiguos usados como 

remedios contra el mal de la bilis negra causante de la melancolía.  

Encontramos en ellos [Lutero y Durero] la lucha por la emancipación intelectual y 
religiosa del hombre moderno, aunque solo en su primera fase; pues del mismo 
modo que Lutero aún temía a los monstra cósmicos (como las lamias antiguas), 
también la Melancolía revela que aún no se había cumplido la completa liberación 
del miedo ancestral a los demonios, pues su cabeza no aparece adornada de laurel, 
sino de teucrio, la clásica planta medicinal contra la melancolía, y, además, se 
protege de la influencia maligna de Saturno mediante el cuadrado mágico, en 
concordancia con las recomendaciones de Ficino. (Warburg, 2005: 488)  



El símbolo (1887) 131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 25. Melencolía I, Alberto Durero, 1514. 



132 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Algo análogo sucede en la manipulación del objeto de culto del ritual de la serpiente. El 

aborigen de alguna manera empieza a controlar su destino cuando pone la serpiente en 

su boca. El rayo en persona, la fuente de todo terrible poder sobre la vida y la muerte 

ahora está bajo su control. Si bien, las lluvias y la buena cosecha dependen de la 

voluntad del dios, existe en los Pueblo un impulso por mejorar las técnicas y la agricultura 

en este terreno agreste. Si la tierra no la cultivan ellos, con sus manos, con su inventiva, 

con su destreza, el ritual no sirve para nada. Y ellos están perfectamente conscientes de 

eso. Sus relaciones causales se establecen de una forma más consciente del papel que 

ellos mismos juegan en el desarrollo de los hechos. De alguna manera, la superación 

definitiva de sus temores, esto es, su lado racional y técnico, evidenciado en los logros 

innegables de una agricultura sostenida en una zona desértica, convive perfectamente al 

lado de un conjunto de rituales mágicos dentro de los cuales la serpiente todavía es la 

dueña y señora de las tormentas que traen las buenas cosechas. «Ellos no son hombres 

del todo primitivos, que dependen solo de sus sentidos, y para los cuales no existe una 

actividad referida al futuro; pero tampoco son como el europeo, que confía su porvenir a 

la tecnología y a las leyes mecánicas u orgánicas» (Warburg, 2004: 27). Podemos 

entonces comprender la conquista de las fuerzas naturales lograda por nuestra cultura 

como heredera de un largo proceso de apropiación y desdemonización de las imágenes 

y símbolos. Pero este proceso no se da en saltos inconexos, o por revoluciones 

espontáneas, sino a través de progresivas e imbricadas transformaciones del espíritu 

humano. Esto es lo que hace de estos instantes históricos de transición algo único y 

valioso. 

Cada época enfrenta sus demonios con las armas que tiene a su alcance. El hombre 

renacentista dominaba sus primitivos temores a partir de la facultad racional y el aborigen 

a partir del control y la manipulación del objeto simbólico (danza, máscaras, etc.). Lo 

importante es reconocer que tales armas de una memoria colectiva, esto es, necesitan la 

conservación de las experiencias de nuestros antepasados. Para Aby Warburg los 

símbolos y las imágenes son depositarios de tales experiencias. En este sentido, la 

historización de los tipos de conexión imagen-sentido de Vischer permite apreciar mejor 

cuál es el papel que juega en la visión warburgiana la mneme o memoria colectiva, el 

acervo del pasado jamás perdido. Tal y como su maestro Usener, Warburg se opone a 

un concepto de evolución lineal de la cultura, lo cual supondría que los temores y 

conflictos psicológicos del mundo mítico son superados progresivamente por las 



El símbolo (1887) 133 

 

generaciones siguientes.  En contraste, Warburg considera que los estados mentales 

primitivos pueden reaparecer en etapas históricas posteriores, por lo que las fobias y 

miedos de los ancestros nunca son vencidas en su totalidad. Las mismas tensiones que 

existen en la creencia no-libre de Vischer siempre son susceptibles de retornar; no 

importa cuán arraigada se encuentre la conciencia lógica y racional en la cultura.12 La 

memoria histórica permite recobrar los momentos en los que estas oleadas de 

emociones arcaicas retornan al presente.  

5.3.2 Los tres tipos de conexión (no-libre, libre y empatía) según 

Warburg 

En concreto, ¿qué es lo que Warburg está tomando de Vischer? ¿Cómo se articulan los 

tres modos de conexión de El símbolo dentro de la forma warburgiana de abordar el 

papel de las imágenes dentro de la cultura? Hay principalmente dos cosas que queremos 

resaltar en este punto: la primera, que el texto de Vischer amplía el horizonte de 

comprensión de las formas simbólicas desde un plano poco explorado hasta el momento, 

esto es, el lado psicológico de la cuestión. La segunda, que al incluir en su análisis del 

símbolo elementos del lenguaje, la poesía, el arte, la biología y la historia de las 

religiones, Vischer abría la posibilidad de un estudio que se hiciera a las herramientas 

que otras ciencias usaban como parte de su progreso epistemológico.   

Tomando estos dos aspectos como punto de referencia, Warburg explora el enfoque 

psicológico del problema de las imágenes simbólicas, esta vez aplicado no solo a la 

experiencia del sujeto —como en Vischer—, sino abarcando también a toda la cultura. 

Así, la manera etnológica en que Warburg acogió a Vischer le permitió, entre los años 

1908 y1914, salirse de la historia del arte Renacimiento, tema que había ocupado todos 

                                                 
 

12
 Esta idea también la encontramos en Cassirer quien, al igual que Warburg, considera que los 

excesos de la irracionalidad del mito siempre se encuentran en estado latente en el mundo de los 
humanos. En El mito del Estado advierte como el fenómeno del totalitarismo del siglo XX y el culto 
a la personalidad en la Alemania nazi, eran muestras de la pervivencia del lado más oscuro de 
nuestro pasado mágico y supersticioso. «El mundo de la cultura humana […] no pudo surgir sino 
hasta que se combatió y se dominó las tinieblas del mito. Pero los monstruos míticos no quedaron 
completamente destruidos […] Las fuerzas del mito fueron reprimidas y sojuzgadas por fuerzas 
superiores. Mientras estas fuerzas intelectuales, éticas y artísticas están en plenitud, el mito esta 
domado y sujetado. Pero en cuanto empiezan a perder su energía, el caos se presenta 
nuevamente. Entonces el pensamiento mítico empieza nuevamente a erguirse y a inundar toda la 
vida social y cultural del hombre». (Cassirer, 2004: 352) 



134 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
sus primeros trabajos, para contemplar esta etapa como la muestra de un conflicto 

mucho más antiguo: la lucha entre dos polos — la superstición y la lógica racional— 

dentro del espíritu humano.13 De esta forma la tensión existente entre ambos extremos 

no es solo un problema para el hombre de la Florencia de los Medici o los indios Pueblo, 

sino que se trata ahora de una situación recurrente en el camino evolutivo de toda la 

especie humana. En palabras de Warburg, «La época en la que la lógica y la magia […] 

“florecían injertadas en un mismo tronco” refleja una realidad atemporal; en la 

presentación científico-cultural de esta polaridad residen valores epistemológicos hasta 

hoy infravalorados que nos permiten ahora una crítica profunda de una historiografía 

cuyo concepto de evolución es meramente cronológico» (2005: 447). La realidad 

«atemporal» se refiere al comportamiento de las culturas que se repite a través de los 

siglos. Es por esto que la historia del arte debía nutrirse, según él, de las herramientas 

proporcionadas por otras áreas del conocimiento, como la antropología y la psicología. 

En este sentido apunta el proyecto warburgiano de una «psicología histórica de la 

expresión humana». A medida que la obra de Warburg madura es fácil descubrir un 

acrecentado interés en él por una «ciencia» que, en aras de la comprensión integral de la 

cultura, lograra trascender las barreras académicas interdisciplinarias.14 

Para Warburg lo que está en juego en la experiencia estética son las mismas actitudes 

frente a las imágenes que veíamos en El símbolo. Como punto de partida tenemos dos 

extremos básicos: el distanciamiento racional de la imagen y la vinculación con ésta. 

«Estos son los dos aspectos de la imagen: el primero está dedicado a la lucha contra el 

caos –porque la obra de arte selecciona y clarifica los contornos del objeto individual- y el 

segundo pide al espectador que rinda culto al ídolo creado que está contemplando» 

(Gombrich, 1992: 269). Ambos modos de conexión imagen-sujeto, procedentes de 

Vischer, aparecen frecuentemente en la obra de Warburg. En su trabajo Aeronaves y 

sumergibles en la imaginación medieval de 1913, analiza el tapiz flamenco del siglo XV 

donde aparecen reflejadas las campañas orientales de Alejandro Magno (Figura 26).15 La 

                                                 
 

13
 Con respecto a esta bipolaridad humana interior, la figura de Nietzsche, como fuente 

precursora, no debe perderse de vista. A pesar de sus críticas frente a la rigurosidad del método 
nietzscheano en El origen de la tragedia, Warburg le debe a él la posibilidad de plantear el origen 
del arte como un conflicto psicológico (espíritu apolíneo y dionisíaco).  Cfr. Gombrich, 1992: 175 
14

  Cfr. Warburg, 2005: 434 
15

 Para una descripción más detallada del tapiz en mención la pagina oficial del Palazzo di Andrea 
Doria, en Génova http://www.dopart.it/genova/en/the-tapestry/the-tapestry-of-alexander-the-great/  

http://www.dopart.it/genova/en/the-tapestry/the-tapestry-of-alexander-the-great/


El símbolo (1887) 135 

 

obra muestra distintas etapas de la vida del conquistador macedónico en las que se 

mezclan elementos históricos con relatos fantásticos que eran tomados por la población 

como hechos veraces. En el centro de esta pintura Alejandro aparece ascendiendo al 

cielo tirado por unos grifos, mientras que justo al lado es dibujado en una especie de 

barril de cristal con dos antorchas de fuego en su mano dispuesto a regresar sano y 

salvo de un viaje de exploración hacia las profundidades marinas. Warburg destaca el 

hecho de que para sumergirse en el fondo del océano Alejandro usa un aparato producto 

del ingenio humano, evidencia del espíritu creativo y experimentador del hombre que 

quiere conquistar el mundo, y de paso, superar sus temores. Pero para llevar a la región 

celeste a Alejandro, el artista usa unos seres fantásticos que actualizan el mito de que los 

mortales no deben atreverse a entrar en los dominios divinos. Dios, en la parte superior 

de la escena, parece recordar esto con su gesto al Magno Emperador. Así, en ese 

cuadro se encuentran plasmadas todas las profundas tensiones psicológicas que 

marcaban la época:  

En nuestro tapiz de Alejandro se manifiesta simbólicamente la antítesis de los 
valores espirituales de la Edad Media y la Edad Moderna. En la parte superior, la 
creencia ingenua en la existencia de los grifos y en la inaccesible región del fuego; 
debajo, los éxitos del espíritu inventor […] (Warburg, 2005: 278) 

 

 

Figura 26. Detalle del segundo tapiz de Alejandro Magno en el Palazzo di Andrea Doria, siglo XV. 



136 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
Vischer proporciona, de este modo, un punto de partida para la interpretación de una 

imagen renacentista que nos muestra dos actitudes aparentemente irreconciliables y 

contradictorias entre sí. Ahora bien, ¿cuál es el tipo de relación entre imagen y sujeto en 

estos tiempos específicos de transformación cultural? De acuerdo con lo que afirmamos 

en el inciso anterior (3.1), la historia nos revela esos puntos de inflexión en los que la 

cultura no se encuentra en ninguno de los dos extremos, sino en el medio de ambos. 

Aquí, en medio de estos dos polos —magia y lógica—Warburg sitúa la tercera forma de 

conexión vischeriana: la proyección empática (Einfühlung). En otras palabras, la conexión 

que surge entre el sujeto y las imágenes, en estas épocas de crisis, es empática.  

La transferencia espiritual de los estados anímicos internos en la naturaleza proporciona 

una clave de interpretación de tales momentos históricos. En el caso de la astrología 

renacentista las fuerzas del destino eran plasmadas en figuras humanas a través de una 

“encarnación plástica” [plastische Verkörperung]16. Estas antropomorfizaciones 

representaban a los espíritus que dotaban de movimiento a los astros. Saturno, el 

planeta que más lento se mueve, era un anciano, mientras que Venus, el más brillante al 

atardecer o al alba, era una mujer (Figura 27).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

16
 Warburg, 2005: 483. 

Figura 27. Los dioses planetarios Venus (izq.) y Saturno (der.), Nicola d'Antonio degli Agli, 
1480. 



El símbolo (1887) 137 

 

Warburg advierte que es precisamente esta humanización del símbolo lo que permite al 

hombre del renacimiento comprender los fenómenos cósmicos. Los cometas, la caída de 

los asteroides, el ritmo de los planetas, las estaciones del año, eclipses y demás eventos 

de los cielos adquieren así un nuevo significado: todos ellos están en relación con el 

mundo humano. Esto es consecuencia no sólo del impulso por integrar la vida del 

cosmos con su vida individual, sino también del afán por darle sentido, literalmente, darle 

una dirección a los eventos astronómicos de los cuales eran testigos. En efecto, todas las 

desgracias, tragedias y conflictos psicológicos de nuestra especie, en determinada época 

de su desarrollo, son proyectados en los astros. De manera tal que, al dotarlos de almas 

humanas, la naturaleza de los ritmos cósmicos no nos resulta extraña.17 Antes de que 

Edmund Halley demostrara en 1705 que los cometas vuelven en periodos regulares, 

estos raros sucesos celestes se consideraban como presagios nefastos. O dependiendo 

de su forma, traían consigo grandes cambios a nivel político y religioso. Cuando la figura 

de un cometa se asocia a la de una espada, y por ende, se le considera un mal augurio, 

lo que se está haciendo es vincular un suceso cósmico con un asunto humano. Este 

vínculo se establece a través de una humanización de la figura simbólica. La espada, en 

este caso, es un objeto del mundo humano que sirve de orientación para dotar de 

significado al raro fenómeno de los cometas. No está de más decir que tal 

antropomorfización también puede darse en campos distintos al visual, esto es, que no 

se limita exclusivamente a las figuras, formas y contornos. Esto se debe a que tanto para 

Vischer como para Warburg la palabra ‘imagen’ designa toda representación mental 

[Vorstellung], por lo que algo muy similar sucede en el ámbito de la poesía, en el lenguaje 

científico y también en el lenguaje cotidiano. Proyectarse sentimentalmente en los 

objetos es una manera de aprehender el mundo, de hacerse uno con él. Dibujar 

imágenes con las estrellas y sus movimientos, darles un carácter, insuflarlos de vida es, 

en síntesis, un acto de empatía que permite conocer las cosas desde un punto 

                                                 
 

17
 Piénsese en la diferencia entre las constelaciones de Perseo, cuyo origen se remonta a la 

antigüedad europea, y la de la Cruz del Sur, propia de los exploradores cristianos del siglo XV. En 
ambas figuras, la del héroe guerrero y la del símbolo máximo de la cristiandad se refleja, de 
manera semi-inconsciente, la psicología de toda una época. Sus problemas, sus temores y 
esperanzas. Por su parte, la cosmovisión incaica suramericana veía un puente entre el mundo 
terrenal y el de los dioses (chakana), en la misma constelación donde los navegantes portugueses 
del siglo XV vieron la figura del crucificado. 



138 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
intermedio entre el ojo frío e instrumental del científico y la pasión desbocada del temor a 

los demonios cósmicos.  

La imagen de la serpiente en el cielo, que constituye la constelación de la Gran 
Serpiente, es utilizada en matemáticas para definir la dimensión del universo. Los 
puntos resplandecientes son unidos mediante una imagen terrestre para poder 
concebir el concepto de infinito, que no podríamos comprender más que dentro de 
una noción dimensional. Así, Asclepio se nos presenta simultáneamente como 
medida de magnitud y como fetiche. La evolución de la cultura hacia la era de la 
racionalidad está marcada por la gradual transmutación de la tosca y concreta 
plenitud vital en la abstracción matemática. (Warburg, 2004: 56) 

 

De esta forma, mientras para el supersticioso el cometa es una espada, para el individuo 

racional simplemente se parece a una espada. El astrólogo y el artista, manipuladores de 

la iconografía, se encuentran en el centro de ambas actitudes. Ellos están más allá del 

creyente que siente la imagen como un poder amenazador, pero aun no han alcanzado 

la perspectiva racional que percibe, conscientemente, la conexión entre imagen y sentido 

como un mero punto de comparación.  Al igual que en el texto de Vischer, se trata de un 

acto de «disposición estética en el cual el ser humano se proyecta sentimentalmente en 

los objetos, entregándose parcialmente al culto de ellos. Se reserva el hecho de ser 

consciente de que la figura de una espada en los cielos es una ilusión.18 

5.3.3 La tragedia del simbolismo libre 

«La contemplación del cielo es la gracia y a la vez la maldición de la humanidad» (Warburg, 2004: 26) 

Un tercer elemento warburgiano que queremos resaltar es la forma trágica en que el 

simbolismo libre del hombre moderno se abre paso a través de la historia. El lento y 

contradictorio camino cultural que lleva al nacimiento del hombre moderno, comienza con 

un desprendimiento del alma religiosa medieval vinculada completamente con el objeto. 

Solo en este primer tipo de simbolismo «oscuro», usando el termino de Vischer, es 

posible la unidad perfecta entre el «yo» y el no-yo», es decir, entre el sujeto y la imagen. 

O lo que es lo mismo, entre el hombre y el cosmos. El espacio de reflexión [Denkraüm] 

que abren las formas simbólicas, en el lenguaje o en el arte, permite al sujeto aprehender 

                                                 
 

18
 En la adulteración de la fecha de nacimiento de Lutero hay una especie de olvido voluntario 

similar. El astrólogo, en cierta manera, era consciente que estaba manipulando los datos, pero se 
reservaba el hecho de creerlo así. Es una especie de autoengaño, como en la Einfühlung Vischer. 
(Cfr. Warburg, 2005: 457)  



El símbolo (1887) 139 

 

el universo como algo distinto de él, y así, comprenderlo. La separación completa se 

efectúa en el extremo opuesto al de la magia, dado que es la razón y su potencial 

ordenador la que trae a la consciencia el punto de comparación entre imagen y símbolo. 

Es en este sentido en el que debemos entender las palabras de Warburg: «puede 

afirmarse que el acto fundamental de la civilización es la creación consciente de la 

distancia entre el yo y el mundo exterior». (Gombrich, 1992: 267). Las conquistas de 

nuestra cultura, nuestra tecnología y capacidad de dominio de las fuerzas naturales, se 

deben, precisamente a un proceso psicológico en el que las cosas se volvieron objetos. 

«Desdemonizar» las imágenes implica haberlas separado de mí primero. Podemos 

recordar, por ejemplo, que la aventura espacial del siglo XX fue posible gracias a que los 

cielos fueron purgados de sus poderes sobrenaturales y demoniacos, que aún se 

manifestaban en el tapiz de Alejandro Las campañas orientales. 

No obstante, en el surgimiento de la conciencia del sujeto el anhelo por la totalidad se 

transforma en una nostalgia por la plenitud perdida. Hay una dimensión del espíritu 

humano que se manifiesta únicamente en el estado psicológico de la vinculación 

completa del hombre religioso: una «verdad» accesible únicamente en la experiencia 

inconsciente de aquel que confunde la imagen con el sentido.  Según Vischer este es el 

núcleo [Kern] que la creencia poética hace explícito y que empieza a hacerse visible en el 

simbolismo intermedio de la empatía. Pero una vez ganada la distancia entre el yo y el 

no-yo empieza a perderse el sentido de totalidad con la naturaleza, y esta es la tragedia 

de la civilización. Esta pérdida es el precio que tuvo que pagar el espíritu humano en el 

desarrollo de su lado racional y científico. Al empezar a medir los movimientos de los 

astros, el hombre antiguo dio rienda suelta a su lado inquisitivo y experimentador, pero 

con este acto se empezaba a desvincular de los planetas y las estrellas. La 

antropomorfización de los cielos es una suerte de búsqueda del equilibrio espiritual 

perdido. «Bajo el engaño [de la empatía] yace y se justifica la verdad de todas las 

verdades, que el universo, la naturaleza y el espíritu son uno en su raíz.» (Vischer, 2009: 

213). En ambos autores subsiste una añoranza por ciertos elementos que el desarrollo 

intelectual de occidente dejó a un lado. En Vischer, este hecho adquiere tintes 

románticos; en Warburg, por su parte, se trata también de un problema epistemológico: la 

separación yo y mundo exterior permite aprehender el mundo. En efecto, el espacio entre 

«el impulso y la acción» que la civilización ha ganado ha sido gracias a la posibilidad de 

contemplar el objeto. Las reacciones primarias del hombre primitivo —agarrar, devorar o 



140 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
huir— son retardadas y mediadas por un espacio de reflexión en el que el sujeto domina 

el impulso inmediato. Se trata de una separación progresiva de estos estados mentales 

en los que  

[E]l ego aún no era dueño, un estado de movimientos reflejos inmediatos que 
abocan en el abandono al frenesí menádico y las luchas bárbaras. Un estado, 
igualmente, en el que aún no se percibía la diferencia entre el yo y el mundo exterior 
y en el que la actitud mágica hacia la imagen y el símbolo dominaba 
indiscutiblemente. El destino del individuo depende de la manera como domina a 
estos mensajeros de una forma de existencia pretérita, cuyas huellas se hallan 
dentro de nosotros para siempre. (Gombrich, 1992: 238) 

 

Una condición de posibilidad para que la abstracción matemática de los fenómenos sea 

posible es la distinción entre el mundo y el sujeto que lo aprehende. Solo desde esta 

posición alejada de la inmediatez de la sensualidad pura es posible una relación de 

dominio de la naturaleza.19 La animación de la naturaleza [Naturbeseelung] es el 

movimiento espiritual que inicia esta separación fundamental, pero que, paradójicamente, 

aún mantiene su vinculación integral con el cosmos. En ERS, el presupuesto 

warburgiano es que la lucha entre la búsqueda de esta unidad primordial y el separador 

deseo del análisis racional es susceptible de ser rastreada en nuestros orígenes 

culturales; en el lenguaje de nuestros ancestros, en sus mitos y, por ende, en sus 

imágenes. 

Warburg considera, entonces, que las tensiones del Renacimiento no son un problema 

ya resuelto por la cultura europea, sino que, más bien, este arcaico conflicto psicológico 

de la especie humana pervive en lo más profundo de la tradición europea (Figura 28). La 

fuerza con que la magia penetra en una cultura procede de un impulso de carácter 

                                                 
 

19
 El problema epistemológico que encierra la relación entre las formas simbólicas y la «unidad 

primaria entre la conciencia y el mundo» encuentra, quizás, una formulación más clara en 
Cassirer. El poder que confieren los símbolos al hombre radica en que le permiten ordenar la 
realidad fluctuante de las impresiones sensibles, precisamente, alejándose de ellas. «Así, por 
ejemplo, la mayor parte de las cuestiones que encontraron solución en el concepto newtoniano de 
fluxión y en la algoritmia leibniziana del cálculo diferencial, ya se habían con mucho presentado y 
habían sido abordadas antes de Newton y Leibniz en las más diversas direcciones: el análisis 
algebraico, la geometría y la mecánica. Pero sólo cuando se llegó a una expresión simbólica 
unitaria y comprensiva para ellas, todos esos problemas pudieron dominarse: porque ahora ya no 
constituían ninguna secuencia inconexa y fortuita de meras cuestiones aisladas, sino que el 
principio común de su origen estaba indicado en un  determinado método universalmente 
aplicable, en una operación fundamental cuyas reglas estaban fijamente establecidas.» (Cassirer, 
2003: 55) 



El símbolo (1887) 141 

 

«atemporal»: el retorno a la unidad primordial. «El astrólogo de la Reforma mezclaba 

estos extremos opuestos –la abstracción matemática y la devoción religiosa-, 

irreconciliables para el científico de hoy en día, como si fuera el punto desde el cual 

regresar hacia un estado del alma unitario, primitivo e intensamente vibrante» (Warburg, 

2005: 447).  Este particular estado «unitario» del astrólogo de la Reforma es el de la 

trasferencia espiritual que subyace en la empatía, en donde la frontera del yo se 

desdibuja hasta alcanzar lo otro sin abandonar su centro de subjetividad. 

 

 

Figura 28. Correspondencia entre los tres modos de conexión simbólica según Vischer y las ideas de 
Warburg 

T
. 
V

is
c
h
e
r 

Conexión no-libre Conexión libre y no-libre Conexión libre 

 Confusión inconsciente  
entre imagen y sentido.  

 Creencia completa. 

 Religión y mito (para el 
creyente). 

 “El pan y el vino son el 

cuerpo y la sangre de 
Cristo”. 

 Consciencia y no-
consciencia de la distancia 
entre imagen y sentido  

 Reserva: creencia y no-
creencia.  

 Empatía (Einfühlung). 

Animación y proyección 
sentimental en la 
naturaleza. 

 “El clavo no quiere entrar 

en la tabla”. 

 Distinción consciente 
entre imagen y sentido.  

 Creencia poética. 

 Arte y poesía. 

 “El pan y el vino 
representan el cuerpo y 

la sangre de Cristo” 

W
a
rb

u
rg

 

Hombre religioso Hombre simbólico Hombre racional 

 Magia y mito. 

 No existe espacio de 
reflexión entre sujeto-
objeto. (Denkräum) 

 Ejemplo: Melanchton, 
creyentes en los 
charlatanes de la “tierra 
de Malta” (Warburg, 
ERS, 57)  

 Peligro: Superstición. 
Fetichismo patológico.  
Destrucción del espacio 
de reflexión (Denkräum) 

 Empatía (Einfühlung) 
Antropomorfización del 
sentido [Sinn] en la imagen 
[Vorstellung]. Encarnación 

plástica. 

 Se establece un espacio 
de reflexión 

 Ejemplo: El indio Pueblo. 
Durero. 

 Ciencia 

 La reflexión permite la 
contemplación 
abstracta del objeto. 

 Ejemplo: El tío Sam. El 
hombre moderno. 

 Peligro: Exceso de 
confianza en la razón. 
Destrucción del espacio 
de reflexión 
(Denkräum)  



142 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
El tono, por así decirlo, pesimista frente al “progreso” de la cultura occidental que 

encontramos al final de El ritual de la serpiente se debe, en parte, al hecho de 

comprender que, al igual que la magia y la superstición, el desarrollo extremo de la lógica 

y la razón también tiene sus peligros. A esto se refiere la noción de «destrucción de la 

distancia», ya que, según Warburg, es la distancia la que permite la reflexión ante la 

naturaleza. Se trata del hombre moderno que domina sus temores a través de la técnica, 

pero que en su excesiva confianza en sí mismo, pierde el horizonte de su existencia 

como parte de un todo. La serpiente temida por los indios es ahora llamada a servir a los 

caprichos humanos. Se le transforma en objeto a través del comercio con su piel y se le 

lleva al exterminio. La «cultura de la máquina», como la llama Warburg20, anula el 

conocimiento de la naturaleza derivado del mito, por lo que siguiendo por este camino el 

hombre se plantea su autodestrucción. «Como un Prometeo o un Ícaro moderno, Franklin 

y los hermanos Wright, que han inventado la aeronave dirigible, son los fatídicos 

destructores de la noción de distancia que amenaza con reconducir a este mundo al 

caos». (Warburg, 66) Vischer, por su parte, observa en esta actitud extrema en el Voltaire 

que ridiculiza al creyente en el sacrificio de la eucaristía, aduciendo que, lógicamente, si 

el cuerpo y la sangre de Cristo son el pan y el vino, los excrementos derivados de la 

ingestión de tales sustancias tendrían, también, un carácter divino. No deja de haber algo 

de frivolidad en esta forma de interpretar el fenómeno y Vischer se encarga de 

recordárnoslo. Para enfrentar los «enigmas de la existencia» no basta la técnica que nos 

lega la razón. La visión analítica y racional del mundo, representada en el mundo de la 

ciencia y la tecnología, no responde a todas las inquietudes del espíritu humano. Saber 

que las estrellas son bolas de helio y gas incandescente poco nos ayuda a comprender el 

vértigo del infinito cósmico. O la reducción del origen de un ser humano a una unión 

contingente entre un óvulo y un espermatozoide no resuelve el misterio y asombro por la 

existencia misma. Por ende, la vinculación poética y mitológica, incluyendo el extremo de 

la creencia mágica, nos dice algo de nosotros mismos que el hombre moderno tiende a 

escuchar cada vez con menor claridad.  

 

 

                                                 
 

20
 Cfr. Warburg, 2004: 66 



 

 
 

6.  La Mneme como principio constante del 

cambio de los fenómenos orgánicos (1904)
1
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

1
 Die Mneme als erhaltendes Prinzip im Wechsel des organisches Geschehens (en adelante: LM) 

fue traducido al inglés por Louis Simon en 1914 con el título de The Mneme, aunque su 
publicación no vería la luz sino 7 años después. En este texto se usará la versión de Simon. 

Figura 29. Richard Semon (1859-1918) 



144 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
“He evitado cuidadosamente la noción de que el engrama pueda ser algo inmaterial o metafísico. Por 

el contrario, lo he concebido y descrito definitivamente como una alteración material” 

- LM:275 

Al estudiar el Renacimiento, una de las cosas que llamó poderosamente la atención de 

Warburg era cómo ciertas fórmulas de expresión acuñadas con éxito y ciertas imágenes 

convertidas en símbolos se transmitían desde los orígenes mismos de la civilización, 

conservando su misma fuerza, sus mismas tensiones y su terrible poder a pesar del paso 

del tiempo. Una especie de «memoria» parecía estar detrás de este fenómeno. Fiel a su 

fuerte tendencia científico-materialista tal problema se presentaba como un enigma. 

¿Cómo se transmitía tangiblemente el poder de la imagen a través de las generaciones? 

Fue hasta el año de 1908 que Warburg encuentra los elementos teóricos para sustentar 

la tesis de la pervivencia de los símbolos que, al mismo tiempo, satisfacían su mirada 

positivista. En ese año entró en contacto con un libro que había sido publicado 4 años 

antes: La Mneme como principio constante en el cambio de los fenómenos orgánicos, 

escrito por Richard Semon (Figura 29). 

Este biólogo naturalista es recordado en la neurociencia actual por ser uno de los 

pioneros en los estudios fisiológicos sobre la memoria en los organismos vivientes. El 

presupuesto del cual parte su teoría es una especie de paralelismo psicofísico en el que 

cada evento mental debe corresponder con una alteración neurológica, esto es, cada 

fenómeno mental es perfectamente rastreable o medible en el cuerpo. Tal idea lo llevó a 

buscar en la «sustancia irritable» [reizbaren Substanz] de los organismos los 

fundamentos mismos sobre la herencia, las costumbres y la memoria humana. De este 

modo, las alteraciones musculares y del sistema nervioso fueron el objeto de estudio de 

Richard Semon. Los dos términos clave de para comprender su obra son engrama2 y 

mneme3. El primer término lo introduce para denotar, literalmente, un proceso de 

«escritura dentro» del cerebro. El engrama se define, pues, como el conjunto de 

alteraciones físicas, a nivel celular o molecular, que se asocia con determinado estímulo. 

Incluso hoy en día, la búsqueda de estas huellas engramáticas sigue vigente, a tal punto, 

que el engrama ha sido llamado el «santo grial» de la neurociencia actual.4 La mneme 

                                                 
 

2
 Del griego γράμμα, ‘escrito’. 

3
 Del griego μνήμη, 'memoria' 

4
 Cfr.  Díaz, 2009 



La Mneme (1904) 145 

 

comprende todos los fenómenos asociados con la impresión, mantenimiento y evocación 

de las experiencias en los organismos, incluyendo la relación entre los engramas y 

nuestra vida diaria.  

En sus obras posteriores a 1908 Warburg empieza a usar las palabras engrama y 

mneme en relación con el papel de las imágenes y los símbolos en la vida social. En 

pocas palabras, las imágenes simbólicas son los engramas de la memoria cultural. Ahora 

bien, la anterior afirmación se puede tomar en un sentido metafórico, pero no debemos 

desechar tan tempranamente el hecho de que se trate de algo más allá de una simple 

comparación. Por momentos el tono en que escribe Warburg hace difícil decidir si habla 

de engrama y memoria colectiva como algo real. Si bien, en su época ya se sabía que la 

herencia estaba ligada a cierta transferencia de información a través de las generaciones 

—con lo cual el sustrato material para la transmisión de la información ya no era un 

problema—, los detalles acerca de cómo se llevaba a acabo esta transmisión eran un 

misterio. Warburg, al igual que muchos académicos de su tiempo, estaba plenamente 

convencido que con el tiempo se iban a conocer todos los pormenores fisiológicos de la 

memoria y la herencia, o lo que es lo mismo, que un minucioso estudio de la fisiología del 

cerebro en los seres humanos develaría los misterios sobre la pervivencia de las 

experiencias pasadas en el presente.5  

6.1 El contexto de La Mneme 

La prometedora obra de Richard Semon fue drásticamente interrumpida por su muerte 

trágica en 1918, sin embargo, su afán por perfeccionar sus teorías psicológicas con una 

segunda obra rindió sus frutos. Este segundo libro se llamaría «Las sensaciones 

mnémicas»6. Si bien, gran parte de los principios y problemas planteados en este 

segundo libro ya se encontraban en La Mneme, el enfoque y la manera de abordar los 

mismos son muy diferentes, aunque no necesariamente contradictorios.  

 

                                                 
 

5
 Cfr. Wind, 1993:162 

6
 Die mnemischen Empfindungen (Las sensaciones mnémicas) fue traducido por Bella Duffy y 

publicado en 1923 bajo el nombre de Mnemic psychology. En adelante SM. 



146 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
En LM, Semon expone sus planteamientos sobre los fenómenos mnémicos siempre 

desde un enfoque evolucionista. Es decir, su investigación no está reducida al ser 

humano sino a la materia orgánica en general y a sus distintos grados de evolución. Por 

esto sus demostraciones están basadas en estudios sobre animales, plantas, seres 

unicelulares y, por supuesto, los Vertebrata más complejos como el hombre. El esfuerzo 

por localizar las huellas engramáticas en los seres vivos es la preocupación fundamental 

de este primer trabajo. Aquí aparecen los primeros conceptos y distinciones teóricas que 

serán complementados y ampliados en Sensaciones Mnémicas. En resumen, podríamos 

decir que la perspectiva de esta obra es biológica. 

Por su parte, la segunda obra pretende mostrar las relaciones existentes entre las 

sensaciones y los engramas individualmente adquiridos. Aquí el estudio está reducido 

casi exclusivamente al ser humano. Decimos casi porque Semon siempre es cuidadoso 

en resaltar que las conclusiones derivadas de su estudio no se restringen únicamente al 

ámbito humano, sino que son perfectamente trasladables a cualquier organismo vivo. En 

este libro, la delimitación de su objeto de estudio permite profundizar en gran medida los 

mecanismos de evocación de los engramas, su duración, sus campos de manifestación y 

variabilidad. El enfoque de Sensaciones Mnémicas es, digamos entonces, estrictamente 

psicológico, muchísimo más centrado en el ser humano. Así, tenemos dos obras 

complementarias que son «todo lo que queda de lo que pretendía ser una forma de 

biología mnémica, o incluso filosofía mnémica»  (Lee, 1923:11). 

Lo primero que debe aclararse sobre la mneme es que no es equivalente con lo que 

conocemos como memoria. Están en relación pero no son sinónimos necesariamente. La 

definición del fenómeno mnémico por parte de B. Russell en su Analysis of Mind como 

«aquellas respuestas de un organismo que, en lo que respecta a los hechos hasta ahora 

observados, sólo pueden ser traídas bajo leyes causales que incluyen los sucesos 

pasados en la historia del organismo como parte de las causas de la respuesta actual»  

(Russell, 1921: 78), nos permite entender que la memoria, como un proceso mental, es 

una clase de fenómeno mnémico, y que éstos últimos son susceptibles de ser estudiados 

aun en casos en los que no existe «conciencia» y mucho menos «mente». En otras 

palabras, si bien, la memoria es exclusiva de algunos seres evolucionados como el ser 

humano, los fenómenos mnémicos no son exclusivos de éstos. Una característica 

fundamental de la materia orgánica es su capacidad para repetir ciertos eventos o 

procesos.  



La Mneme (1904) 147 

 

Para la época de la publicación de La Mneme, ya Karl Ewald Hering (1834-1918) había 

hecho un esfuerzo por señalar las semejanzas entre los fenómenos enmarcados dentro 

de la “memoria” y los que están en relación con la herencia. Con esto se abría paso a la 

posibilidad de que la memoria fuese una de las manifestaciones de un evento mucho 

más complejo y profundo. Ambos fenómenos, memoria y herencia, son, en efecto, 

repeticiones de ciertas características o sucesos: la herencia sería, pues, una especie de 

«memoria racial».7 Semon, por su parte, advierte que uno de los grandes inconvenientes 

para la cuestión de las repeticiones orgánicas es precisamente que usamos palabras y 

conceptos distintos para eventos que, en esencia, tienen la misma raíz. Es decir, los 

conceptos de memoria y herencia son tratados de modo distinto por los estudiosos del 

tema. Propone entonces una revisión de esta actitud con el ánimo de que «en lugar de 

hablar de un factor de memoria, un factor de hábito, o un factor de herencia, e intentar 

identificar uno con otro, [se consideren] estos factores como manifestaciones de un 

principio común que llamaré el principio mnémico» (LM: 11). Este principio debe 

observarse, según Semon, siempre desde el punto de vista fisiológico, y en modo alguno 

como algo inmaterial o metafísico. En efecto, hay a lo largo de la obra una insistencia 

constante de remitir sus conclusiones a datos empíricamente observables en lo que él 

llama «la sustancia orgánica irritable».  

6.2 La Mneme 

6.2.1 Estímulo, excitación y sensaciones 

El libro de Richard Semon inicia con una distinción entre estímulo [Reiz], excitación 

[Erregung] y sensación [Empfindung]. Por estímulo se entiende todo aquel proceso 

energético que desencadena una reacción en un organismo viviente. Luego entonces, no 

habría estímulo que no causara una determinada alteración o cambio fisiológico. De la 

naturaleza del estímulo, ya sea ésta química, fotónica, plástica, motora, etc., depende la 

naturaleza de su contraparte en el organismo, esto es, la excitación.  

                                                 
 

7
 La obra principal de Hering es Sobre la memoria como función general de la materia orgánica 

[Über das Gedächtnis als eine allgemeine Funktion der organischen Materie] publicada en 1870. 
Semon fue estudiante de Hering, por lo que el énfasis en el aspecto fisiológico de la memoria 
tiene su raíz en la relación con su maestro. 



148 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

Estímulo externo 

Excitación 

Sensación 

A la luz de esta definición, cuando la «sustancia irritable» o «sustancia sintiente» de un 

organismo resulta afectada por un estímulo, sea éste interno o externo8, se desencadena 

un proceso que, según él, se puede dividir en dos partes fundamentales. Por un lado, el 

proceso energético que se da en el cuerpo del organismo al estar en presencia de la 

estimulación y, por otro, la manifestación directa o indirecta de tal proceso para el 

organismo. Hablamos entonces de excitación (Erregung) y sensación (Empfindung), 

respectivamente (Figura 30). Mientras la sensación es lo «conocido», lo «sentido» por 

nuestra conciencia, es decir, la información inmediata, la excitación es siempre inferida. 

Sólo a través de un esfuerzo consciente que podemos llegar a traer las excitaciones a la 

«existencia». La sensación, por lo demás, no se define con referencia a otra cosa, ni a 

otros elementos más básicos. Así, la excitación deviene en un concepto creado, total y 

arbitrariamente por nosotros y como resultado de una larga serie de síntesis de 

sensaciones. Lo más cercano a nosotros resulta ser la sensación, no la excitación, ya 

que ésta última es siempre inferida o deducida. En palabras de Semon: «Aquí tenemos la 

sensación de luz, allá el proceso energético en una porción especial de nuestra sustancia 

irritable (reizbaren Substanz)» (LM: 62)9.  

 

  

 

 

 

 

                                                 
 

8
 Ejemplos de estímulos internos podrían ser, por un lado, los movimientos de órganos como el 

corazón o los pulmones y, por otro lado, los procesos fisiológicos desencadenados al recordar una 
experiencia pasada, sea ésta agradable o desagradable. 
9
 No obstante, Semon advierte que ambas cosas son las dos caras de una misma moneda, y que 

tal separación es meramente metodológica. Se trata de una separación arbitraria en un proceso 
que aparece ante nosotros como una unidad: «[…] una sensación y su concomitante excitación 
son uno y el mismo proceso visto desde puntos de vista diferentes. La diferencia de perspectiva 
consisten simplemente en esto, que la introspección se dirige al contenido de la sensación sentido 
de manera inmediata, mientras que el proceso energético se presenta a sí mismo como el 
producto de varias sensaciones asociadas a través de la abstracción y la combinación». (SM: 62) 

Figura 30. Etapas del proceso sensorial, según R. Semon. 



La Mneme (1904) 149 

 

Ahora bien, lo importante de esta división es que para Semon el contenido de la 

conciencia es uno solo: sensaciones, en el sentido amplio del término. Los llamados 

sentimientos (Gefühle) y las imágenes o representaciones (Vorstellung) harían parte de 

este gran grupo. Es imposible hacer una distinción directa entre sensaciones originales y 

las llamadas imágenes [Vorstellungen] y debemos concluir, entonces, que ambas clases 

de componentes de la conciencia deben ser incluidos bajo un único nombre colectivo, y 

que solo pueden distinguirse en términos cualitativos en referencia a las diferencias en 

sus modos de origen. (SM: 68) De este modo, todo el contenido de la conciencia son 

sensaciones. 

Toda sensación deja tras de sí una estela, una huella, la cual se impregna de manera 

definitiva en la sustancia irritable del organismo (ley de  engrafía10). Tal acuñación, si bien 

depende de varios factores como la disposición energética del sujeto, la intensidad del 

estímulo o la duración del mismo, es inevitable. El proceso que subyace a la 

impregnación del engrama es similar a lo que sucede cuando tiempo después de haber 

retirado la vista de la luz directa del sol subsiste un estado alterado en las células de la 

retina que fueron excitadas, y que lentamente van retornando a su estado habitual.  

En cuanto a la forma en que las sensaciones se manifiestan en el sujeto, Semon advierte 

que estas no se presentan en forma aislada, esto es, normalmente no vienen una por 

una, sino como parte de un grupo mayor de sensaciones. De hecho, todo lo que 

llamamos «cuerpo» resulta ser un cúmulo o síntesis de tales sensaciones. Por ende, no 

nos es dado hablar de sensaciones, sino mejor de complejos de sensaciones 

(Empfindungskomplexes). Si sostenemos frente a nosotros una vela encendida no 

tenemos una sensación de la luz que penetra en la retina y aparte la del calor en la mano 

o la del crepitar de la mecha al combustionar. Todas esas sensaciones directas son 

percibidas en el mismo instante. Una sensación separada de la otra es solo producto de 

un esfuerzo racional de abstracción.  

De esta forma, las sensaciones coexisten unas con otras en tales complejos y, por ende, 

éstas quedan grabadas engráficamente también como complejos engramáticos, y no 

como simples engramas aislados. Un engrama, entonces, está compuesto por todo el 

                                                 
 

10
 Del griego γραφος, escritura. 



150 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
complejo de sensaciones que rodean a la situación original misma y no por x o y 

sensación particular. En resumen, no hay engramas individuales, sino complejos 

engramáticos. En el ejemplo anterior harían parte del complejo engramático no solo la luz 

o el calor de la vela, sino también la disposición de mi cuerpo, el ruido de la habitación 

vecina, el olor a quemado propio de la combustión, entre otras sensaciones. Los 

complejos engramáticos del pasado tienen la capacidad de ser provocados (ausgelöst) 

nuevamente en situaciones determinadas del presente. Sólo se necesita el retorno 

parcial de la situación original en que se imprimió el engrama (ley de ecforia11).  

Así, los planteamientos fundamentales sobre la mneme se reducen a dos leyes: la de 

engrafía y la de ecforia. La primera nos dice que todas las excitaciones en un organismo 

forman un complejo simultáneo de excitaciones que, como tal, actúa engráficamente, es 

decir, deja tras de sí un complejo engramático. Una huella impresa que actúa como una 

unidad (SM: 324). La segunda ley dice que el retorno parcial de la misma situación 

energética que una vez ha actuado engráficamente genera ecforia de la situación 

original. En otras palabras, que el retorno de la situación que originó un engrama conlleva 

una evocación del engrama acuñado con anterioridad.  

Cuando los complejos engramáticos son traídos nuevamente a la conciencia, éstos 

retornan a través de sensaciones que no son las que le dieron origen al complejo, sino 

que son mnémicas, esto es, son resultado del proceso mismo de retorno. Hay, pues, 

sensaciones originales y sensaciones mnémicas, a las que corresponden, desde el punto 

de vista energético, excitaciones originales y excitaciones mnémicas, respectivamente. 

En efecto, una cosa es la sensación directa y original de la vela en este momento, y otra 

muy distinta es la sensación mnémica o «recuerdo» de la vela encendida tiempo después 

de que me he alejado de ella. Normalmente diríamos que la sensación mnémica de la 

vela resulta palidecer frente a la sensación original. Ese palidecer lo definimos por lo 

general como una falta de intensidad o fuerza, o en su defecto, como una falta de nitidez 

en la imagen mental. Cuando hacemos el esfuerzo por generar una imagen mental de un 

rostro conocido nos enfrentamos a la dificultad de dotarlo de detalles. Sin embargo, para 

Semon, las sensaciones originales se diferencian de las mnémicas principalmente en su 

modo de producción, no en su naturaleza, ni en su intensidad. En cuanto a la vivacidad 

                                                 
 

11
 Del griego ἐκφέρω, portar, conllevar 



La Mneme (1904) 151 

 

(Vividität) de ambas —cosa que a simple vista parece diferenciarlas— tampoco resulta 

ser un criterio absoluto de diferenciación, como veremos más adelante.  

Así, la producción de un complejo de sensaciones originales está en relación con la 

duración de un complejo particular de estímulos. En el caso de las sensaciones 

mnémicas, su ecforización o retorno sólo requiere de una parte o fragmento del complejo 

de estímulos, o simplemente de la presencia de uno de sus predecesores. He aquí no 

solo la diferencia fundamental entre los dos tipos de sensaciones, sino también la 

estructura fundamental de la segunda ley de los fenómenos mnémicos. En el ejemplo de 

la vela encendida, el mero olor distante de una mecha en combustión, aunque en 

situaciones distintas, puede evocar o ecforizar todo el complejo completo de sensaciones 

originales (el calor de la llama, la imagen de la luz, etc.).  

6.2.2 Sensaciones originales 

Lo que Semon entiende por sensaciones originales es la suma de dos fases o períodos 

en la alteración del organismo: la fase sincrónica (synchrone Phase) y la fase acolútica12 

(acoluthe Phase). La primera está determinada por el periodo en que las sensaciones y 

las excitaciones coexisten, es decir, esta fase inicia con la sensación y termina con el fin 

de la estimulación. En el ejemplo de Semon (SM: 73), cuando presionamos un botón que 

activa un timbre, la fase sincrónica corresponde al tiempo en que suena la campana 

mientras mantenemos el dedo sobre el timbre.13 La segunda, por su parte, está en 

relación con la declinación de la sensación que ocurre desde el instante mismo en que la 

excitación ha cesado. Las huellas sensoriales dejadas por una excitación se extienden 

hasta durar incluso 20 veces más que la excitación misma. Se sobrentiende que, en la 

fase acolútica, la vivacidad de tales huellas desciende proporcionalmente al tiempo que 

pasa.  

Durante la fase sincrónica existe un fenómeno que Semon llama homofonía, la cual 

consiste en la coexistencia de dos complejos de excitaciones en un mismo campo de 

                                                 
 

12
 Del griego ἀκόλουθος, «el que sigue» o «el que acompaña». 

13
 Esta definición no es del todo exacta. De hecho, la sensación «llega» un instante después de 

que el proceso energético ha comenzado. Igualmente la sensación se prolonga un breve lapso 
más allá del final de la excitación. Estos cortos momentos son susceptibles de ser medidos en 
décimas, o incluso centésimas de segundos.  



152 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
sentido. En el campo de sentido visual, por ejemplo, las dos puertas sensoriales 

(izquierda y derecha) poseen cada una un complejo de excitaciones diferentes que 

compiten entre sí en un proceso de yuxtaposición lado-a-lado (Nebeneinander)  (LM: 88). 

Así, la imagen visual, o la sensación visual, no es el resultado de la unión de estos dos 

complejos, ya que estos —y en esto es enfático Semon— siempre permanecen 

independientes, sino de una competencia homofónica de ambos. Dicha homofonía puede 

ser diferencial —si enfatiza en lo que las distingue una de otra— o no-diferencial —si 

enfatiza en lo que ambas tienen en común—. Algo análogo sucede con los campos 

sensoriales auditivos y táctiles.  

Por otra parte, la homofonía perfectamente puede darse entre campos de sentido 

diferentes, como bien lo demuestra la unión entre el gusto y el olfato. Sin embargo, 

quizás lo más relevante de la homofonía es que ella produce un plus, un aumento en la 

vivacidad de las sensaciones, sean éstas en el mismo o en diferentes campos de 

sentido. Es decir, cuando escuchamos una canción solo por un oído podemos distinguir 

sus tonalidades, sus intensidades y cambios. Pero cuando la misma melodía entra por 

ambas puertas de percepción auditiva, se produce un aumento no de intensidad, ni de 

volumen, ni de tonalidades, sino de vivacidad; es decir, el sonido ahora está más cerca a 

nosotros, lo sentimos espacialmente, éste llena, por homofonía, todo nuestro campo de 

sentido con lo que ahora la música está aquí y no allá. Algo muy similar ocurre con el 

ensanchamiento espacial que experimentamos cuando observamos por ambos ojos en 

lugar de hacerlo por uno solo.  

La homofonía no es exclusiva de sensaciones o complejos de sensaciones originales. 

También puede darse homofonía entre sensaciones mnémicas y sensaciones originales. 

Es precisamente la homofonía o la coexistencia de distintos complejos de sensaciones lo 

que permite o bien aumentar la vivacidad de una sensación, o bien identificar los puntos 

o aspectos que diferencian una de otra. Un ejemplo del primer caso, la homofonía no-

diferenciada, resultaría ser la identificación en la penumbra de un rostro conocido. Lo que 

permite la rápida identificación de las formas difusas es la homofonía entre la sensación 

original directa y la sensación mnémica del rostro conocido. La coexistencia de las 

formas —originales y mnémicas— que delinean el rostro aumenta la vivacidad del 

complejo de sensaciones actuales, lo cual nos permite el reconocimiento en la oscuridad 

de la figura ya conocida. El segundo caso, homofonía diferenciada, podría explicarse con 

el hecho de que al escuchar la interpretación de una canción conocida podemos sentir en 



La Mneme (1904) 153 

 

que momento dicha interpretación falla. El más minúsculo cambio en el orden, el tempo o 

la duración de las notas es percibido por nosotros como una inconsistencia entre dos 

complejos coexistentes: el que percibimos directamente y el mnémico. 

6.2.3 Sensaciones mnémicas 

En la exposición de su teoría, Semon se ve obligado a explicar cómo surgen los 

engramas, cuáles son las condiciones para su ecforización (retorno) y cuál es su relación 

con las sensaciones originales. Pero para esto debe definir primero cuál es la naturaleza 

del engrama y luego analizar las etapas del proceso engráfico por medio del cual se 

graban tales engramas. 

En La Mneme, se define al engrama como un cambio en la sustancia irritable de los 

organismos, o como «simplemente una modificación residual fisicoquímica»  (LM: 194). 

Sin embargo, a pesar de que este cambio es concebido siempre como un cambio 

material, Semon no se inclina a identificarlo como una mutación molecular o atómica. La 

razón de esto: falta de pruebas14. Coherente con su espíritu científico, él no se atreve a 

dar por sentado algo que no tiene los suficientes experimentos de base para sustentarlo. 

Así, la naturaleza real del engrama permanece como un misterio. No obstante, lo que sí 

puede afirmar Semon es su localización dentro de la sustancia irritable.  

Una de las características de la sustancia irritable de los organismos es su capacidad de 

«transponer y retener la secuencia cronológica de un complejo engramático en una 

disposición espacial»  (SM: 260), lo cual implica que existe una configuración topográfica 

especial para cada tipo de complejo engramático.  

Sin embargo, esto nos empuja a otra pregunta a saber, ¿cuál es la relación entre los 

engramas individualmente adquiridos y los engramas que son heredados por nuestros 

antepasados? Evidentemente existen engramas transmitidos a través de las 

                                                 
 

14
 Falta de pruebas en su tiempo. La aparición del ADN en el siglo XX resolvió muchos de los 

problemas asociados a la localización e interacción de los engramas. Sin embargo, como apunte 
sorprendente, el problema de dónde se guardaba la información engramática ya era 
correctamente intuido por Semon. «Respecto a la localización de los engramas heredados, 
concluimos que todo el complejo engramático […] debe encontrarse dentro de los límites de la 
célula. Lo más probable es que el tronco engramático pueda ser abarcado por algo más pequeño 
que la célula o incluso que el núcleo de la célula» (LM: 207). Las cursivas son nuestras. 



154 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
generaciones, pero Semon dedica poco espacio para la indagación de éstos, ya que 

pensaba dedicarle todo un libro a este tópico. Lo único que nos queda de su teoría con 

respecto a estos engramas heredados son algunos apartes en La Mneme. Examinando 

los fenómenos de regeneración presentes en algunas plantas y animales, los cuales, a 

partir de una parte determinada del organismo son capaces de reproducir todo el 

organismo completo, Semon resume las reglas que dominan este tipo de engramas de 

esta manera: «Primero, cada célula germinal […] adquiere el tronco engramático 

completo. […] En segundo lugar, encontramos que segmentos tomados al azar de parte 

de un organismo multicelular […] muestran, en numerosos casos, poseer el tronco 

engramático completo» (1921:116).15 Con respecto a la localización de los engramas 

heredados (filogenéticos) en los Vertebrata más evolucionados, hemos visto que Semon 

los ubica en el interior de la célula, mientras que los engramas individualmente adquiridos 

(ontogenéticos), correctamente los sitúa en la corteza cerebral.   

Las excitaciones y alteraciones energéticas que producen los engramas recorren el 

cuerpo. No obstante, éstas no atraviesan al organismo de una manera arbitraria, sino a 

través de lo que él llama «rutas».  

Por rutas no solo me refiero a las fibras nerviosas, sino al tracto completo a través 
del cual la excitación sincrónica fluye desde su inicio hasta su cese, sea a través de 
las células nerviosas, las fibras nerviosas, la material gris del cerebro u otras formas 
de la sustancia irritable.  (LM:121) 

 

Ahora bien, ¿cuál es la estructura del proceso mediante el cual un engrama es grabado y 

luego ecforizado? Semon divide el proceso en tres etapas. La primera es el estado 

primario de indiferencia. Dicha etapa comprende la situación del sujeto antes de que se 

produzca el complejo de estímulos que serán grabados engramáticamente. En las 

experimentaciones con animales vertebrados, insectos y plantas, esta etapa corresponde 

al estado inmediatamente anterior a que inicien los experimentos. No obstante, Semon 

advierte que una tabula rasa es imposible de obtener en la realidad. Todo sujeto carga 

siempre tras de sí todo un conjunto de engramas ya sea individualmente adquiridos o 

heredados de sus progenitores y antepasados, por lo que el sujeto experimental «ideal» 

                                                 
 

15
 Es notable aquí la anticipación de Semon a lo que sería el descubrimiento, en 1953, del Ácido 

Desoxirribonucleico (ADN), residente como una parte minúscula del núcleo. 



La Mneme (1904) 155 

 

o «en blanco» no existe.16 Todo organismo es heredero de la historia de su especie. 

Todo estímulo, toda reacción pasada permanece como legado para las generaciones 

posteriores. Este es el mecanismo que permite la evolución, adaptación y supervivencia 

de la vida en la Tierra. 

La segunda etapa es el estado engramático, es decir, cuando el estímulo genera el 

engrama. En esta etapa la influencia energética (mecánica, acústica, lumínica, térmica, 

eléctrica o química) es capaz, dependiendo de su duración e intensidad generar una 

estela fisiológica en el organismo. Para resolver la cuestión de porqué algunas 

sensaciones dejan un engrama más fácilmente que otras, o lo que es lo mismo, porqué 

algunas sensaciones son susceptibles de actuar engráficamente y otras no es importante 

tener en cuenta la noción de umbral.  Cuando la intensidad de una sensación sobrepasa 

cierto límite energético (cantidad de luz, potencia del sonido, etc.) tiene más 

probabilidades de imprimirse como engrama. Los engramas, a su vez, se asocian 

siguiendo la estructura complejo de excitaciones originales, esto explica por qué 

sensaciones tan diversas pueden yuxtaponerse a pesar de no ser semejantes en su 

naturaleza. 

Una vez dos estímulos de naturaleza muy distinta y sin una relación reconocible 
actuaron en mí de manera simultánea —la vista de Capri en Nápoles y un olor 
especifico de aceite de oliva hirviendo. Desde entonces, un olor similar actúa 
ecfóricamente en el engrama fotogénico de Capri de manera infalible. (LM: 36) 

 

Así mismo, se debe tener en cuenta que sensaciones similares o iguales en tiempos o 

momentos distintos producen engramas individuales e independientes. Es decir, sin 

importar que se trate del mismo cuadro o la misma foto, el instante en que la veo acuña 

un engrama distinto al de otras veces que la vi en el pasado.  

La tercera etapa del proceso es el llamado estado secundario de indiferencia o estado 

latente del engrama, que se distingue del primero solo porque la «sustancia irritable» ha 

cambiado. Es decir, el sujeto posee un engrama que anteriormente no existía en él. El 

estado latente permite entronizar el complejo engramático, ya que la sustancia irritable 

                                                 
 

16
 «La célula germinal, que hace un momento era parte de sus progenitores y compartía su 

mneme, no elimina por completo su propia mneme con el acto de separación de sus progenitores 

y su entrada dentro de una nueva fase individual» (LM: 32). 



156 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
«descansa» del estímulo. Esta distancia entre un estímulo y otro de la misma especie es 

la que termina asociando para siempre una sensación con el correspondiente engrama 

fisiológico. La fuerza de la repetición es la esencia de la mneme. Así, según Semon, la 

pausa entre los estímulos refuerza la huella engramática y su posterior retorno. Lo 

importante es que solo luego de esta tercera etapa se cumplen las condiciones para que  

los engramas sean susceptibles de retornar. Antes de ello, la huella engramática no tiene 

la fuerza suficiente, dado que es precisamente el periodo de pausa el que permite 

consolidar el rastro fisiológico que dejan los estímulos. Este retorno, insiste Semon, 

fundamental dentro del fenómeno mnémico, no requiere la reproducción de todas y cada 

una de las situaciones o procesos energéticos que originaron el engrama original sino 

que un retorno parcial de las condiciones originales basta. 

El engrama producido en el pez por la repetición del estímulo óptico de un hombre 
repartiendo alimento sobre el agua, se asocia con los engramas ópticos y químicos 
establecidos por la vista y el sabor de ese alimento. La ecforia de la aparición del 
hombre basta para actuar ecfóricamente sobre los engramas asociados, y libera las 
reacciones que corresponden a estos últimos, como nadar al lado de la piscina, etc., 
incluso cuando se suspende la distribución real del  alimento. (LM: 48) 

 

No obstante, Semon reconoce que no es posible demostrar de manera inmediata la 

existencia de los engramas. Solo a través de manifestaciones indirectas (motoras, 

cinestésicas o metabólicas) podemos descubrir la presencia de los mismos. Así, los 

engramas devienen en «cambios en la capacidad reactiva del organismo, esto es, una 

disposición definida a generar una particular excitación mnémica» (SM: 154). Por lo 

demás, la estructura de las sensaciones mnémicas guarda una relación bastante exacta 

con la de las sensaciones originales. La duración, la intensidad y la proporcionalidad de 

las primeras están determinadas por las segundas, es decir, sus predecesoras. Cuando 

evocamos una canción lo hacemos de manera proporcional a la original. Mantenemos, si 

bien no el tempo original,  sí la distancia relativa entre un cambio de nota y otro. Igual 

fenómeno se experimenta  cuando recordamos el rostro de alguien. No obstante la 

ausencia de una sola imagen de la cara en cuestión, ya que por lo general existe un 

bombardeo de graficas mnémicas en distintas posiciones, distancias y grados de 

iluminación, las dimensiones del rostro aparecen ante nosotros equilibradas entre sí, 

tratando de mantener las distancias relativas entre los ojos, los labios y demás partes de 

la persona. 



La Mneme (1904) 157 

 

Esto no significa que no haya diferencias relativas entre sensaciones mnémicas y 

sensaciones originales. La primera de ellas, tiene que ver con el desvanecimiento 

significativo de las sensaciones mnémicas en comparación con las originales. Sin 

embargo, este factor es relativo, ya que en ciertos estados alterados de la conciencia, en 

los estados de duermevela, durante el sueño, bajo el efecto de alucinógenos, hipnosis o 

meditación las sensaciones mnémicas suelen presentarse con una vivacidad igual o 

superior a las sensaciones originales. Pero, en términos generales las sensaciones 

mnémicas retornan a nosotros con menos fuerza y vivacidad que sus predecesoras. Se 

nos presentan en cierta forma «distantes».  

En segundo lugar, no todas las experiencias se graban con igual fuerza en los engramas. 

Ya hemos mencionado que la atención del sujeto concentra la huella engramática en 

ciertos aspectos de la experiencia original, por lo que muchas sensaciones homofónicas 

que también pertenecen al complejo original de sensaciones permanecen por debajo del 

umbral de la consciencia superliminal, es decir, se graban subliminalmente; por esto 

requieren de severos y continuados esfuerzos para que retornen como sensaciones 

mnémicas superliminares, o sea conscientes. 

La tercera diferencia es la incapacidad del engrama de reproducir exactamente al 

complejo de sensaciones originales. Esto se debe, en parte, a que todo complejo original 

de sensaciones también está formado por complejos mnémicos anteriores. Esto quiere 

decir que la homofonía entre sensaciones originales y sensaciones mnémicas no sólo es 

común, sino que es la regla. «Cada complejo simultaneo de sensaciones se compone de 

sensaciones originales y mnémicas, las cuales están conectadas unas con otras 

formando así una unidad. Y esta unidad —vista desde el lado energético— trabaja 

engráficamente» (SM: 168). Esto quiere decir que en cada experiencia hay algo de las 

experiencias anteriores. La percepción pura del objeto no existe. El movimiento corporal, 

por ejemplo, es algo que aprendemos en años posteriores a nuestro nacimiento, pero 

cuyo origen se remonta hasta el vientre materno.17  Y sin embargo, una sensación 

                                                 
 

17
 Una posterior corroboración de la intuición de Semon podría leerse en el trabajo de Maxine 

Sheets-Johnstone, que demuestra que el movimiento y las cinestesias son las experiencias 
fundamentales de toda construcción conceptual, y que ambas son anteriores al nacimiento mismo, 
Maxine Sheets-Johnstone. (1998). The primacy of movement. Philadelphia: Jhon Benjamins North 
America. Un poco más contemporáneo con Semon, Husserl, en sus manuscritos de 1930, plantea 
que en el vientre materno existe una cinestesia construida a través de una experiencia intrauterina 



158 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
mnémica está atada indefectiblemente a la duración, forma y valores relativos de la 

sensación original. Esto es, esta predeterminada en su naturaleza y modos de 

reproducción. La espontaneidad de una sensación original contrasta entonces con la 

limitación relativa de una mnémica. 

6.2.4 Homofonía, repetición y dicotomía 

Como ya se dijo antes, para Semon la homofonía aparece cuando tenemos varios 

complejos de sensación en el mismo campo sensorial, y esto puede darse en tanto en las 

sensaciones originales como en las mnémicas. Así, tenemos homofonía original y 

homofonía mnémica. Ya hemos mencionado que la homofonía en sensaciones originales 

causa un aumento de la vivacidad de las mismas. Ahora, en este mismo contexto el autor 

nos pide considerar que lo anterior no es exclusivo de las sensaciones originales. Lo 

mismo ocurre en el fenómeno de la homofonía mnémica.  

La repetición de varios engramas refuerza la intensidad del fenómeno de la homofonía. 

Esto explica por qué es más fácil aprenderse un texto de memoria en distintas sesiones, 

que durante una sola y larga sesión. Cada situación genera su propio engrama y la 

sucesiva yuxtaposición de uno sobre otro genera una reafirmación de los elementos 

superliminares de tales complejos engramáticos. Como la atención está centrada en el 

texto, los aspectos periféricos que rodean la situación (como la posición en que estoy 

sentado, el clima de la habitación, los ruidos de la calle, etc.) quedan grabados solo en 

un plano subliminal, haciendo que el elemento que coincide en los diferentes complejos 

engramáticos, a saber, el texto, resalte en su vivacidad y permita ser ecforizado mucho 

más fácil posteriormente. 

Pero como la homofonía no sólo se da en un solo campo sensorial, sino que también 

puede ocurrir entre distintos campos sensoriales, con el subsecuente aumento de la 

vivacidad del complejo engramático, la labor de aprenderse de memoria un texto se 

refuerza si se hace en voz alta, ya que durante este proceso entran en homofonía otros 

                                                                                                                                                   
 

de alto nivel. Así, cuando el bebé nace, ya posee una sedimentación de vivencias que le permiten 
explorar su libertad de articulación y, a través de la repetición, realizar diferentes movimientos que 
servirán de base para su posterior capacidad de reproducir cualquier postura que la estructura 
corporal que tiene a su alcance le permite. Hablamos del proceso de descubrimiento de un cuerpo 
que se tiene antes de tener control del mismo. 



La Mneme (1904) 159 

 

campos sensoriales (oído, táctil y motor) que aumentan la vivacidad de los campos 

engramáticos en juego.  La repetición de homofonías tiene, según Semon, otro papel 

igual de fundamental: es el fundamento de todo proceso de abstracción lógica. Cuando 

observamos una imagen repetidas veces (grabándose cada vez una capa de complejos 

engramáticos diferente) ocurre una superposición entre las sensaciones mnémicas de tal 

imagen —digamos, el rostro de un amigo— y las sensaciones originales de la misma. 

Así, la homofonía no-diferenciada poco a poco nos provee, por así decirlo, de una 

especie de «rostro promedio» que no es más, sino el residuo de los elementos 

coincidentes de cada engrama ecforizado. Tal «rostro promedio» es lo mínimo que 

necesitamos para reconocer a nuestro amigo a la distancia y saludarlo.  

La homofonía mnémica puede, sin la ayuda de ningún otro proceso mental, 
proporcionarnos una especie de imagen abstracta de nuestro amigo X; esto es, una 
imagen robada de la particularidad de los aspectos y situaciones dadas en X […] Yo 
mantengo que la formación primaria de los conceptos abstractos se basan en tales 
imagines abstractas, y que esta abstracción, creada solo por homofonía en la 
manera que mencioné, es la precursora del proceso puro de la lógica. Esto no es 
monopolio de la especie humana, dado que la encontramos manifestándose a sí 
misma de diferentes formas entre todos los animales de más alto orden.  (LM: 164) 

 

Los experimentos llevan a Semon a concluir que un engrama se desarrolla en una sola 

dirección, esto es en la dirección temporal de las sensaciones originales. La lectura de un 

poema se «graba» en el mismo orden en que las palabras son leídas. Un engrama 

particular se encadena con el anterior y así sucesivamente. Algo similar sucede con las 

imágenes o con los sonidos y notas de una canción. Lo anterior explica por qué un rostro 

iluminado de abajo hacia arriba y no viceversa resulta ser tan extraño a nuestra vista. No 

resulta entonces fácil recordar una serie de números si nos solicitan hacerlo de manera 

contraria a como estos fueron grabados. De igual modo, por mucha pericia o 

entrenamiento musical, a cualquiera persona le quedaría supremamente difícil repetir al 

revés las notas de un tema sin importar lo mucho que lo conozca. Incluso en el caso que 

a través de práctica y esfuerzo se logre tal cometido, no estaríamos en presencia de un 

engrama invertido, sino de uno completamente nuevo. Lo hasta aquí explicado nos 

permite entender la llamada sucesión de engramas. Un complejo engramático cualquiera 

se relaciona de manera directa con el complejo engramático siguiente y no con su 

anterior, dada la unidireccionalidad del proceso engráfico. Es decir, en la larga lista de 

palabras de un poema, cada palabra es capaz de provocar el retorno de la siguiente 

palabra pero no la anterior, o al menos no sin que se requiera un esfuerzo adicional.  



160 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
La dicotomía ocurre, entonces, cuando un ligero cambio en la sucesión de engramas 

produce una partición o división de las instrucciones originales. La causa de estos 

cambios puede ser transformaciones de las circunstancias externas que acompañan a 

los engramas o simplemente factores de cruce hereditario. En otras palabras aparece 

una sucesión de engramas alterna a la sucesión original. 

 

Figura 31. Modificación de la información contenida en los engramas 

 

En la Figura 31, el engrama B ha sufrido una modificación por lo que en lugar de seguir la 

línea habitual que era A-B-C-D, llega a esta alterna A-B-C’-D’. Un ejemplo que permite 

esclarecer este problema de la dicotomía suele ser el propuesto por el mismo Semon en 

el capítulo XII de La Mneme, el cual nos permitimos citar in extenso: 

Tomemos primero el caso de la miel de abeja, Apis mellifica. Por lo que respecta a 
las hembras es bien sabido que hay dos posibilidades en el desarrollo del óvulo 
fertilizado. O emerge una reina sexualmente madura, o emerge una obrera 
imperfecta. Estas formas difieren notablemente entre sí en su estructura y en sus 
instintos. […] Si ahora observamos la ontogénesis de estas dos formas, 
encontramos que cada óvulo fertilizado es capaz, según las circunstancias, de 
producir una reina o un trabajador. Durante mucho tiempo se ha sabido que una 
larva perteneciente a la celda de una reina, si se alimenta con comida para obrera, 
es decir, alimento sin masticar, llegará a ser una obrera; y viceversa, un larva obrera, 
si es alimentada con comida de reina, se convertirá en una reina. El punto es que el 
tipo de alimento determina la naturaleza del sistema reproductivo. […] 
Klein ha demostrado experimentalmente, y V. Buttel-Reepen ha confirmado sus 
conclusiones, que si una larva se alimenta durante las primeras treinta y seis horas 
de su desarrollo con la comida de las obreras y después con comida para reina, el 
corto período anterior de alimentación con comida para obrera no produce ningún 
cambio notable, es decir, no hay ninguna «ecforia» del engrama de obrera, sino que 
el desarrollo es el típico de una reina. 
Resulta diferente, sin embargo, si el tiempo en que la larva se alimenta con comida 
para obrera se incrementa por uno o dos días. Entonces obtenemos a una reina con 
signos inconfundibles de una obrera. Finalmente, las larvas que han permanecido 
cuatro y medio días en celdas de obreras alimentadas durante ese tiempo con la 
comida de obreras, si son expuestas a diferentes condiciones y sometidas a la 

Engrama A 
Engrama B 
(cambio) 

Engrama C Engrama D 

Engrama C' Engrama D' 



La Mneme (1904) 161 

 

influencia de los alimentos de la reina por el corto tiempo que queda de la fase 
larvaria, muestran marcadas características tanto de obrera como de reina. (LM: 
222) 

 

Así, lo que nos interesa del caso descrito por Semon es el hecho de que un engrama 

pueda, con base en ciertas modificaciones externas, producir una alteración significativa 

en el resultado esperado del mismo. Hablamos aquí de dos posibles líneas de desarrollo 

que tienen su raíz en un mismo engrama común. El proceso evolutivo de la selección 

natural de las especies entonces se relaciona íntimamente con este fenómeno. Es decir, 

ramas de posibles desarrollos alternos son dejadas atrás, por alteraciones que se 

produjeron en etapas específicas de la sucesión hereditaria de ciertos engramas. Pero el 

fenómeno de la dicotomía esconde una sorpresa más: la rama que no se muestra en las 

próximas generaciones no es eliminada, sino que pervive a manera de un pasado del 

que no se puede escapar. Los ejemplos biológicos dados por Semon a lo largo de su 

primer libro nos convencen de que un  poco más allá de las leyes hereditarias de Mendel, 

el atavismo, esto es, el retorno a etapas «primitivas» de una especie es perfectamente 

posible. O mejor aún, siempre es posible. «Los antiguos engramas que han 

aparentemente desaparecido sin dejar ningún rastro, aún existen en el organismo, y solo 

requieren un impulso externo especial para revivirlos y para reabrir las antiguas rutas» 

(LM: 241) 

6.3 Warburg y Semon 

Con respecto a la teoría de una «memoria social» es muy fragmentado lo que se puede 

obtener de Warburg. Unas anotaciones al margen de algunas conferencias, unas leves 

referencias en la Introducción al Atlas Mnemosyne. El hecho de que sean aparentemente 

pedazos sueltos, dificulta deducir con claridad qué tenía en mente Warburg cuando, en 

repetidas ocasiones, asoció a las imágenes y a los símbolos como engramas de la 

cultura. No obstante es claro que Warburg encontró fascinante la terminología científica 

de la obra de Semon. Esta le permitía conceptualizar y transmitir con más fuerza sus 

propias nociones sobre la pervivencia del pasado en las tradiciones. Warburg usó estas 

palabras para decir que las imágenes tienen la particularidad de ecforizar, bajo ciertas 

circunstancias, los procesos originales de los cuales ellas son el resultado. Así, del 

mismo modo en que en el individuo una serie de complejos sensoriales dejan una huella 

tras de sí, que perdura mucho tiempo después de haber cesado la estimulación, la 



162 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
cultura graba los complejos de sus experiencias pasadas en las imágenes, las cuales 

pueden evocar las fuerzas y tensiones originales, aun mucho después de que tales 

hechos ya hayan pasado.  

Si el paralelo entre la teoría de Semon y la de Warburg es posible, entonces tenemos 

ante nosotros toda una nueva manera de comprender los procesos históricos y culturales 

que dan origen a los símbolos: la imagen representada (Vorstellung) es la decantación de 

las tensiones artísticas, filosóficas, económicas, religiosas, etc. que acaecen dentro del 

organismo social.  

6.3.1 Memoria, símbolo y polarización 

El símbolo en Warburg es el pasillo que une los dos elementos constitutivos de toda 

civilización: «orientación» y «acción». Por un lado, las imágenes simbólicas permiten no 

sólo conjurar a las fuerzas demoníacas de la naturaleza sino también orientar espacio-

temporalmente a la sociedad misma. Esto se hace muchísimo más claro si tenemos en 

cuenta que en el pensamiento mítico existe una lógica de ordenamiento que surge desde 

la misma elaboración de conceptos en el lenguaje primitivo. El símbolo permite 

diferenciar, clasificar y separar espacios y momentos, bajo una determinada lógica sui 

generis. La importancia de estas clasificaciones y separaciones existentes incluso en 

culturas que aún no han elaborado una mitología, radica en que estas diferenciaciones y 

asociaciones entre cosas permiten articular los problemas de espacio y tiempo, y mucho 

después las situaciones de la vida social. Así, la división de los lugares y distintas 

regiones del espacio delimita un aquí y un allá, un norte y un sur, o zonas permitidas y 

zonas tabú. En la astrología, por ejemplo, tales distinciones se articulan en los cielos 

como imágenes que delimitan el vasto espacio sobre nuestras cabezas. Aparece 

entonces un poniente y un saliente, la asignación de direcciones o caminos en el espacio 

dependen de estas conceptualizaciones tempranas de la mente primitiva. Por otro lado, 

la asignación de los días y periodos de tiempo a ciertas actividades también está en 

relación con una separación categorial de distintos tiempos o momentos. Este tiempo y 

este espacio se dotan entonces de características que los delimitan de otros tiempos y 

otros espacios. Es importante entonces comprender que tal delimitación se da dentro de 

un «tipo general del pensar causal, de la deducción y la conclusión causales» (Cassirer, 

1975: 39). La categorización orienta la vida misma más allá de las esferas meramente 



La Mneme (1904) 163 

 

religiosas. Es en este sentido en que Warburg está hablando del papel de orientación 

que cumplen las imágenes y los símbolos en este tipo de culturas. 

Por otro lado, es sólo a través de la acción simbólica en que nos podemos «expresar» 

(acción) sin sucumbir a los estratos mismos de la animalidad. Las expresiones humanas 

están en profunda relación con las expresiones animales. Todo gesto o movimiento tiene 

—según Darwin— su explicación como transformaciones o «sublimaciones» de 

expresiones animales básicas. La atenuación de tales recuerdos ancestrales —a través 

del símbolo— permite la expresión humana en todas sus facetas, no únicamente la 

artística.  

En  efecto, para Warburg, no es el animal sino el hombre primitivo el que se entrega 
por completo a las emociones y a las pasiones, que se apoderan de él, y él que, de 
este modo, acuñó esos símbolos tan cargados de reacciones básicas que perduran 
en la tradición  como los arquetipos de la experiencia humana. (Gombrich, 1986: 
229) 

    

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

En la imagen de Laocoonte y sus hijos siendo devorados por serpientes se encuentran 

enclaustrados todos los elementos desbordados del dolor, pero tan debidamente 

conjurados en la piedra, que podemos reconocerlos sin que nos afecten (Figura 32). La 

Figura 32. Laocoonte y sus hijos (detalle), Museo Pio-Clementino, Vaticano. 



164 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
boca abierta y desencajada, el cuerpo relajado justo antes del desmayo, las cejas 

fruncidas y la tensión de los músculos no son más que «expresiones» de la vida en 

movimiento que, sin embargo, se encuentran lejos, a una distancia que permite la 

reflexión. Pero cuando dichos movimientos tuvieron lugar se trataban de experiencias 

extáticas en las que la euforia, el terror y el trance se mezclaban indisolublemente. Estas 

experiencias extremas de la Antigüedad quedan plasmadas en las imágenes como 

engramas en la memoria colectiva de los pueblos. El hombre renacentista empieza a 

descubrir sus límites expresivos cuando se enfrenta a imágenes paganas que mostraban 

un repertorio de movimientos corporales que eran considerados prohibidos en la Edad 

Media.  

Los movimientos expresivos humanos que se extienden entre los extremos de los 
arrebatos orgiásticos —como, por ejemplo, luchar, caminar, correr, bailar o agarrar— 
[…] el hombre culto del Renacimiento, criado en la disciplina escolástica medieval, 
los veía como un territorio prohibido que sólo los descreídos de ánimo 
desembarazado podían atravesar. (Warburg, 2010: 3) 

 

Ahora bien, al trasladar las ideas de Semon a los planteamientos de Warburg nos resulta 

toda una teoría del «símbolo-engrama» que arroja luces sobre oscuros pasajes del 

pensamiento de Aby Warburg. En primera instancia, recordemos que los engramas, y su 

retorno como sensaciones mnémicas, no necesitan de la reproducción total de las 

situaciones originales para ser evocados. Los símbolos, desde la visión de Warburg 

guardan la tensión de los estados más primitivos de la mente humana, sus temores 

iniciales y sus reacciones ancestrales a estos últimos. Si bien, es claro que no nos 

encontramos en la misma situación original que dio origen a tales imágenes, un retorno 

parcial de algún fragmento de la situación original puede, por sí solo, desencadenar la 

ecforización de todo el complejo engramático original. Así, ante la imagen estamos de 

frente al peligro de ecforizar los temores y miedos propios de las épocas en que los 

demonios, y su terrible poder, pululaban en cada cosa que se movía ante nuestros ojos. 

Tal y como según Semon la huella engramática es fisiológica, así en Warburg, los 

engramas, esto es, las imágenes simbólicas, son productos tangibles. Se pueden 

manipular plásticamente. Son las figuras que pueblan las obras de arte y demás 

representaciones pictóricas que usamos para transmitir y comunicar nuestras emociones 

más profundas. 

En segundo lugar, si —para Semon— la diferencia entre las sensaciones mnémicas y las 

originales no radica en su naturaleza sino en su modo de producción y grado de 



La Mneme (1904) 165 

 

vivacidad y lo único que nos permite diferenciarlas en nuestra vida diaria es nuestro 

grado de «lucidez» y atención sobre qué es lo que pasa ahora y qué no. Luego, ante los 

símbolos-engrama también corremos el mismo riesgo de confusión. Semon ha descrito 

detalladamente las situaciones en las que las sensaciones mnémicas retornan con tal 

vivacidad que perfectamente pueden hacerse pasar por sensaciones «reales», si por 

reales entendemos, originales.  

Sin embargo, tan pronto cuando ya no estamos suficientemente despiertos, es un 
fenómeno muy común el aumento en la intensidad de las sensaciones mnémicas 
hasta que alcanzan el nivel de sensaciones originales. Todo lo que se requiere es 
que la condición de vigilia no esté completamente suprimida, sino sólo disminuida; y 
sobre todo, que los estímulos originales fuertes sean eliminados tanto como sea 
posible. Bajo tales condiciones, cerrando sus ojos, muchas personas pueden 
producir fenómenos ópticos, imágenes de muchos diferentes objetos, personas, 
animales, plantas, espacios iluminados que tienen todas las características de la 
realidad. (SM: 219) 

 

Warburg, diría entonces, que el no estar atentos, o «despiertos» ante la presencia del 

retorno mnémico, nos podría hacer sucumbir ante la fuerza del complejo de sensaciones 

original, el cual guarda la carga de los estadios caóticos de la cultura. Para Semon la 

marca de orientación (Orientierungsmarke) que permite salvar esta potencial confusión 

es la conciencia del ahora (Jetz), o lo que es lo mismo, del complejo simultáneo actual. 

Solo a partir de esta marca de orientación puedo distinguir un «antes» y un «después», 

categorización sin la cual las sensaciones, mnémicas y originales, terminan mezcladas 

unas con otras irremediablemente. Lo que precisamente se pierde en los estados 

hipnóticos y patológicos, bajo el efecto de sustancias alucinógenas o en los sueños, es 

esta orientación temporal, con lo que el individuo se sumerge en una alteración del 

tiempo, en la que los complejos engramáticos pasados retornan con la misma fuerza y 

vivacidad que antes. Así, en estos estados, hablamos con personas muertas, 

regresamos a nuestra casa de la infancia, volvemos a habitar los pasillos de nuestro 

colegio, etc.; y todas estas situaciones las vivimos como si fueran reales. 

Quizás es en este sentido que está dirigida la definición del Atlas Mnemosine hecha por 

el propio Warburg como «una historia de fantasmas para auténticos18 adultos» 

(Gespenstergeschichte für ganze Erwachsene), vale decir, para gente «despierta». Y sin 

embargo, el estar plenamente conscientes nos puede llevar a la pérdida del sentido 

                                                 
 

18
 La palabra ganze también puede traducirse por completo o entero. 



166 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
original del símbolo. Se trata de dejarse llevar un poco por el éxtasis dionisiaco pero sin 

sucumbir a él. Lo que tratamos de decir Semon lo puede esclarecer perfectamente con el 

fenómeno de la «alternancia de la memoria» (Alternieren des Gedächtnisses). La 

hipnosis, el sueño, los delirios febriles, los desórdenes mentales, la embriaguez, la 

excitación alucinógena o el trance místico producen ciertas condiciones energéticas, 

nerviosas y psíquicas propias de su estado, por lo tanto, solo a través de la armonía con 

la vibración mnémica de tales estados se puede recordar lo que "allí" ocurrió. Esto 

explica por qué un hipnotizado no recuerda lo que sucede durante sus sesiones, sino que 

los hechos retornan a él solo en la próxima sesión. Semon cita dos ejemplos que a 

nuestro modo de ver esclarecen mucho este punto. El primero es el de una mujer que 

tiene doble personalidad y ninguna de las dos personas que habitan dentro de ella 

recuerda lo que hace la otra. Y el segundo es el de un irlandés que pierde un paquete 

mientras estaba ebrio y solo recordó donde lo había dejado en su siguiente borrachera. 

Igualmente es muy conocido el hecho de que varias personas son, casi sin ningún tipo de 

esfuerzo adicional, capaces de recordar y continuar el sueño de la noche anterior. 

Independientemente de que consideremos validos estos ejemplos o no, lo que queda 

difícil refutar es que efectivamente durante ciertos estados de la conciencia se producen 

asociaciones de hechos y sensaciones que solo pueden darse en este tipo de estados. 

Ribot, citado por Semon, lo dice de esta manera «Dos estados sicológicos en su 

alternación comportan sentimientos específicos que determinan dos formas de 

asociaciones y, consecuentemente, dos memorias» (LM: 145) Hablamos entonces de un 

dejarse llevar por el sopor del sueño demoniaco que da origen y forma a los símbolos, 

dado que es la única forma de comprenderlos en su totalidad.  

Podría pensarse que este tipo de asociación entre Semon y Warburg es demasiado 

forzada. No obstante, estamos convencidos que cualquiera puede llegar a la misma 

conclusión si no pierde de vista la fragilidad síquica y los episodios de esquizofrenia del 

creador del Atlas Mnemosyne. Fueron quizás este tipo de experiencias y un grado de 

sensibilidad particular lo que permitió a Warburg llevar esta mirada más allá de lo que un 

historiador del arte de su época la había llevado. En modo alguno este tipo de estados 

sicológicos deben considerarse un obstáculo en le trabajo warburgiano, sino todo lo 

contrario. Sus experiencias directas con el terror, el espasmo del horror ante las fuerzas 

del destino y la disgregación progresiva de la «racionalidad» y la «individualidad» son en 

este sentido prolíficas, no paralizantes. Todo el proceso warburgiano puede leerse a la 



La Mneme (1904) 167 

 

luz de una autocuración, y sin embargo, antes de restarle valor u «objetividad» a sus 

elucubraciones, estas son exaltadas por esta situación sui generis. La curación de la 

exaltación orgiástica y el descontrol dionisiaco se hace a través, precisamente, del 

estudio reflexivo de tales estados.  

En todo caso nos podemos imaginar a Warburg como un malabarista sobre una cuerda 

frágil  que se tiende a través del abismo insondable del misterio de la existencia humana, 

y la reflexión o el estudio racional como la vara que le permite ganar equilibrio cuando las 

fuerzas de las piernas flaquean. 

Aquí surge el papel mismo de la memoria colectiva, no como la productora del espacio 

propio para la reflexión (Denkräum), esto es, de la distancia, sino como un agente que 

amplía precisamente la zona entre los dos polos propios de la imagen: «el primero [que] 

está dedicado a la lucha contra el caos —porque la obra de arte selecciona y clarifica los 

contornos del objeto individual— y el segundo [que] pide al espectador que rinda culto al 

ídolo creado que está contemplando» (Warburg, 1928: 1).  

Si bien, la memoria, por un lado nos recuerda que el enfrentamiento a estos miedos 

primitivos es inevitable, esto es, la rama de engramas que no se muestran en las 

próximas generaciones jamás es eliminada, sino que pervive a manera de un pasado del 

que no se puede escapar; también es cierto que es sólo ella la que permite distinguir esta 

imagen precisamente como un engrama del pasado, sin que éste reconocimiento le reste 

su poder potencial de expresión. La tensión existente entre la tendencia orgiástica y la 

contemplación sosegada queda reforzada a través del reconocimiento de la imagen 

como un fantasma del pasado que promete protegernos contra todos los peligros que 

nos amenazan. Que se cumpla o no tal promesa depende enteramente de la forma en 

cómo asumamos la presencia de tal engrama del pasado.  

Una forma de resistir ante las fuerzas desbocadas de los terrores primitivos es la 

polarización de la imagen De hecho, para Warburg, el engrama simbólico carece de 

atributos benéficos o maléficos. La imagen es neutral. Contiene dentro de sí el temor o el 

triunfo, el dolor o la alegría, la muerte o la salvación, la ménade pagana voluptuosa 

entregada a la orgía, o la virgen cristiana devota y sublimada, la serpiente demoníaca o 

la serpiente de bronce que cura las heridas. Análogamente a como una botella de 

Leyden (figura) condensa la carga eléctrica para luego expulsarla cuando otro objeto 



168 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 
entra en contacto con un extremo determinado, el símbolo-engrama condensa la energía 

de todas las impresiones heredadas de la antigüedad en su lucha por «orientarse» y 

«expresarse». Esto permitió a Warburg comprender «la esencia de los engramas 

tiasóticos como cargas equilibradas en una botella de Leyden antes de su contacto con la 

voluntad selectiva de la época» (1929: 233).  Quizás lo que más llamó la atención de 

Warburg en esta comparación fue precisamente que en la botella de Leyden, la carga 

que puede ser mortal, se mantiene bajo control, perfectamente aislada, de tal modo que 

se puede sostener la botella con la mano desnuda siempre y cuando no se toque el 

extremo de aluminio (Figura 33). Así, se nos hace evidente una de las dos formas de no 

sucumbir ante estos influjos del pasado: el autocontrol del artista, esto es, la 

autoafirmación moral.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La otra vía es la de la reinterpretación de los símbolos. Esta consiste en usar los 

engramas clásicos en otro contexto, invirtiendo su significado original. Es así como la 

ménade orgiástica puede transformarse en la Magdalena al pie de la cruz con un dolor 

apasionado. Quizás no sea exagerado decir que solo a la luz de la teoría de Semon es 

posible comprender un proyecto tan ambicioso como el Atlas Mnemosyne. Los conceptos 

de sensaciones, homofonía y engrama indudablemente permiten entrever qué tenía en 

Figura 33. La botella de Leyden. Este fue el primer almacenador de energía 
eléctrica de la historia. 



La Mneme (1904) 169 

 

mente Warburg durante sus últimos proyectos. Por lo demás, la absorción de los 

planteamientos de Semon por parte de Warburg no son pasivos, después de todo. Hay 

en él un replanteamiento de los fenómenos mnémicos como eventos a nivel social. 

Además, la neutralidad del engrama y la capacidad de resistencia ante el influjo de éstos 

son ideas completamente warburgianas. No sabemos si Warburg, con su espíritu 

materialista-evolucionista heredero de Darwin y Vignoli, planteó su teoría de los 

engramas dinámicos literalmente como evidencias de una «memoria colectiva», o si 

debemos asumir estas referencias como una perspectiva, o una manera de entender 

tales fenómenos. En otras palabras, ignoramos si Warburg nos está diciendo  que las 

imágenes y los símbolos son verdaderos engramas heredados de nuestro pasado 

turbulento, o si lo que quiere decir es que podemos mirar las imágenes y los símbolos 

como si fuesen engramas heredados de nuestro pasado turbulento».  

 

 

 

 





 

 
 

7.  Epílogo.  Gaia: una propuesta desde la 
noción de símbolo de Aby Warburg. 

Antes que todas las cosas fue Caos; y después Gea la de amplio seno, asiento siempre sólido de 
todos los Inmortales. 

Hesíodo, Teogonía. 

 

“Madre Tierra, más mentira que verdad. Solamente es una idea de mi mente, un recuerdo para 
olvidar” 

Robi Draco Rosa, Madre Tierra 

 

La serpiente de cascabel ya no causa temor al americano contemporáneo: lejos de adorarla, trata de 
extinguirla. Lo único que hoy se le ofrece a la serpiente es su exterminio. 

Warburg, ERS: 65 

 

En 1927 Warburg dicta una conferencia en la clínica de Kreuzlingen después de una 

profunda crisis psíquica. Esta conferencia lleva por nombre Imágenes de la región de los 

indios Pueblo de Norteamérica y es un diagnóstico de la cultura occidental escrito por 

una persona, esencialmente, desequilibrada.1 No obstante, se trata de una obra madura 

e inspiradora. Distinta a otros textos de juventud o a la Introducción al Atlas Mnemosyne, 

donde la cantidad de datos y el estilo denso obnubilan por momentos la claridad del 

argumento, Imágenes está escrita en un lenguaje que pretende ser entendido por un 

público no especializado.  

 

                                                 
 

1
 Ludwig Biswanger (2007), su médico personal, afirma que la voz del erudito había prácticamente 

desaparecido, dado que los gritos constantes durante las noches terminaron por desgarrar sus 
cuerdas vocales. Incluso su cuerpo había sufrido los estragos de la enfermedad. Delgado y pálido 
es el hombre que dicta la conferencia sobre el ritual de la serpiente como prueba de su exitoso 
proceso de curación. 



172 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

A través de un estudio psicológico de la imagen, Warburg ofrece una visión antropológica 

que conecta los Pueblo con Atenas y estos a su vez con el hombre moderno. 

Independientemente que estemos o no de acuerdo con sus conclusiones, no podemos 

negar que su discurso permitió abrir nuevos horizontes en estudio de la cultura occidental 

y su relación con el pasado pagano.2 Su diagnóstico se podría resumir del modo que 

sigue: el ser humano del siglo XX está al borde de la catástrofe porque, a diferencia de 

los indios Pueblo, carece de imágenes simbólicas poderosas que lo vinculen con el 

mundo de manera espiritual y no únicamente técnica. La electricidad y la tecnología han 

destruido los espacios de reflexión que la civilización había mantenido frente a las 

potencias naturales. Nada sorprende ni conmueve a los herederos de Edison y los 

hermanos Wright. El rayo, que otrora fuera una entidad demoniaca es apresado y 

encadenado por la ciencia en un cable metálico. Warburg visualiza el peligro creciente de 

esta «cultura de la máquina» en la desespiritualización progresiva de la experiencia del 

hombre con su entorno. La conexión cósmica que fue conquistada por el mito y el 

símbolo a través de la instauración de un «espacio de contemplación» está en riesgo de 

desaparecer, concluye. La contemplación, esto es, la experiencia estética, es la que abre 

las posibilidades simbólicas de la imagen, y es precisamente esta contemplación la que 

                                                 
 

2
 Freedberg ha sido muy crítico con el método de Warburg en ERS al considerar que, en el fondo, 

la relación entre los indios de Oraibi y la tradición greco-romana es un tanto forzada. Subraya que 
mientras Warburg interpretó la danza de la serpiente como un hecho semejante al culto extático 
dionisíaco de las ménades, ambas manifestaciones tenían poco en común. «Las antiguas danzas 
báquicas […] pueden, de hecho, haber revelado emociones interiores en un movimiento externo, 
pero no puede haber paralelo entre esas dos danzas […] En las danzas de los Hopi no hay 
movimientos frenéticos, ni ropajes plegados ni cabellos ondeando en el viento […] Y no hay lucha 
en absoluto con la serpiente, como lo hay entre Apolo y Python, o entre las serpientes y 
Laocoonte y sus hijos, porque la serpiente no es para los Hopi una fuerza demoníaca del 
inframundo» (Freedberg, 2005: 12) Además de ello, señala que la tradición ha sido demasiado 
condescendiente con Warburg debido a que la literatura crítica de su obra es escasa, lo cual ha 
permitido pasar por alto no sólo ciertos aspectos metodológicos —como el hecho de que él nunca 
estuvo directamente en la danza de las serpientes de los Hopi—, sino también los elementos 
etnocéntricos en sus conclusiones sobre las imágenes. El trato irreverente hacia las máscaras 
sagradas de los aborígenes, evidenciado en la foto, tristemente célebre, en la que aparece 
portándola como un sombrero (Figura 34), queda al descubierto cuando se leen ciertas notas del 
diario de Warburg. En ellas describe los movimientos de los bailarines, que él llama «payasos», 
como posturas «demasiado obscenas». A pesar de todo lo anterior, creemos que para hacer 
justicia con Aby Warburg debemos recordar que se trataba ante todo de un muchacho de 
Hamburgo de escasos 27 años de edad: era su primer contacto con una cultura distinta a la suya. 
Era su primer “trabajo de campo”. Freedberg le resta importancia este hecho. Además, la versión 
definitiva del texto del ritual de la serpiente nunca fue escrita, por lo que fue publicado 
póstumamente y pasando por alto la recomendación de su autor de que podía ser mostrada 
únicamente a su esposa, a su hermano Max y al profesor Ernst Cassirer.  



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 173 

 

está en juego. Al conjurar el poder demoniaco del rayo en la imagen de la serpiente el 

Pueblo podía manipularlo y controlarlo a su antojo. Y sin embargo, al ser un símbolo vivo 

tal manipulación estaba determinada por el respeto, la veneración y el temor hacia el 

objeto. Es por esto —afirma— que el destino de la serpiente es la extinción a manos del 

hombre civilizado, pues éste la ha despojado de todo contenido emocional o espiritual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Figura 34. Aby Warburg con máscara Hopi. 1895. 



174 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

Nuestra tesis es que es posible hacer una lectura de este diagnóstico casi cien años 

después y seguir encontrando elementos relevantes para una reflexión sobre el destino 

de la humanidad. La desaparición de los espacios de contemplación en el mundo 

acelerado de hoy es un hecho. Si Warburg observaba atentamente cómo la aparición del 

telégrafo destruía la noción de distancia a través de la conexión fugaz, nosotros vivimos 

en ciudades que marchan al ritmo del instante. Somos la realización de lo que Warburg 

veía despuntar con recelo: un mundo polarizado hacia el paradigma científico-racional 

que separa al hombre de su entorno y le priva de su «condición primordial» que es la de 

conectarse empáticamente con la naturaleza. Esta conexión empática está en el centro 

del proceso que lleva de la superstición a la conquista racional de los objetos. En efecto, 

la historia misma de la especie humana puede leerse como una oscilación entre la 

identificación absoluta con los objetos y el distanciamiento racional con ellos. La religión, 

el arte y la ciencia son, desde esta mirada, distintas formas de relacionarnos con el 

impulso natural de «sentirse a sí mismo» (Einfühlung) en los entes del universo. Así, 

aunque el distanciamiento progresivo del cosmos se revele en el mundo moderno en su 

faceta más amenazadora y terrible, es una consecuencia natural de nuestra lucha por 

sobrevivir. Es en este sentido que la Introducción del Atlas Mnemosyne inicia con esta 

poderosa frase «Podemos afirmar que el acto fundacional de la civilización humana es la 

creación consciente de la distancia entre el yo y el mundo exterior». (2010: 267) Lejos de 

valorar negativamente la separación del ser humano y la naturaleza, Warburg la elogia. 

La esencia misma de la cultura es el distanciamiento. De este modo, a pesar de 

advertirnos sobre los riesgos de polarizarnos radicalmente, subyace en él un amor y un 

respeto por la racionalidad, la técnica y la lógica como ganancia irrenunciable de la 

humanidad.  

 

La separación hombre-naturaleza es hoy motivo de reflexión urgente. No solo porque 

nuestro sistema económico —basado en la producción infinita, masiva y veloz de 

cosas— se desprende de esta distinción moderna yo-naturaleza (sujeto-objeto), sino 

también porque la expresión patológica de este principio disyuntivo, al contrastar con la 

finitud de los recursos planetarios y la lentitud de los ritmos de la naturaleza, pone en 

peligro nuestra propia supervivencia como especie. 

 

Es menester demostrar, entonces, en qué sentido la noción warburgiana del símbolo-

imagen nos permitiría hacer nuestro propio diagnóstico. Lo primero será, pues, una 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 175 

 

reconstrucción de tal noción a la luz de las seis fuentes estudiadas en el presente trabajo. 

Nuestra intención final es esbozar una propuesta de símbolo que pueda funcionar como 

elemento orientador para esta época, lo cual implica que la imagen en cuestión debe 

estar acorde con los desafíos humanos del futuro próximo. 

7.1 Elementos preliminares 
 

Al final de cada capítulo se presentaron los puntos que a nuestro modo de ver relacionan 

las ideas de Warburg con los distintos autores, por ende, no pretendemos aquí hacer un 

resumen de lo dicho, sino una selección de aspectos que nos parecen relevantes para 

nuestro objetivo.  

7.1.1 El carácter dinámico de los engramas
3
 

La Mneme de Richard Semon gira entorno a la idea de que los engramas que en 

apariencia han desaparecido, no lo han hecho en realidad, y son susceptibles de ser 

nuevamente traídos al presente (ecforizados). El esfuerzo que se realiza para traerlos 

depende de la fuerza de su impresión. En este sentido, todas las experiencias del 

organismo quedan archivadas como engramas latentes que esperan el estímulo 

adecuado para volver a manifestarse. A cada experiencia corresponde un conjunto de 

engramas asociados.  

 

No obstante, nos interesa resaltar otra característica de los engramas. Estos son 

unidades compuestas, si se quiere, de información. En este sentido, la información 

contenida en ellos funciona a manera de cadena, en la que cada sensación se graba 

después de otra. Luego, todo engrama tiene una dirección. Los engramas de crecimiento 

y desarrollo de una abeja son heredados filogenéticamente en una sucesión esperada, o 

sea, en un orden. Si la abeja no es alimentada con jalea real, los engramas que se 

activarán serán los de una abeja obrera. Pero si se le alimenta con jalea real los 

engramas traídos al presente (ecforizados) son los de una abeja reina. Semon advierte 

que la sucesión esperada de un engrama puede cambiar a una línea de desarrollo 

                                                 
 

3
 Según R. Semon son las huellas fisiológicas que cualquier estímulo deja tras de sí en las redes 

nerviosas y musculares. 



176 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

distinto si es forzada desde el exterior a hacerlo. Es decir, que la naturaleza de los 

engramas no es estática, sino dinámica. Una huella fisiológica, por muy fuerte que se 

haya acuñado en el organismo, siempre es susceptible de transformarse. Las mutaciones 

genéticas que permiten la evolución de las especies son posibles gracias al carácter 

abierto de los engramas, lo cual permite adaptar la información heredada a los nuevos 

cambios del entorno.  

 

Esta idea tiene su correlato en Warburg. Cada imagen es un engrama y, por ende, la 

condensación de experiencias pasadas. Las imágenes, pues, traen consigo una carga 

heredada de la cual no es fácil liberarse. Sin embargo, Warburg no es fatalista en cuanto 

a la influencia de las figuras simbólicas (engramas) en la cultura se refiere. No sólo se 

trata de que siempre es posible dar nuevos sentidos a las imágenes, sino más bien de 

que es inevitable. La diferencia de contextos entre la Antigüedad y el Renacimiento abre 

una distancia con la imagen. Un espacio de contemplación en el que ésta puede realizar 

sus capacidades simbólicas. Nuevos contenidos, nuevas asociaciones. En esta 

búsqueda de nuevos contenidos la imagen simbólica puede revestirse de un poder 

terrible y determinar las acciones de los hombres. Imágenes descontroladas, como la 

astrología y las profecías supersticiosas, pueden controlar el destino de una comunidad 

hasta caer en un fatalismo “inevitable”, la fuerza de los símbolos puede ser canalizada 

hasta polarizar beneficiosamente con el poder contenido en la imagen.  

 

Lo que aplica en el engrama de Semon, aplica también para la noción warburgiana del 

símbolo: si la información exterior modifica las instrucciones originales de la herencia de 

los engramas, el cambio de entorno puede afectar la carga impregnada en los símbolos. 

La Conferencia en la Hertziana de 1929 parece apuntar en esta dirección. Aquí Warburg 

llama la atención sobre la forma en que la imagen del emperador Trajano, montado a 

caballo y aplastando las cabezas de los vencidos dacios, es reinterpretada por Botticelli y 

Signorelli como una nueva representación de la justicia: ahora la misma postura triunfal 

de Trajano sirve para mostrar la compasión con una mujer y su hijo a punto de ser 

arrollados por los ecuestres.4 La transformación ética del estilo gráfico del Renacimiento 

                                                 
 

4
 Se trata de una polarización «ética» de la imagen. Los tiempos en que la figura del guerrero 

despiadado montado a caballo aplastaba las cabezas de los vencidos habían pasado. Las 
necesidades pictóricas del renacimiento eran otras (Figura 35. Justicia de Trajano. Hans Beham, 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 177 

 

es una especie de «inversión energética de la interpretación de las fórmulas patéticas de 

la Antigüedad» (2010: 180) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7.1.2 La «entificación» como raíz común del mito y la ciencia 

La tesis más importante de Mito y Ciencia de Tito Vignoli se puede enunciar de la 

siguiente manera: la ciencia y el mito nacen de un tronco común, la entificación de 

los objetos. La capacidad para proyectarnos en las cosas hasta adjudicarle vida y 

voluntad se puede establecer como una habilidad que está a la base de toda la evolución 

humana. La personificación de las fuerzas naturales que subyace a todo mito es, según 

                                                                                                                                                   
 

1537). El contexto había cambiado y el contenido simbólico había cambiado con ello. Cfr. Panel 
52 del Atlas Mnemosyne. 

Figura 35. Justicia de Trajano. Hans Beham, 1537 



178 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

Vignoli, un proceso que, aunque se muestra en todo su potencial en la especie humana, 

tiene su origen en los animales superiores. Un caballo, un perro o un ave es capaz de 

reaccionar ante los objetos que se mueven de igual manera a como lo harían ante una 

entidad. Independiente de que no conozcamos los detalles de la experiencia animal una 

cosa queda clara: los animales reaccionan ante estos objetos dinámicos como si éstos 

estuviesen vivos. El mito, entonces, no es más que la prolongación de esta actitud 

primordial ante la realidad en la que el continuo del universo se nos presenta como algo 

animado y vivo. El viento y la lluvia aparecen para el hombre primitivo como poderes 

efectivos y reales, esto es, como entes. La ciencia entendida como comprensión lógica, 

diferenciada y objetiva de la realidad parte del mismo principio de entificación, aunque en 

apariencia se presente como polo opuesto a la perspectiva mitológica.  

 

Mientras el mito insufla vida a las percepciones, la ciencia hace lo propio con los 

conceptos. Según Vignoli, los humanos, a diferencia de los animales, logran llevar el 

proceso de la entificación hasta la elaboración de símbolos e ideales abstractos mediante 

la memoria. Solo a través de ella es posible crear conceptos, que luego son tomados 

como cosas en sí. La energía, la masa, gravedad, etc. son tratadas como si fuesen cosas 

reales. Vignoli pretende convencernos de que la diferencia entre ciencia y mito es solo 

formal, dado que ambas cosas coexisten y se complementan en cada etapa de la 

evolución humana.  Mito y ciencia son facultades, esto es, atributos del espíritu humano 

que al tener sus raíces en la fisiología de la percepción se tornan universales.  

 

Warburg en su obra rastrea la convivencia íntima entre mito y ciencia a nivel histórico y la 

ubica en el Renacimiento. Logra mostrar que en esta época crítica, que veía el despunte 

del espíritu científico de la modernidad, las supersticiones y la devoción pagana hacían 

parte de la cosmovisión dominante. No obstante, las conclusiones de Warburg con 

respecto a la lucha humana por liberarse de las fuerzas demoníacas del mito aplican, 

según él, a todas las épocas de la historia. En este sentido, la tensión bipolar «entre el 

captar con la fantasía» y el «contemplar a través del concepto» también es propia del 

hombre moderno. La forma en que la especie humana se debate entre dos polos, la 

magia del mito y la racionalidad de la ciencia, él la interpretó a la luz de sus propias 

vivencias y conflictos, por lo que la humanidad se presenta en la obra warburgiana como 

una especie «esquizofrénica». El punto de enlace que permite pasar del mito a la ciencia, 

o devolverse de la lógica a la fantasía es la entificación de los objetos. Dotar a los objetos 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 179 

 

inertes de una voluntad real y efectiva representa una herramienta bifásica: por un lado, 

puede ayudarnos a superar nuestros temores y a hacernos con nuestro destino, como en 

el caso de la ciencia; pero por otro lado, puede condenarnos al temor a las fuerzas del 

destino y la incertidumbre frente a las entidades míticas que dominan el universo.  

7.1.3 El control de la carga emotiva 

Toda expresión tiene su origen en la manifestación corporal de experiencias anteriores. 

Ningún músculo se desarrolló con fines expresivos, sino utilitarios: liberar una tensión, 

evitar un dolor o satisfacer una necesidad. Al afirmar lo anterior, Charles Darwin advierte 

que los movimientos que usamos para transmitir mensajes emocionales (fruncir el ceño, 

mostrar los dientes, encoger los hombros, etc.) fueron en un momento dado movimientos 

reactivos ante un estímulo directo. La reacción es encapsulada en un repertorio de 

posturas corporales usado ahora para representar el estado emocional original. 

Numerosos ejemplos de La expresión de las emociones en el hombre y los animales 

apuntan hacia la idea de que la gestualidad expresiva solo es posible en la medida en 

que podemos controlar la carga energética de la emoción. A diferencia de los 

animales, el ser humano establece una distancia entre la intuición y la reacción, entre el 

estímulo y el movimiento. Nuestras expresiones corporales son prueba de esta 

«distancia». En cierto sentido, la distancia ya está presente en los animales, quienes 

también usan movimientos para expresarse, pero es sólo en los humanos que estos 

movimientos adquieren una dimensión simbólica: se transforman en imágenes. La 

imagen permite hacer una pausa más profunda entre el impulso y la acción. La imagen 

se contempla.  

 

Según Warburg la creación pictórica le permitió a los seres humanos hacerse con una 

herramienta vital para su supervivencia. La imagen simbólica es, pues, el puente que 

conecta nuestra magia primitiva con el posterior desarrollo de la ciencia, ya que fueron 

nuestros antepasados quienes a través de la creación de estos símbolos permitieron el 

control de las emociones necesario para la contemplación conceptual de la naturaleza. 

Warburg afirma que el arte está en el medio de la reacción desmedida y contemplar 

distanciado de la razón. En términos de Nietzsche, la actividad artística es el resultado de 

un frágil equilibrio entre la vinculación dionisíaca y la distancia apolínea. El manipular es 



180 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

el acto propio de la creación artística (Warburg, 2010:3) por lo que tal manipulación 

presupone cierto control emocional ante la imagen.  

 

Los símbolos son la muestra de nuestra lucha por usar el material de nuestra vida 

emocional como herramienta espiritual para dirigir el destino de la comunidad humana. 

En ellos se plasman todos nuestros sueños, todas nuestras esperanzas, todos nuestros 

deseos, pero de una forma tal, que pueden ser moldeados a nuestro antojo. Cuando todo 

el temor reverencial hacia las fuerzas de la naturaleza se encarna en una imagen, como 

la de la serpiente, se abre la posibilidad para superar tales miedos. Pero este control de 

la emociones no implica su eliminación, dado que es la carga emotiva la que, 

paradójicamente, le otorga a las imágenes su poder para cumplir una «función social 

duradera» (Warburg, 2010:3). El avance de la racionalidad y la técnica despoja a los 

símbolos de esta carga emocional y transforma a las imágenes en meros signos. Con 

esto se establece una nueva relación desvinculada entre el individuo y su entorno que 

termina destruyendo las instancias de contemplación que otrora el símbolo construyera. 

El excesivo control de las emociones, a través de la racionalidad y la lógica, es un 

extremo tan nocivo como la entrega desmesurada a estas. 

7.1.4 El nacimiento y la muerte de los símbolos 

Pese al estilo por momentos oscuro del Sartor Resartus de Thomas Carlyle la 

perspectiva de la humanidad como una unidad orgánica se presenta de manera clara a lo 

largo de la obra. La cultura es concebida por el autor inglés como un entramado textil en 

el que cada manifestación del espíritu humano, sea religión, arte o ciencia, se entreteje 

profundamente con las demás. Así, ninguna existe por fuera del tejido social que les da 

soporte. En la actividad del trabajo se concreta esta concatenación e interdependencia 

de todas las actividades humanas. El hombre que trabaja, es decir el «animal que usa 

herramientas» vive su experiencia a través de los símbolos que son los instrumentos del 

espíritu humano. A través de ellos se apropia del mundo y se define a sí mismo. Así 

como cualquier trabajo depende de otros trabajos —p.e. los sastres dependen de que 

otros fabriquen las telas—, no hay símbolos aislados, sino que unos se definen a partir 

de otros. Las vestimentas y ropajes de una cultura, que podrían resultar para algunos un 

aspecto trivial de una sociedad, son estudiados por Carlyle como depositarios del 

conjunto de fuerzas culturales que definen la psicología de una época. Corbata, pantalón, 

corsé, bikini o topless son los síntomas de la historia. Ningún detalle por cotidiano o 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 181 

 

superfluo que parezca permanece sin revelarnos nada del entorno que le dio origen. 

Desde esta perspectiva holística de la actividad humana los símbolos aparecen 

incrustados en el centro mismo de las transformaciones culturales de tal forma que 

Carlyle se refirió a ellos como entes vivos. Esto quiere decir que los símbolos, como las 

culturas, nacen, se desarrollan y mueren. La supervivencia de un símbolo depende de 

la fuerza y pertinencia de su mensaje para las generaciones posteriores. No obstante, 

todo símbolo está atado a un desgaste natural, como las telas que inevitablemente ceden 

ante el corroer de los años. Ninguna imagen es eterna. De hecho, en todo el Sartor 

Resartus se muestra al mundo como un sistema en constante transformación: la 

mutación de los trajes (símbolos) es evidencia de ello. Ahora bien, en la medida en que 

los símbolos son herramientas del espíritu, también son susceptibles de ser modificados 

y redefinidos infinitamente. El papel de las nuevas generaciones —concluye Carlyle al 

final de su libro— es el de valerse de «símbolos nuevos» y «más poderosos» como única 

manera de proporcionar dirección al desarrollo de la humanidad.  

 

Warburg, por su parte, otorga a los artistas el poder de manipulación de los símbolos. 

Son ellos los que se resisten o se entregan a la carga contenida en las formas 

simbólicas, esto es, los artistas polarizan fatídica o beneficiosamente las figuras. Durero 

neutraliza para siempre la influencia nefasta del astro Saturno.5 Warburg también cree en 

la caducidad de los símbolos orientadores de la vida social. En la Conferencia sobre 

Franz Boll de 1925 él admite —como Carlyle— que a pesar de que un símbolo puede 

mantenerse durante siglos, al final «la envoltura protectora de figuras puramente 

imaginarias se pierde»  (Warburg, 2010:166). En la charla sobre los indios Pueblo 

Warburg, quizás teniendo en cuenta la recomendación de Carlyle, se atreve a proponer 

un símbolo para la nueva era de la máquina y la tecnología. «La humanidad entera 

concuerda en la adoración del sol. Asumirlo como símbolo de aquello que nos lleva 

desde las cavidades nocturnas hacia la superficie es un derecho tanto del salvaje como 

del hombre civilizado»  (Warburg, 2004: 64). En este pequeño párrafo se manifiesta la 

intención de un autor que observa las consecuencias del avance excesivo de la 

racionalidad pero que no conformándose solo con mencionarlas, se dedica a proponer un 

símbolo para la posteridad. 

                                                 
 

5
 Cfr. Warburg, 2005: 483 y ss. 



182 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

7.1.5 La animación de la naturaleza: entre la creencia y la no-
creencia 

Dos ideas merecen atención en la obra de los Vischer. La primera de ellas, presente en 

El símbolo de Friedrich Theodor Vischer, tiene que ver con la animación de la 

naturaleza como punto central entre los polos de la creencia ciega (confusión 

imagen-sentido) y la creencia poética (separación imagen-sentido). Los símbolos 

nacen primordialmente como un acto de empatía [Einfühlung] en el que atribuimos 

nuestro espíritu a lo inanimado y lo llenamos de nuestros estados psicológicos internos. 

La naturalidad con que espontáneamente hacemos esta transferencia anímica 

[Seelenleihung] implica, según Vischer, que la animación de la naturaleza es intrínseca a 

la manera misma en como percibimos el mundo. Gracias a la ambigüedad contenida en 

el símbolo (la «imagen» no corresponde con el «sentido») nuestra experiencia humana 

trasgrede sus límites y el lenguaje ensancha sus poderes expresivos. El significado del 

símbolo rebasa la imagen vista o escuchada. El aspecto metafórico del símbolo nos 

permite, en cierto modo, ver más de «lo que se ve» y decir más de «lo que se dice».  

 

La animación de la naturaleza se presenta como un acto consciente e inconsciente al 

mismo tiempo; una especie de mentira voluntariamente creída subyace a este tipo de 

simbolismo en que el individuo sabe que la imagen no es el sentido, pero decide olvidarlo 

momentáneamente. Así, según T. Vischer, este tipo de simbolismo es superior al 

simbolismo no-libre y al libre porque, por un lado, se deja llevar por la imagen, sucumbe a 

su poder en aras de impregnarse de su fuerza creativa, pero al mismo tiempo, mantiene 

con ella, aunque en estado latente, la distancia para reconocer, cuando sea necesario, 

que se trata siempre de un juego mental de representaciones.  

 

Si admitimos que un aspecto fundamental de la obra de Warburg resulta ser «la función 

de la creación figurativa en la vida de la civilización»  (Ginzburg, 1989:42) la importancia 

de este aspecto del símbolo cobra un nuevo matiz: sin este autoengaño consciente 

nuestra capacidad de redefinirnos como cultura se reduce y nuestras posibilidades de 

expresar nuevas ideas con nuevos contenidos se constriñen. Toda la evolución de la 

astronomía, por ejemplo, desde la época de los egipcios y babilonios está en relación con 

la construcción de una figura simbólica inexistente: la contemplación de los cielos como 

una bóveda esférica. Está claro que no existe una esfera en los cielos, pero sin esa 

«mentira poética» los cálculos matemáticos de las posiciones de los astros y la 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 183 

 

predicción de los fenómenos celestes habría sido imposible. «Hemos de usar esta 

imagen [de la esfera] para proporcionar una construcción auxiliar, bien que arbitraria, a 

nuestros ojos perplejos enfrentados a la infinitud» (Warburg, 2010:165).  

7.1.6 La empatía y la relación espiritual con el entorno 

La segunda idea está establecida en Sobre el sentido óptico de las formas de Robert 

Vischer: la empatía [Einfühlung] tiene su origen en un impulso panteístico de unión 

con el universo. A diferencia de su padre, quien fundamentaba esta idea a partir de las 

nociones filosóficas hegelianas, R. Vischer se remite a la fisiología para mostrar que la 

trasmisión de contenido emocional a las formas está en relación con nuestra estructura 

física de percepción. El hecho de que ciertas figuras aparezcan como agradables o 

desagradables a nivel de la simple sensación permite que les otorguemos contenidos de 

valor, paso previo para la empatía. A través del texto el autor sugiere que la habilidad 

empática, en la que el sujeto se «siente a sí mismo» en el objeto hasta el punto de 

desdibujar las fronteras que normalmente los separan, es una experiencia estrictamente 

corporal.  

 

Toda personificación religiosa, todo sentimiento altruista y toda objetivación conceptual 

de la naturaleza tiene su base en esta fusión de sensación-sentimiento-emoción 

inherente a la Einfühlung. Las profundas implicaciones de este sentimiento empático en 

nuestra relación con los demás seres humanos y con el cosmos son anunciadas por R. 

Vischer en la parte final de su ensayo como aporte a futuras discusiones académicas 

sobre el tema. Y debemos decir que estos apuntes no fueron en vano. La tradición 

posterior ha reconocido a este autor como el precursor de las reflexiones 

contemporáneas sobre la empatía que incluyen campos aparentemente separados como 

la neurobiología, la antropología y la estética.  

 

Warburg, por su parte, destaca el valor de la empatía como factor que ayuda a la 

comprensión del simbolismo religioso y mágico presente en el mito. La relación espiritual 

con el entorno es lo que el hombre moderno ha perdido en su afán de control de las 

fuerzas naturales; por lo tanto, la destrucción es el único destino que le impone la 

civilización a la naturaleza. Warburg reconoce que la separación del cosmos es el precio 

trágico que debemos pagar por nuestro progreso racional y técnico. Sin embargo, la 



184 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

expresión patológica y radical de este «ego» desmedido pone en peligro la supervivencia 

misma del equilibrio natural. El prejuicio que se pretende desmontar es que la creencia 

en el símbolo vivo anula la posibilidad de desarrollar nuestra dimensión racional 

responsable de nuestro éxito como especie. No obstante, el indio Pueblo se deja llevar 

por la empatía en un juego consciente-inconsciente, sin que esto implique 

necesariamente una falta de técnica aplicada a fines prácticos (siembra y cosecha del 

maíz). Es esto precisamente lo que llama la atención de Warburg, en tanto esta actitud 

simbólica del aborigen se muestra como un punto medio entre el mito y el logos, si se 

nos permiten los términos.  

Lo que más nos cuesta revivir de la religiosidad pagana es el estilo de su vinculación 
imaginaria entre hombre y cosmos natural. Lo que llamamos magia es […] una 
aplicación, conducente a la pura práctica, del principio de igualdad entre el sujeto y 

el mundo. (Warburg, 2010:166)6  
 

Por supuesto Warburg es consciente que la cultura siempre se camina en una especie de 

cuerda floja: la vinculación empática con la naturaleza también presenta el riesgo de 

hacer volar en pedazos la identidad del «yo», y con ello suprimir el impulso natural de 

proyectarnos hacia altas metas espirituales. La imagen nos desafía porque podemos 

vincularnos con ella y, al hacerlo, perdernos a nosotros mismos. La identidad del yo es, 

pues, un conflicto irresuelto, un enfrentamiento constante entre lo que soy y lo que no soy 

que puede terminar con consecuencias nefastas para el sujeto: las fuerzas demoníacas 

son susceptibles de adquirir un poder desmedido sobre la existencia humana. Por 

ejemplo, una cosa es que el estudio de la posición de los planetas sirva como modelo 

orientador de las búsquedas culturales, y otra muy distinta es cuando tales imágenes 

celestes determinan completamente el destino de una vida (fatalismo astrológico).  

 

 

 

 

                                                 
 

6
 Las cursivas son nuestras 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 185 

 

7.2 El símbolo como orientación: imagen, palabra y 
acción 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La Biblioteca Warburg está organizada en cuatro secciones principales: imagen, palabra, 

orientación y acción [Bild, Wort, Orientierung, Handlung] (Figura 36).  Esta colección 

peculiar de libros y documentos debe estudiarse paralelamente al Atlas Mnemosyne ya 

que ambas cosas constituyen una unidad indisoluble. El objetivo central de la biblioteca 

puede sintetizarse en cuatro aspectos a saber: estudiar la tenacidad de las imágenes en 

el arte europeo y arquitectura (imagen), la persistencia de motivos y formas en las 

lenguas y literaturas occidentales (palabra), la transición gradual que lleva desde las 

creencias mágicas de la religión, hasta la ciencia y la filosofía en el pensamiento 

occidental (orientación) y la supervivencia y la transformación de antiguos patrones de 

comportamiento en costumbres sociales e instituciones políticas (acción).7  

 

                                                 
 

7
 Cfr. Catálogo de la Biblioteca del Instituto Warburg: http://warburg.sas.ac.uk/library/ 

Figura 36. Esquema de las secciones de la Biblioteca Warburg 



186 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

La noción de símbolo podría perfectamente ubicarse en el centro de este esquema de 

organización, ya que permea cada una de las líneas de investigación de la biblioteca. En 

efecto, ella nos propone un recorrido que empieza por considerar los productos de 

culturales como resultado de la búsqueda de la humanidad por orientar su comprensión 

del mundo. Los símbolos no sólo se plasman en imágenes y palabras, sino también en 

patrones de comportamientos y acciones tangibles de los individuos, por lo que, en este 

sentido, ellos son la savia de la cultura. El mito, por ejemplo, no debe estudiarse 

únicamente en el sentido formal de la palabra, esto es, el relato mítico, «lo que se dice». 

Esta reducción obvia la verdad fundamental de que el mito es experimentado por un 

individuo o una comunidad. En otras palabras, el mito es también «lo que se hace». Las 

tres cosas, imagen, acción son expresión y complemento una de la otra y viceversa. El 

símbolo de Cristo, por ejemplo, no se encuentra únicamente en una lectura minuciosa de 

los evangelios, sino que la eucaristía (esto es, el culto, la imagen) y el acto mismo de los 

fieles, desde las posturas corporales hasta las conductas éticas, revelan el sentido del 

mito.  

 

La imagen simbólica, por su parte, permite observar el proceso mediante el cual las 

representaciones mentales (ideas) se plasman en figuras concretas y delimitadas, fruto 

de un esfuerzo por controlar la ambigüedad de las imágenes a través del pensamiento. 

Acceder a estas manifestaciones tangibles del símbolo permite una comprensión más 

amplia de la cultura en su afán por darle una dirección (sentido) a la existencia humana. 

Las imágenes nos cuentan otra versión de la Historia. Warburg parece decirnos que los 

símbolos nos hablan de nuestros temores más profundos, pero también nos pueden 

orientar para superarlos. 

7.3 El retorno de Gaia  
 

Pero no dejemos caer nuestra fantasía en la imagen de la serpiente, que nos remite a los seres 
primitivos del mundo subterráneo. Subamos al techo de la casa-universo, miremos hacia arriba y 
recordemos las palabras de Goethe: “Si el ojo no fuese solar, jamás podríamos ver la luz”. La 
humanidad entera concuerda en la adoración del sol. Asumirlo como símbolo de aquello que nos 
lleva desde las cavidades nocturnas hacia la superficie es un derecho tanto del salvaje como del 
hombre civilizado. Los niños están ante la caverna. Llevarlos a la luz no es solamente deber de las 
escuelas americanas, sino el de toda la humanidad.  (Warburg, 2004: 64) 

A pesar de su aparente tono pesimista, Warburg da un giro propositivo hacia el final de 

Imágenes y nos ofrece la posibilidad de asumir al sol como guía simbólica de los destinos 

de la humanidad. La idea que parece estar detrás de este fragmento es que los símbolos, 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 187 

 

como las culturas, nacen, se desarrollan y mueren, y que la labor de las generaciones 

por venir es buscar símbolos nuevos cada vez más poderosos, como afirmaba Carlyle. 

Es en este sentido apunta la propuesta de contemplar al planeta Tierra como un 

organismo viviente representado en la imagen de Gaia. La distinción entre el “yo” y la 

naturaleza se difumina cuando nos entregamos al juego consciente de dotar de vida al 

planeta que vivimos. Se trata de una vivencia de este símbolo como algo real (palabra, 

acción e imagen) y no solamente como algo metafórico.  

7.3.1 La naturaleza dinámica de los símbolos 

Toda cultura puede transformar sus símbolos. Lo que la historia nos muestra es una 

variedad casi infinita de imágenes y figuras con las que definimos nuestra relación con el 

entorno. Diversidad de cultos, idiomas, gestos, música, poesía, etc. nos demuestran que 

nuestro pensamiento simbólico puede desarrollarse en múltiples direcciones. Lo que a 

Warburg le interesa en el proceso de la pervivencia de los símbolos, no es lo que 

sobrevive por sí solo, sino en relación con aquello que se pierde con el inevitable paso 

del tiempo. Insiste en varios puntos cruciales de su obra en que el artista selecciona los 

aspectos del engrama que le son provechosos y desecha los otros, es decir, polariza la 

imagen.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 37. Pachamama. Representación inca de la Madre 
Tierra. 



188 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

Al igual que la imagen egipcia de la madre que lleva a su hijo al sacrificio fue sublimada 

por Botticelli en la figura de la Virgen María con Jesús en brazos, conservando cosas 

pero eliminando otras –como “el elemento monstruoso del descuartizamiento sacrificial” 

(Warburg, 2010:169)- la imagen de la Madre Tierra ha sufrido —y seguirá sufriendo— 

severas trasformaciones a través del tiempo. El culto a la figura de la Diosa Madre usado 

para simbolizar la fertilidad, el nacimiento y la abundancia de recursos naturales, que se 

remonta hasta los orígenes del Paleolítico, se ha plasmado de manera particular en 

formas femeninas que privilegian ciertos rasgos y desdeñan otros. Astarté de los sirios, 

Isis de los egipcios, Mahimata en el hinduismo y la Pachamama de los pueblos andinos 

(Figura 37) son muestra del dinamismo de las formas alrededor del mismo arquetipo. 

Unas culturas acentuaron el carácter impredecible y caótico del mundo natural, otras 

hicieron énfasis en la generosidad y la bondad de la naturaleza.  

 

Sin embargo, a pesar de las diferencias que separan las diversas personificaciones de la 

Tierra, se mantiene la visión de ella como madre de toda la vida que crece. Muy 

recientemente la Asamblea General de las Naciones Unidas reconoció a la Madre Tierra 

como "una expresión común utilizada para referirse al planeta Tierra en diversos países y 

regiones, lo que demuestra la interdependencia existente entre los seres humanos, las 

demás especies vivas y el planeta que todos habitamos", y a su vez estableció el 22 de 

abril como el Día Internacional de la Madre Tierra.8 Esto es evidencia de la fuerza tan 

poderosa con que esta imagen se ha acuñado en la memoria colectiva de los pueblos. 

Cuando ha fracasado todo nacionalismo y todo etnocentrismo, y cuando toda ideología 

política se vuelve incapaz de aglutinar a la especie humana hacia metas comunes 

urgentes (pobreza mundial, contaminación ambiental, etc.), el símbolo de la Madre Tierra 

surge de nuestro acervo jamás perdido. Es el carácter dinámico de esta imagen 

simbólica y su riqueza enorme de interpretaciones lo que permite resistir ante su poder 

demoniaco y polarizarla, en términos warburgianos, como inspiradora de nuevos sentidos 

al accionar humano. 

                                                 
 

8
 Cfr. Resolución 63/278 aprobada por la Asamblea General  de Naciones Unidas. Día 

Internacional de la Madre Tierra. Disponible en: http://www.un.org/ 

http://www.un.org/


Epílogo: Gaia como símbolo orientador 189 

 

7.3.2 Gaia como una «entidad viviente» 

La belleza de la imagen de la Tierra vista desde el espacio nos conmociona. Los satélites 

nos permitieron como nunca apreciar el azul profundo y el contorno luminoso de un 

planeta que llamamos cariñosamente hogar (Figura 38). Cargamos emocionalmente la 

impresión visual de la misma manera que lo hacemos con un objeto que nos es familiar. 

La totalidad de las guerras y las tragedias humanas ha transcurrido en los confines de 

este diminuto punto azul, por lo que existe, entonces, un impulso natural de proyectarnos 

sentimentalmente en aquello que vemos como nuestro planeta. Es este impulso el que 

llevó a los antiguos a insuflar de vida real y efectiva a los mares y montañas que les 

rodeaban.  

 

Pero el retorno de Gaia del cual hablamos no es idolatría o superstición. Afirmamos que 

nuestra capacidad simbólica nos permite generar un espacio de contemplación en el que 

podemos controlar la carga energética de la emoción. Para Warburg la superación de 

los temores primitivos hacia los monstruos y demonios implica una separación progresiva 

de la creencia ciega en el ídolo. En la imagen de Gaia se nos pide contemplar a la Tierra 

como si fuese un ser vivo.  

 

En el extremo que F. T. Vischer llama creencia oscura y no-libre se olvida el como si del 

símbolo. En este polo se encontraban los pueblos primitivos que supeditaban su 

capacidad racional, esto es, el captar la diferencia entre imagen-sentido, al miedo a los 

dioses que ellos mismos habían creado. Se volvían esclavos de su propia creación. La 

Madre Tierra aparecía ante sus ojos como un numen (presencia) con un espantoso y 

terrible poder. Para los Incas, la Mama Pacha, madre de todos los seres, era al mismo 

tiempo, la que producía los terremotos que terminaba quitándoles la vida.  

 

Del otro lado tenemos el simbolismo que Vischer llama simbolismo libre y lúcido. Aquí el 

sujeto asume el como si en tanto metáfora, es decir que es consciente  de la separación 

entre lo dicho (imagen) y lo que realmente se quiere decir (sentido).  Este es el lado 

racional que nos permitió desarrollar toda nuestra visión científica y matemática del 

mundo. No hay ningún misterio sobrenatural ni ningún numen cuando captamos la 

metáfora del como si. Pero no se trata de afirmar que la imagen de Gaia como ser 

viviente es una simple metáfora. Esta interpretación es demasiado pálida en emociones, 



190 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

dado que cualquier persona podría perfectamente entender esto sin necesidad de que la 

imagen trascienda como punto de orientación para sus acciones y palabras. Se puede 

entender sin sentir, pensar sin experimentar. El movimiento aquí en juego es un tanto 

más complejo: requiere un autoengaño consciente. La animación de la Tierra se 

ubicaría como punto central entre los polos de la creencia ciega (confusión 

imagen-sentido) y la creencia poética (separación imagen-sentido). Es un dejarse 

llevar por la imagen, hasta el punto de reservarse el derecho a saber que la conexión 

imagen-sentido es fantástica. Sólo así el símbolo puede volverse un instrumento de 

orientación, dado que el poder de la imagen para determinar nuestras acciones estaría 

limitado por nuestra comprensión racional de que no hay numen, sino que nosotros lo 

hemos puesto allí. Y al mismo tiempo la capacidad lógica-reflexiva que nos distancia de 

la imagen estaría contrarrestada por la emoción empática que nos vincula 

sentimentalmente con el cosmos. Es saber que la Tierra no está viva y simultáneamente 

sentir que está viva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 38. Tierra vista desde el espacio. NASA, enero de 2012 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 191 

 

7.3.3 Gaia como complemento entre ciencia y mito 

Si admitimos que la ciencia y el mito tienen como raíz común la animación de los objetos 

(conceptos y fuerzas naturales), entonces no necesariamente el aborigen y el científico 

aparecen ante nosotros como dos personalidades opuestas. Ciencia y mito pueden 

complementarse en la entificación de la Tierra. En otras palabras, la ciencia 

proporciona los argumentos para la elaboración de un nuevo mito sobre la vida en el 

planeta. En efecto, el meteorólogo y químico ambiental James Lovelock (1985) expone 

brillantemente en su Hipótesis de Gaia cómo la Tierra funciona como un sistema 

perfectamente autónomo, de manera idéntica a como funcionan los sistemas que 

llamamos orgánicos. Su hipótesis, que lo catapultó a la fama en 1979, se basa en la 

observación de la atmósfera y los océanos terrestres como las extensiones de un 

sistema viviente diseñado para conservar las características del entorno planetario, por lo 

que serían análogos a la piel o la membrana de una célula.  

 

Los fenómenos que evidencian lo anterior son básicamente tres:  

a) la relativa estabilidad de la temperatura de la Tierra desde los comienzos de la 

vida hace 3500 millones de años. 

b) la exótica convivencia de gases de distinta naturaleza en nuestra atmósfera.  

c) el equilibrio constante de la salinidad de los mares.  

 

Sobra decir que la más ligera alteración en alguno de estos aspectos tendría resultados 

devastadores para todos los seres vivientes del planeta. De hecho, los tres eventos son 

completamente inexplicables si los consideramos como causas de la vida y no como 

efectos de la misma. El error consiste en asumir que el conjunto de seres vivos de la 

Tierra, desde el hongo microscópico hasta la ballena azul, gozan, pasivamente, de los 

efectos de procesos abiológicos e independientes de los compuestos orgánicos que 

forman la biosfera. Contrario a esta visión, Lovelock advierte que el equilibrio de las 

condiciones que hacen posible la increíble biodiversidad terrestre es consecuencia, a su 

vez, de la misma vida y su interacción con el entorno. Así, el clima, la concentración de 

oxígeno y el grado de salinidad marina se autorregulan automáticamente a través de un 



192 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

proceso homeostático9 que funciona para mantener el equilibrio interno del planeta, tal y 

como sucede en los seres vivos. De manera análoga en que nuestro equilibrio interno 

depende de la actividad de todas y cada una de las células de nuestro cuerpo, desde las 

neuronas hasta las células epiteliales, la actividad de todas las especies terrícolas 

determina el balance total del ecosistema terrestre. Cada organismo sobre la faz de la 

Tierra se vincula con su entorno de una manera total e indisoluble.  

 

Las distintas especies que pueblan nuestro planeta no han evolucionado solas, sino que 

han co-evolucionado en una relación de interdependencia que redunda en un sistema 

autónomo que se autorregula para conservar las condiciones que hacen posible la vida. 

El yodo y el azufre, por ejemplo, indispensables para la vida en tierra firme, son 

producidos por organismos marinos y transportados del mar hacia los continentes en un 

proceso complejo que comprende la actividad de los vientos, las lluvias y la 

sedimentación fluvial. Hace poco se resolvió el enigma de cómo era posible la increíble 

biodiversidad de la Amazonía si las tierras de esas zonas son, paradójicamente, pobres 

en nutrientes y minerales. La respuesta, descubrimos, se encuentra a miles de kilómetros 

en el Sahara occidental. Los fuertes vientos cálidos de esta zona africana arrancan estos 

preciosos compuestos de la depresión Bodélé localizada al noroeste del Lago Chad. 

Toneladas de polvo viajan cada año por el aire y por el agua hasta llegar al Amazonas en 

un ejemplo de delicado pero maravilloso equilibrio de todo el ecosistema terrestre. El 

desierto de África fertiliza la selva Amazónica.10 Pero la magia comienza cuando el ciclo 

se revierte: los vientos y corrientes que fertilizan el Amazonas son consecuencia de la 

humedad de la selva y su impacto en el clima global. Un ciclo completo de 

retroalimentación (Figura 39).  

 

No obstante, es la imagen del mito, Gaia, la que le proporciona el sentido de unidad que 

requiere este discurso. Gaia proporciona una dirección al conjunto de observaciones 

químicas y físicas del ecosistema planetario. El nombre de la hipótesis de Lovelock fue 

                                                 
 

9
 Homeostasis: es la característica de un organismo vivo, mediante la absorción de alimentos y 

vitaminas (metabolismo) y regular las funciones que existen dentro de él, para mantener una 
condición estable y constante. 
10

 Cfr. Ben-Ami, Y. et al. (2010). «Transport of Saharan dust from the Bodele Depression to the 
Amazon Brasil: a case study». Atmospheric Chemistry and Physics Discussions, 10, pág. 4345–
4372. 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 193 

 

acuñado por su amigo el escritor William Golding en clara referencia a la diosa griega de 

la Madre Naturaleza. Lovelock, por su parte admitió la sugerencia de Golding dado que 

para él el concepto de Gaia en la Grecia antigua era probablemente un aspecto familiar 

de la vida sin necesidad de que estuviese expresado formalmente en términos 

cuantitativos y medibles como los que ahora podemos conocer. La unidad de la Tierra se 

sentía de alguna forma. La imagen mítica puede despertar en nosotros, de manera 

inconsciente, nuestro deseo de fundirnos empáticamente con el universo. Es este deseo 

el que permanece controlado por nuestra visión racional y técnica de la vida. Sin el poder 

unificador del símbolo la cantidad de datos proporcionados no pasaría de ser eso mismo: 

un conjunto de información inerte incapaz de suscitar emoción alguna.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7.3.4 Gaia como conexión espiritual con el cosmos 

La distancia entre el yo y el mundo exterior es para Warburg de vital importancia en tanto 

es el presupuesto de toda ulterior construcción simbólica. Sin distancia no hay símbolo. 

Razón por la cual la proyección emocional de nuestros estados internos en los objetos 

pone en peligro este espacio entre la imagen y el sujeto. La vinculación con el símbolo 

Figura 39. Tormenta de arena en la depresión Bodélé vista desde el espacio. NASA, 2004. 



194 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

puede llevarnos a perder el control de la subjetividad y con ello hacer pedazos los logros 

conseguidos por la civilización. Ese era, en el fondo, el temor obsesivo de Warburg con 

respecto a la superstición, el fetichismo y la idolatría. En el caso que nos ocupa, Gaia 

puede terminar absorbiéndonos, borrando toda nuestra identidad como individuos y como 

especie. He aquí el poder ambivalente de los símbolos. Si nos pensamos como una parte 

del todo corremos el riesgo de sumergir toda nuestra voluntad en el océano de una 

supraentidad y paralizar toda nuestra fuerza activa de transformación del mundo.  

 

No obstante, R. Vischer advierte que el sentimiento empático siempre necesita la 

construcción de un yo con el cual el objeto entra en resonancia. La individualidad es una 

condición para desarrollar la empatía. La Einfühlung es un proceso reflexivo: no es 

“sentirse en el objeto” [einfuhlen], sino “sentirse a sí mismo en el objeto” [sich 

einfuhlen].11 Así, en la empatía subsiste un freno a la identificación absoluta con la 

imagen. La razón de esto es que los sentimientos, son según Vischer, siempre 

corporalizados. Y nuestra experiencia del cuerpo nos ancla fuertemente del lado de la 

subjetividad. Nos sabemos ego porque tenemos cuerpo. La pérdida dionisiaca se 

suspende si aceptamos que somos Gaia y por ende dependemos de ella, pero al mismo 

tiempo, somos cuerpos independientes de ella. Asumir, pues, que la empatía tiene su 

origen en un impulso panteístico de unión con el universo no necesariamente 

implica dejar sin rumbo el destino de la humanidad en la medida en que algo de 

conciencia se conserva en el movimiento empático. La ciencia puede desarrollarse aun 

teniendo al mito como sustento y dirección. El juego ante la imagen de la Diosa se 

balancea entre la entrega y la reserva, pero es precisamente en esta tensión donde 

anidan las posibilidades creativas del ser humano. La actividad humana tendría entonces 

un faro que señalaría la ruta y marcaría el ritmo de los avances científicos. Al igual que el 

aborigen Pueblo que danza ritualmente pero que al mismo tiempo cosecha, Gaia nos 

permitiría establecernos justo en medio de la magia y la lógica, los dos extremos que 

sirven a Warburg para dibujar la psicología de la cultura. 

 

 

                                                 
 

11
 Pocas veces R. Vischer usa la palabra en su forma sustantiva Einfühlung, sino que la mayoría 

de las veces la usa en su forma verbalizada sich einfuhlen, con lo cual denota que ante todo se 
refiere a un proceso que parte de un punto. Este punto de partida es el sujeto. 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 195 

 

* * * 

Tomar el símbolo de Gaia como orientación no es fácil porque nos resistimos a adjudicar 

vida a cosas inertes. Sin embargo, desde el punto de vista de la historia de la especie 

humana, la creencia de que la Tierra es solo un conjunto de materia inorgánica es 

bastante reciente. Incluso bastante entrado el siglo XVII, algunos alquimistas de la 

Europa occidental todavía hablaban del anima mundi (espíritu del mundo) como principio 

vital que sustentaba todo lo visible. En general, la gran mayoría de las culturas (por no 

decir todas) comparten esta creencia, la cual aceptan como algo espontáneo y natural. 

Para un campesino acostumbrado a trabajar el suelo y a permanecer en contacto directo 

con la naturaleza, la afirmación de que todo en el planeta se encuentra interconectado 

como un gran organismo viviente no tiene nada de sorprendente. Lo que sucede es que 

nuestra visión cultural nos dificulta comprender lo simple que resulta esta afirmación.  

 

Estamos acostumbrados a dividir las cosas en vivas o inertes. Pero la distinción entre 

organismos vivos e inertes no existe en la realidad. Esta delimitación es solo una 

herramienta que nos permite comprender la inmensa variedad de entes que pueblan el 

mundo. El conocido dilema de las palabras y las cosas. Una cosa es que los seres 

humanos digamos que hay cosas vivas distintas de las no-vivas, y otra muy distinta es 

que realmente existan. En el fondo, toda delimitación, toda distinción, todo atributo es 

una construcción humana. De hecho, un problema científico aún sin resolver es señalar 

los límites exactos que separan la materia orgánica de la inorgánica. A pesar de múltiples 

intentos de varias ramas del conocimiento, la vida no ha encontrado hasta hoy una 

definición satisfactoria. Se empezó a tomar conciencia de la profundidad del asunto 

cuando a mediados del siglo pasado la posibilidad de encontrar vida en otro planeta se 

hizo cada vez más tangible. Los viajes de las sondas Voyager y Viking abrieron nuestras 

perspectivas sobre el cosmos y plantearon el siguiente interrogante: ¿cómo sabemos que 

la vida en otros planetas responde a las mismas condiciones de la vida en la Tierra? 

¿Qué queremos decir cuando decimos que este ente está vivo? Normalmente la 

disminución interna de la entropía, esto es, la inevitable pérdida de energía de todo 

sistema, y la homeostasis son los criterios más efectivos para separar lo vivo de lo no-

vivo.  Pero esta distinción no salva la paradoja que plantea el hecho de que el fenómeno 

de la vida surja a siempre a partir de lo no-vivo. Nuestro cuerpo, por ejemplo, está 

formado en su totalidad por sustancias, compuestos, moléculas y átomos que «carecen 



196 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

de vida». Pero la interacción organizada de todos estos elementos «inertes» dentro de 

los confines de un ambiente delimitado por nuestra piel produce la increíble complejidad 

de un organismo que se autorregula reaccionando a los cambios externos.  

 

Ahora bien, el avance científico de las últimas décadas nos ha permitido contemplar la 

maravilla de la vida en la Tierra a un nivel de detalle que los presocráticos hubiesen 

envidiado. A través de nuestros aparatos de medición cada vez más sofisticados la 

biosfera se nos muestra como si fuese un sistema orgánico que funciona bien mientras 

cada una de sus partes también lo haga. El cambio climático y las miles de especies que 

se han extinto en los últimos años solo son una pequeña muestra del grave desequilibrio 

que una sola especie ha generado en el planeta. Es decir, somos la especie que más 

efectos tiene sobre el ecosistema y eso nos reviste de un grado de responsabilidad 

bastante significativo. La imagen de Gaia se plantea entonces como una alternativa al 

enfoque de la naturaleza como una fuerza que se debe someter y conquistar. Descartes 

en el Discurso del método implantó un modelo del ser humano como «dueño y poseedor 

de la naturaleza»12, modelo que sin duda alguna nos permitió modificar el entorno a 

nuestra conveniencia con la tecnología y la técnica; pero esta perspectiva merece una 

revisión por parte de esta generación. En la Conferencia sobre Rembrandt de 1926, 

Warburg propone que la metodología más efectiva para comprender la psicología de una 

sociedad era «derivar el “espíritu de los tiempos” de las propias voces de los tiempos» 

(2010:173). La propuesta de Gaia como símbolo orientador debe leerse en esta 

dirección. Es el espíritu de esta época desde las voces de esta época.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
 

12
 Cfr. Descartes, R. (1985) Discurso del método. Madrid: Espasa-Calpe. 



Epílogo: Gaia como símbolo orientador 197 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para finalizar, la obra de Aby Warburg está atravesada por la idea de la pervivencia de 

los símbolos de la Antigüedad y el papel que juega la imagen en la construcción del 

destino de la civilización humana. Su especial sensibilidad le permitió comprender cómo 

las imágenes que usa una cultura para transmitir una idea (símbolo) son la evidencia más 

inmediata de su psicología colectiva. Es claro que nuestras sociedades están marcadas 

por la abundancia excesiva de imágenes. Nuestra época, como ninguna otra, ha visto la 

aceleración progresiva de la elaboración figurativa que comenzó con la aparición de la 

fotografía a mediados del siglo XIX. La conexión digital a través de internet no hace sino 

aumentar el flujo constante e instantáneo de la información visual, pero al mismo tiempo, 

volatiza el poder de la imagen al convertirla en algo fugaz. Y así de fugaz parece 

proceder nuestro pensamiento. Naturalmente, no sabemos cuál actitud podría tomar Aby 

Warburg frente al fenómeno digital (Figura 40). Pero es muy probable que, de manera 

similar a como se enfrentaba a sus conflictos y obsesiones internas, él estuviese 

cautivado y simultáneamente angustiado por el futuro que anuncia la conexión digital de 

información. Para nadie es un secreto que las posibilidades que se abren con el 

fenómeno de las redes sociales son casi infinitas: una imagen recorriendo el planeta en 

Figura 40. Aby Warburg conectado a internet. Roma. c. 1928. (Fotomontaje disponible en: 
http://warburg.sas.ac.uk) 



198 Aby Warburg: seis lecturas esenciales 

 

cuestión de segundos. Si bien la imagen pierde algo de su esencia al confrontar su 

impermanencia en la era de la inmediatez, también es cierto que gana poder al ampliar 

sus alcances como nunca antes en la historia de la humanidad.  

 

La imagen de Gaia nos pone ante el mismo desafío de antaño: corresponde a nosotros 

darle sentido al símbolo través de la palabra y la acción. Todos nuestros dilemas en el 

campo económico (distribución de bienes y recursos), político (organización planetaria de 

la población y solución a sus necesidades básicas) y social (relación con los demás seres 

humanos y la naturaleza) se disolverían si adoptamos a Gaia como imagen de la Madre 

Tierra. Ello implica asumir como real algo que todos “sabemos”: que a escala 

interplanetaria la Tierra, con toda su belleza y tragedia, no es más que una mota de polvo 

flotando en el océano cósmico infinito. 

 

 



 

 
 

Bibliografía 

Arlette, L. (2009). The Archaeology of Empathy. New York: Stony Brook University. 

Bayer, R. (1998). La historia de la estética. México: Fondo de cultura económica. 

Böhme, H. (1997). Aby Warburg (1866-1929). En A. Michaels, Klassiker der Religionswissenschaft. 

Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade (págs. 133–157). München. 

Carlyle, T. (1945). Sartor Resartus, vida y opiniones de Herr Teufelsdröckh. Buenos Aires: Emecé. 

Cassirer, E. (1975). Esencia y efecto del concepto de símbolo. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Cassirer, E. (2003). Filosofía de las formas simbólicas, tomo I. México: FCE. 

Cassirer, E. (2004). El mito del Estado. México: FCE. 

Darwin, C. (1896). The expression of the emotions in man and animals. New York: D. Appleton and 

Company. 

Díaz, J. L. (2009). Persona, mente y memoria. Salud mental, 513-526. 

Dibble, J. (1978). The Pythia's Drunken Song: Thomas Carlyle's Sartor Resartus and the Style 

Problem in German Idealist Philosophy . Boston: Martinus Nijhoff. 

Forster, K. (2005). Introducción. En A. Warburg, El renacimiento del paganismo. Aportaciones a la 

historia cultural del Renacimiento europeo (págs. 1-58). Madrid: Alianza Forma. 

Freedberg, D. (2005). Warburg's Mask: a Study in Idolatry. En Anthropologies of Art. New Haven: 

Yale University Press. 

Ginzburg, C. (1989). Mitos, emblemas e indicios. Madrid: Gedisa. 

Goldmann, L. (1962). Investigaciones dialécticas. Caracas: Universidad Central de Venezuela. 

Gombrich, E. (1986). Aby Warburg, una biografía intelectual. Madrid: Alianza. 

Hegel, G. W. (1989). Lecciones sobre la estética. Madrid: Akal. 



200 Título de la tesis o trabajo de investigación 

 
 

Herbart, J. (1831). Kurze Encyclopädie der Philosophie aus praktischen Gesichtspuncten. Halle: C. 

A. Schwetschke und Sohn. 

Kant, I. (1998). Crítica de la razón pura. Madrid: Santillana. 

Kant, I. (2007). Crítica del juicio. Madrid: Calpe. 

Köstlin, K. (1869). Ästhetik. Tübingen: H. Laupp’sche Buchhandlung. 

Larson, B., & Brauer, F. (2009). The Art of Evolution: Darwin, Darwinisms, and Visual Culture. 

Lebanon: Dartmouth College Press. 

Lee, V. (1923). Introduction. En R. Semon, Mnemic psicology (págs. 1-49). Londres: George Allen & 

Unwin. 

Lipps, T. (1984). Fundamentos de estética. . Madrid: Daniel Jorro. 

Lovelock, J. (1985). Gaia, una nueva visión de la vida sobre la Tierra. Barcelona: Orbis. 

Malgrave, H., & Ikonomou, E. (1994). Empathy, form and space: problems in German aesthetics, 

1873-1893. Santa Monica: Getty Center. 

Mundt, E. (marzo de 1959). Three Aspects of German Aesthetic Theory. The Journal of Aesthetics 

and Art Criticism, 17(3), 287-310. 

Nyhart, L. (2008). Darwin and Visual Culture. NTM, 16(4), 499-503. 

Rampley, M. (marzo de 1997). From Symbol to Allegory: Aby Warburg's Theory of Art. The Art 

Bulletin, 79(1), 41-55. 

Raulff, U. (2004). Epílogo. En A. Warburg, El ritual de la serpiente. México: Sexto piso. 

Russell, B. (1921). The Analysis of Mind. Londres: George Allen & Unwin Ltd. 

Schopenhauer, A. (2009). El mundo como voluntad y representación I y II. Madrid: Trotta. 

Semon, R. (1904). Die Mneme als erhaltendes Prinzip im Wechsel des organisches Geschehens. 

Leipzig: Wilhem Engelmann. 

Semon, R. (1909). Die mnemischen Empfindungen. Leipzig: Wilhem Engelmann. 

Semon, R. (1921). The Mneme. Londres: George Allen & Unwin Ltd. 

Semon, R. (1923). Mnemic psychology. Londres: George Allen & Unwin Ltd. 

Smith, J. (2006). Charles Darwin and Victorian Visual Culture. Cambridge: Cambridge University 

Press. 



Bibliografía 201 

 

 

Villhauer, B. (2002). Aby Warburgs Theorie der Kultur: Detail und Sinnhorizont. Berlin: Akademie-

Verlag. 

Vischer, F. T. (1861). Kritische Gänge. Stuttgart: Cotta. 

Vischer, F. T. (2009). Das Symbol. En Symbol: Grundlagentexte aus Ästhetik, Poetik und 

Kulturwissenschaft (págs. 200-214). Berlin: Suhrkamp. 

Vischer, R. (1994). On the optical sense of form. En H. Malgrave, & E. Ikonomou, Empathy, form 

and space: problems in German aesthetics, 1873-1893. Santa Monica: Getty Center. 

Warburg, A. (2004). El ritual de la serpiente. México: Sexto piso. 

Warburg, A. (2005). El renacimiento del paganismo. Aportaciones a la historia cultural del 

Renacimiento europeo. Madrid: Alianza. 

Warburg, A. (2010). Atlas Mnemosyne. Madrid: Akal. 

Wind, E. (1993). La elocuencia de los símbolos. Madrid: Alianza. 

 


