T ik o et B S0 s AR A
R e mlﬂ‘.‘.t: m ol
T it 1 14 IR \ i .

e A
AN ) . —
Wt B S R

it ) S ) TR T

Sk ki ety o Tirvnd | el 1 i

am
o R e, SO R
T B, L et vl :;ﬁ;-.','.lnﬂii" .
- I - .
1 baeie s T HRE IR e
L e ;?', (18T TN T )

R s amh| e e
RO ) Vi AT
<1 SRR VAR i

4T | Y
i-:illﬁzﬂ.l’:'!:*l tﬁ';i'ﬂ' lﬂ e
| SR i }
IRE, 20T TR

i il B
diatdd l-‘:‘”

t-.f"f 14T
B Ed o L
- .

NEOHA " | SRS
TN
N (TN (9
| 5k Ptk N
HE

N

0" iy T AR

o W A L
Tl y

i .'!?".1:__ Wi R L Y
PRSI v T T A
e SRS el [ 2RV SNy I
e T P 11!'."1'.!“ B vl - r-: L e wl 'r i | g
S w T T s . .
T ';pillj f s

BIBLIOTECA DE ENSAYO S
.. e T i s y s t ol

7.

|
i, 2l
]

TS g i Safle, <8 = LA IR



Renacimiento con el impulso del hermetismo, ¢l
neoplatonismo y el lulismo. Caida en el olvido desde
el siglo XVII, la mnemonica se ha convertido en foco
de atencion gracias, en buena parte, a Frances

A. Yates, que en este libro ha narrado, de forma
luminosa, la historia de este arte singular, Por su
originalidad se destacan los capitulos dedicados al
arte de Raimundo Lulio, el Teatro de la Memoria

de Giulio Camillo, los sistemas de Giordano Bruno

y las relaciones de la mnemdaonica con la pintura

v la arquitectura.

44 &)5-1'




Serie Mavor
BIBLIOTECA
DE ENSAYO
40




F AAAHZAY MEN r-omxuz
l\__::q_-tn:nmlzl: ZInIH AL oF Ermzrwz

Silencio hermético, en Achilles Baocchins,
Nymihadicarim et fevnp filsra fuingue,

Bolonia 1555, Grabado de G, Bonasone

Frances A. Yates

El arte de la memoria

Traduccion de Ignacio Gomez de Liano

Ediciones Siruela



Todos los derechos reservados. Ninguna parte de esta publicacion
puede ser reproducida, almacenada o transmitida en manera alguna
ni por ningun medio, ya sea eléctrico, quimico, mecinico, éptico,

de grabacion o de fotocopia, sin permiso previo del editor.

Titulo original: The Art of Memory
Coleccidn dirigida por Ignacio Gémez de Liaiio
Disefio grifico: Gloria Gauger
© Frances A. Yates, 1966
All rights reserved
Authorised translation from English language
edition published by Routledge, a member of the
Taylor & Francis Group
© De la traduccién, Ignacio Gémez de Liafio
© Ediciones Siruela, S. A., 2005
Plaza de Manuel Becerra, 15. «<El Pabell6n»
28028 Madrid. Tels.: 91 355 57 20 / 91 355 22 02
Fax: 91 355 22 01
siruela@siruela.com www.siruela.com

Printed and made in Spain

Indice

Prefacio
El arte de la memoria

Capitulo 1 ;
Las tres fuentes latinas del arte clasico de la memoria

Capitulo 11
El arte de la memoria en Grecia: memoria y alma

Capitulo 111
El arte de 1a memoria en la Edad Media

Capitulo 1v
La memoria medieval y la formacién de la imagineria

Capitulo v
Los tratados de la memoria

Capitulo VI
La memoria renacentista: el Teatro de la Memoria

de Giulio Camillo

Capitulo viI
El Teatro de Camillo y el Renacimiento veneciano

17

47

71

105

129

153

183



Capitulo vIII
El lulismo como arte de la memoria

Capitulo 1X
Giordano Bruno: el secreto de las Sombras

Capitulo X

El ramismo como arte de la memoria

Capitulo X1

Giordano Bruno: el secreto de los Sellos

Capitulo X11

Conflicto entre las memorias bruniana y ramista

Capitulo X111

Giordano Bruno: dltimas obras sobre la memoria
Capitulo X1V
El arte de la memoria y los didlogos italianos

de Bruno

Capitulo XV

El sistema del teatro de la memoria de Robert Fludd

Capitulo xXVI

El teatro de la memoria de Fludd y el teatro del Globo

Capitulo xXvII
El arte de la memoria y el desarrollo del método
cientifico

Notas

197

221

257

295

319

341

363

377

399

427

449

Prefacio

El tema de este libro ha de resultar poco familiar a la mayoria de
los lectores. Pocos saben que los griegos, que inventaron muchas ar-
tes, inventaron también un arte de la memoria que, al igual que las
otras artes, pasé a Roma, de donde descendié a la tradicién euro-
pea. Este arte ensenia a memorizar valiéndose de una técnica me-
diante la que se imprimen en la memoria «lugares» e «imagenes».
Por lo comun, se la ha clasificado como «mnemotecnia», capitulo
de la actividad humana que en los tiempos modernos carece mas
bien de importancia. Pero en la época anterior a la imprenta el
adiestramiento de la memoria era de extraordinaria importancia; y,
por otro lado, la manipulacién de imdgenes en la memoria ha de in-
volucrar, en cierta medida, a la psique como un todo. Ademas, un
arte que emplea la arquitectura contemporanea para sus lugares de
la memoria y la imagineria contemporanea para sus imdgenes ha de
tener, al igual que las otras artes, sus periodos clasico, gotico y re-
nacentista. Aun cuando el lado mnemotécnico del arte estd siempre
presente, tanto en la antigiledad como posteriormente, y constituye
la base factual de su investigacién, con todo, la exploracion del arte
de la memoria ha de incluir algo mas que la historia de sus técnicas.
Mnemésyne, decian los griegos, es la madre de las Musas; la historia
de la educacién de esta facultad humana, una de las mas funda-
mentales y evasivas, nos sumergird en aguas profundas.

Mi interés en el tema comenzé hace unos quince afios cuando
llena de esperanzas intentaba comprender las obras de Giordano
Bruno que versan sobre la memoria. El sistema de la memoria que
extraje del Sombras [lam. 12], de Bruno, lo expuse primeramente en
una conferencia en el Warburg Institute, en mayo de 1952. Dos anos
después, en enero de 1955, presenté, también como conferencia en
el Warburg Institute, el plano del Teatro de 1a Memoria de Giulio



Camillo (véase el desplegable en el capitulo v1). Por entonces me
percaté de que habia alguna conexién histdrica entre el Teatro de
Camillo, los sistemas de Bruno y Campanella y el sistema del Teatro
de Robert Fludd, todos los cuales fueron comparados, muy superfi-
cialmente, en esa conferencia. Animada por lo que parecia un lige-
ro progreso, comencé a escribir la historia del arte de la memoria
desde Siménides en adelante. Esta etapa se refleja en «The Cicero-
nian Art of Memory», articulo que fue publicado en Italia dentro
del volumen de estudios en honor de Bruno Nardi (Medioevo ¢ Ri-
nascimento, Florencia 1955).

Viene después de esto una pausa de duracién mds bien larga,
ocasionada por una dificultad. No me resultaba posible llegar a
comprender qué le ocurria al arte de la memoria en la Edad Media.
¢Por qué Alberto Magno y Tomas de Aquino consideraron que el
empleo en la memoria de los lugares y las imidgenes de Tulio era un
deber moral y religioso? La palabra «mnemotecnia» parecia inade-
cuada para abarcar la recomendacién escoléstica del arte de la me-
moria como parte de la virtud cardinal de la prudencia. Comenzé a
apuntar gradualmente la idea de que la Edad Media pudo conside-
rar las figuras de las virtudes y los vicios como imdgenes de la me-
moria, formadas segun las reglas cldsicas, y las divisiones del Infier-
no de Dante como lugares de la memoria. En la conferencia sobre
«The Clasical Art of Memory in the Middle Ages» dada en la Oxford
Mediaeval Society, en marzo de 1958, asi como en la dada en el War-
burg Institute en diciembre de 1959, titulada «Rethoric and the Art
of Memory», hice algunos intentos para captar la transformacién
medieval del arte clasico. Estas conferencias estin incorporadas par-
cialmente en los capitulos IVy V. ,

El mayor problema que atin subsistia era el de la magia y el ocul-
tismo en los sistemas de la memoria del Renacimiento. ¢Por qué,
cuando la invencion de la imprenta parecia hacer innecesarias en lo
sucesivo las grandes memorias artificiales géticas de la Edad Media,
se reavivo el interés por el arte de la memoria en las extranas formas
en que lo encontramos en los sistemas renacentistas de Camillo,
Bruno y Fludd? Volvi al estudio del Teatro de la Memoria de Giulio
Camillo y adverti que el estimulo que habia detras de la memoria

10

ocultista del Renacimiento era la tradicién hermética del Renaci-
miento. Se fue asimismo haciendo claro que era necesario escribir
un libro sobre esta tradiciéon antes de poder asir los sistemas de la
memoria del Renacimiento. Los capitulos sobre el Renacimiento de
este libro dependen, en ultima instancia, de mi Giordano Bruno and
the Hermetic Tradition (Londres y Chicago 1964).

Habia pensado que seria posible dejar el lulismo al margen de es-
te libro y tratarlo por separado, pero pronto se hizo evidente que era
imposible. Aun cuando el lulismo no procede de la tradicién retori-
ca, como ocurre con el arte clasico de la memoria, y aun cuando sus
procedimientos son muy diferentes, con todo, en uno de sus aspec-
tos, es un arte de la memoria, y como tal lo encontramos en el Re-
nacimiento combinado y mezclado con el arte cldsico. La interpre-
tacién del lulismo dada en el capitulo VIII se basa en mis articulos
«The Art of Ramon Lull: An Approach to it through Lull’s Theory of
the Elements», y‘ «Ramon Lull and John Scotus Erigena», Journal of
the Warburg and Courtauld Institutes, XVII (1954) y XXII (1960).

No hay en inglés ningtn libro moderno sobre la historia del ar-
te de la memoria y son pocos los libros y articulos sobre el tema en
lengua alguna. Al comienzo mis principales auxiliares fueron algu-
nas vicjas monografias en aleman y los dltimos estudios alemanes de
H. Hajdu (1936) y L. Volkmann (1937) (para referencias completas,
véase capitulo v, nota 1). En 1960 fue publicada la Clavis universalis
de Paolo Rossi. Este libro, en italiano, es un estudio serio sobre la
historia del arte de la memoria; publica una buena cantidad de
fuentes y contiene discusiones sobre el Teatro de Camillo, las obras
de Bruno, el lulismo y otros muchos asuntos. Ha sido valioso para
mi, especialmente en lo que se refiere al siglo XVII, si bien discurre
por vias muy diferentes a las de este libro. He consultado también
numerosos articulos de Rossi y uno de Cesare Vasoli (referencias en
‘capitulo v, nota 1; capitulo VIII, notas 17y 37). Otros libros que me
han ayudado particularmente son la edicién del Ad Herennium de
H. Caplan (1954); Logic and Rhetoric in England, 1500-1700, de W. S.
Howell (1956); Ramus; Method and Decay of Dialogue, de W. J. Ong
(1958), o English Friars and Antiquity, de Beryl Smalley (1960).

Aun cuando empleo una buena cantidad de trabajos anteriores,

11



este libro es, sin embargo, en su forma presente, una obra nueva,
enteramente reescrita durante los dos afos tltimos y abierta a rum-
bos nuevos. Mucho de lo que era oscuro parece haber encontrado
un contorno mejor, en particular las conexiones del arte de la me-
moria con el lulismo y el ramismo y la aparicién del «<método». Por
lo demds, s6lo muy recientemente ha recibido relevancia lo que es
quizd una de las partes mds excitantes de este libro. Me refiero a la
consideracion de que el sistema del teatro de la memoria de Fludd
puede arrojar luz sobre el teatro del Globo de Shakespeare. La ar-
quitectura imaginaria del arte de la memoria ha conservado la me-
moria de un edificio real, pero hace tiempo desaparecido.

Al igual que mi Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, el pre-
sente libro estd orientado segtin el plan de situar a Bruno dentro de
un contexto histérico, pero pretende también dar una visién de to-
da una tradicion. Se esfuerza particularmente por arrojar luz, a tra-
vés de la historia de la memoria, sobre la naturaleza del impacto que
Bruno pudo producir en la Inglaterra isabelina. He intentado trazar
una senda a lo largo de una tematica muy dilatada, pero en todas las
ctapas del cuadro que he trazado serdan necesarios complementos o
correcciones de estudios posteriores. Es éste un campo de investi-
gacion inmensamente rico, que requiere la colaboracién de espe-
cialistas en muchas disciplinas.

Ahora que por fin ha llegado a su término el Libro de la Me-
moria, la memoria de Gertrud Bing aparece mas punzantemente
presente que nunca. En los primeros dias ella leyé y discutié mis bo-
rradores, vigilando constantemente mis progresos, o falta de pro-
gresos, alentindome o desalentindome alternativamente, siempre
estimulandome con su intenso interés y su critica alerta. Sentia que
los problemas de la imagen mental, de la activacién de imdagenes, de
la captacion de la realidad a través de imagenes —problemas siempre

presentes en la historia del arte de la memoria-, estaban muy uni-
dos a los que preocupaban a Aby Warburg, a quien so6lo conoci a tra-
vés de ella. Si este libro es lo que ella esperaba, es cosa que ya no
puedo saber. Ni siquiera llegé a ver los tres primeros capitulos, que
estaba a punto de enviarle cuando cay6 enferma. Se lo dedico a su
memoria, con gratitud profunda por su amistad.

12

La deuda con mis colegas y amigos del Warburg In‘stitute (Uni-
versidad de Londres) es, como siempre, proful.ida. 14;1 dlrectc?r, E. lfI
Gombrich, ha tenido siempre un estimulanu.e 1.nFeres por mis ttﬂm Z
jos, y mucho ha de ser atribuido a su ’buen juicio. Crzo ccl}l.lelizeca'
el primero que puso en mis manos L Iz?ea del Theatr'o e Giu -
millo. He mantenido muchas e inapreaabl.es dlscus10nes. con D. P.
Walker, contando con la constante asistencia fie.su especxa{ con(l))a-
miento de determinados aspectos del R(?naamlento.. Ley6 los c;—
rradores primitivos, asi como el manuscrlto,' de este libro, complil1 -
sando amablemente algunas de mis traducclolnes. Con ] Trappl/e
tenido conversaciones sobre la tradicién retdrica, y ha 51d(? un filon
de informacién bibliografica. Ante L. Ettlinger desplegue algunos

lemas iconograficos.
- l'l(“)(s)g(:? ll)os biblioteca%ios han tenido una paciencia ilimita('i'fl con
mis esfuerzos por encontrar.libros. Y el personal.de la coleccion fo:
tografica ha mostrado indulgencia similar con mis esfuerzos por en
tografias. )

Conlzr:tl(r)yf (z)lgridecida aJ. Hillgarthy aR. Pring—Mill por su coml}])ane:
rismo en los estudios lulianos. Y a Elspeth Jaffe, que sabe mucho so
bre artes de la memoria, segin conversaciones habidas.

Mi hermana, R. W. Yates, ha leido los capitulos ta'l como qu.eda—
ron escritos. Sus reacciones fueron una guia muy valiosa, y sus inte-
ligentes consejos constituyeron una gran ayudfa en las rfsv.lsmne.s.
Con indeclinable buen humor me ha prestado incesante asmtenC%a
de maneras incontables. Ella ha contribuido sobr.e todo en los ;:ilai
nos y bocetos. Dibujé el plano del Teatro de (.]amlllo y e{ boceto de
Globo basado en Fludd. El plano que sugerimos del Globo es eln
gran medida obra suya. Compartimos juntamente los afanes dé a
reconstruccién del Globo a partir de Fludd durante.memorables ?e-
manas de intima colaboracién. Con ella tiene el libro una de sus

5 das.
ma}gze;t(iilei;ado constantemente la Biblioteca de Londres, a' cuyo
personal estoy profundamente agradecida. No hace falta decir que
lo mismo es verdad para la biblioteca del Brl'ush Ml}seum y s}; g);:r—
sonal. Estoy asimismo en deuda con los b.lbllOtecaElOS de. la 11 1;)._
teca Bodleiana, la biblioteca de la Universidad de Cambridge, la b1

13



blioteca del Emmanuel College (Cambridge) y las siguientes biblio-
tecas extranjeras: Biblioteca Nazionale de Florencia, Biblioteca Am-
brosiana de Miladn, Bibliothéque Nationale de Paris, Biblioteca Vati-
cana de Roma y Biblioteca Marciana de Venecia.

Por su amable permiso para reproducir miniaturas o pinturas
que estan bajo su custodia, estoy en deuda con los directores de la
Biblioteca Nazionale de Florencia, la Badische Landesbibliothek de
Karlsruhe, la Osterreichische Nationalbibliothek de Viena, la Bi-
blioteca Casanatense de Roma y la National Gallery de Londres.

Frances A. Yates
Warburg Institute, Universidad de Londres

14

El arte de la memoria



Capitulo I
Las tres fuentes latinas
del arte clasico de la memoria’

En un banquete que daba un noble de Tesalia llamado Scopas,
el poeta Simoénides de Ceos cant6 un poema lirico en honor de su
huésped, en el que inclufa un pasaje en elogio de Cistor y Pélux.
Scopas dijo mezquinamente al poeta que é1 sélo le pagaria la mitad
de la cantidad acordada y que deberia obtener el resto de los dioses
gemelos a quienes habfa dedicado la mitad del poema. Poco des-
pués se le entregd a Siménides el mensaje de que dos jovenes le es-
taban esperando fuera y querian verle. Se levant6 del banquete y sa-
1i6 al exterior, pero no logro hallar a nadie. Durante su ausencia se
desplomé el tejado de la sala de banquetes aplastando y dejando,
bajo las ruinas, muertos a Scopas y a todos los invitados; tan destro-
zados quedaron los caddveres que los parientes que llegaron a re-
cogerlos para su enterramiento fueron incapaces de identificarlos.
Pero Siménides recordaba los lugares en los que habian estado sen-
tados a la mesa y fue, por ello, capaz de indicar a los parientes cua-
les eran sus muertos. Los invisibles visitantes, Cdstor y Pdlux, le ha-
bian pagado hermosamente su parte en el panegirico sacando a
Siménides fuera del banquete momentos antes del derrumbamien-
to. Y esta experiencia sugirié al poeta los principios del arte de la
memoria del que se le considero inventor. Reparando en que fue
mediante su recuerdo de los lugares en los que habian estado sen-
tados los invitados como fue capaz de identificar los cuerpos, cayo
en la cuenta de que una disposicion ordenada es esencial para una
buena memoria.

Infirié que las personas que deseasen adiestrar esta facultad [de la me-
moria] habrian de seleccionar lugares y formar imdgenes mentales de las
cosas que deseasen recordar, y almacenar esas imagenes en los lugares, de

modo que el orden de los lugares preservara el orden de las cosas, y las ima-

17



genes de las cosas denotaran las cosas mismas, y utilizariamos los lugares y

las imdgenes respectivamente como una tablilla de escribir de cera y las le-
tras escritas en ella®.

La vivida historia de cémo Simdnides inventé el arte de la me-
moria la cuenta Cicerén en su De oratore cuando discurre sobre la
memoria, como una de las cinco partes de la retérica; la anécdota
introduce una breve descripcién de la mnemonica de lugares e imd-
genes [loci, imagines] que empleaban los retéricos romanos. Aparte
de la dada por Cicerén, han llegado hasta nosotros otras dos des-
cripciones de la mnemonica clésica, encontrandose ambas en trata-
dos sobre retérica cuando se discute la memoria como parte de la
retérica; una es el anénimo Ad C. Herennium libri Iv: la otra estd en
la Institutio oratoria de Quintiliano.

El primer hecho bidsico que el estudioso de la historia del arte
clasico de la memoria ha de recordar es que este arte pertenecia a
la retédrica, como técnica por la que el orador podria perfeccionar
su memoria, lo que le capacitaria para extraer de la memoria largos
discursos con infalible precision. Y fue como parte de la retérica co-
mo el arte de la memoria circul6 por la tradicién europea, en la que
no se olvidé nunca, hasta una época relativamente moderna, que
aquellos infalibles guias de todas las actividades humanas que fue-
ron los antiguos habian proporcionado reglas y preceptos para el

perfeccionamiento de la memoria.

No es cosa dificil entender los principios generales de la mne-
monica. El primer paso es imprimir en la memoria una serie de loc:
o lugares. Por lo comiin, aunque no solamente, se emplea como sis-
tema de lugares mnemonico el tipo arquitecténico. La descripcién
mas clara del proceso es la dada por Quintiliano®. A fin de formar
en la memoria una serie de lugares, dice, se ha de recordar un edi-
ficio, tan espacioso y variado como sea posible, el atrio, la sala de es-
tar, dormitorios y estancias, sin omitir las estatuas y los demas ador-
nos con que estén decoradas las habitaciones. A las imdgenes por las

que el discurso se ha de recordar —como ejemplo de éstas Quinti-
liano dice que uno puede usar un ancla o un arma- se las coloca
dentro de la imaginacién en los lugares del edificio que han sido me-

18

morizados. Hecho esto, tan pronto como se requiere reavivar.la
memoria de los hechos, se visitan ordenadamente {o§ lugares y se in-
terroga a sus guardianes por los diferentes deposu.os. }.Iemf)’s de
pensar al orador antiguo como desplazandose, en. su 1magmaaon, a
través de su edificio de la memoria mientras realiza su dlSCl}I‘SO, sa-
cando de los lugares memorizados Jas imagenes que ha alojado en
ellos. El método asegura el orden correcto en que s€ han de r?cqr—
dar los puntos, ya que la secuencia de los lugares dethrc? 'del edliiao
fija el orden. Los ejemplos de imégenf:s que da Qulnt}llano, e g.n—
cla y el arma, pueden sugerir que tenia en el pensamiento un dis-
curso que tocase, por un lado, asuntos navales (el ancla), y, por
otro, operaciones militares (el arma). . 1
No hay duda de que este método hade funcxo.nar para aque Eluf?
esté dispuesto a ejercitarse seriamente en esta glm‘nasm mnemoni-
ca. Nunca lo he intentado por,mi misma, pero he oido hablar de un
profesor que acostumbraba en veladas a entretener a sus fcllumn((i)s
preguntando a cada uno de ellos el nombre de. un objeto; uno de
ellos tomaba nota de todos los objetds en el mismo or(%en en que
habian sido nombrados. Ms tarde el profesor producia asomb.ro
general repitiendo la lista de los objetos e.n el orden c9rrecto. EJ,e-
cutaba su pequeiia proeza memoristica ubicando los objetos, .segl'm
iban siendo nombrados, en el alféizar de la ventana, en el escr?torlo,
en la papelera, etc. A continuacién, como Qumuhar}0 aconsejfm,'vol-
via a visitar esos lugares ordenadamente y les requeria sus depbsitos.
Nunca oy6 hablar de la mnemonica clés.i?a, sn}o q.ue fu.e de }ma ma-
nera muy independiente como descubrio su tecmc:.i. Si hubiese 2(111’1’1-
pliado sus esfuerzos conectando nociones a los objeto? recordados
en los lugares, habria podido producir un asombro aun mayor (;:x—
trayendo sus conferencias de la memoria, a la manera del orador
clasico. N
Aun cuando es importante reconocer que el art§ clasico se basa
en operativos principios mnemotécnicos, pl.lede, sin embargo, €x-
traviarnos el que lo despachemos con la ethu’eta. de '«mnemotec—
nia». Parece que las fuentes cldsicas describen Fecn.lczfs 1ntefna:1 qéfe
dependen de impresiones visuales de extraordfna,rla' intensidad. dl-
cerén hace hincapié en que la invencion de Simoénides del arte de

19




la memoria descansaba, no sé6lo en su descubrimiento de la impor-
tancia que tiene el orden para la memoria, sino también en el des-

cubrimiento de que el sentido de la vista es el mds vigoroso de todos
los sentidos.

Sagazmente ha discernido Siménides, o ha descubierto otro, que las
pinturas mas completas que se forman en nuestras mentes son las de las co-
sas que los sentidos han transmitido o impreso, siendo el de Ia vista el mis
penetrante de todos nuestros sentidos, y que por consiguiente las percep-
ciones recibidas por los oidos o por la reflexién pueden ser mas ficilmen-

te retenidas si se las transmite asimismo a nuestras mentes por medio de los
ojos*.

La palabra «mnemotecnia» recuerda a duras penas lo que pudo
haber sido la memoria artificial de Ciceron, con sus desplazamien-
tos entre los edificios de la antigua Roma, viendo los lugares, viendo
las imdgenes almacenadas en los lugares, con una visién penetrante
que al punto ponia en sus labios los pensamientos y palabras de su
discurso. Por mi parte prefiero emplear la expresién «arte de la me-
moria» para este proceso.

Nosotros, modernos desprovistos por completo de memoria, po-
demos, como el profesor, vernos a veces en el caso de emplear al-
guna mnemotecnia personal sin importancia para nuestra vida o
profesion. Pero en el mundo antiguo, carente de imprenta, sin pa-
pel en el que tomar notas o en el que mecanografiar conferencias,
el adiestramiento de la memoria era de extraordinaria importancia.
Y a las memorias de la antigiiedad se las educaba por medio de un
arte que reflejaba el arte y la arquitectura del mundo antiguo, y que
posiblemente dependia de una intensa memorizacién visual que
nosotros hemos perdido. Aun cuando la palabra «mnemotecnia»
no es de hecho errénea como descripcién del arte clasico de la me-
moria, hace, sin embargo, que este tema en verdad misterioso pa-
rezca mas simple de lo que es.

Un desconocido maestro de retérica’, en Roma, compilé, circa
86-82 a. C., un 1til libro de texto destinado a sus alumnos; con él in-
mortaliz6 no su propio nombre, sino el de la persona a quien se lo

20

dedicé. No deja de ser fastidioso que esta obra, tan extraordigaria—
mente importante para la historia del arte cldsico de la merx.10r1a ya
la que nos referiremos constantemente at lo largo de e‘ste libro, no
presente mas titulo que el poco informativo Ad Herenfu.um. El atar.e-
ado y eficiente maestro trata las cinc9 partes de la ret(.)rlca [mvir;fzo,
dispositio, elocutio, memoria, pronuntiatio] con el seco estilo d? un libro
de texto. Cuando llega a la memoria® como parte esencial de lo‘s
pertrechos del orador, abre el capitulo con estas pal'abras: «Vollv‘a-
monos ahora hacia el tesoro de las invenciones, hacia el guardian
de todas las partes de la retérica, la memoria». Hay dos clases. de me-
moria, continda, la una natural, la otra artificial. La memo.rla natu-
ral es aquella que, nacida simulténeament(.e con el pensam.lento, es-
ta injertada en nuestras mentes. La artiﬁcu.il es la m.en'xorila que ha
sido fortalecida y consolidada por el ejercicio. Esta disciplina puede
perfeccionar una buena memoria natural, e inclus<? las personas
peor dotadas pueden perfeccionar con el arte sus débiles memorias.
Tras este corto preambulo el autor anuncia bruscamente: «Aho-
ra vamos a hablar de la memoria artificial>. '
Enorme peso de historia abruma la seccién sobre la memor'la del
Ad Herennium. Gira en torno a fuentes griegas sobre la me'm.orla, .en
torno a tratados griegos de retérica de los que no ha subsistido nin-
guno. Es éste el unico tratado latino sobre el tema que se ha con-
servado, pues las notas de Ciceron y Quintiliano no son traFa.dqs
completos y presuponen que el lector esta de anterr’lano familiari-
zado con la memoria artificial y su terminologia. Es ésta realmente
la fuente principal, y de hecho la tinica C()mplefa, para el arte de la
memoria tanto del mundo griego como del latino. Su papel como
transmisor del arte clasico a la Edad Media presenta asimismo gna
importancia sin igual. E1 Ad Herennium era un texto b.w.n conocido
y muy usado en la Edad Media; gozaba de gran prestigio ya qu,e se
atribuia a Cicerén. Se creia, por tanto, que los conceptos alli ex-
puestos para la memoria artificial habifan sido redactados por el pro-
pio Tulio. B
En resumen, toda tentativa de recomponer el arte cldsico de la
memoria ha de basarse principalmente en la seccioén sobre la me-
moria del Ad Herennium. Y todas las tentativas, tal como las hacemos

21




en este libro, de recomponer la historia de este arte en la tradicién
occidental han de referirse constantemente a este texto como fuen-
te principal de dicha tradicién. Todo tratado de Ars memorativa, con
sus reglas para «lugares», sus reglas para «imagenes», etc., no hace
mas que repetir el plan, el contenido, cuando no las propias pala-
bras del Ad Herennium. Y aun los sorprendentes desarrollos del arte
de la memoria del siglo XV, objeto que principalmente explorare-
mos en este libro, conservan, bajo todos sus complejos incrementos,
los contornos del Ad Herennium. Incluso los mas impetuosos vuelos
de la fantasia de obras como el De umbris idearum de Bruno no pue-
den disimular el hecho de que el filésofo del Renacimiento est4 re-
corriendo una vez mds el viejo asunto de las reglas para lugares, las
reglas para imagenes, memoria de cosas, memoria de palabras.

Evidentemente nos incumbe, por lo tanto, intentar la tarea, en
modo alguno ficil, de tratar de comprender la seccién sobre la me-
moria del Ad Herennium. Lo que no hace en modo alguno ficil la ta-
rea es el hecho de que el maestro de retérica no se dirige a noso-
tros; pues no estd dando sus explicaciones a gente que no sabe nada
sobre memoria artificial. Se dirige a sus alumnos de retérica, reuni-
dos en torno a €l alrededor de 86-82 a. C., y ellos sabian de qué esta-
ba hablando; no necesitaban sino que el maestro les insinuase las
«reglas» para poder aplicarlas. Nosotros nos encontramos en un ca-
so diferente, y a menudo la rareza de algunas de las reglas de la me-
moria nos deja un tanto confundidos.

En lo que sigue, intento ofrecer el contenido de la seccién sobre
la memoria del Ad Herennium emulando el animado estilo del autor,
pero con pausas para reflexionar acerca de lo que nos dice.

La memoria artificial esta fundada en lugares e imagenes [ Cons-
tat igitur artificiosa memoria ex locis et imaginibus), definicién funda-
mental que se ha de repetir siempre en las diferentes épocas. Un lo-
cus es un lugar que la memoria puede aprehender con facilidad, asi
una casa, un espacio rodeado de columnas, un rincén, un arco, u
otros andlogos. Las imagenes son formas, marcas o simulacros [ for-
mae, notae, simulacra) de lo que deseamos recordar. Si, por ejemplo,

22

queremos recordar el género de un caballo, un leén, un aguila, he-
mos de colocar sus imdgenes en loci definidos.

El arte de la memoria es como un alfabeto interno. Quienes co-
nocen las letras del alfabeto pueden escribir lo que se les dicta y leer
lo que han escrito. Del mismo modo, quienes han aprendido mne-
ménica pueden poner en lugares lo que han oido y sacarlo de la
memoria. «Pues los lugares son muy parecidos a tablillas de cera o
de papel, las imdgenes son como letras, la colocacién y disposicion
de las imdgenes como el guidn, y la diccién es como la lectura.»

Si queremos recordar un material considerable, hemos de per-
trecharnos con una gran cantidad de lugares. Es esencial que los lu-
gares formen una serie y que los recordemos en ese orden, de suer-
te que podamos partir de cualquier locus de la serie y desplazarnos
tanto hacia delante como hacia atras. Si vemos, pongamos por caso,
un cierto nimero de conocidos nuestros puestos de pie en hilera,
no deberia suponer diferencia alguna para nosotros decir sus nom-
bres, ya comencemos por la persona que se halla a la cabeza de la ﬁ-.
la 0 comencemos por la cola o por el medio. Asi ocurre con los loci
de 1a memoria. «Si éstos han sido dispuestos con orden, el resulta-
do ha de ser que, hechos presentes por las imdgenes, podam.os re-
petir oralmente lo que hemos encomendado a los loci, procediendo
en cualquier direccién a partir de no importa qué l(?cus.» '

La formacién de los loci es de la mayor importancia, pues un mis-
mo conjunto de loci ha de ser empleado una y otra vez para recor-
dar materiales diferentes. Las imdgenes que hemos colocado en
ellos para recordar un conjunto de cosas desaparecen y se borran
cuando no volvemos a usarlas. Pero los loci permanecen en la me-
moria y podemos usarlos de nuevo colocando otro conjunto de ima"l—
genes para otro conjunto de materiales. Los loci son como las tabli-
llas de cera que permanecen después de que se haya borrado lo
escrito en ellas, siguiendo dispuestas para que se escriba en ellas de
nuevo.

A fin de asegurarnos de que no erramos al recordar el orden de
los loci, es provechoso proporcionar a cada quinto locus una marca
distintiva. Podemos por ejemplo sefalar el locus quinto con una ma-
no de oro, y ubicar en el décimo la imagen de un conocido nuestro

23



cuyo nombre sea Décimo. Podemos de este modo seguir poniendo
otras marcas en cada uno de los sucesivos quintos loci.

Lo mejor es formar los loci de la propia memoria en un empla-
zamiento desierto y solitario, pues la circulacién de mucha gente
debilita las impresiones. Por lo tanto, el estudiante resuelto a ad-
quirir un agudo y bien definido conjunto de loci ha de escoger un
edificio poco frecuentado en el que memorizar los lugares.

Los loci de 1a memoria no se han de parecer demasiado unos a
otros; demasiados espacios intercolumnares, por ejemplo, no son
buenos, pues el parecido del uno con el otro terminara confun-
diendo. Deben ser de mediano tamano, no demasiado anchos,
pues esto hace que las imigenes alojadas en ellos se vuelvan vagas,
y no demasiado pequenos, pues entonces la colocacién de las ima-
genes resultara sobrecargada. No han de estar iluminados dema-
siado brillantemente, pues entonces las imdgenes alojadas en ellos
deslumbraran y ofuscardn; ni han de ser demasiado sombrios, de
suerte que las sombras oscurezcan las imdgenes. Los loci han de es-
tar dispuestos a intervalos moderados los unos de los otros, a in-
tervalos tal vez de unos treinta pies, «pues al igual que el ojo ex-
terno, asi también el ojo interno del pensamiento €s menos
potente cuando sitia el objeto de la vista demasiado cerca o de-

masiado apartado».

Una persona con una relativamente amplia experiencia puede
pertrecharse ficilmente con tantos adecuados loci como guste, € in-
cluso la persona que crea que no posee bastantes loci suficiente-
mente buenos puede encontrar remedio. «Pues el pensamiento
puede abarcar no importa qué regién y construir en ella a su gusto
el emplazamiento de algtn locus.» (Es decir, la mneménica puede
hacer uso de lo que posteriormente se llamaran «lugares ficticios»,
en contraste con los «lugares reales» del método ordinario.)

Haciendo una pausa para reflexionar al final de las reglas para
lugares, quisiera decir que lo que a mi mds me sorprende respecto
a ellos es la increible precisién visual que implican. En una memo-
ria instruida por el procedimiento cldsico se puede medir el espacio
entre los loci y estipular la iluminacién de los mismos. Y, en defini-
tiva, las reglas dan la impresién de un hdbito social olvidado. ;Quién

24

es aquel hombre que camina lentamente por un edificio solitario, y
se detiene a intervalos con expresion atentar . .
Es un estudiante de retérica, que estd formando un conjunto de
) memoria.
o f]:alsiante ha sido dicho sobre lugares», continda 'el zftutor del Ad
Herennium, «volvAmonos ahora hacia la teoria de las 1m.agenes». Co-
mienzan entonces las reglas para las imégenes, la primera de las
cuales es que hay dos clases de imégenes., una para «cosa.s»d[res],
otra para «palabras» [verba). Se quiere decir que la «memoria de co
sas» confecciona imdagenes para recordar un argumento, una no-
cién o una «cosa»; por su lado la «<memoria d.e pz.ll?lbras» ha de en-
contrar imagenes para recordar cada palabra 'n.lfimdual.
Interrumpo aqui por un momento la concision de’ Questro autor
para recordar al Jector que, para el estudiante de I'etOI'lCZ'l, «cosas>; y
«palabras» tenian una significacion absolutax'{lente precisa en re 2}
cién con las cinco partes de la retorica. Esas cinco partes de la reto-

rica las define Cicerén del siguiente modo:

Invencién es la excogitacion de cosas verdaderas [7es], 0 cosas similares
a la verdad de manera que se haga plausible la causa; disposicién es la co-

i ; i6 ion de
locacién ordenada de las cosas descubiertas; elocucién es la adaptaciod

i ; i e per-
palabras convenientes a las [cosas] inventadas; memoria es la ﬁrm. ] p
cosas y palabras; pronunciacién es la modulacién de

cepcién por el alma de
y : a con la dignidad de las cosas 'y palabras’.

la voz y el cuerpo en congruenct

«Cosas» son pues la materia del discurso; «palabras» son e'lﬁle.ni
guaje del que la materia se viste. ¢Pretendes una memoria artt cgi
para recordar s6lo el orden de las nociones, argumentos, «Cosas» 1e
tu discurso? ¢O pretendes memorizar todas y cada una de 1.as pzll a-
bras en su orden correcto? La primera clase de memornia artificia f?s
la memoria rerum; la segunda es la memoria verbo?“um. Fl ideal, s;gun
lo definido por Cicerén en el pasaje citado, seria lograr unal: rrrijl
percepcion por el alma» tanto de cosas como de palabras. Pero

i A ue la «memoria de co-
«memoria de palabras» es mucho mas ardua g

sas»: los estudiantes mas débiles de retérica del autor del Ad Heren-

s . a
nium se asustaban ante la memorizacion de una imagen para cad

25




una de las palabras, e incluso Cicerén, como mds adelante veremos,
admitia que con la «memoria de cosas» era suficiente.

Volvamos ahora a las reglas de las imagenes. Hemos visto ya las
reglas de los lugares, y qué clase de lugares se ha de escoger para
memorizar. ;Qué cosa son las reglas y en qué relacién estan con las
imagenes para memorizar en los lugares? Llegamos asi a uno de los
mas raros y sorprendentes pasajes del tratado, a saber, las razones
psicolégicas que da el autor para la eleccién de imagenes mnemd-
nicas. ¢A qué se debe, pregunta, el que unas imagenes sean tan vi-
gorosas, agudas y adecuadas para despertar la memoria, mientras
que otras son tan débiles e inconsistentes que apenas la estimulan
en modo alguno? Debemos hacer un examen sobre este particular,
de suerte que sepamos cuales son las imdgenes que hemos de evitar
y cudles las que hemos de buscar.

La naturaleza nos ensena qué hemos de hacer. Cuando vemos en la vi-
da cotidiana cosas mezquinas, ordinarias y vulgares, generalmente no lo-
gramos recordarlas, a causa de que la mente no ha sido aguijoneada con
cosa alguna novedosa o maravillosa. Mas si vemos u oimos algo excepcio-
nalmente ruin, deshonroso, insélito, grande, increible o ridiculo, proba-
blemente lo recordaremos durante largo tiempo. Segiin esto, olvidamos co-
munmente las cosas inmediatas a nuestros ojos y oidos; a menudo
recordamos muy bien incidentes de nuestra infancia. Y esto no se debe a
ninguna otra razén sino a que las cosas ordinarias se escapan con facilidad
de la memoria en tanto que las sorprendentes y novedosas permanecen por
mas tiempo en la mente. La salida del sol, el curso del sol y la puesta de sol
no resultan maravillosos para nadie, ya que ocurren diariamente. Pero los
eclipses solares son fuente de admiracién porque ocurren raras veces, y son,
en verdad, mas maravillosos que los eclipses lunares, ya que éstos son mas
frecuentes. Asi, la naturaleza manifiesta que a ella no la excita un evento or-
dinario y comiin, sino que la mueven las apariciones nuevas o sorprenden-
tes. Dejemos entonces que el arte imite a la naturaleza, encuentre lo que
aquélla desea, y proceda segun las directrices de aquélla. Pues en la inven-
ci6n la naturaleza no es jamds lo dltimo, ni la educacién nunca lo primero;
acaece mas bien que los comienzos de las cosas nacen a partir de un talen-

to natural, y a los objetivos se llega mediante disciplina.

26

Debemos, pues, construir imagenes de tal suerte que puedan adherirse
a la memoria durante largo tiempo. Y obraremos de este modo si estable-
cemos las similitudes mds sorprendentes que sea posible; si logramos cons-
truir imdgenes que no sean corrientes o vagas sino activas [ imagines agentes];
si les atribuimos excepcional belleza o fealdad singular; si adornamos algu-
nas de ellas, por ejemplo con coronas o mantos de plrpura; de modo que
la similitud resulte mds clara para nosotros; o si las desfiguramos de alguna
manera, introduciendo por ejemplo a alguien tenido con sangre o man-
chado de barro o embadurnado con pintura roja, de modo que resulte mds
sorprendente su forma, o asignando determinados efectos cémicos a nues-
tras imagenes, todo ello asegurara asimismo la presteza de nuestro recuer-
do de ellas. Las cosas que recordamos con facilidad, cuando son reales, de
la misma manera las recordamos sin dificultad cuando son ficticias. Mas es
esencial esto: que se repasen una y otra vez mentalmente con rapidez todos

los lugares originales a fin de vivificar las imdgenes®.

Nuestro autor se mantiene claramente en la idea de auxiliar a la
memoria excitando afectos emocionales mediante imagenes sor-
prendentes y desacostumbradas, hermosas o deformes, comicas u
obscenas. Y es claro que piensa en imiagenes humanas, en figuras
humanas que portan coronas o mantos de pirpura, tenidas de san-
gre o embadurnadas de pintura, en figuras humanas comprometi-
das dramdticamente en alguna actividad —haciendo alguna cosa-.
Percibimos que nos hemos desplazado a un mundo extraordinario,
segun vamos repasando, con el estudiante de retdrica, sus lugares,
imaginando en ellos imadgenes hasta tal punto raras. El anclay el ar-
ma de Quintiliano como imagenes de la memoria, aun cuando mu-
cho menos excitantes, son mds ficilmente inteligibles que la me-
moria fantasticamente poblada en la que nos introduce el autor del
Ad Herennium.

Una de las muchas dificultades que ha de afrontar el estudiante
de la historia del arte de la memoria es el hecho de que un tratado
de Ars memorativa, a pesar de que no deja de proporcionar reglas,
sin embargo raramente facilita una aplicacién concreta de las re-
glas, es decir, raramente construye un sistema de imagenes mne-
ménicas en sus lugares. Esta tradicién arranca del propio autor del

27



Ad Herennium, que afirma que es deber del maestro de mneménica
ensenar el método de hacer imdgenes; tras dar unos pocos ejem-
plos, anima al estudiante a formar sus propias imdgenes. Cuando se
escriben «introducciones», dice, uno no debe hacer que el estu-
diante se las aprenda de memoria; se le ensenia el método y se le
abandona a su propia capacidad de inventar. Asi es como se ha de
proceder en la ensenanza de imdgenes mnemonicas®. Es éste un ad-
mirable principio tutorial, aun cuando sea de lamentar que dispen-
se al autor de mostrarnos una galeria o conjunto completo de imd-
genes agentes sorprendentes y desacostumbradas. Habremos de
contentarnos con los tres ejemplos que describe.

El primero es un ejemplo de imagen de «memoria de cosas». He-
mos de suponer que somos el abogado en la defensa de un pleito.
«El fiscal ha dicho que el demandado envenené a un hombre, pro-
duciéndole la muerte, y ha declarado que hay muchos testigos y
pruebas de este acto.» Hemos formado un sistema de la memoria en
torno al caso entero y queremos a continuacién poner en nuestro
primer locus de la memoria una imagen para recordar la acusacién
que se le hace a nuestro cliente. He ahi la imagen:

Imaginemos al hombre en cuestién como si estuviese acostado enfermo
en cama, si lo conocemos personalmente. Si no lo conocemos, adoptare-
mos entonces a alguien para que sea nuestro enfermo, pero no ha de ser
una persona de clase inferior, de manera que podamos tenerlo al instante
presente en la mente. Y colocaremos al lado de la cama al abogado, soste-
niendo con su mano derecha una copa, con la izquierda tablillas, y con el
dedo cuarto los testiculos de un carnero. De esta manera podemos tener en

la memoria al hombre que fue envenenado, los testigos y la herencia®.

La copa nos hard recordar el envenenamiento, las tablillas el tes-
tamento o herencia, y los testiculos del carnero, por similitud verbal
con festes, los testigos. El enfermo hace las veces del hombre en cues-
tién, o de algin otro que conocemos (siempre que no sea de las
anonimas clases inferiores). En los siguientes loci pondremos otros
capitulos de la acusacion, u otros detalles del caso, y si hemos im-
preso convenientemente los lugares y las imagenes seremos capaces

28

de recordar con facilidad cualquier punto que queramos tener pre-
sente. o

Este es, pues, un ejemplo de imagen de la memorla.clasma —con-
sistente en figuras humanas, activas, dramaticas, percusivas—, con los
demds accesorios que sirven para rememorar la entera «cosa» que
esta registrandose en la memoria. Aunque parece que t0d9 queda
explicado, encuentro, sin embargo, algo enganoso en'esta imagen.
Al igual que muchas otras cosas relativas a la memoria Qel Ad He-
rennium, nos parece que pertenecen a un mundo que o bien nos es
imposible entender o bien no es en realidad completamente expli-
cito para nosotros. .

En este ejemplo no le incumbe al escritor el recuerdo de los dis-
cursos del caso, sino el registro de los detalles o «cosas» del caso.
Ocurre como si, a la manera de un abogado, estuviese formando en
la memoria un archivo de sus casos. A la imagen dada se la coloca,
como una ficha, en el primer lugar del archivo de la memoria en
que se guardan los registros relativos al hombre acu’sado de.enve-
nenar. Si quiere buscar algo sobre el ciso no tiene mas que mirar la
imagen compuesta en la que esta registrado; y en lqs 151gulentes Fu—
gares, tras esa imagen, encontrard el resto del caso. Si ésta es una in-
terpretacién completamente correcta, tendremo.s que la memoria
artificial puede ser utilizada no s6lo para memorizar <.ilscursos, sino
también para guardar en la memoria una gran cantidad de mate-
riales que nos sera posible consultar a voluntad.

Las palabras de Cicer6én en De oratore, cuando habla de las. ven-
tajas de la memoria artificial, tienden tal vez a confirmar esta inter-
pretacién. Acababa de decir que los loci conservan el orden de los
hechos y que las imagenes designan los propios he.chos, de modo
que podemos usar los lugares 'y las imagenes como s1 fu?sen una ta-
blilla de escribir y las letras escritas en ella. «Pero ¢que me l.lejva»,
continua, «a declarar el valor que tiene para un oradory la utilidad
y eficacia de la memoria, el valor de retener la informacion que sef
te ha dado como sumario, y las opiniones que te has formado por i
mismo, el valor de tener las ideas firmemente implantadas en la
mente, y limpiamente dispuestos todos los recgrsos de tu Voc.abula-
rio, de prestar la mayor atencion a las instrucciones de tu cliente y

29



al discurso de tu oponente, al que has de responder, de manera que
les pueda parecer no ya que derraman lo que dicen en tus oidos, si-
no que lo imprimen en tu mente? Por consiguiente, es sélo la gen-
te con memoria poderosa la que sabe qué va a decir y por cudnto
tiempo va a hablar y en qué estilo, qué puntos han contestado ya y
cudles quedan por responder; ¢ incluso pueden recordar muchos
argumentos de otros casos que previamente han sostenido y mu-
chos otros que han oido a otra gente»'..

Estamos en presencia de pasmosos poderes de memoria. Y, se-
gin Cicerén, estos poderes naturales recibian ciertamente ayuda
con una educacién del tipo que se describe en el Ad Herennium.

La imagen que como ejemplo se ha descrito era una imagen de
la «memoria de cosas»: estaba disenada para hacer presentes las
«cosas» o hechos del caso, y se puede presumir que los siguientes lo-
ci del sistema contendrian otras imagenes de la «memoria de cosas»,
en las que se registrarian otros hechos relativos al caso, o diferentes
argumentos empleados por la defensa o la acusacién en sus discur-
sos. Las otras dos imdgenes que, como ejemplo, se ofrecen en el Ad
Herennium son imdgenes de la «memoria de palabras».

El estudiante que quiere adquirir la «<memoria de palabras» co-
mienza con los mismos procedimientos que el estudiante de la «me-
moria de cosas»; es decir, ha de memorizar lugares que van a conte-
ner imagenes. Pero se enfrenta con una tarea mds dificil, pues se
necesitan muchos mas lugares para memorizar todas las palabras de
un discurso que los que se requieren para sus nociones. Los ejem-
plos de imdgenes de la «memoria de palabras» son del mismo tipo
que la imagen de la «<memoria de cosas», es decir, representan figu-
ras humanas de unas caracteristicas poco acostumbradas, y sorpren-
dentes, y en situaciones percusivamente dramadticas —imagines agenies.

Nos disponemos a memorizar este verso:

Tam domum itionem reges Atridae parant'®.

[Aparejan ya los reyes hijos de Atreo su regreso a casa.]

Esta linea se encuentra solo en la cita que el autor del Ad Heren-
nium hace de ellay, o bien la inventé el propio autor para mostrar

30

su técnica mneménica o bien la tomé de alguna obra perdida. He-
mos de memorizarla mediante dos imdgenes en verdad extraordi-
narias.

La primera es «Domitius levantando sus manos hacia el cielo
mientras los Reges Marcii lo azotan». El traductor y editor del texto
de la edicién Loeb (H. Caplan) explica en nota que «Rex era el
nombre de una de las més distinguidas familias de la gens Marcia».
Quiza refleje la imagen una escena callejera en la que algunos dis-
tinguidos miembros de la familia Rex golpean a Domitius, de fami-
lia plebeya (que acaso se encuentre cubierto de sangre, para hacer-
lo mas memorable). Quiza se trate de una escena de la que el
propio autor fuese testigo. O tal vez fuera la escena de una comedia.
Mirese por donde se mire se trata de una escena percusiva y, por
consiguiente, conveniente como imagen de la memoria. Para re-
cordar la linea se la colocaba en un lugar. La vivida imagen al pun-
to hacia comparecer en la mente «Domitius-Reges», y ello hacia re-
cordar por semejanza sonora con «domum itionem reges». Asi se Nos
muestran, pues, los principios de una imagen de «memoria de pala-
bras», que lleva a la mente las palabras que la memoria busca, por
medio de su semejanza sonora con la nocién sugerida por la imagen.

Todos nosotros sabemos cémo a veces, cuando intentamos de-
nodadamente recordar una palabra o un nombre, acude a la men-
te una asociacién, por mds absurda y aleatoria que se quiera —algo
que se nos ha «metido» en la memoria—, que nos ayuda a sacarla
afuera. El arte cldsico tan sélo sistematiza este proceso.

La otra imagen para memorizar el resto del verso es «Aesopus y
Cimber vistiéndose para los papeles de Agamenén y Menelao en Ifi-
genia». Aesopus era un actor tragico muy conocido, amigo de Cice-
rén; de Cimber, evidentemente actor también, es ésta la unica men-
cién con que contamos®. Tampoco se conserva la pieza que se
disponen a representar. En la imagen estos actores se estan vistien-
do para realizar los papeles de los hijos de Atreo (Agamenon y Me-
nelao). Se trata de una excitante mirada entre bastidores sobre dos
actores famosos que se maquillan (tiznar una imagen con pintura
roja la vuelve memorable segiin las reglas) y visten para representar
sus papeles. Una imagen de este tipo presenta todos los requisitos

31



de la buena imagen mnemonica; por consiguiente, la empleamos
para recordar «Atridae parant», los hijos de Atreo se aparejan. Esta
imagen deparaba al punto la palabra «Atridae» (aunque no por si-
militud sonora) y sugeria también «aparejar» para el regreso a casa,
a través de los actores que se aparejan para entrar en escena.

Este método de memorizacién del verso no funciona por si mis-
mo, dice el autor del Ad Herennium. Tenemos que repasar el verso
tres o cuatro veces, es decir aprenderlo de carrerilla segtin la mane-
ra acostumbrada, y a continuacién representar las palabras sirvién-
donos de las imagenes. «De esta manera el arte complementard a la
naturaleza. Pues nadie va a ser lo suficientemente fuerte por si mis-
mo, si bien debemos senalar que la teoria y la técnica son, con mu-
cho, lo mas seguro.»" El hecho de que también hayamos de apren-
der de carrerilla el poema hace a la «<memoria de palabras» un poco
menos enganosa.

Reflexionando sobre las imagenes de la «memoria de palabras»
advertimos que nuestro autor parece ahora interesado no en los
asuntos propios del estudiante de retorica, tales como recordar un
discurso, sino en la memorizacion de versos de poemas o comedias.
Para recordar con este procedimiento un poema o una comedia in-
tegramente, uno ha de imaginar «lugares» que se extienden, casi
podriamos decir que a lo largo de millas, dentro de la memoria, «lu-
gares» por los que uno se desplaza mientras recita, extrayendo de
ellos los apuntes mnemoénicos. Y tal vez la palabra «apunte» nos dé
una pista sobre el modo en que el método funcionaba. ;Se apren-
dia realmente el poema de carrerilla, pero construyendo lugares
que alojasen imdgenes «apunte» en intervalos estratégicos?

Nuestro autor menciona que otro tipo de «memoria de pala-
bras» habia sido elaborado por los griegos. «Sé que la mayoria de
los griegos que han escrito sobre la memoria han seguido el cami-
no de catalogar imagenes en correspondencia con un gran nume-
ro de palabras, de suerte que quien aprendiese estas imagenes de
carrerilla las tendria listas sin que le fuese necesario hacer un gran
esfuerzo a la hora de buscarlas.»" Es posible que estas imagenes
griegas para las palabras fuesen simbolos taquigraficos o notae cuyo
uso se estaba poniendo de moda en el mundo latino de ese tiem-

32

po'. En su empleo mneménico puede presum%rse’, por una suertfe_
de estenografia interna, que los simbolos taquigraficos eran escr

tos interiormente y memorizados en los lugares de la/ memoria.
Afortunadamente nuestro autor desaprueba este metod(?, por
cuanto ni siquiera un millar de tales simbolos ready.-made seria sufi-
ciente para abarcar todas las palabras usadas. A decir VFrdad, el au-
tor del Ad Herennium es mas bien indulgente con 1o importa qu/e
clase de «memoria de palabras»; cosa comprensible, ya que €s mas
dificultosa que la «memoria de cosas». Se la ha de err.lplear como
ejercicio para fortalecer «aquella otra clase de memoria, la mem.o-
ria de cosas, Cuyo uso €s [mas] practico. De este modo pode.rr?os sin
esfuerzo pasar, por este adiestramiento dificultoso, a facilitar la
otra memoria». 3

La seccién sobre la memoria se cierra con una exhorta(:lon.a'l
trabajo duro. «En toda disciplina la teoria 'artlsuca es de poca/ u'tlh—
dad sin un ejercicio infatigable; pero especialmente en mn.emom(‘:a,
la teoria carece de todo valor si no se la hace buena con industrio-
sidad, dedicacién, trabajo y cuidado.: Has de aseg}lrarte d? que
cuentas con tantos lugares como sea posible y que €stos s€ ajt’lstan
lo maximo a las reglas; en la ubicacion de las imagenes habras de
ejercitarte todos los dias.»" . -

Hemos intentado comprender una suerte de gimnasia mnterna,
invisibles trabajos de concentracion que pueder.1 resultarnos. ext?a—
fios, si bien las reglas y ejemplos del Ad Herennium hacen m1§teno
sas incursiones en los poderes de organizacion de 12.15 memorias an-
tiguas. Pensamos €n hazanas de la memoria, regl/st.radas por los
antiguos: en c6mo Séneca el Viejo, maestro de retérica, erahc:ti)}i)az
de repetir dos mil nombres en el mismo orden 6’:n que se le a(li 1af1
dicho; y cuando en una clase de doscientos o mas estudiantes decia
cada uno, por turno, un verso, €ra capaz de rec1ta’r tf)dos los versos
invirtiendo el orden, es decir, comenzando por el ultimo \/lers‘o y teI:—
minando por el primero®. O recordamos que sr’m Agustin, instrut-
do también en la memoria como maestro de retorica que era,.cu'efl-
ta que un amigo llamado Simplicio era capaz de rffCltar 1? \I/'—;rglho
empezando por el final y terminando por el comienzo®™. ¥ er?os
aprendido en nuestro libro de texto que si tenemos conveniente 'y

33




firmemente fijados los lugares en la memoria podemos desplazar-
nos por ellos en cualquier direccion, sea hacia atris, sea hacia de-
lante. La memoria artificial puede explicar el espanto que inspira la
capacidad que tenian Séneca el Viejo y el amigo de san Agustin de
recitar al revés. Por fitiles que puedan parecer tales proezas, ilus-
tran el respeto que se concedia en la antigiiedad al hombre con una
memoria ejercitada.

Singular es en verdad el arte de este arte invisible de la memo-
ria. Refleja la arquitectura antigua, pero con un espiritu nada cla-
sico, centra su eleccién en lugares irregulares y evita los érdenes
simétricos. Estd lleno de imdgenes humanas de una clase muy par-
ticular; sefialamos el lugar que hace el nimero décimo con una ca-
ra parecida a la de nuestro amigo Décimo; vemos cierto numero
de conocidos nuestros puestos de pie en fila; visualizamos al hom-
bre en cuestién como enfermo, o si no le conocemos, como a al-
guien que conocemos. Estas figuras humanas estan llenas de acti-
vidad y dramatismo, son persuasivamente hermosas o grotescas.
Recuerdan mas a las figuras de una catedral gética que propiamen-
te a las del arte clasico. Aparecen desprovistas de toda moralidad,
ya que tienen como Unica funcién la de impresionar emocional-
mente la memoria a causa de su rareza o particular idiosincrasia.
Puede, sin embargo, deberse esta impresion al hecho de que no se
nos han dado los ejemplos de imdgenes de c6mo recordar, pon-
gamos por caso, las «cosas» justicia o templanza y sus partes, trata-
das por el autor del Ad Herennium cuando discute la invencién de
la materia de un discurso®. El cardcter elusivo que presenta el ar-
te de la memoria es una de las mayores contrariedades para quien
hace su historia.

Aun cuando la tradicién medieval se equivocaba realmente atri-
buyendo a Tulio la autoria del Ad Herennium, no erraba, sin embar-
g0, en su inferencia de que Tulio practicaba y recomendaba el arte
de la memoria. En su De oratore (que terminé en el 55 a. C.), trata
Cicerén sobre las cinco partes de la retérica con la elegante, dis-
cursiva y senoril manera que le caracterizaba —una manera muy di-

34

ferente de la de nuestro seco maestro de retérica—, y es en esta obra
donde se refiere a una mnemonica que obviamente se basaba en
técnicas idénticas a las descritas en el Ad Herennium.

La primera mencién de la mneménica se encuentra en el dis-
curso de Craso del libro primero, donde dice que de ningin modo
a él le desagrada, como auxiliar de la memoria, «aquel método de
lugares e imagenes que se ensefia en arte»™. Después, Antomf) cuen-
ta céomo Temistocles se negé a aprender el arte de la memoria «que
por primera vez se estaba introduciendo entonces», dicienc.lo que €l
preferia la ciencia del olvido a la del recuerdo. Antonio advierte que
esta frivola observacién no debe «hacer que menospreciemos el
adiestramiento de la memoria»®. Se prepara asi al lector para la bri-
llante narracién posterior en que Antonio cuenta la anécdota c{el
banquete fatal que ocasioné que Siménides inventase el art'e, an‘(éc-
dota con que comenzamos este capitulo. En el curso de la discusion
que va a continuaci6n sobre el arte de la memoria, Cicerén da una
bien aderezada versién de las reglas.

Por tanto (a fin de no resultar prolijo y tedioso en un tema que es bien
conocido y familiar), se debe emplear un amplio nimero de lugares, que
han de estar bien iluminados, clara y ordenadamente construidos y separa-
dos por intervalos moderados [locis est utendum multis, illustribus, explicatis,
modicis intervallis]; y las imagenes han de ser activas, punzantemente defini-
das, desacostumbradas y con capacidad de salir rdpidamente al encuentro
y de impresionar la psique [imaginibus autem agentibus, acribus, insignilis,

; ; in 123
quae occurrere celeriterque percutere animum possint]™.

Con la mayor economia, ha explicado las reglas de lugares y las
reglas de imagenes, a fin de no aburrir al lector repitiendo las ins-
trucciones propias de libro de texto, que son, por lo demds, bien co-

nocidas y familiares.
A continuacién hace una oscura referencia a ciertos tipos extre-

madamente sofisticados de memoria de palabras.

[...] suministrara la prictica que engendra el habito la habilidad de

usar estas [imdgenes], y [las imdgenes] de palabras similares, cambiadas o

35



no en cuanto al caso, extendiendo [la denotacién] de la parte a la denota-
cién del género, y el empleo de fa imagen de una palabra para rememorar
la oracién entera, distinguiendo, al igual que un pintor consumado, la po-
sicién de los objetos por la modificacién de sus formas?,

Habla seguidamente sobre el tipo de memoria de palabras (des-
crito como «griego» por el autor del Ad Herennium) que ensefa a
memorizar una imagen para cada palabra, pero decide (como el Ad

Herennium) que la memoria de cosas es el capitulo mas itil para el
orador.

La distincién en la memoria de palabras, esencial para nosotros, se lo-
gra mediante una gran variedad de imdgenes [en contraste con el uso de la
imagen de una palabra para la oracién entera, tema del que acaba de ha-
blar]; pues hay muchas palabras que sirven de conjunciones que ponen en
conexion los miembros de una oracién, y a éstas no se las puede formar con
ninguna clase de similitudes —de éstas hemos de modelar imdgenes para un
uso constante—; pero es la memoria de cosas lo especificamente propio del
orador: ésta la podemos imprimir en nuestra mente mediante la habil co-
locacién de sendas méscaras [singulis personis] que representen las cosas, de

manera que podamos captar las ideas por medio de imdgenes y su orden
por medio de lugares®.

El uso de la palabra persona para la imagen de la memoria de co-
sas es interesante y curioso. ¢Implica que la imagen de la memoria
eleva su efecto percusivo exagerando su aspecto tragico o cémico a
la manera del actor que lleva una mdscara? ;Sugiere que el teatro
era la fuente habitual de las percusivas imagenes de la memoria? ;O
la expresion quiere decir en este contexto que la imagen de la me-
moria es como un individuo conocido, segin el consejo del autor
del Ad Herennium, pero que lleva una méscara personal s6lo para es-
timular la memoria?

Cicerén nos ha suministrado un breve pero altamente conden-
sado tratado de Ars memorativa, que toca todos los puntos segtn el
orden habitual. Tras comenzar con la afirmacién, introducida por
la anécdota de Siménides, de que el arte consiste en lugares e ima-

36

genes, pasa a discutir la memoria natural y la a.rtiﬁcialll contlar:ll:z—
tual conclusién de que el arte puede perfeccxona}r a nau‘ i.-
Continia con las reglas de lugares y las reglas de 1@agenes, segul

damente se ocupa de la discusion sobrt? la memoria de cosas ydz
memoria de palabras. Aun cuando conviene en’que la m(le.m(zlrla y
cosas es la Ginica esencial para el orador, C}ceron ha realizado ﬁws
dentemente entrenamientos para la memoria d(’: palabras, y e?p ;3 rc; _
las imagenes de palabras se desplazan. (?), cambian sus casos .li;ém_
ducen una oracién entera a una sola imagen de p‘alab.ra, visualiz: -
dolo todo internamente de una manera extraordinaria, como s1 s

tratase del arte de un pintor consumado.

Y no es verdad lo que asevera la gente inepta [quod ab inertibus dicitur],
. o . o

que la memoria queda aplastada bajo el peso de las imdgenes y que m'clu
. . -

lo que podria haber sido retenido.de una manera natural, sin otra asiste

Cla (lue(la oscur e(il(l() l)lles y() mismo lle encont ado O b S mn
1a, . T ll mbres €nu entes

dotados de una memoria casi divina [summos homines et dif}ina prope merr:lo—
ria), a Cirmadas en Atenas y a Metrodoro de Esc.epsis en A.?na‘, dell qu:eseu el:
ce que vive todavia; ambos acostumbraban a decir que es'c’rlblan. ,O ((11 q -
rian recordar en determinados lugares de su posesion valiéndose

. o ‘e sigue
imagenes, como si estuviesen inscribiendo letras en cera. De aqui se sig
y ’ algo de la memoria si pre-

que esta practica no puede ser usada para sacar
pero sin duda se la puede

viamente no se tiene memoria por naturaleza,

. 2
obligar a comparecer si esta oculta®™.

En estas concluyentes palabras de Cicerén sobre el arte de. la me(;
moria aprendemos que la objecién que se .ha l(.evantaQO gempi
contra el arte clasico a todo lo largo de su historia subsiguiente -y
que ain hoy aduce todo aquel al que se le habla de ella— tl.lvz stl:s_
voceros en la antigiiedad. Eran gentes inertes 0 perezosas o (;nl a Ii_
les las que en tiempos de Cicerén tomapan el punto de wsEa e sIen -
tido comun, que, personalmente, susc1?1bo fle todo corazon —couna
he explicado antes, yo sOy s6lo una historiadora del arte, no e
practicante—, punto de vista segun el cual }odos estos lugares le "
genes terminarian enterrando bajo un cimulo de cascotes 1a m

icer6 cre-
pequena cosa que uno recuerda naturalmente. Ciceron es un

37




yente y un defensor. Sin duda él tenia por naturaleza una memoria
visual fantasticamente aguda.
¢Y qué pensar de esos hombres eminentes, Carmadas y Metro-
doro, con los que se encontrd y cuyos poderes memoristicos eran
«casi divinos»? Asi como era orador con una memoria espléndida-
mente adiestrada, Cicerén era asimismo platonista en filosofia, y pa-
ra un platonista la memoria presenta connotaciones especiales.
¢Qué quieren decir el orador y el platonista cuando hablan de me-
morias «casi divinas»?
El nombre de Metrodoro de Escepsis reverberara en muchas de
las paginas ulteriores de este libro.
La mds temprana obra sobre retérica de Cicerén es De inventio-
ne, escrita treinta anos antes que el De oratore, en la misma época
aproximadamente en que el desconocido autor del Ad Herennium se
hallaba compilando su libro de texto. Nada nuevo podemos apren-
der en el De inventione sobre lo que pensaba Cicerén en relacién con
la memoria artificial, pues el libro s6lo tiene que ver con la primera
parte de la retérica, es decir, con la inventio, con la invencién o com-
posicién de la materia de un discurso, compilacién de las «cosas» so-
bre las que versara el discurso. A pesar de esto, al De inventionele iba
a corresponder un papel muy importante en la historia posterior
del arte de la memoria, ya que fue a través de las definiciones de las
virtudes que Cicerén dio en esta obra como la memoria artificial pa-
$6 a ser en la Edad Media parte de la virtud cardinal de Ia prudencia.
Hacia el final del De inventione, Cicerén define la virtud como
«hdbito de la mente en armonia con la razén y el orden de la natu-
raleza», definicién estoica de la virtud. Afirma a continuacién que
la virtud tiene cuatro partes, a saber: prudencia, justicia, fortaleza y
templanza. Subdivide cada una de las cuatro virtudes principales en
sus partes correspondientes. La definicién que da de la prudencia y
Sus partes es como sigue:

La prudencia es el conocimiento de lo que es bueno, de lo que es malo
y de lo que no es ni bueno ni malo. Sus partes son memoria, inteligencia,
providencia [memoria, intelligentia, providentia]. Memoria es la facultad por
la que la mente recuerda lo que ha ocurrido. Inteligencia es la facultad por

38

la que se confirma lo que es. Providencia es la facultad por la que se ve que

1 27
algo va a ocurrir antes de que ocurra™.

La definicién que Cicerén da de las virtudes y sus partes fueron
una fuente importante para la formacién de lo que posteriormente
pas6 a ser conocido como las cuatro virtudes cardinales. Cuando Al-
berto Magno y Tomads de Aquino tratan de las virtudes en sus Sum-
mae, citan las tres partes de la prudencia de Tulio. Y fue el hecho .de
que Tulio hiciese a la memoria parte de la prudégcig el factor prin-
cipal de su recomendacién de la memoria aritificial. El razona-
miento era hermosamente simétrico y estaba relacionado con el he-
cho de que en la Edad Media se agrupaban juntamente el pe
inventioney el Ad Herennium, como si ambas fueran obras de Tulio;
se conocia a las dos obras respectivamente como Retérica Primeray
Segunda de Tulio; Tulio afirma en su Retdrica Primera que la me-
moria es una parte de la prudencia; en su Retérica Segunda,. dice
que existe una memoria artificial por la que se puede perfecc1'0nar
la memoria natural. En consecuencia, la practica de la memoria ar-
tificial es una parte de la virtud de la prudencia. Es desde ese pun-
to de vista desde el que Alberto y Tomis citan y discuten las reglas
de la memoria artificial.

El proceso por el que la Escolastica desconect6 la memoria de la
retérica y la trasladé a la ética lo estudiaremos mas por extenso en
un capitulo posterior®™. He hecho, como avance, una breve referen-
cia al tema en este lugar, ya que uno se pregunta si el uso pruden-
cial o ético de la memoria artificial fue enteramente inventado en la
Edad Media o si, también en este caso, tenia una raiz antigua. Los
estoicos, ya lo sabemos, concedieron una gran importancia al con-
trol moral de la fantasia como parte importante de la ética. No te-
nemos actualmente ninglin medio para saber, como hemos men-
cionado anteriormente, cudles eran las representaciones de las
«cosas» prudencia, justicia, fortaleza y templanza en la memoria ar-
tificial. ;Habria tenido la prudencia, por ejemplo, una forrrila mne-
ménica percusivamente hermosa, una persona como .algulen que
conocemos, que sostiene o tiene agrupadas en torno imagenes se-
cundarias como recuerdo de sus partes, en analogia con las partes

39



del caso contra el hombre acusado de envenenamiento que forma-
ban una imagen mneménica compuesta?

Quintiliano, hombre eminentemente sensato y educador de ca-
lidad, era el maestro senero de retérica en la Roma del siglo1d. C.
Escribi6 su Institutio oratoria mas de un siglo después que Cicerén su
De oratore. A despecho del gran peso que se concedia a la recomen-
dacién que Cicerén hiciera de la memoria artificial, pareceria que
su valor no se daba por supuesto en los circulos directrices de ret6-
rica romanos. Dice Quintiliano que algunas gentes dividen la retéri-
ca solamente en tres partes, sobre la base de que la memoria y la ac-
tio nos vienen «por naturaleza, no por arte»®. Su propia actitud
respecto a la memoria artificial no deja de ser ambigua; pese a ello
le concede una gran relevancia.

Al igual que Cicerén, Quintiliano introduce su relacién del arte
con la anécdota de su invencién por Siménides, relatando una idén-
tica, en lo principal, a la contada por Cicerén, si bien presenta al-
gunos detalles diferentes. Agrega que se encuentran en autoridades
griegas muchas y buenas versiones de la anécdota y que su amplia
circulacién contemporanea se debe a Cicerén.

Este logro de Siménides parece haber dado nacimiento a la observacién
de que la memoria se ve auxiliada si se estampan lugares en la mente, lo
que todos pueden creer comprobdndolo experimentalmente. Pues cuando
regresamos a un lugar tras una ausencia considerable, no sélo reconocemos
el propio lugar, sino que recordamos cosas que alli hicimos, y comparecen
las personas que encontramos y aun los indecibles pensamientos que pasa-
ron por nuestras mentes cuando alli estuvimos. Asi, como en la mayoria de
los casos, el arte se origina a partir de la experimentacion.

Se escogen lugares y se les ponen senales con la mayor variedad posible,
asi una casa espaciosa se divide en cierto nimero de habitaciones. Todo lo
que dentro haya de notable se imprime diligentemente en la mente, a fin
de que el pensamiento pueda recorrer todas las partes sin estorbo ni em-
barazo. La primera tarea es asegurar que no habrd dificultad en caminar
por estos lugares, pues esa memoria debe estar tan firmemente establecida
que pueda ayudar a otra memoria. A continuacién lo que ha sido anotado

40

o pensado se senaliza por medio de un signo que nos sirva de recordatorio.
Este signo puede proceder de la entera «cosa», como navegacion o guerra,
o bien de alguna «palabra»; pues lo que se escapa de la memoria es reco-
brado con el aviso de una sola palabra. Comoquiera que sea, supongamos
que tomamos el signo de la navegacién, como, por ejemplo, un ancla; o de
la guerra, como, por ejemplo, un arma. A estos signos se los dispone de la
siguiente manera: a la primera nocién se la ubica, como si dijéramos, en el
patio anterior a la casa; la segunda, digamos, en el atrio; al resto se lo colo-
ca ordenadamente en torno al impluvium, y se lo encomienda no sélo a los
dormitorios y salones, sino incluso a las estatuas y otras cosas semejantes.
Hecho esto, cuando se precisa reavivar la memoria, se comienza por reco-
rrer todos los lugares desde el primero, demandandoles lo que se les ha
confiado, de lo que uno se acordari por medio de la imagen. De este mo-
do, aun cuando sean numerosas las particularidades que uno precisa re-
cordar, todas quedan eslabonadas; las unas trabadas con las otras, como en
un coro, de manera que lo que va a continuacién no puede desviarse de lo
que tiene delante, a lo cual queda ensamtzlado, siendo el Unico requisito
una labor preliminar de aprendizaje.

Precisamos, por tanto, lugares, ya reales ya imaginarios, e imagenes, que
hemos de inventar. Las imdgenes son las palabras con las que anotamos las
cosas que hemos de aprender, de suerte que Cicerén dice: «Usamos los lu-
gares como cera y las imdgenes como letras». Serd conveniente citar sus pro-
pias palabras: «Se debe usar un amplio niimero de lugares que han de estar
bien iluminados, clara y ordenadamente construidos, con moderados inter-
valos entre ellos, y las imagenes han de ser activas, agudamente definidas,
desacostumbradas, con capacidad de salir ripidamente al encuentro y de
impresionar la mente». Lo que mds me maravilla es cémo Metrodoro pudo
encontrar trescientos sesenta lugares en los doce signos por los que el sol se
desplaza. Fra sin duda vanidad y jactancia de un hombre que se gloriaba de

PR "
tener una memoria mds vigorosa por el arte que por la naturaleza™.

El perplejo estudioso del arte de la memoria queda agradecid/o
a Quintiliano. Si no hubiera sido por sus claras directrices sobre c6-
mo hemos de caminar a través de las habitaciones de una casa, o de
un edificio publico, o a lo largo de las calles de una ciudad memo-
rizando nuestros lugares, nunca habriamos podido comprender so-

41



bre qué versaban las «reglas para lugares». Proporciona una razén

absolutamente racional de por qué pueden los lugares auxiliar a la

memoria, porque sabemos por experiencia que un lugar convoca
asociaciones en la memoria. Y el sistema que describe, que emplea
coOmo signos para «cosas» un ancla y un arma, o que convoca con el
solo empleo de un signo una palabra mediante la cual la oracién en-
tera comparece en la mente, tiene visos de ser muy posible y se en-
cuentra a la altura de nuestra inteligencia. De hecho se trata de lo
que deberiamos llamar mnemotecnia. Hubo, pues, en la antigie-
dad una prictica para la que esa palabra pudo tener el uso que ac-
tualmente le damos.

Quintiliano no menciona las tan peculiares imagines agentes, aun-
que €l las conocia ciertamente por cuanto cita la abreviatura cice-
roniana de las reglas, basadas en el Ad Herennium, o el tipo de prac-
tica de la memoria, con sus extraias imagenes, que se describe en
esa obra. Osa Quintiliano contradecir muy bruscamente al reveren-
ciado retdrico dando una estimacién totalmente diferente de Me-
trodoro de Escepsis. Para Cicerén la memoria de Metrodoro era
«casi divina». Para Quintiliano este hombre era un fanfarrén, poco
menos que un charlatin. Y aprendemos en Quintiliano un hecho
interesante —que sera estudiado mds adelante—: que el divino, o pre-
suntuoso (segun el punto de vista de cada cual), sistema de la me-
moria de Metrodoro de Escepsis se basaba en los doce signos del zo-
diaco.

Las ultimas palabras que Quintiliano dedica al arte de la memo-
ria son las siguientes:

Lejos estoy de negar que esos dispositivos pueden resultar ttiles para
ciertos objetivos, por ejemplo si hemos de repetir muchos nombres de co-
sas en el mismo orden en que las hemos oido. Aquellos que usan tales ayu-
das colocan a las cosas mismas en sus lugares de la memoria; ponen, por
¢jemplo, una mesa en el patio anterior a la casa, una tribuna en el atrio, y
asi sucesivamente para el resto, y, a continuacién, cuando de nuevo reco-
rren los lugares encuentran los objetos donde los pusieron. Tal practica ha
sido quizd de utilidad para aquellos que, después de una almoneda, han

acertado a mencionar qué objeto han vendido a cada comprador, pudien-

42

do ser verificadas sus declaraciones porlos libros de cuentas; proeza que se
afirma realiz6 Hortensio. Presta empero menores servicios en la retencion
de las partes de un discurso. Pues las nociones no convocan a las imagenes
como lo hacen las cosas materiales, y alguna otra cosa mas se ha de inven-
tar para ellas, si bien incluso en este caso un lugar particular puede servir
para que recordemos, por gjemplo, una conversacion que alli mantuvimos.
Pero ;como es capaz tal arte de captar una serie entera de palabras conec-
tadas? Paso por alto que hay ciertas palabras que es imposible representar
con ninguna similitud, por ejemplo las conjunciones. Podemos, es verdad,
a la manera de los taquigrafos, tener determinadas imagenes para toda co-
sa, y podemos utilizar un niimero infinito de lugares para recordar todas las
palabras de los cinco libros del alegato segundo contra Verres, € incluso po-
demos recordar todas ellas como si fueran depésitos guardados en un lugar
seguro. Pero ¢no se verd inevitablemente dificultada la corriente de nuestro
discurso con la doble tarea que imponemos a nuestra memoria? Pues ;c6-
mo se va a esperar que nuestras palabras fluyan en un discurso bien traba-
do, si hemos de estar atentos a las formas separadas de cada una de las pa-
labras? Por lo tanto, Cirmadas y Metrodoro de Escepsis, a los que me acabo
de referir, y de los que Cicerén dice que usaron este método, pueden guar-

. PR . P . . 31
darse sus sistemas para si mismos; mis preceptos seran mas sencillos™.

El método del subastador que ubica las imigenes de los objetos
reales que ha vendido en lugares de la memoria es practicamente €l
mismo que empleaba el profesor cuya manera de divertir a sus es-
tudiantes describimos mas arriba. Funcionara y sera 1til, dice Quin-
tiliano, para ciertos objetivos. Pero la extension del método con vis-
tas a recordar un discurso mediante imagenes de «cosas», piensa
Quintiliano que proporciona mas molestias que facilidades por
cuanto las imagenes de las «cosas» han de ser inventadas todas ellas.
Incluso en la sencilla forma de imagen del tipo del ancla y el arma
parece que no lo aconseja. A las imagenes de palabras las interpre-
ta como memorizacién de notas taquigraficas en lugares de la me-
moria; éste era el método griego, que el autor del Ad Herennium des-
cartaba, aunque Quintiliano pensaba que Cicerén lo admiraba en
Carmadas y Metrodoro de Escepsis.

Los «preceptos mas sencillos» para el adiestramiento de la me-

43



moria, con los que Quintiliano reemplazara el arte de la memoria,
consisten principalmente en la defensa del trabajo duro e intensivo
segun el procedimiento ordinario de aprender de carrerilla los dis-
cursos y demads cosas, pero admite que uno se pueda a veces auxiliar
con sencillas adaptaciones de algunos de los tratamientos mnemé-
nicos. Se pueden inventar, para uso particular, sefiales que nos re-
cuerden los pasajes dificiles, incluso se autoriza a adaptar estos sig-
nos a la naturaleza de los pensamientos. «Aun cuando procede del
sistema mnemonico», €l uso de tales signos no carece de valor. Pe-
ro hay, sobre todo, una cosa que socorrera al estudiante:

A saber, aprender un pasaje de carrerilla leyéndolo en las mismas ta-
blillas en las que se ha escrito. Pues encontrard ciertas trazas que le guia-
rin en la prosecucién de la memoria, y el ojo de la mente se fijard no sélo
en las paginas en que se han escrito las palabras, sino también en cada una
de las lineas, y a veces hablara como si estuviese leyendo en voz alta [...]
Este dispositivo presenta algiin parecido con el sistema mneménico que ya
he mencionado, pero, si algo vale mi experiencia, es mas expeditivo y efec-
tivo™,

Entiendo que con ello quiere decir que este método adopta del
sistema mneméonico el hdbito de visualizar la escritura en «lugares»,
pero que, en vez de intentar visualizar notas taquigraficas en un vas-
to sistema de lugares, visualiza la escritura ordinaria tal como real-
mente fue ubicada en la tablilla o en la pagina.

Lo que seria interesante saber es si Quintiliano imaginé prepa-
rar su tablilla o pdgina, con vistas a la memorizacién, anadiéndole
signos o notas, o incluso imagines agentes configuradas segtin las re-
glas, para sefializar los lugares a los que va llegando la memoria se-
gun viaja a lo largo de las lineas del escrito.

Hay, pues, una notable diferencia respecto al arte de la memo-
ria entre la actitud de Quintiliano y la del autor del Ad Herennium o
Ciceron. Evidentemente las imagines agentes, que gesticulan fantisti-
camente desde sus lugares y excitan la memoria con sus incitaciones
emocionales, le parecian tan engorrosas e intitiles para objetivos
mnemonicos practicos como nos lo parecen a nosotros. ¢Acaso la

44

sociedad romana se desplazé hacia una mayor sofisticacion, en la
que se habia perdido cierta intensa, arcaica, casi miagica e inmedia-
ta asociacién de la memoria con las itndgenes? ¢Acaso la memoria
artificial de Quintiliano no funcionaba por carecer de la necesaria
percepcién visualmente aguda para la memorizacion visual? No
menciona, a diferencia de Cicerdn, que la invencién de Siménides
dependia de la primacia del sentido de la vista.

De las tres fuentes del arte clasico de la memoria estudiadas en
este capitulo, no fue sobre la relacién critica y racional de Quinti-
liano sobre la que se fundaria la posterior tradicién occidental de la
memoria, ni sobre las oscuras y elegantes formulaciones de Cicerdn.
Se fundé sobre los preceptos expuestos por el desconocido maestro

de retdrica.

45



Capitulo 11
El arte de la memoria en Grecia:

memoria y alma

La anécdota de Simoénides y su tremenda evocacién de las caras
de la gente sentada en sus lugares del banquete, momentos antes
del espantoso final, puede sugerir que las imiagenes humanas eran
parte integrante del arte de la memoria que Grecia transmiti6é a Ro-
ma. Segun Quintiliano existian varias versiones en fuentes griegas',
y estd permitido conjeturar que la citada anécdota constituia la in-
troduccién normal de la seccién relativa a la memoria artificial de
los libros de texto de retérica: Hubo muchos ciertamente en griego,
pero no han llegado hasta nosotros, de ahi que dependamos de las
tres fuentes latinas en todas las conjeturas que podamos hacer en re-
lacién con la memoria artificial griega.

Simoénides de Ceos® (circa 556-468 a. C.) pertenece a la era pre-
socrdtica. Durante su juventud quizds estuviese vivo ain Pitigoras.
Fue uno de los mas admirados poetas liricos griegos (muy poco es
lo que ha sobrevivido de su poesia) y se le llamé «el de lengua me-
liflua», latinizado como Simonides Melicus; sobresalié particular-
mente en el empleo de una depurada imagineria. Diferentes inven-
ciones se atribuyeron a este hombre original y brillantemente
dotado. De él se dijo que fue el primero en pedir pago por los poe-
mas; el lado sagaz de la personalidad de Siménides aparece en la
anécdota de su invencién de la memoria, la cual depende del con-
trato por la oda. Otra innovacion que Plutarco atribuye a Siménides
es que, segun parecer de aquél, Siménides fue el primero en igua-
lar los métodos de la poesia y los de la pintura, teoria que después
resumiria Horacio en su famosa expresion ut pictura poesis. «Simoé-
nides», dice Plutarco, «llamé a la pintura poesia silenciosa y a la
poesia pintura que habla; pues las acciones que pinta el pintor se-
gun son llevadas a cabo, las palabras las describen tras ser realiza-
das»®.

47



Es significativo que se le atribuya a Siménides la paternidad de
la comparacién entre poesiay pintura, pues esto presenta un deno-
minador comin con la invencién del arte de la memoria. La se-
gunda de las invenciones descansaba, segun Ciceron, en el descu-
brimiento que Siménides hiciera sobre la superioridad del sentido
de la vista. La teoria que iguala poesia y pintura descansa asimismo
en la supremacia del sentido visual; tanto el poeta como el pintor
piensan en imagenes visuales que el uno expresa poéticamente y el
otro pictoricamente. Las relaciones elusivas que a lo largo de su his-
toria mantiene el arte de la memoria con otras artes estdn, pues, ya
presentes en la fuente legendaria, en las anécdotas de un Siménides
que vio poesia, pintura y mnemonica en términos de intensa visua-
lizacion. Anticipando aqui por un momento nuestro objetivo tlti-
mo, Giordano Bruno, hallamos que en una de sus obras mnemoni-
cas trata sobre el principio de usar imdgenes en el arte de la
memoria bajo los encabezamientos de «Fidias el Escultor» y «Zeuxis
el Pintor», y es bajo esos mismos encabezamientos donde discute la
teoria de ut pictura poesis'.

Simonides es el héroe cultual, el fundador de nuestra materia,
habiendo atestiguado su invencién no sélo Cicerén y Quintiliano,
sino también Plinio, Aelio, Amiano Marcelino, Suidas y otros, asi co-
mo una inscripcién. La Crdnica Paria, tablilla de marmol de 264 a. C.
aproximadamente, encontrada en Paros en el siglo XVII, registra fe-
chas legendarias de diferentes descubrimientos, asi la invencién de
la flauta, la introduccién del trigo por Ceres y Triptélemo, la publi-
cacion de la poesia de Orfeo; cuando llega a los tiempos histéricos
se hace hincapi€ en los festivales y en los premios que se adjudica-
ban en ellos. La declaracién que a nosotros nos interesa es la si-
guiente:

Desde el tiempo en que Siménides de Ceos, hijo de Leoprepes, inventor
del sistema de ayuda-memorias, gan6 el premio coral en Atenas, y se levan-

taron estatuas a Harmodio y a Aristogitdn, en el afio 213 [es decir, 477 a. C.]%.

Se conoce por otras fuentes que Siménides gané el premio coral
en una fecha antigua; cuando se registra el hecho en el marmol pa-

48

rio, se caracteriza al vencedor como «inventor del sistema de ayuda-
memorias». ]

Debemos pensar, creo, que Siménides dio realmente algun paso
notable en la mnemoénica ensenando o publicando reglas que, aun
cuando probablemente derivaban de una tradicién oral anterior, te-
nian el aspecto de una presentacién nueva del tema. No podemos
ocuparnos aqui de los origenes presimonideos del ar'te 'de la me-
moria; unos piensan que fueron pitagoricos; otros han insinuado in-
fluencias egipcias. Podemos imaginar que algunas de las formas del
arte pudieron ser técnicas usadas por bardos y cue'ntacuentos. Las
invenciones supuestamente introducidas por Siménides pueden ha-
ber sido sintomas de la aparicion de una sociedad mas altamente or.—
ganizada. Los poetas van a tener ahora un lugar econémico deﬁn'l-
do; y la mnemonica, que se practicaba en los tiempos de la mem?rla
oral, antes de la escritura, pasa a ser codificada en reglas. En las épo-
cas de transicion hacia formas nuevas de cultura es normal que se
etiquete de inventores a algunos individuos relevantes.

El fragmento conocido como Dialexeis, fechado en torno a 400
a. C., contiene la breve seccién sobre la memoria que va a continua-

cion:

Grande y hermosa invencién es la memoria, siempre provechosa para el
saber y para la vida.

Esta es la primera cosa: si prestas atencion [enderezas tu mente], la fa-
cultad de juzgar percibird mejor las cosas que circulan por ella [la r.m‘ente].

En segundo lugar, vuelve a repetir lo que oyes; pues oyendo y diciendo
a menudo las mismas cosas, lo que has aprendido entra por completo en tu
memoria.

En tercer lugar, lo que oyes ubicalo en lo que sabes. Por ejemplo, he-
mos de recordar xpvolrmoc [Chrysippos]; 1o ubicamos en xpuodc [oro] e
immoc [caballo]. Otro ejemplo: ubicamos TUpLAGLTMG {luciérnaga] en wip
[fuego] y Aapmewv [brillar].

Otro tanto para los nombres.

Para cosas [haz] asi: para el valor [ubicalo en] Marte y Aquiles; para la

‘ 6
metalurgia, en Vulcano; para la cobardia en Epeo”.

49



Memoria de cosas; memoria de palabras (o nombres). Aqui es-
tn los términos técnicos de las dos clases de memoria artificial, en
uso ya en el 400 a. C. Ambas memorias emplean imdagenes; la una
para representar cosas, la otra palabras; también esto forma parte
de las reglas familiares. Es verdad que no se proporcionan reglas de
lugares; pero la prictica aqui descrita de ubicar la nocién o la pala-
bra que se ha de recordar en la imagen reaparecerd a todo lo largo
de la historia del arte de la memoria, y sin duda hundia sus raices
en la antigiiedad.

Los perfiles del armazén de las reglas de la memoria artificial
existen ya medio siglo aproximadamente después de la muerte de
Siménides. Ello sugiere que lo que él «inventé», o codificé, pudie-
ron ser realmente las reglas, como a grandes rasgos las encontramos
en el Ad Herennium, si bien pudieron ser refinadas y ampliadas en
textos sucesivos que desconocemos, hasta llegar, cuatro siglos des-
pués, al maestro latino.

En este tempranisimo tratado de Ars memorativa se forman las
imagenes de palabras mediante una primitiva diseccién etimologica
de la palabra. En los ejemplos que se proporcionan de imdgenes de
cosas, se representa a las «cosas» virtud y vicio (valor, cobardia) y
también un arte (la metalurgia). Se las deposita en la memoria con
imagenes de dioses y hombres (Marte, Aquiles, Vulcano, Epeo).
Acaso podamos ver aqui, en una forma arcaicamente sencilla, esas
figuras humanas que representan «cosas» que con el tiempo dardn
lugar a las imagines agentes.

Se cree que la Dialexeis refleja ensefianzas sofistas, y que su sec-
cién sobre la memoria puede aludir a la mneménica del sofista Hi-
pias de Elis’, del que se dijo, en los didlogos pseudoplaténicos que
llevan su nombre, donde lo satirizan, que poseia una «ciencia de la
memoria» y que se jactaba de poder recitar cincuenta nombres tras
oirlos una sola vez, y también las genealogias de héroes y hombres,
las fundaciones de ciudades, y otras muchas cosas®. Parece en ver-
dad probable que Hipias fuese un practicante de la memoria artifi-
cial. Uno comienza a preguntarse si el sistema educativo sofista, al

que tan vigorosamente se opuso Platén, acaso emple6 profusamen-
te la nueva «invencién» para la memorizacién superficial de una

50

. s . el
buena cantidad de informacién miscelanea. Se advierte prorgo
i : «Gran-
entusiasmo con que se abre el tratado de la memoria sofista: «
. o a
de y muy hermosa invenci6n es la memoria, siempre prove(?l}osa p
! ¢Fue la nueva y hermosa invencion dela

el saber y para la vida». d
m it ento importante en la nuevay fructifera

memoria artificial un elem
técnica de los sofistas?

e 2 ar
Aristoteles estaba ciertamente familiarizado con la me.mona a
i aun-
ificial. a la que alude cuatro veces, no en calidad de expositor (
D) i ibié ib rdido®, sobre mne-
que segun Diégenes Laercio escribio un libro, pe » sok i
i cusion.
ménica), sino incidentalmente para ilustrar puntos en dis .
, i b1 eja que
Una de estas referencias se halla en los Topicos, cuando aconseja q

. s es—
se han de encomendar a la memoria argumentos relativos a cu

tiones de aparicién muy frecuente.

persona con una memoria educada, la memoria
ertada al purito con s6lo mentar sus lugartfs
habitos haran asimismo al hombre mas
premisas clasificadas ante el ojo de

Pues asi como en una
de las propias cosas es desp
[témoL], del mismo modo estos
presto en el raciocinio, ya que tiene su's : s
su mente, encontrandose cada una bajo su numero .

No cabe duda de que estos topoi usados por personas con una
memoria educada han de corresponderse con los ’loc.z mnem;)n;cxi)ls(;
y es en verdad probable que la propia palabra «toplcos»,’ta. c me
a en dialéctica, derive de los lugares de la mnem'omca.
as «cosas» 0 materias de la dialéctica, que se dieron a co-

picos son 1 on 8 <
nocer como topoi a partir de los lugares en que se las alr_nac

En De insomniis, Aristoteles dice que alguna gente tene suenos
ordenando los objetos que tienen de-
mneménico»'! —uno esta tentado a
dvertencia contra los que se
bien no se aclara como

se la us

en los que «les parece estar
lante de acuerdo con su sistema
pensar que se trata mas bien de una a

dedican en exceso a la memoria artificial, si ! g ome
En De anima hay una frase analoga: «ks po

emplea la alusién— quellos que

] - ] 1 ]
3 A 12
P . »l2,
Ordenan laS ideaS mnemotecnlcamente Creando lmagenes

51




Pero la més importante de las cuatro alusiones, y la que influyé
mads en la historia posterior del arte de la memoria, se encuentra en
el De memoria et reminiscentia. Los grandes escolasticos, Alberto Mag-
no y Tomas de Aquino, con sus proverbialmente agudas mentes,
percibieron que el Filésofo se refiere en su De memoria et reminiscen-
tia a un arte que es idéntico al que ensena Cicerén en su Retérica
Segunda (el Ad Herennium). Hicieron, pues, de esta obra aristotéli-
ca una suerte de tratado de la memoria, combinable con las reglas
de Tulio, y que suministraba justificaciones filos6ficas y psicolégicas
de esas reglas.

La teoria aristotélica de la memoria y la reminiscencia esta basa-
da en la teorfa del conocimiento que expone en De anima. Las per-
cepciones que aportan los cinco sentidos son, en primer lugar, tra-
tadas y elaboradas por la facultad de la imaginacién, y son las
imagenes asi formadas las que constituyen el material de la facultad
intelectual. La imaginacion es la intermediaria entre la percepcién
y €l pensamiento. Asi, en tanto que todo conocimiento deriva de las
impresiones sensoriales, el pensamiento actia sobre ellas, ya cuali-
ficadas, tras haber sido tratadas y absorbidas por la facultad imagi-
nativa. Es la parte hacedora de imagenes del alma la que realiza el
trabajo de los procesos mds elevados del pensamiento. De ahi que
«el alma nunca piensa sin un disefio mental»", «la facultad cogitati-
va piensa sus formas en disefios mentales»', «no se puede aprender
o entender nada, si no se tiene la facultad de la percepcion; incluso
cuando se piensa especulativamente, se ha de tener algiin disefio
mental con el que pensar»’,

Para la Escolastica y para la tradicién de la memoria que la suce-
di6 habia un punto de contacto entre la teoria mneménica y la teo-
ria aristotélica del conocimiento en la importancia que ambas asig-
naban a la imaginacién. Las afirmaciones de Aristételes acerca de la
imposibilidad de pensar sin un disefio mental son continuamente
alegadas para sostener el empleo de las imdgenes de la mnemoénica.

Y el propio Aristételes se vale de las imagenes de la mneménica pa-
ra ilustrar lo que dice a propésito de imaginacién y pensamiento.
Pensar, dice, es algo que podemos hacer siempre que deseemos,
«pues es posible poner cosas ante nuestros ojos como hacen aquellos

52

que inventan mnemonicas y construyen imagenes»". Compara la de-
liberada seleccién de imdgenes mentales sobre las que pensar con la
deliberada construccién de imagenes mediante las que se recuerda
en la mnemonica.

De memoria et reminiscentia es un apéndice de De anima'y comien-
za con una cita de esta obra: «Como antes se ha dicho en mi trata-
do Sobre el alma a propoésito de la imaginacion, es imposible pensar
sin un disefio mental»"". La memoria, prosigue, pertenece a la mis-
ma parte del alma que la imaginacién; es un archivo de disefnos
mentales, procedentes de las impresiones sensoriales con la anadi-
dura del elemento temporal, pues las imagenes mentales de la me-
moria no arrancan de la percepcién de las cosas presentes sino de
las pasadas. En cuanto que la memoria forma, de este modo, parte
de la impresién sensorial, no es privativa del hombre; también al-
gunos animales pueden recordar. Por su lado la facultad intelectual
entra en accién en la memoria, pues es en ella donde el pensa-
miento opera sobre las imdgenes almacenadas procedentes de la
percepcién sensorial. ’

Se hace asemejar el disefio mental, procedente de la impresion
sensorial, a una suerte de retrato pictérico, «cuyo mas duradero es-
tado describimos como memoria»", y se considera la formacién de
la imagen mental como un movimiento, como el movimiento de ha-
cer un grabado en cera con una sortija de sello. Es de la edad y el
temperamento de la persona de lo que depende el que la impresion
perdure largo tiempo en la memoria o se borre pronto.

Algunos hombres en presencia de considerables estimulos no tienen me-
moria a causa de enfermedad o por la edad, como si un estimulo o un sello
se imprimiese en agua fluyente. El trazo no les produce impresién alguna
por estar gastados como viejos muros de edificios, o por la dureza frente a la
recepcién de la impresion. Por esta razén tanto los muy jévenes como los
muy viejos tienen pobres memorias; se encuentran en estado fluido, el joven
por su crecimiento, €l viejo por su declinacién. Por la misma razén ni el muy
ripido ni el muy lento parece que tengan buenas memorias; los primeros
son mds blandos de lo que debieran, y los segundos, mds duros; en el pri-
mero el disefio no permanece, en el segundo no produce impresién®.

53



Arist6teles distingue la memoria de la reminiscencia o recorda-
cién. Recordacién es la recuperacién de un conocimiento o sensa-
ci6én habidos anteriormente. Es el esfuerzo deliberado por hacerse
camino entre los contenidos de la memoria, a la caza del contenido
que se intenta recordar. En este esfuerzo, Aristételes subraya dos
principios, conectados entre si. Se trata de los principios de lo que
nosotros llamamos asociacién, si bien él no emplea este término, y
orden. Comenzando por «algo similar, o contrario, o intimamente
conectado»” con lo que buscamos, llegaremos a ello. Se ha descrito
este pasaje como la primera formulacién de las leyes de la asocia-
cion por similaridad, disimilaridad y contigiidad?. Debemos asi-
mismo intentar recuperar el orden de los acontecimientos o las im-
presiones que nos puedan guiar al objeto de nuestras pesquisas,
pues los movimientos de la recordaci6n siguen el mismo orden que
los acontecimientos originales; y las cosas que resulta mas ficil re-
cordar son aquellas que tienen un orden, como las proposiciones
matemdticas. Pero necesitamos un punto de partida para iniciar el
esfuerzo de la recordacién.

Ocurre a menudo que no se pueda recordar en el momento, pero se
puede buscar lo que se quiere y se llega a encontrar. Esto sucede cuando al-
guien inicia muchos impulsos hasta que por fin inicia aquel que seguira el
objeto de su bisqueda. Pues el recordar depende realmente de la existen-
cia potencial de la causa estimulante [...] Pero es necesario tener seguro el
punto de partida. Por esta razén hay quienes usan lugares [Témwr] en sus
tareas de recordacién. La razén de esto es que se puede pasar rapidamen-
te de un escalén al siguiente; por ejemplo, de la leche a lo blanco, de lo
blanco al aire, del aire a la niebla; después de lo cual uno recuerda el oto-

no, en el supuesto de que intente recordar esa estacién?.

Lo que resulta cierto aqui es que Aristiteles se estd metiendo en
los lugares de la memoria artificial para ilustrar sus observaciones
sobre la asociacién y el orden en el proceso de la recordacién. Pe-
ro, al margen de esto, el sentido del pasaje es muy dificil de seguir,
cosa admitida por sus editores y anotadores®. Es posible que los es-
calones por los que uno pasa rapidamente de la leche al otofio —en

54

el supuesto de que se intente recordar esa estacion- dependan aca-
so de la asociacién césmica de los elementos con las estaciones. O
bien el pasaje esta corrompido y es tan fundamentalmente incom-
prensible como aparece.

Le sigue inmediatamente un pasaje en el que Aristoteles habla
de la recordacién que se comienza en cualquier punto de la serie.

Hablando en términos generales, el punto medio parece un buen pun-
to de partida; pues se recordara cuando se llega a ese punto si es que no an-
tes, 0, por el contrario, uno no recordara desde ningtin otro punto. Supén,
por ejemplo, que alguien piensa en una serie, que se puede representar
con las letras ABCDEFGH; si en E uno no logra recordar lo que queria, lo
logra, sin embargo, en H; desde aquel punto es posible viajar en ambas di-
recciones, es decir, hacia D o hacia F. Supén que alguien busca G o F, lo ha-
bra recordado al llegar a C, si busca G o F. Si no, entonces llegando a A.
Siempre se logra éxito de este modo. A veces es posible recordar lo que
queremos, a veces no; la razén de ello es que es posible viajar desde un pun-
to de partida idéntico en mds de una direccién; por ejemplo, desde C po-

. . z 24
demos ir directamente a F o sélo a D*.

Comoquiera que anteriormente se ha asemejado el tren de la re-
cordacién al locus mnemonico, podemos recordar, en conexién con
este bonitamente embarullado pasaje, que una de las ventajas de la
memoria artificial era que su poseedor podia partir de no importa
qué punto de sus lugares y caminar por ellos en cualquier direccion.

Para su propia satisfaccion, los escoldsticos probaron que el De
memoria et reminiscentia proporcionaba justificacion filosofica a la
memoria artificial. Es, con todo, muy dudoso que fuese esto lo que
Aristételes queria decir. Las referencias a las técnicas de la mnemo-
nica parece que sélo las emplea como ilustraciones de su tema.

La metifora empleada en las tres fuentes latinas a propdsito de
la mnemonica, que compara la escritura interna o impresién de las
iméagenes de la memoria en los lugares con la escritura en una ta-
blilla de cera, es obviamente una sugestiéon dada por el empleo que

55



se hacia en la época de la tablilla de cera para escribir. Sin embar-
g0, pone asimismo en conexién la mneménica con la antigua teo-
ria de la memoria, como advirtié Quintiliano cuando, en su intro-
duccién al capitulo de mneménica, senalé que él no proponia
detenerse en las funciones precisas de la memoria, «aun cuando
muchos mantienen el punto de vista de que las impresiones se gra-
ban en la mente de manera aniloga a las que una sortija de sello
graba en la cera»®.

Hemos citado antes el uso que Aristételes hace de esta metafora
a propoésito de las imagenes procedentes de las impresiones senso-
riales, que son como la impronta del sello en la cera. Tales impre-
siones son para AristSteles la fuente basica de todo conocimiento;
aun cuando sean refinadas y abstraidas por el intelecto agente, sin
ellas no puede darse pensamiento o conocimiento, pues todo co-
nocimiento depende de las impresiones sensoriales.

Plat6n usa la metifora de la impronta del sello en el famoso pa-
saje del Teeteto en el que S6crates supone que hay un bloque de ce-
ra en nuestras almas —de cualidad variable segiin los individuos— y
que éste es «el regalo de la Memoria, madre de las Musas». Siempre
que vemos, 0imos o pensamos algo, estamos colocando esta cera ba-
Jo las impresiones y los pensamientos, e imprimiendo en ella como
si hiciésemos impresiones con un sello®.

Mas Platon, a diferencia de Aristoteles, cree en la existencia de
un conocimiento que no deriva de las impresiones sensoriales, un
conocimiento que constituyen, latentes en nuestras memorias, las
formas o moldes de las Ideas, de aquellas realidades que conocia el
alma antes de su descenso a este mundo inferior. El conocimiento
verdadero consiste en adecuar las improntas de las impresiones sen-
soriales al molde o impronta de aquella otra realidad superior, de la
que las cosas inferiores de aqui son reflejos. En el Fedén se desarro-
lla el tema de que todos los objetos sensibles pueden ser referidos a
ciertos tipos de los que son semejanzas. No es en esta vida donde he-
mos visto o aprendido los tipos, sino que los vimos antes de que
nuestra vida comenzase, y estd en nuestras memorias su conoci-
miento innato. El ejemplo dado sugiere referir nuestras percepcio-
nes sensoriales de objetos iguales a la Idea de la Igualdad, que es in-

56

nata en nosotros. En sujetos iguales, tales como trozos iguales de
madera, percibimos la igualdad, porque la Idea de la Igualdad ha si-
do impresa en nuestras memorias, su sello permanece latente en la
cera de nuestra alma. El conocimiento verdadero consiste en ade-
cuar las improntas que provienen de las impresiones sensoriales a la
impronta bésica o sello de la Forma o Idea con la quelse corres-
ponden los objetos de los sentidos”. En Fedro, donde Platon expone
su visién de las funciones verdaderas de la retérica —persuadir a los
hombres al conocimiento de la verdad—, vuelve a desarrollar el te-
ma de que el conocimiento de la verdad y del alma consiste en re-
cordar, en la recordacién de las Ideas, vistas una vez por todas las al-
mas, y de las que todas las cosas terrestres no son mas que copias
confusas. Todo conocimiento y todo saber es el intento de recordar
las realidades, de recoger en unidad, por sus correspondencias
con las realidades, las numertsas percepciones de los sentidos. «En
las copias terrestres de la justicia y la templanza y de las otras i'deas
que tan preciosas son para las almas no hay luz alguna, sél? cierto
fuego; acercandose las imagenes a través de los oscurecidos 6rganos
del sentido, capta en ellas la naturaleza de lo que ellas imitan.»®

El Fedro es un tratado de retérica en el que se considera a la re-
térica no como un arte de persuadir para lograr ventajas personales
o politicas, sino como el arte de decir la verdad y persuadir a ella a
los que escuchan. El poder lograrlo depende del conocimiento del
alma, y el conocimiento del alma consiste en la recordacién de las
Ideas. La memoria no es una «seccién» en este tratado, como parte
del arte de la retorica; en su sentido platénico la memoria es el ci-
miento del conjunto. .

Es claro que, desde el punto de vista de Platon, el uso sofistico
de la memoria artificial ha de ser anatema, profanacion de la me-
moria. Es ciertamente posible que algunas de las sdtiras que Platon
hace contra los sofistas, por ejemplo su insensato uso de las etimo-
logias, sea explicable por los tratados sofistas de la memoria, con su
uso de etimologias de esa laya en pro de la memoria de palabras.
Una memoria platonica habria de estar organizada, no a la manera
trivial de tales mnemotecnias, sino en funcién de las realidades.

El intento grandioso de realizarlo, dentro del marco del arte de

57



la memoria, lo llevaron a cabo los neoplaténicos del Renacimiento.
Una de las mds percusivas manifestaciones del uso renacentista de
nuestro arte es el Teatro de la Memoria de Giulio Camillo. Dispo-
niendo imdgenes en los lugares de un teatro neocldsico —una ma-
nera completamente correcta de usar la memoria artificial-, el sis-
tema de la memoria de Camillo se basa (segun creia) en los
arquetipos de la realidad, de los que dependen las otras imagenes
secundarias, que abarcan el entero territorio de la naturaleza y el
hombre. La visién camilliana de la memoria es fundamentalmente
platonica (si bien también estdn presentes en el Teatro influencias
herméticas y cabalistas), y es su objetivo la construccién de una me-
moria artificial basada en la verdad. «Si los antiguos oradores», di-
ce, «en su deseo de ubicar diariamente las partes del discurso que
habian de recitar, las confiaban a fragiles lugares como cosas fragi-
les que eran, es razonable que nosotros, que queremos almacenar
para la eternidad la eterna naturaleza de todas las cosas que se pue-
den expresar mediante discurso... les asignemos lugares eternos»®.
En el Fedro, S6crates cuenta la siguiente historia:

He oido que en la ciudad egipcia de Naucratis vivia uno de los antiguos
dioses de aquel pafs, aquel cuya ave sagrada se llama Ibis, y cuyo nombre es
Theuth. Fue él quien invent6 los niimeros y la aritmética yla geometriay la
astronomia, asi como el juego de dados, y lo que es mds importante de to-
do, las letras. En aquel tiempo el rey de todo el Egipto era el dios Thamus,
que moraba en una gran ciudad de Ia regién superior, llamada por los grie-
gos Tebas la Egipcia, y a él le denominaban el propio dios Amén. A él se
present6 Theuth para mostrarle sus invenciones, diciendo que debian ser
ensenadas a los demds egipcios. Mas Thamus le interrogé por sus usos, y co-
mo Theuth le enumerase sus provechos, alababa o vituperaba las diferentes
artes, cosa que seria largo repetir; mas cuando llegaron a las letras: «Esta in-
vencién, oh Rey», dijo Theuth, «hard mas sabios a los egipcios, y mejorara
sus memorias; pues es un elixir de la memoria y la sabiduria lo que yo he
descubierto». Pero Thamus replicé: «Ingeniosisimo Theuth, un hombre
puede tener la capacidad de crear artes, pero la capacidad de juzgar sobre
la utilidad o nocividad que tengan para sus usuarios corresponde a otro; y
a ti, que eres el padre de las letras, te ha llevado tu propia aficién a adjudi-

58

carles un poder opuesto al que poscen realmente. Pues esta invencién pro-
duciri el olvido en la mente de aquellos que aprendan a usarlas, ya que
ellos no practicardn su memoria. Su confianza en la escritura, prod.ucida
por caracteres externos que no son parte de ellos mismos, reprimird en
ellos el uso de la propia memoria. Tt has inventado un elixir no de la me-
moria, sino de los recuerdos; y tii ofreces a tus alumnos la apariencia de la
sabiduria, no la sabiduria verdadera, y, sin instruccion alguna, podran leer
muchas cosas, y creer, por lo tanto, que saben muchas cosas, siendo, en su
mayor parte, ignorantes y duros, por cuanto no son sabios, sino tan s6lo

3 30
aparecen como sabios»™.

Se ha sugerido que este pasaje puede representar una supervi-
vencia de las tradiciones de la memoria oral, de la época anterior al
uso generalizado de la escritura®. ' '

Pero, como dice Sécrates, las memorias de los mas antiguos egip-
cios eran las de hombres verdaderamente sabios en contacto con las
realidades. A la antigua practica egipcia de la memoria se la pre-
senta como muy profunda disciplina®. Un discipulo de Giordano
Bruno empleé este pasaje en su tarea de propagar por Inglaterra la
bruniana versién hermética y «egipcia» de la memoria artificial co-
mo «escritura interna» de significacion misteriosa®.

Como ya el lector habra adivinado, forma parte del plan de este
capitulo examinar el tratamiento que los griegos dieron de la me-
moria desde el punto de vista de lo que va a ser importante en 'la his-
toria subsiguiente del arte de la memoria. Aristételes es esencial pa-
ra la forma escolastica y medieval del arte; Platén es esencial para el

arte en el Renacimiento.

Y viene ahora un nombre de recurrente importancia en nuestra
historia, Metrodoro de Escepsis, que, segun la observacion que
Quintiliano dejé caer, basaba su memoria en el zodiaco™. Todo pos-
terior usuario de un sistema de memoria celeste invocara a Metro-
doro de Escepsis como autoridad clasica de su introducc'%(’)n de las
estrellas de la memoria. ;Quién fue Metrodoro de Escepsis?

Pertenece a un periodo tardio de la historia de la ret()'rica grie-
ga, contemporéneo del magno desarrollo de la retérica latina. Con-

59



forme a las informaciones que ya nos dejara Cicerén, Metrodoro de
Escepsis estaba vivo atin en sus tiempos. Fue uno de los letrados
griegos a los que Mitridates Pontico llevé a su corte®. En su empe-
no por conducir al Oriente contra Roma, Mitridates afectaba el ai-
re de un nuevo Alejandro y trataba de dar un barniz de cultura he-
lenistica a la mezcolanza oriental de su corte. Metrodoro parece ser
el instrumento griego principal de este proceso. Parece haber de-
sempenado un considerable papel, tanto politico como cultural, en
la corte de Mitridates, de cuyos favores gozé ampliamente por algin
tiempo, aun cuando Plutarco insinte que su brillante pero cruel
amo lo mantuvo apartado eventualmente.

Sabemos por Estrab6én que Metrodoro fue el autor de una obra,
o varias, sobre retérica. «<De Escepsis», dice, «vino Metrodoro, varén
que cambié sus pesquisas filoséficas por la vida politica, y ensend re-
térica, principalmente, en sus obras escritas; y empleé un estilo de
nuevo cuno y deslumbré a muchos»*. Es licito inferir que la retdri-
ca de Metrodoro era del tipo florido «asidtico», y es muy probable
que expusiese su mnemoénica en su obra u obras sobre retérica, en
la seccion relativa a la memoria como parte de la retorica. Las obras
perdidas de Metrodoro pudieron estar entre las obras griegas sobre
la memoria que consulté el autor del Ad Herennium; es posible que
Cicerén y Quintiliano las leyeran. Pero todo lo que hayamos de ima-
ginar se basa en las declaraciones de Quintiliano, segin las cuales
Metrodoro «encontré trescientos sesenta lugares en los doce signos
por los que el sol se desplaza». Un escritor moderno, L. A. Post, ha
discutido la naturaleza del sistema memoristico de Metrodoro de la
siguiente manera:

Sospecho que Metrodoro estaba versado en astrologia, pues los astrélo-
gos dividian el zodiaco no sélo en 12 signos, sino también en 36 decanos, ca-
da uno de los cuales cubria 10 grados; se asociaba a cada decano una figura
de decano. Metrodoro agrupé probablemente 10 fondos artificiales (loci) ba-
Jjo cada figura de decano. De este modo tendria una serie de loci numerados
del 1 al 360, que podria usar en sus operaciones. Mediante un pequefio cdl-
culo podia hallar cualquier fondo (locus) valiéndose de su nimero, y por
cuanto todos estaban dispuestos segin orden numérico, estaba asegurado

60

contra el extravio de un fondo. Su sistema estaba, por consiguiente, bien di-

. P . ot 37
senado para la ejecucién de percusivas proezas memoristicas™.

Supone Post que el uso de imagenes astrologicas como lugares
aseguraba a Metrodoro el orden de la memoria, precisamente como
los lugares normales memorizados de un edificio aseguran el re-

_cuerdo de las imagenes que contienen y el de las cosas o palabras

asociadas, segin el orden debido. El orden de los signos, Aries, Tau-
ro, Géminis, etc., da de una vez un orden facilmente memorizable;
y si, ademas, Metrodoro contaba en su memoria con las imagenes
de los decanos —tres para cada signo—, poseeria en la memoria, co-
mo dice Post, un orden de imdgenes astrolégicas, que usadas como
lugares le depararian un conjunto de lugares en un orden fijo.

Es ésta una sugerencia sensata y no hay razén para que no se ha-
ya de usar un orden de imdgenes astroléogicas de un modo absolu-
tamente racional, como si fuese un orden de lugares numerados y
facilmente recordable. Esta sugerencia puede incluso dar una pista
para explicar algo que siempre me desconcerto, pareciéndome
inexplicable en el Ad Herennium; me refiero a la imagen de la me-
moria para recordar el pleito, mas concretamente a los testiculos
del carnero. Bien esta que por una clara analogia sonora se recuer-
den con ellos los muchos testigos del caso, pero ¢qué necesidad hay
de que sean los testiculos de un carnero? (Podria ser una explica-
cién el que Aries [carnero] sea el primero de los signos, y que la in-
troduccién de una referencia a un carnero en la imagen que se ha
de poner en el primer lugar para recordar el pleito ayudara a acen-
tuar el orden del lugar, que era el primero? ¢No serd que sin las en-
sefianzas perdidas de Metrodoro y otros escritores griegos sobre la
memoria no podemos entender por completo el Ad Herennium?

Quintiliano parece suponer que, cuando Cicerén dice que Me-
trodoro «anotaba» en la memoria todo lo que queria recordar, en-
tendfa que lo anotaba en su interior mediante la memorizacién en
determinados lugares de signos taquigraficos. Si esto es correcto, y
si Post estd en lo cierto, hemos de imaginar que Metrodoro escribia
en su interior taquigrificamente en las imagenes de los signos y de-
canos que tenia establecidas en su memoria como orden de sus lu-

61




gares. Abre esto una perspectiva algo alarmante; y el autor del Ad
Herennium desaprueba el método griego de memorizar signos para
cada palabra.

Plinio el Viejo, cuyo hijo asistié a la escuela de retérica de Quin-
tiliano, aporta en su Historia natural una pequena antologia de anéc-
dotas sobre la memoria. Ciro sabia los nombres de todos los hom-
bres de su ejército; Lucio Escipién, los nombres de todos los
romanos; Cineas podia repetir los nombres de todos los senadores;
Mitridates Péntico conocia las veintidés lenguas que se hablaban en
sus dominios; el griego Cdrmadas recordaba el contenido de todos
los voliimenes de una biblioteca. Y tras esta lista de exempla (que se
repetird constantemente en los posteriores tratados de la memoria),
Plinio afirma que el arte de la memoria

fue inventado por Simonides Melicus y perfeccionado (consummaia) por
Metrodoro de Escepsis, que podia repetir lo que habia oido con las mismas
palabras®.

Al igual que Siménides, Metrodoro hizo avanzar evidentemente
el arte. Tuvo que ver con la memoria de palabras, posiblemente me-
diante la memorizacién de notae o simbolos taquigraficos, y estaba
en conexion con el zodiaco. Eso es todo lo que realmente sabemos.

La mneménica de Metrodoro no tuvo por qué ser irracional en
modo alguno. Sin embargo, como se basaba en los signos del zodia-
co, pudo inspirar terror y dar lugar a rumores sobre poderes mne-
monicos magicos. Y si empled ciertamente en su sisterna las image-
nes de los decanos, a éstas se las consideraba ciertamente imagenes
magicas. Al sofista tardio Dionisio de Mileto, que prosper6 durante
el reinado de Adriano, se le acusé de ensenar mnemonica a sus
alumnos mediante «artes caldeas». Filéstrato, que cuenta la anéc-
dota, rechaza la acusacién®, pero muestra que sobre la memoria pu-
dieron recaer sospechas de esta indole.

El adiestramiento de la memoria con vistas a objetivos religiosos
fue relevante en el resurgimiento del pitagorismo de la antigiiedad
tardia. Yamblico, Porfirio y Diégenes Laercio se refieren a este as-
pecto de la ensefianza de Pitdgoras, aunque sin hacer ninguna alu-

62

sién especifica al arte de la memoria. Fil6strato, en su relacion so-
bre la memoria del sabio senero, o mago, del neopitagorismo Apo-
lonio de Tiana, introduce el nombre de Simoénides:

Habiendo preguntado Euxeno a Apolonio por qué atiin no habia escrito
nada, pese a estar lleno de nobles pensamientos y de expresarse tan clara y
prestamente, replicé: «Porque hasta ahora no he practicado el silencio».
Desde entonces se resolvié a enmudecer, y no hablé ciertamente en absolu-
to, aunque sus ojos y su mente todo lo recogian y todo lo almacenaban en
su memoria. Aun después de llegar a centenario, recordaba mejor que Si-
moénides, y acostumbraba cantar un himno en alabanza de la memoria, a
propésito de la cual dijo que todas las cosas se desvanecen con el tiempo, pe-

ro que la recordacién hace indesvanescible e inmortal al propio tiempo™®.

Durante sus viajes, Apolonio.visit6 India, donde conversé con un
brahmin que le dijo: «Percibo que tienes una excelente memoria,
Apolonio, y ésa es la diosa que nosotros adoramos especialmente>.
Los estudios de Apolonio con el brahinin fueron realmente muy
abstrusos y estuvieron dirigidos particularmente a la astrologia y la
adivinacién; el brahmin le regal$ siete anillos, grabados con los
nombres de los siete planetas, que Apolonio us6 segun el corres-
pondiente dia de la semana®.

Pudo ser en esta atmésfera donde se desarrollé una tradicion
que, en su marcha soterrada a través de los siglosy experimentando
transformaciones durante el proceso, aparecié en la Edad Media co-
mo Ars notoria®, arte magico de la memoria atribuido a Apolonio y
a veces a Salomaén. El practicante del Ars notoria contemplaba figu-
ras o diagramas curiosamente senalados, que llamaban notae, al
tiempo que recitaba plegarias mégicas. Confiaba en lograr de este
modo el conocimiento, o la memoria, de las artes y ciencias todas,
contando cada disciplina con una «nota» diferente. Quizd sea el Ars
notoria un descendiente bastardo del arte clisico de la memoria, 0
de esa dificultosa rama del arte que hacia uso de «notas» taquigra-
ficas. Se la considerd como una clase particularmente negra de ma-
gia y Tomds de Aquino la condené severamente®.

63




El hecho de la historia del arte de la memoria que en la anti-
guedad mds préximamente se relaciona con su historia posterior en
el Occidente latino es el empleo que se le dio en la gran era de la
oratoria latina, segtin lo reflejan las reglas del Ad Herenniumy las re-
comendaciones de Cicerén. Hemos de imaginarnos, de una mane-
ra inconcebible para nosotros, la memoria de un orador instruido
de aquel tiempo con sus érdenes arquitecténicos de lugares memo-
rizados y un buen surtido de imagenes para ellos. Hemos visto, en
los ejemplos de memorias citados, hasta qué punto producian ad-
miracién las proezas de una memoria diestra. Quintiliano habla del
estupor que originaban los poderes memoristicos de los oradores. Y
liega a sugerir que fue el fabuloso desarrollo que dieron los orado-
res a la memoria lo que atrajo la atencién de los pensadores latinos
hacia los aspectos filoséficos y religiosos de la memoria. Las palabras
de Quintiliano a este propoésito resultan sorprendentes:

Jamds nos habriamos percatado de hasta qué punto es grande y divino
el poder [de la memoria], si no fuese porque la oratoria ha elevado la me-

moria a su actual posicién de gloria®.

La sugerencia de que la practica inteligencia latina fue llevada a
reflexionar sobre la memoria a causa de su desarrollo en la mas im-
portante de las carreras que se le abrian al romano no ha recibido
tal vez la atencién que merece. No hemos de exagerar el punto de
vista, pero resulta interesante echar un vistazo a la filosofia de Cice-
rén desde este dngulo.

Cicerén no fue sélo la figura mas importante en la transferencia
de la retdrica griega al mundo latino, sino que fue asimismo clave
en la popularizacién de la filosofia platénica. En las Disputaciones
tusculanas, una de las obras que escribié durante su retiro con el ob-
jeto de difundir entre sus compatriotas el conocimiento de la filo-
sofia griega, Cicerén adopta la posicién platonica y pitagorica de
que el alma es inmortal y de origen divino. La prueba de ello es que
el alma posee memoria, «que Platén pretende entender como la re-
cordacién de una vida previa». Después de proclamar por extenso
su absoluta adhesién a la visién platénica de la memoria, el pensa-

64

miento de Cicerdn se dirige hacia aquellos que han sido famosos
por sus poderes memoristicos:

Por lo que a mi se refiere, me maravilla la memoria en grado ain ma-
yor. Pues ¢qué es eso que nos capacita para recordar, o qué caracter tiene,
o cudl es su origen? No me estoy refiriendo a los poderes memoristicos que,
segtin se ha dicho, posefan Siménides o Teodectes, o a los poderes de Ci-
neas, al que Pirro envié como embajador al Senado, o a los poderes, ya en
tiempos recientes, de Cirmadas o Metrodoro de Escepsis, que no ha mu-
cho tiempo vivia atin, o a los poderes de nuestro propio Hortensio. Hablo
de la memoria media del hombre, y principalmente de la de aquellos que
se dedican a algiin capitulo elevado del estudio y del arte, cuya capacidad

mental es dificil de estimar, por cuanto tanto es lo que recuerdan®.

A continuacién examina las psicologias no platénicas de la me-
moria, la aristotélica y la estoica, concluyendo que éstas no explican
los prodigiosos poderes que el alma manifiesta en la memoria. Se-
guidamente se pregunta cudl es el poder humano que da lugar a to-
dos los descubrimientos e invenciones que enumera®; el hombre
que fue el primero en dar un nombre a todas y cada una de las co-
sas; el hombre que fue el primero en unificar las diseminadas uni-
dades humanas constituyendo con ellas la vida social; el hombre
que inventé los caracteres de la escritura para representar los soni-
dos vocales del lenguaje; el hombre que anoté las sendas de las
errantes estrellas. Y antes atin, hubo «<hombres que descubrieron
los frutos de la tierra, el vestido, la vivienda, modos ordenados de
vida, la protecci6én contra las criaturas salvajes; hombres por cuya
influencia de civilizacién y refinamiento hemos pasado gradual-
mente de las indispensables artes manuales a las mds bellas artes».
Al arte, por ejemplo, de la musica y a sus «debidas combinaciones
de sonidos musicales». Y al descubrimiento de las revoluciones ce-
lestes; asi, lo que hizo Arquimedes cuando «fij6 en un globo los mo-
vimientos de la luna, el sol y las cinco estrellas errantes». Y quedan
mds famosos campos de la actividad: la poesia, la elocuencia, la fi-
losofia.

65



Un poder capaz de efectuar tal cantidad de resultados es, en mi opi-
nién, enteramente divino. Pues ¢qué es la memoria de cosas y palabras?
¢Qué, ademas, la invencién? [Quid est enim memoria rerum et verborum? Quid
porro inventio?] De seguro que ni siquiera Dios puede aprehender nada de
mds valor que esto [...] Por tanto, el alma es, como digo, divina; como osa
Euripides decir, Dios..."”

jMemoria de cosas; memoria de palabras! Es ciertamente signifi-
cativo que los términos técnicos de la memoria artificial se le ocu-
rran al orador cuando, como filésofo, esta probando la divinidad
del alma. Esa prueba se halla bajo los encabezamientos de las artes
de la retérica, memoria e inventio. El notable poder que el alma tiene
de recordar cosas y palabras es prueba de su divinidad; asi como
también lo es su poder de invencidn, no ya en el sentido de inven-
tar los temas o cosas de un discurso, sino en el sentido genérico de
invencion y descubrimiento. Las cosas que Cicerén alinea como in-
venciones representan la historia de la civilizacién humana desde
los tiempos mds primitivos hasta los mds altamente desarrollados.
(La capacidad de este desarrollo seria por si misma prueba del po-
der de la memoria; en la teoria retérica las cosas inventadas se al-
macenan en ¢l tesoro de la memoria.) Asi, la memoria y la inventio,
en el sentido en que se las trata en las Disputaciones tusculanas, son
transposiciones de las partes de la retérica a secciones en las que se
prueba la divinidad del alma, de acuerdo con los presupuestos pla-
ténicos de la filosofia del orador.

En esta obra Cicer6n probablemente estd pensando en el orador
perfecto tal como su maestro Platon lo definié en el Fedro, en el ora-
dor que conoce la verdad y conoce la naturaleza del alma, y por ello
es capaz de persuadir a las almas para la verdad. O bien podemos
decir que cuando el orador romano piensa en los poderes divinos
de la memoria puede estar asimismo acordandose del adiestra-
miento memoristico del orador, con toda su amplia y holgada ar-
quitectura de lugares en que se almacenan cosas y palabras. La me-
moria del orador, con su inflexible educacién con vistas a objetivos
practicos, ha pasado a ser la memoria del filésofo platénico en la
que encuentra la prueba de la divinidad e inmortalidad del alma.

66

Pocos pensadores han ponderado tan hondamente los proble-
mas de la memoria y el alma como Agustin, el maestro de retérica
pagano cuya conversion al cristianismo relata en su Confesiones. En
el admirable pasaje sobre la memoria que se halla en esta obra, uno
tiene la fuerte impresién de que Agustin poseia una memoria edu-
cada en las lineas de la mneménica clasica:

Avanzo hacia los campos y los espaciosos palacios de la memoria [cam-
pos et lata praetoria memoriae] donde se encuentran los tesoros [thesauri] de
imagenes innumerables, transportadas alld desde las cosas de toda especie
que los sentidos perciben. Se almacena alli todo cuanto pensamos, ya por
ampliacién, ya por disminucién, ya por otra clase de variacion de las cosas
que aporta el sentido; y todo lo que, no habiendo sido atin devorado y en-
terrado por el olvido, se ha encomendado y atesorado alli. Cuando entro
alli, demando al punto lo que quiero se me aparezca, y al punto compare-
ce alguna cosa; otras cosas habrin de ser buscadas por largo tiempo, como
si se encontrasen fuera de cierto recepticulo interno; otras salen precipita-
damente en tropel y, en la bisqueda y pesquisa de la cosa deseada, compa-
recen como diciendo: «Es esto por ventura?». A éstas las expulso, con la
mano de mi corazén, de la faz de mi memoria; hasta que aparezca, sin ve-
los y a 1a luz, la que yo quiero, saliendo fuera de su lugar secreto. Advienen
prestamente otras cosas, en orden ininterrumpido, segin se las ha convo-
cado; al frente, aquellas que abren el paso a las siguientes; y segtin abren el
paso se ocultan de la vista, aprestindose a comparecer a voluntad. Todo es-

. . . 48
to tiene lugar cuando recito algo de memoria®™.

Asi se abre la meditacién sobre la memoria, con la ilustracién, en
la primera frase, de la memoria como serie de edificios, como «es-
paciosos palacios», y con el empleo de la palabra thesaurus para alu-
dir a sus contenidos, recordando la definicién que el orador daba
de la memoria como «thesaurus de las invenciones y de todas las par-
tes de la retorica».

En estos parrafos iniciales, Agustin habla de las imagenes proce-
dentes de las impresiones sensoriales, que se almacenan en el «vas-
to patio» de la memoria [in aula ingenti memoriae], en su «amplia e
ilimitada camara» [penetrale amplum et infinitum]. Mirando en el in-

67



terior, ve el universo entero reflejado en imagenes que reproducen
no sélo los propios objetos, sino incluso los espacios intermedios
con admirable exactitud. Pero ni siquiera esto agota la capacidad de
la memoria, pues ella contiene también

un lugar interior, que no es, sin embargo, lugar alguno: y no son las ima-

genes de las cosas, sino las propias cosas®.

Y también se conservan en la memoria las afecciones de la mente.

El problema de las imagenes atraviesa el discurso entero. Cuan-
do se nombra una piedra o el sol, aun cuando no estén las propias
cosas a la vista del sentido, sus imagenes estin presentes en la me-
moria. Pero cuando se nombra «salud», «memoria», «olvido», ses-
tin o no presentes como imagenes en la memoria? Agustin parece
distinguir la memoria de las impresiones sensoriales de la memoria
de las artes y las afecciones de la siguiente manera:

Contempla en las explanadas, cuevas y cavernas de mi memoria innu-
merables [cosas] y entiende que estd innumerablemente llena de clases in-
numeras de cosas, ya como imagenes, ya COmo cuerpos; ora en presencia
actual, como las artes; ora en ciertas nociones e impresiones, como las afec-
ciones de la mente que retiene la memoria aun cuando la mente no se per-
cate, por cuanto todo lo que estd en la memoria, también estd en la mente:
sobre todas estas cosas yo corro, vuelo, me zambullo aqui y alld, en cuanto

me es posible, y no encuentro término®.

Se adentra a continuacién en mayores profundidades para en-
contrar a Dios en la memoria, pero no como imagen, ni en lugar al-

guno:

A mi memoria le has concedido el honor de residir en ella; pero en qué
cuarto de la memoria residas es lo que yo considero. Pues pensando en Ti,
he ido mas alld de aquellas partes de la memoria que las bestias también
han traspasado, pero no Te encontré alli, entre las imdgenes de las cosas
corporales; y llegué a aquellas partes a las que encomendé las afecciones de

mi mente, y no Te encontré alli. Y entré en el propio asiento de mi mente

68

[...] y tampoco alli estabas [...] ¢Y por qué ando buscando el lugar en que
moras, como si alli dentro hubiese lugares? [...] No hay lugar alguno; vamos

hacia delante y hacia atrds y no hay lugar...”

Es en calidad de cristiano como Agustin busca a Dios en la me-
moria, y es en calidad de platonista cristiano, en la creencia de que
el conocimiento de lo divino estd innato en la memoria. Pero esa
amplia y resonante memoria en la que se produce la busqueda ¢no
es la de un orador instruido? {Qué surtido de primera clase de no-
bles lugares de la memoria tenia a la mano aquel que pudo ver en
el cenit de su esplendor los edificios del mundo antiguo no mucho
antes de su destruccién!

«Cuando rememoro cierto arco, hermosa y simétricamente la-
brado, que, digamos, vi en Cartago», dice Agustin en otra obrayen
otro contexto, «una realidad que, habiendo sido dada a conocer a
la mente por los 0jos, se ha trasladado a la memoria y ocasiona la vi-
sién imaginaria»™.

Suavemente se ha producido la transicién de Cicerén, retérico
instruido y platonista religioso, a Agustin, retérico instruido y pla-
tonista cristiano, y hay afinidades obvias entre el Agustin que trata
sobre la memoria y el Cicerén que trata sobre la memoria en las Dis-
putaciones tusculanas. Ademds, el propio Agustin es quien dice que
fue la lectura de una obra perdida de Cicerén, el Hortensio (asi lla-
mada por el nombre de aquel amigo de Cicerén de memoria tan ex-
celente), lo que, antes que otras cosas, le impulsé a pensar seria-
mente en cuestiones religiosas, lo que «alteré mis afectos y convirti6
mis plegarias hacia Ti, oh Senor»®.

No recomienda ni estudia Agustin en los pasajes citados la me-
moria artificial, sino que sus exploraciones, casi inconscientemente,
estin meramente implicando una memoria que, por su extraordi-
naria capacidad y organizacién, no es igual a la nuestra. Las miradas
sobre la memoria del mas influyente de los Padres de la Iglesia lati-
nos originan especulaciones de cémo pudo haber sido una memo-
ria artificial cristianizada. ;Las figuras humanas de «cosas» como Fe,
Esperanza y Caridad, y las de las demas virtudes y vicios, o las de las
artes liberales, habrian tenido sus «lugares» en una memoria de tal

69



género, y habrian sido, tal vez, memorizados los lugares dentro de
las iglesias?

De esta clase son los interrogantes que a menudo rondan al es-
tudioso de este en verdad muy elusivo arte a todo lo largo de su his-
toria. Todo lo que se puede decir es que estas ojeadas indirectas son
lo inico que se nos otorga antes de que el arte se precipite, con to-
da la civilizacién antigua, en la Edad Oscura, donde se lo podra ver
en un contexto mas elevado. Y no debemos olvidar que Agustin le
concedia el honor de ser una de las tres potencias del alma, Memo-
ria, Entendimiento y Voluntad, que son la imagen de la Trinidad en
el hombre.

70

Capitulo 111
El arte de la memoria en la Edad Media

Alarico saque6 Roma en el ano 410, y los vindalos conquistaron
el norte de Africa en 429. Agustin moria en 430, durante el asedio
que los vandalos infligieron a Hipona. En esta época terrible de
derrumbamientos escribié Marciano Capella su De nuptiis Philologiae
et Mercurii, obra que conservaba para la Edad Media los contornos
del sistema educativo antiguo en las siete artes liberales (gramdtica,
retérica, dialéctica, aritmética, geometria, musica, astronomia). En
su relacién de las partes de la retérica, Marciano hace en el capitu-
lo de la memoria una breve descripcion de la memoria artificial. De
este modo la hizo entrar en el arte de la Edad Media, firmemente
alojada en su nicho correspondiente, dentro del esquema de las ar-
tes liberales.

Marciano residia en Cartago, donde se hallaban las grandes es-
cuelas de retérica en las que Agustin habia ensefado antes de su
conversién. En los circulos de retérica del norte de Africa se cono-
cia ciertamente el Ad Herennium; y se ha sugerido que el tratado tu-
vo un renacimiento tardio en esa drea, desde donde se difundiria a
Italia!. Lo conocia Jerénimo, quien lo menciona dos veces atribu-
yéndolo a Tulio?, como lo hicieron en la Edad Media. Sin embargo,
el conocimiento de la memoria artificial no iba a depender de los
Padres de la Iglesia con educacién retérica, como Agustin y Jer6ni-
mo, ni del conocimiento del propio texto del pagano Marciano Ca-
pella. Todos los estudiantes de retérica conocian sin duda las técni-
cas como en tiempos de Cicerén, y éstas habrian llegado hasta
Marciano a través de la vida civilizada de la antigiiedad, que aun no
habian arrasado por completo las invasiones de los barbaros.

En su ordenado repaso de las cinco partes de la retorica llega
Marciano en el momento debido a la cuarta parte, la memoria, dela
que habla asi:

71




¢

El orden nos lleva ahora a los preceptos de la memoria, que es cierta-
mente un [don] natural, pero que puede encontrar asistencia en el arte. Es-
te arte se basa no s6lo en unas pocas reglas, sino que requiere una buena
dosis de gjercicio. Su utilidad es que nos capacita para aprehender palabras
y cosas con una comprensién ripida y firme. No hemos de retener [en la
memoria] sélo aquellos asuntos que nosotros mismos hemos inventado, si-
no también los que nuestro adversario aporte en la disputa. Se sostiene que
Siménides, poeta y también filésofo, inventé los preceptos de este arte,
pues cuando repentinamente se derrumbé una sala de banquetes y los pa-
rientes de las victimas no pudieron reconocer {los cuerpos], él informé so-
bre el orden en que estaban sentados y sus nombres, que habia registrado
en la memoria. Esta [experiencia] le ensefi6 que es el orden lo que sirve de
sostén para los preceptos de la memoria. Se han de ponderar estos [pre-
ceptos] en lugares bien iluminados [in locis illustribus], en los cuales se han
de ubicar las imagenes de las cosas [species rerum]. [Para recordar], por
ejemplo, una boda, puedes considerar mentalmente una muchacha tocada
con un velo; o una espada o alguna otra arma, para un asesino; en cuanto
se depositan las imagenes [en un lugar] se ha de devolver el lugar a la me-
moria. Pues asi como lo escrito se fija con letras en cera, asi lo que se con-
signa en la memoria se imprime en lugares, como en la cera o en la pagi-
na; y la recordacién de las cosas se produce por las imdgenes, como si
fuesen letras. Pero, como mads arriba se ha dicho, este asunto requiere mu-
cha prictica y trabajo, de ahi que habitualmente se aconseje que tomemos
nota de las cosas que queremos retener con facilidad, de suerte que, si el
material es largo, dividiéndolo en partes pueda quedar mds ficilmente ad-
herido [a la memoria]. Es provechoso ubicar notae junto a cada uno de los
puntos que queramos retener. {En la memorizacién, el asunto] no ha de
ser leido en alta voz, sino meditado con un murmullo. Y es obviamente me-
jor ejercitar la memoria por la noche que por el dia, cuando el vasto silen-
cio que nos rodea nos ayuda de tal modo que los sentidos no desvian hacia
fuera la atencién.

Hay memoria de cosas y memoria de palabras, pero no se han de me-
morizar siempre las palabras. A menos que se cuente con [mucho] tiempo
para la meditacion, bastard con retener en la memoria las cosas, particular-

mente si no se tiene una memoria buena por naturaleza®.

72

Podemos reconocer aqui con bastante claridad los temas de la
memoria artificial, pese a ser una relacién muy sucinta. Las reglas
de lugares quedan limitadas a s6lo una (buena iluminacién); no se
dan reglas para las percusivas imagines agentes, aun cuando uno de
los ejemplos de imdgenes es humano (la muchacha en traje de no-
via); la otra (el arma) es del tipo de las de Quintiliano. Seria impo-
sible practicar el arte con instrucciones tan ligeras como éstas, pero
se ha dicho lo bastante para hacer reconocible el tema si se dispo-
nia de la descripcién del Ad Herennium, como ciertamente sucedia
en la Edad Media.

No obstante, Marciano parece recomendar el método de Quin-
tiliano para memorizar mediante la visualizacion de la tablilla o de
la pagina manuscrita en que se escribe el asunto —dividido en partes
claramente definidas y con algunas senales o notae como puntos es-
paciales de referencia—, que se ha de encomendar a la memoria con
un débil murmullo. Lo vemos atento a sus paginas cuidadosamente
preparadas, y le oimos turbar débilmente el silencio de la noche
con sus murmullos.

En la antigiiedad se consideré al sofista Hipias de Elis causante
del sistema de educacién general basado en las artes liberales*; Mar-
ciano Capella las conocia en su tardia forma latina, en los tiempos
inmediatamente anteriores al derrumbamiento de toda la organiza-
ci6n educativa con la demolicién del mundo antiguo. Present6 su
obra sobre éstas en la forma romadntica y alegérica que tan alta-
mente atractivo lo hizo en la Edad Media. En las «nupcias de Filo-
logia y Mercurio», la novia recibia como regalo de bodas las siete ar-
tes liberales personificadas en mujeres. La Gramatica era una severa
senora de edad, que porta un cuchillo y una lima con los que borrar
los errores gramaticales de los ninos. La Retérica era una espigada
y hermosa mujer, ataviada con ricas vestiduras decoradas con las fi-
guras del discurso y portando armas con las que herir a sus adver-
sarios. Las personificaciones de las artes liberales se adaptan nota-
blemente bien a las reglas de las imdgenes de la memoria artificial
—percusivamente feas o hermosas—, llevando consigo imagenes se-
cundarias para recuerdo de las partes, como el hombre de la ima-
gen del pleito. El estudiante medieval que comparase su Ad Heren-

73



nium con la memoria artificial de Marciano podria haber pensado
que se le introducia en una memoria clasica correcta para las «co-
sas» liberales.

En el mundo de los barbaros las voces de los oradores enmude-
cieron. Cuando falta la seguridad la gente no puede celebrar en-
cuentros pacificos para escuchar discursos. La ensehanza se retir6 a
los monasterios, y el arte de la memoria con fines retéricos se hizo
innecesario, si bien la memorizacién quintilianista de una pigina
escrita preparada podia ser atin de utilidad. Casiodoro, uno de los
fundadores del monacato, no menciona la memoria artificial en la
seccion de retérica de su enciclopedia sobre las artes medievales.
Tampoco la mencionan Isidoro de Sevilla ni Beda el Venerable.

Uno de los momentos mas agudos de la historia de la civilizacién
occidental se produce cuando Carlomagno requiere a Alcuino para
que acuda a Francia a restaurar el sistema educativo de la antigiie-
dad en el imperio carolingio. Alcuino escribié el didlogo «Sobre la
retdrica y las virtudes» para su real senor; en é] Carlomagno pide se
le instruya en las cinco partes de la retérica. Cuando llegan a la me-
moria mantienen la siguiente conversacién:

Carlomagno: :Qué has ahora de decirme sobre la memoria que supongo
es la mas noble parte de la retérica?

Alcuino: Qué verdad he de decir sino repetir las palabras de Marco Tu-
lio, que «la memoria es el tesoro de todas las cosas y si no se la hace custo-
dia de las cosas y palabras ideadas, sabemos que todas las otras partes del
orador, por mas distinguidas que sean, se vuelven nada».

Carlomagno: :No hay otros preceptos que nos digan c6mo puede ser ob-
tenida o incrementada?

Alcuino: Sobre ella no tenemos mds preceptos que ejercicio en memori-
zar, prictica en escribir, aplicacién al estudio, y el evitar la embriaguez, que

es Ja mayor afrenta que se le puede hacer a todos los buenos estudios...”

jLa memoria artificial ha desaparecido! jSus reglas se han desva-
necido y se las ha reemplazado con un «evitar la embriaguez»! Al-
cuino tenfa pocos libros a su disposicién; confeccioné su retdrica a
partir de s6lo dos fuentes, el De inventione de Cicerén y la retérica de

74

Julius Victor, con una pequena ayuda de Casiodoro y de Isidoro®. De
éstos s6lo Julius Victor menciona la memoria artificial y apenas de pa-
sada y a la ligera’. De ahi que la esperanza de Carlomagno de que
pudiese haber otros preceptos para la memoria sufriese un buen
chasco. Pero no se le dejé de hablar sobre las virtudes prudencia,
justicia, fortaleza y templanza. Y cuando pregunté por las partes de
la prudencia obtuvo la respuesta correcta: «Tres, memoria, intelligen-
tia, providentia»®. Alcuino usaba, por supuesto, el tratamiento que Ci-
cerén da a las virtudes en De inventione; pero parece que no conoclo
el segundo caballo del carro, el Ad Herennium, que, como parte de
Ja prudencia, transportaria la memoria artificial a muy empinadas
alturas.

Resulta algo extrano el desconocimiento que Alcuino tenia del
Ad Herennium, ya que Lupus de Ferriéres lo menciona en el ano 830
y de él existen varios manuscritos del siglo IX. Los manuscritos mas
antiguos no son completos; les faltan partes del libro primero, que
no es el que contiene la seccién de la memoria. Los manuscritos
completos que subsisten datan del siglo X11. La gran cantidad, poco
habitual, de manuscritos que han llegado hasta nosotros atestiguan
la popularidad de la obra; la mayoria datan del siglo X1 al XIV, cuan-
do parece que la obra estuvo mds en boga’.

Todos los manuscritos adscriben la obra a Tulio, y se la asocia al
genuinamente ciceroniano De inventione; 1a costumbre de relacionar
ambas obras quedo ciertamente establecida en el siglo X11". Se da
primero el De inventione —descrito como Retérica Primera o Vieja
Retérica-, seguido inmediatamente del Ad Herennium como Retori-
ca Segunda o Nueva Retérica. Se pueden presentar muchas prue-
bas de c6mo fue universalmente aceptada esta clasificacion. Dante,
por ejemplo, la considera obviamente segura cuando presenta la
«prima rhetorica» como referencia para una cita del De inventione”.
La eficaz alianza de las dos obras era ain operativa cuando aparecio
la primera edicién impresa del Ad Herennium, en Venecia, en 1470;
se public6é juntamente con De inventione, recibiendo en la portada
ambas obras el titulo tradicional de Rhetorica nova et vetus. Esta aso-
ciacién es de gran importancia para comprender la forma medieval
de la memoria artificial. Pues Tulio presté mucha atencion en su

75



‘

Retorica Primera a la ética y a las virtudes, presentdndolas como «in-
venciones» o «cosas» sobre las que el orador deberia tratar en el dis-
curso. Por su parte, en la Retérica Segunda proporcioné reglas acer-
ca de cémo se habian de almacenar las «cosas» inventadas en el
tesoro de la memoria. ;Cudles eran las cosas que el piadoso Medie-
vo queria sobre todo recordar? Seguramente eran las cosas que for-
maban parte de la salvacién o la condenacién, los articulos de la fe,
los caminos que por las virtudes llevan al cielo y por los vicios al in-
fierno. Estas eran las cosas que esculpié en lugares de sus iglesias y
catedrales, que pint6 en sus ventanales y frescos. Y éstas eran las co-
sas que queria sobre todo recordar valiéndose del arte de la memo-
ria, el cual se iba a emplear para fijar en la memoria el complejo
material del pensamiento didactico medieval. El término «mnemo-
tecnia», con sus modernas asociaciones, es inadecuado para la des-
cripcion de este proceso, que seria mejor denominar transforma-
cién medieval del arte clasico.

Es de gran importancia subrayar que la memoria artificial del
Medievo descansaba, por lo que sé, enteramente en la seccién sobre
la memoria del Ad Herennium, estudiada sin la asistencia de las otras
dos fuentes del arte clasico. Podria ser discutible decir que la Edad
Media desconocia por completo las otras dos fuentes; muchos estu-
diosos medievales, particularmente del siglo XII*¥, conocian el De
oratore, si bien probablemente en copias incompletas; puede empe-
ro resultar peligroso decir que el texto completo era desconocido
hasta su descubrimiento en Lodi, en 1422". Lo mismo puede adu-
cirse para la Institutio de Quintiliano; se la conocia en la Edad Me-
dia aunque en copias incompletas; probablemente los pasajes sobre
mnemonica no llegaron a ser accesibles antes del muy cacareado
hallazgo de un texto completo encontrado en St. Gall el afio 1416
por Poggio Bracciolini®. Comoquiera que sea, y pese a la posibili-
dad ~que no se ha de excluir- de que unos pocos espiritus medie-
vales se encontraran con las mneménicas de Cicerén y Quintilia-
no", es cierto que estas fuentes no se generalizaron en la tradicion
de la memoria hasta el Renacimiento. Al estudioso medieval, emba-
rullado con las reglas de lugares e imagenes del Ad Herennium, no le
era posible un acercamiento a la clara descripcién del proceso mne-

76

motécnico dada por Quintiliano; tampoco conocio la fria discusi(.‘)n
de Quintiliano sobre sus ventajas e inconvenientes. Para el e.studlo—
so medieval las reglas del Ad Herennium eran las reglas de Tul?o, que
era preciso obedecer aun cuando no se las entendiese muy b%en. Su
otra fuente disponible podia ser Marciano Capella, con su incom-
rensible estofado de reglas dentro de un decorado alegorico.
Alberto Magno y Tomds de Aquino no conociar.l otras fuentes
para las reglas que la obra que ellos llamaban <<Ret9r1ca .Seg.unda de
Tulio». Es decir, lo iinico que conocian de memoria artlﬁcllal era lo
que contenia el Ad Herennium, que ellos conocieron a través de una
tradicién bien establecida desde la Alta Edad Media, en el context?
de la «Retérica Primera de Tulio», el De inventione, con sus defini-
ciones de las cuatro virtudes cardinales y sus partes. De ahi procede
el que los tratados escolasticos de ars memorativa -los de Alberto
Magno y Tomas de Aquino— no formen parte de un tra.tta(‘io sobre
retorica como en las fuentes antiguas. La memoria artificial se ha
desplazado de la retérica a la ética. Es bajo el epigr.afe de la «Pru-
dencia» donde Alberto Magno trata sobre la memoria; y est9 es por
si mismo, con seguridad, una indicacion de que la memoria ‘artlﬁ—
cial medieval no es precisamente aquello que nosotros llamarl.amf)s
«mnemotecnia», a la que, por util que a veces pueda ser, vacilaria-
mos en clasificar como una de las partes de las virtudes cardinales.
Es muy improbable que Alberto y Tomas fuesen los que inven.ta—
sen esta trascendental transformacién. Es mas probable que la in-
terpretacién ética o prudencial de la memoria artificial ya se en-
contrase en los comienzos de la Edad Media. Y esto queda, por
cierto, vigorosamente indicado en los contenidos peculiares de un
tratado preescoldstico relativo a la memoria sobre el que echare'mos
un vistazo antes de entrar en la Escolastica, pues nos proporciona
un vislumbre de la cara que pudo tener la memoria medieval antes
de que la Escoldstica la adoptase. . .
Como es bien conocido, a comienzos de la Edad Media la tradi-
cién de la retdrica clasica adoptaba la forma de Ars dictaminis, arte
de escribir cartas y del estilo que se habia de emplear en los proce-
dimientos administrativos. Bolonia era uno de los mas importante.s
centros de esta tradicién, y en los Gltimos anos del siglo X1l y pri-

77



4

meros del XIII la bolofiesa escuela del dictamen gozaba de gran re-
nombre por toda Europa. Miembro famoso de esta escuela era Bon-
compagno da Signa, autor de dos obras sobre retérica, la segunda
de las cuales, la Rhetorica Novissima, fue escrita en Bolonia el afio
1235. En su estudio sobre Guido Faba, otro miembro de la bolofie-
sa escuela del dictamen —de aproximadamente el mismo periodo—,
E. Kantorowicz ha llamado la atencién sobre la vena de misticismo
que recorre la escuela, sobre su tendencia a ubicar la retérica en un
emplazamiento césmico, a elevarla a una «esfera de cuasi-santidad
en rivalidad con la teologia»". Muy sefnalada es esta tendencia de la
Rhetorica Novissima, en donde se sugieren origenes sobrenaturales
para, por ejemplo, la persuasio, que tenia que existir en los cielos
pues sin ella Lucifer no habria sido capaz de persuadir a los dngeles
a caer con €l. Y la metafora, o transumptio, debia, sin lugar a dudas,
haber sido inventada en el paraiso terrenal.

En su recorrido por las artes de la retdrica, en este exaltado en-
cuadre mental, llega Boncompagno a la memoria, que afirma per-
tenece no s6lo a la retérica sino a todas las artes y profesiones, todas
las cuales tienen necesidad de ella®. Introduce asi el tema:

Qué es la memoria. La memoria es un glorioso y admirable don de la na-
turaleza por ¢l que recordamos las cosas pasadas, abrazamos las cosas pre-
sentes y contemplamos las cosas futuras por su parecido con las pasadas.

Qué sea memoria natural. La memoria natural deriva exclusivamente del
don de la naturaleza, sin la ayuda de artificio alguno.

Qué sea memoria artificial. Memoria artificial es el auxiliar y asistente de
la memoria natural [...] y es llamada «artificial» a partir de «arte», ya que

es hallada artificialmente valiéndose de argucias mentales'.

La definicion de la memoria puede sugerir las tres partes de la
prudencia: las definiciones de memoria natural y artificial son cier-
tamente ecos de la obertura de la seccién sobre la memoria del Ad
Herennium, bien conocida en la tradicién del Ars dictaminis. Nos pa-
rece detectar aqui una prefiguracién del tratamiento prudencial de
la memoria artificial escoldstica, y quedamos a la espera de oir a
Boncompagno dar las reglas de la memoria.

78

En vano esperamos, pues la materia sobre la que trata Boncom-
pagno bajo el rétulo de la memoria parece tener poca conexién con
la memoria artificial, tal como fue expuesta en el Ad Herennium.

La naturaleza humana, se nos informa, ha sido corrompida de su
forma angélica original por la caida, y esto ha corrompido la me-
moria. Segin la «disciplina filos6fica», el alma antes de entrar en el
cuerpo conocia y recordaba todas las cosas, mas desde su infusién
en el cuerpo han quedado turbados sus conocimientos y su memo-
ria; esta opinidon ha de ser empero inmediatamente rechazada por
ser contraria a la «ensefanza teoldgica». De los cuatro humores, el
sanguineo y el melancélico son los mejores para la memoria; en par-
ticular los melancélicos retienen especialmente bien a consecuen-
cia de su constitucién dura y seca. Cree el autor que las estrellas
ejercen influencia sobre la memoria; pero cémo esto funcione, s6-
lo Dios lo sabe, y nosotros no debemos inquirir demasiado sobre
ello®.

Contra los argumentos de quienes dicen «que a la memoria na-
tural no se la puede asistir con ayudas artificiales», se puede objetar
que en las Escrituras hay muchas menciones a ayudas artificiales de
la memoria; por ejemplo, el canto del gallo hizo que Pedro recor-
dase algo, y aquello era un «signo de la memoria». Este es sélo uno
de los muchos «signos de la memoria» que alega Boncompagno con
la autoridad de las Escrituras, de las que extrae una gran lista?.

Pero el aspecto con mucho mas sorprendente de la seccién sobre
memoria de Boncompagno es que incluye, en conexién con la me-
moria y la memoria artificial, la memoria del paraiso y el infierno.

Sobre la memoria del Paraiso. Santos varones [...] sostienen con firmeza
que la divina majestad reside en el trono mds elevado, ante el que estin los
querubines, los serafines, y los otros érdenes angélicos. Leemos asimismo
que alli hay gloria inefable y vida eterna [...] La memoria artificial no pro-
porciona ayuda alguna en estas cosas inefables [...]

Sobre la memoria de las regiones infernales. Recuerdo haber visto el monte
al que, literariamente, se llama Etna y, vulgarmente, Vulcano, del que vi
—cuando yo me encontraba cerca de él embarcado- salir despedidas bolas
sulfurosas, encendidas y brillantes; y dicen que eso ocurre siempre. De ahi

79



]

que muchos sostengan que es el monte del Infierno. Comoquiera que sea
y dondequiera que el Infierno pueda encontrarse, yo creo firmemente que
Satands, principe de los demonios, es torturado en ese abismo junto con sus
mirmidones.

Sobre ciertos herejes que afirman que el Paraiso y el Infierno son materias opina-
bles. Algunos atenienses que estudiaron disciplinas filoséficas y vagaron por
demasiadas sutilezas, negaron la resurreccion del cuerpo [...] Herejia con-
denable imitada hoy por algunas personas [...] Nosotros creemos sin atis-
bo de duda en la fe catélica, Y DEBEMOS RECORDAR CON ASIDUIDAD
LOS GOZOS INVISIBLES DEL PARAISO Y LOS TORMENTOS ETERNOS
DEL INFIERNO?.

En indudable conexién con la necesidad primaria de recordar
paraiso e infierno como ejercicio principal de la memoria, estd la lis-
ta de virtudes y vicios que da Boncompagno; los llama «notas me-
moriales que podemos llamar direcciones o signacula, a través de las
cuales podremos frecuentemente dirigirnos en los senderos de la
recordacion». Entre tales «notas memoriales» estdn las siguientes:

...sabiduria, ignorancia, sagacidad, imprudencia, santidad, perversidad,
benignidad, crueldad, mansedumbre, furor, astucia, simplicidad, orgullo,

humildad, audacia, temor, magnanimidad, pusilanimidad...*

Aun cuando Boncompagno sea en cierto modo una figura ex-
céntrica y no se la pueda considerar enteramente representativa de
su tiempo, con todo, ciertas reflexiones inducen a pensar que una
interpretacion, pietistica y moralizada, de la memoria y de su uso,
cual la suya, bien pudo ser el telon de fondo frente al que Alberto y
Tomas formularon sus cuidadosas revisiones de las reglas de la me-
moria. Es extremadamente probable que Alberto Magno supiese de
la retorica mistica de la escuela de Bolonia, pues los dominicos te-
nian en esa ciudad uno de sus mas importantes centros para la edu-
cacion de sus frailes mds doctos. Después de hacerse miembro de la
Orden Dominica en 1223, Alberto estudié en la casa que los domi-
nicos tenian en Bolonia. Es improbable que no se produjera ningin
contacto entre los dominicos de Bolonia y la escuela boloriesa del

80

dictamen. Boncompagno apreciaba ciertamente a los frailes, pues en
su Candelabrium eloquentiae hace elogios de los predicadores domi-
nicos y franciscanos*. Quizds por eso mismo la seccién sobre me-
moria de la retérica de Boncompagno prefiere la tremenda exten-
sién del adiestramiento de la memoria que como actividad virtuosa
Alberto y Tomis (éste fue, por supuesto, educado por Alberto) re-
comendaron en sus Summae. Es licito sugerir que Alberto y Tomas
pudieron dar por sentado —como algo validado en una temprana
tradicién medieval- que la memoria artificial tenfa que ver con la
recordacién del paraiso y del infierno, y con las virtudes y vicios en-
tendidos como «notas memoriales».

Ademis encontraremos tal visién en posteriores tratados de la me-
moria, que estin ciertamente en la tradicién que entronca con la ver-
sién escoldstica de la memoria artificial. Se discurre sobre el paraiso
y el infierno como si fuesen «lugares de la memoria», en algunos ca-
sos con diagramas de esos «lugares» para su uso en la «memoria arti-
ficial»®. Boncompagno, como se vera mas adelante, prefigura asimis-
mo otras caracteristicas de la posterior tradicién de la memoria.

Deberiamos, pues, estar en guardia frente a la suposicion de
que, cuando Alberto y Tomds abogan tan vigorosamente por el ejer-
cicio de la «memoria artificial» como parte de la prudencia, estan
necesariamente hablando de lo que nosotros llamariamos «mne-
motecnia». Acaso nos quieren decir, entre otras cosas, que la im-
presién en la memoria de imagenes de virtudes y vicios, hechos vi-
vidos y percusivos segun las reglas clasicas, en calidad de «notas
memoriales», nos ayudaran a llegar al cielo y evitar el infierno.

Los escoldsticos daban probablemente relevancia, ora revisaindo-
los ora reexamindndolos, a los supuestos ya existentes, COmo un as-
pecto mis de su revisién del entero esquema de las virtudes y los vi-
cios. Esta revision se hacia necesaria tras la recuperacién de
Aristételes, cuyas nuevas contribuciones a la suma del conocimien-
to que el catolicismo habria de absorber eran de tanta importancia
en el campo de la ética como en otros campos. La Efica nicomaquea
complicaba las virtudes, los vicios y sus partes, y la nueva evaluacién
que Alberto y Tomds dieron de la prudencia forma parte de su es-
fuerzo general por actualizar las virtudes y los vicios.

81



¢
Lo que asimismo era sorprendentemente nuevo era su examen

de los preceptos de la memoria artificial a la luz de la psicologia aris-
totélica del De memoria et reminiscentia. Su triunfal conclusién de que
Aristoteles confirmaba las reglas de Tulio daba para siempre bases
nuevas a la memoria artificial. La retérica tiene, por lo general, un
grado mas bien inferior dentro de la perspectiva escolastica que
vuelve la espalda al humanismo del siglo XI1. Pero esa parte de la re-
torica que es la memoria artificial abandona su nicho del esquema
de las artes liberales para pasar a ser no sélo parte de una virtud car-
dinal, sino también objeto valioso del anilisis dialéctico.

Volvimonos ahora al examen de Alberto Magno y Tomads de
Aquino que trata de la memoria artificial.

El De bono de Alberto Magno es, como su propio titulo indica, un
tratado «sobre lo bueno», o sobre ética®. El niicleo del libro lo for-
man sus secciones sobre las cuatro virtudes cardinales, fortaleza,
templanza, justicia y prudencia. Introducen a estas virtudes las defi-
niciones que de ellas se dan en la Retérica Primera de Tulio, y sus
partes o subdivisiones proceden también del De inventione. Se cita
asimismo, por supuesto, a otras autoridades, de la Escritura, patris-
ticas y paganas -Agustin, Boecio, Macrobio, Aristételes—, pero las
cuatro secciones del libro sobre las cuatro virtudes dependen, en su
estructura y definiciones principales, del De inventione. Parece como
si Alberto estuviese tan impaciente por poner la ética del Nuevo
AristGteles en linea junto a la del Tulio de la Retérica Primera co-
mo junto a la de los Padres cristianos.

Cuando discute las partes de la prudencia, afirma Alberto que
seguira las divisiones hechas por Tulio, Macrobio y Aristételes, co-
menzando por las expuestas por

Tulio, al final de la Retérica Primera, donde dice que las partes de la pru-
dencia son memoria, intelligentia, providentia®.

Indagaremos primero, contintia, qué sea la memoria, a la que

Tulio es el inico en hacer parte de la prudencia. En segundo lugar,
indagaremos qué sea el ars memorandi del que Tulio habla. La dis-

82

cusion siguiente estd comprendida en estos dos encabezamientos, 0
articuli.

En el articulus primero se deshace de las objeciones que se pue-
den presentar contra la inclusién de la memoria fientro de la pru-
dencia. Estos son dos principalmente (si bien estdn expuestos bajo
cinco encabezamientos). Primero, que la memoria esta en la .parte
sensitiva del alma, en tanto que la prudencia en la Rarte racional.
Respuesta: la reminiscencia, tal como la define el Filésofo, s? halla
en la parte racional, y la reminiscencia es la clase de m‘emorla que
forma parte de la prudencia. Segundo, que la mem’or‘la, como re-
gistro de impresiones y eventos pasados, no es un habito, .en tanto
que la prudencia es un hdbito moral. Respuesta: la memoria puede
ser un habito moral cuando se la emplea para recordar las cosas pa-
sadas con vistas a conducirse prudentemente en el presente, y a la
prudente prevision del future. .

Solucién. La memoria como reminiscencia y la memoria usada pa-
ra sacar provechosas lecciones del pasado es parte de la pItudenciaQS.

El articulus segundo discute «el ars memorandi que Tulio presen-
ta en la Retérica Segunda». Entresaca veintiin puntos, en el curso
de los cuales las reglas de lugares y de imagenes son citadas v.er:batzm
a partir del Ad Herennium, con comentarios y criticas. La solucion re-
corre de cabo a rabo los veintiin puntos, resuelve los problemas, su-
prime todas las criticas, y confirma las reglas™. . .

Se abre la discusién con la definicién de memoria natural y .artl-
ficial. La memoria artificial, se afirma ahora, es también un héabito y
forma parte de la parte racional del alma, teniendo que ver con lo
que Aristételes llama reminiscencia. «L.o que €l [Tuho]. ’dlce sobre
la memoria artificial, que estd confirmado por la induccién y el pre-
cepto de la razon..., forma parte no de la memoria sino de I% remi-
niscencia, segdn Aristételes dice en el libro De memoria et Ter.nzmsce?z-
tia.»® Asi, para comenzar tenemos la aleacién de la reminiscencia
de Aristételes con el adiestramiento de la memoria del Ad He.n:en-
nium. Por lo que yo sé, fue Alberto el primero que hizo la aleacion.

A continuacién vienen los preceptos, comenzando, por supues-
to, por las reglas de lugares. Al discutir la frase que en el Ad. Heren-
nium describe los lugares buenos de la memoria como breviter, per-

83



Jecte, insigniter aut natura aut manu, Alberto se pregunta c6mo un
lugar puede ser al mismo tiempo brevis y perfectus. Pareciera come
si Tulio se estuviese contradiciendo aqui®. La solucién radica en
que Tulio entiende por un lugar brevis aquel que no ha de «disten-
der el alma» llevindola por «espacios imaginarios como un campa-
mento o una ciudad»®. De esto se deduce que el propio Alberto
aconseja sélo el uso de lugares memoristicos «reales», memorizados
en edificios reales, no la ereccién de sisternas memoristicos imagi-
narios. Desde el momento en que ha mencionado, en la solucién
previa, que los lugares memoristicos «solemnes y raros» son los mas
«movientes»*, uno acaso deba deducir que la mejor clase de edifi-
cio para la formacién de lugares de la memoria serfa una iglesia.

¢Qué quiere decir, de nuevo, Tulio, cuando afirma que los luga-
res han de ser memorables aut natura aut manu?* Debiera haber de-
finido Tulio lo que entiende por ello, cosa que no hace en parte al-
guna. La respuesta es que un lugar memorable por naturaleza es,
por ejemplo, un campo; y un lugar memorable por la mano es un
edificio®.

Se citan ahora las cinco reglas para la eleccién de lugares, a sa-
ber: 1) que estén en parajes tranquilos a fin de evitar molestias a la
intensa concentracién que la memorizacién precisa; 2) que no sean
muy parecidos, por ejemplo que no haya demasiadas intercolum-
naciones idénticas; 3) que no sean ni muy grandes ni muy chicos; 4)
que no sean demasiado brillantes ni demasiado oscuros; 5) que los
intervalos entre ellos sean moderados, de unos treinta pies®. Se ha
objetado que estos preceptos no abarcan toda la prictica de la me-
moria corriente, pues «mucha gente recuerda por ordenaciones de
lugares contrarias a las descritas»¥. Pero la solucién es que Tulio
quiere decir que aunque personas diferentes escojan lugares dife-
rentes —unos un campo, otros un templo, otros un hospital- con-
forme a lo que mas les «<mueve», sin embargo, los cinco preceptos
siguen siendo buenos sea cual fuere la naturaleza del sistema de lu-
gares que cada cual escoja®.

Como filésofo y teérico del alma, Alberto ha de detenerse, y pre-
guntarse qué es lo que estd haciendo. Estos lugares que han de ser
vigorosamente impresos en la memoria son lugares corporales [loca

84

corporalial®, puesto que €s la imagina'ci(‘)n la que .recibe laslform?s
corporales procedentes de las impresiones sensoriales y no la par'e
intelectual del alma. Si, pero estamos hal?lanc‘lo nf)_ de la me.mclma
sino de la reminiscencia, que usa los loca zm’angmbzlza para objetivos
racionales®. Alberto necesita asegurarse a si mismo sobre est.e Pun-
to antes de recomendar un arte que parece elevar lzl' potencia infe-
ror de la imaginacién a las cumbres de la parte racional del. alfna.
Y cuando esti ya a punto de llegar a los preceptos de las‘ image-
nes, brazo numero dos de la memoria artificial, ha de c.lespejar otro
punto intrincado. Como ha dejado dicho en su De an,zma (ala 2ue
hace aqui referencia), la memoria es el thefaums no. ﬁolo de la§ or-
mas e imdgenes (cual es la imaginacién), sino también deilas inten-
tiones que la potencia estimativa extrae de ella. ¢Se precisan, por
tanto, en la memoria artificial imagenes extra para. recordar la§ in-
tentiones?"' La respuesta, afortunadamente, es nega'tlva, Pl:es la ima-
gen de la memoria incluye dentro de si misma la intentio* g
Fsta menudencia tiene su lado grave, pues quiere decir que la
imagen de la memoria gana potencia. Una 1.magen para recordar
la forma del lobo contiene asimismo la intentio de que el 1ob’o es un
animal peligroso del que lo mas sensato seria huir; en un nivel ani-
mal de la memoria, la imagen mental que un cordero tiene (%e un lo-
bo contiene esta intentio®. En el mas elevado nivel del ser rac10n?11, se
entenderd que la imagen escogida, digamos, para re.Cf)rdar la.v1rtdu4§1
de la justicia contendrd la intentio de tratar de ?ld(}ulnr esta virtud*.
Pasa ahora Alberto a los preceptos de «las imagenes que s€ han
de poner en los lugares susodichos»>. Tulio dice que hay' d(()is clases
de imagenes, una de cosas, otra de palabras. La memorlzfl ? cosas'
pretende recordar las nociones valiéndose solamente de 1magen<.35,
la memoria de palabras ensefia a recordar toda.palabra. por media-
cién de imagenes. Da la impresion de que Tulio estuviera ‘aco.nse-
jando mds un impedimento que una ayuda de la memorla,.prlme-
ro, porque uno necesitarfa de tantas 1mage.ntfs como noc10.n.esS e}j
palabras son, y esta muchedumbre confundiria a la memoria;
gundo, porque las metéforas repres?ntan las cosas con mf:nos pl:;_
cisién que la descripcion de la propia cosa [metaphorica 1;m1;us rep S
esentant rem quam propria]. Pero Tulio nos hace traducir las cosa

85




propria en cosas metaphorica, con vistas a la rememoracién, diciendo,
por ejemplo, que para recordar un pleito en que se acusa a un hom-
bre de haber envenenado a otro para heredarlo, habiendo muchos
testigos del delito, se han de ubicar en la memoria las imédgenes de
un enfermo en la cama, del acusado de pie sosteniendo una copay
un documento, y de un doctor portando los testiculos de un carne-
ro. (Alberto ha interpretado medicus, el dedo cuarto, como doctor,
de suerte que introduce en escena una tercera persona.) Pero ;no
habria sido mas ficil recordar todo esto por los propios hechos [pro-
pria] que por estas metaforas [ metaphorica]?*

Cruzamos los tiempos y saludamos a Alberto Magno por haber
sentido respecto al arte clasico de la memoria las mismas zozobras
que nosotros mismos. Pero su solucién invierte por entero su criti-
ca a los fundamentos de (1) que las imdgenes son una ayuda para la
memoria; (2) que muchas cosas propria pueden ser recordadas va-
liéndose de imdgenes; (3) que aunque las cosas propria informan
mejor sobre la propia cosa, sin embargo las metaphorica «mueven
mids el alma y por tanto ayudan mejor a la memoria»*.

Seguidamente batalla con las imdgenes de la memoria-de-pala-
bras, con el Domitius al que golpean los Reges, y con el Aesopus y
el Cimber que se visten para ejecutar sus papeles en Ifigenia”. Su ta-
rea era aun mas dura que la nuestra, pues emplea un texto co-
rrompido del Ad Herennium. Parece que tenia en su mente image-
nes altamente confusas de alguien que era golpeado por los hijos de
Marte, y de un Esopo y un Cimber con una errante Ifigenia®. In-
tenta lo mejor que puede ajustarlo con el verso que se ha de recor-
dar, mas anota patéticamente: «Estas palabras metaféricas son os-
curas y no ficiles de recordar». Sin embargo —tal era su fe en Tulio—,
decide como solucion que las metaphorica de esta clase han de ser
usadas como imdgenes de la memoria, pues lo maravilloso con-
mueve a la memoria mas que lo ordinario. Y ésta era la razén por la
que los primeros fil6sofos se expresaron poéticamente, porque, co-
mo dice el Filésofo (refiriéndose a la Metafisica de Aristoteles), la fa-
bula, que se compone de prodigios, es lo que mas mueve®.

En verdad extraordinario es lo que leemos. Pues el escolasticis-
mo, con su devocion por lo racional, lo abstracto, como prosecu-

86

cién del alma racional, execré metifora y poesia por pertenecer al
mds bajo nivel imaginativo. La gramdticay la retérica, que versan so-
bre tales materias, habian de inclinarse ante la autoridad de la Da-
ma Dialéctica. Y aquellas fabulas sobre los dioses antiguos, a las que
la poesia hacia alusién, eran desde un punto %e vista morall alta-
mente reprensibles. Mover, excitar la imaginacion y las emociones
con metaphorica parece una sugerencia expresamente opuesta al pl’l-
ritanismo escolastico, con su atencién severamente fijada en el mas
alla, en el infierno, el purgatorio y el cielo. Con todo, y pese a que
habremos de practicar la memoria artificial como parte de l’a pru-
dencia, sus reglas de imdgenes quedan abandonadas a la metiforay
a lo fabuloso con todo su poder excitante.

Y ahora hacen su aparicion las imagines agentes, citadas en toda su
extensién a partir de Tulio®. Notablemente hermosas o feas, adere-
zadas con coronas y con vestiduras de purpura, deformada§ o d’esf‘%-
guradas con sangre o barro, embadurnadas con pintura roja, comi-
cas o ridiculas, todas ellas se descuelgan, misteriosamente, como
comediantes, de la antigiiedad y pasan al tratado escoldstico de la
memoria como parte de la prudencia. La solucién sut'>raya que la ra-
z6n para elegir tales imagenes es que ellas «mueven vigorosamente»
y de ese modo se adhieren al alma®. . .

El veredicto que dirime sobre el caso de la memoria a.tr.nﬁaal,
conducido en estricta conformidad con las reglas del analisis esco-

lastico, es el siguiente:

Decimos que el ars memorandi que Tulio ensena es el mejor y lo es. en
particular para lo que se refiere a las cosas de la vida y del juicilo [ad .mtz'zm
et fudicium] que se han de recordar, y tales memorias [me.morlas artificia-
les] se refieren en particular al moralista y al orador [ad ethicum et rhetorem),
porque consistiendo el acto de la vida humana [actus humm'we vitz-w] ’en co-
sas particulares, es necesario que esté en el alma por medio de 1‘magenes
corporales; no estaria en el alma salvo en imdgenes tales. De aqui ql'xe r?o-
sotros digamos que de todas las cosas que forman parte de la prudencia nin-
guna es mds necesaria que la memoria, porque a partir de las cosas pasadas

452
somos dirigidos hacia las presentes y las futuras, y no al revés™.

87



Logra asi la memoria artificial su triunfo moral; cabalga con Pru-
dencia en un carro cuyo conductor es Tulio, que fustiga los dos ca-
ballos de sus Retéricas Primera y Segunda. Y si vemos a Prudencia
con una persuasiva y desacostumbrada imagen —como dama con
tres ojos, por ejemplo, para recordar su visién de las cosas pasadas,
presentes y futuras—, estard en conformidad con las reglas de la me-
moria artificial que recomienda las metaphorica para recordar las pro-
pria.

Como nos hemos percatado a través del De bono, Alberto conce-
de mucha importancia a la distincién aristotélica de la memoria yla
reminiscencia en sus argumentaciones a favor de la memoria artifi-
cial. Ha estudiado cuidadosamente el De memoria et reminiscentia, SO-
bre el que escribi6é un comentario, y ha percibido en él algo que cre-
y0 eran referencias a la misma clase de memoria artificial descrita
por Tulio. Y es verdad, como vimos en el capitulo anterior, que Aris-
toteles se refiere ciertamente a la mneménica para ilustrar sus razo-
namientos.

En su comentario al De memoria et reminiscentia®, Alberto recorre
la aristotélica «psicologia de las facultades» (descrita mas por ex-
tenso en su De anima, y desarrollada, por supuesto, a partir de Aris-
toteles y Avicena) por medio de la cual las impresiones sensoriales
recorren diferentes estadios desde el sensus communis a la memoria,
en un proceso de desmaterializacion gradual®. Lleva la distincién
aristot€lica entre memoria y reminiscencia a una divisién entre la
memoria, que si bien mas espiritual que las facultades preliminares
se halla ain en la parte sensitiva del alma, y la reminiscencia, que se
halla en la parte intelectual, si bien atin conserva trazas de las for-
mas corporales. Por consiguiente, el proceso de la reminiscencia re-
quiere que la cosa que se pretende rememorar haya pasado allende
las facultades sucesivas de la parte sensitiva del alma, y haya alcan-
zado, con la reminiscencia, el distinguido territorio del intelecto.
En este punto, Alberto introduce esta asombrosa alusién a la me-
moria artificial:

Aquellos que quieran tener reminiscencia [es decir, que quieran hacer

algo mas espiritual e intelectual que recordar meramente] retirense de la

88

luz pﬁblica al oscuro recogimiento; porque en la luz publica las imédgenes
de las cosas sensibles [sensibilia] se disipan y su movimiento es confuso. En
]a oscuridad, sin embargo, se unifican y se mueven ordenadamente. Esto es
por lo que Tulio, en el ars memorandi que presenta en la Retérica Segunda,
prescribe que imaginemos y vayamos en busca de lugares oscuros que ten-
gan poca luz. Y porque la reminiscencia requiere muchas imagenes, no una
s6lo, prescribe que figuremos para nosotros mismos mediante muchas si-
militudes y que unamos en figuras lo que queremos retener y reminiscen-
ciar [reminisci]. Por ejemplo, si queremos registrar lo que en un pleito se
alega en contra de nosotros, imaginaremos un carnero, con enormes astas
y testiculos, viniendo hacia nosotros en la oscuridad. Las astas nos traeran

a la memoria a nuestros adversarios, y los testiculos, las disposiciones de los

testigos™.

jEste carnero hace mas bien estremecer! ;Cémo se las ha arre-
glado para zafarse de la imagen del pleito y echarse a corretear pe-
ligrosamente por su cuenta en la oscuridad? Y ¢por qué la regla so-
bre la moderada iluminacién de los lugares se ha mezclado con la
que prescribe memorizar en barrios tranquilos®, para producir esa
oscuridad y retiro misticos en que se unifican las cosas sensibilia’y se
percibe su orden subyacente? Si en vez de estar en la Edad Media
estuviésemos en el Renacimiento, podriamos preguntarnos si Al-
berto pensé que el carnero era Aries, el signo del zodiaco, y si esta-
ba usando imdgenes magicas de las estrellas para unificar los conte-
nidos de la memoria. Pero quizds se trata meramente de que
Alberto se habia entregado demasiado a ejercitar la memoria por la
noche, cuando el silencio se difunde a todo lo ancho, segtn el con-
sejo de Marciano Capella, y que por ello sus zozobras ante la ima-
gen del pleito habian comenzado a adoptar formas extranas.

Otro detalle del comentario de Alberto sobre el De memoria et re-
miniscentia es su alusion al temperamento melancélico y la memo-
ria. Segiin la teoria normal de los humores se entendia que la me-
lancolia, seca y fria, producia buenas memorias, ya que el
melancélico recibia mds firmemente las impresiones de las image-
nes y las retenia por més tiempo que las personas de los otros tem-
peramentos”. Pero no es de la melancolia ordinaria de la que Al-

89



berto habla cuando hace referencia al tipo de melancolia que es el
temperamento de la reminiscibilitas. El poder de la reminiscencia, di-
ce, forma parte, sobre todo, de aquellos melancélicos de los que
Aristé6teles habla «en el libro de los Problemata», los cuales tienen un
tipo de melancolia fumosa et fervens.

De tal suerte son aquellos que tienen una melancolia accidental pr(‘)du—
cida por la inflamacién de los [temperamentos] sanguineo y colérico. Los
phantasmata conmueven a tales hombres mds que a ninguno de los otros,
porque se imprimen mds vigorosamente en lo seco de la parte posterior del
cerebro; y el calor de la melancholia fumosa conmueve a éstos [phantasmata].
Esta excitabilidad confiere reminiscencia, que es investigacién. Su conser-

vacion en lo seco mantiene a muchos [phantasmata], siendo por ellos exci-
tada [la reminiscencia]®.

Asi pues, el temperamento de la reminiscencia no es la melan-
colia ordinaria seca y fria, que confiere buena memoria, sino la me-
lancolia seca y caliente, la intelectual, la melancolia inspirada.

Desde el momento en que Alberto insiste en que la memoria ar-
tificial pertenece a la reminiscencia, sserd en consecuencia el ars re-

miniscendi prerrogativa de melancélicos inspirados? Esto es lo que
parece que se supone.

Los primitivos bidgrafos de Tomas de Aquino dicen que tenia
una memoria extraordinaria. Cuando era nifio, en la escuela de N4-
poles, confiaba a su memoria todo lo que el maestro decia, y poste-
riormente educé esa facultad bajo la férula de Alberto Magno en
Colonia. «Su coleccién de frases de los Padres sobre los Cuatro
Evangelios, preparada para el papa Urbano, la compuso a partir de
lo que habia visto, no copiado, en varios monasterios», y se decia que
su memoria era de tal capacidad y poder de retencién que retenia
siempre todo lo que leia®. Cicerén hubiese llamado a una memoria
tal «casi divina».

Aligual que Alberto, el Aquinate trata sobre la memoria artificial
bajo el epigrafe de la «Prudencia» en la Summa Theologiae. Al igual
que Alberto, asimismo, escribié también un comentario sobre el

90

aristotélico De memoria et reminiscentia, en el que aparec#:n alusiones

al arte de Tulio. Lo mejor serd echar una mirada en p{lmer lug'fir a

las alusiones del comentario, por cuanto éstas ayudardn a explicar

los preceptos para la memoria de la Su'mma. o

Aquino introduce lo que ha de decir sobre Arist6teles acerca de

]a memoria y la reminiscencia® con un recuerdo de lo que 59bre 1?1

mermoria, como parte de la prudencia, se dice en la Retérica ?’I‘l—
mera. Abre el comentario con la advertencia de que ¥a afirmacion

que el Filésofo hace en la Etica, acerca de que la razon gue es pe-
culiar del hombre es la misma de la virtud de la prudencia, es COH.l-
parable a la afirmaci6n de Tulio de que las partes de la prudencia
son memoria, intelligentia, providentia®. Nos hallamos en un terreno
familiar y aguardamos con expectacion lo que segurarflente ha de
venir. Ha sido conducido hasta ahi por el andlisis de la imagen pro-
cedente de la impresion sensorial, que como fundamento del co-
nocimiento es el material con el que trabaja el intelecFo. «El hom-
bre no puede entender sin imagenes a[[)hantasmata]; la imagen f:s la
similitud de la cosa corporal, pero la inteleccién lo es de los univer-
sales, que han de ser abstraidos a partir de los partlcular.es..»62 De es-
te modo se formula la posicién que en teorfa del conocm'nento tie-
nen Aristételes y el Aquinate. Constantemente se r.eplte. en l.as
primeras paginas del comentario: Nihil potest homo intelligere sine
phantasmate®. ;Qué es entonces la memoria? Se halla er.l la parte
sensitiva del alma que recoge las imédgenes de las impresiones sen-
soriales; pertenece, por tanto, a la misma par.tfz del alm? a la que
pertenece la imaginacién, pero se halla tamb1e1.1 per acczdens’ en la
parte intelectual, por cuanto es en ella donde el intelecto actia abs-

tractivamente sobre los phantasmata.

Se hace manifiesto por lo precedente a qué parte del alma pertenece la
memoria, es decir, a la misma [parte] que la fantasia. Y esas cosas son per se
memorables de lo que es fantasia, es decir, de las cosas sensibles. Pero' las
inteligibles son memorables per accidens, pues 1o pueden ser aprehen'd.lda;
sin un fantasma. Y es por eso por lo que recordamos con menos facilida
aquellas cosas que implican sutileza y espiritualidad t'nayores;'y recordamos
mds facilmente aquellas cosas que son groserasy sensibles. Y si queremos re-

91



cordar nociones inteligibles con mas facil,idad, hemos de vincularlas a al-

guna suerte de fantasmas, como Tulio ensena en su Retérica®™.

Aqui estd la inevitable referencia a la memoria artificial de Tulio
de la Retorica Segunda. Y estas frases, curiosamente pasadas por al-
to por los tomistas modernos pese a ser muy famosas y siempre ci-
tadas en la vieja tradicién de la memoria, deparan la justiﬁcaci(’)fl to-
mista para el empleo de imdgenes en la memoria artificial. Es una
concesion a la debilidad humana, a la naturaleza del alma, que con
facilidad acoge y recuerda las cosas groseras y sensibles pero no pue-
de recordar las «cosas sutiles y espirituales» sin imagenes. Por tanto,
hemos de hacer lo que Tulio ensefa y vincular tales «cosas» a ima-
genes, si queremos recordarlas.

En la ultima parte de su comentario, el Aquinate discute los
dos principales puntos de la teoria aristotélica de la reminiscencia:
su dependencia de la asociacién y del orden. Repite las tres leyes
aristotélicas de la asociacién, dando ejemplos, y subraya la impor-
tancia del orden. Cita los teoremas matematicos de Aristoteles, fa-
ciles de recordar por su orden; cita también a Aristételes respecto
a la necesidad de encontrar un punto de partida memoristico a
partir del cual la reminiscencia proceda asociativamente hasta en-
contrar lo que busca. Y en este punto, donde Aristételes se refiere
alos témor de la mnemonica griega, el Aquinate saca a colacién los
loct de Tulio: A

f

Es necesario para la reminiscencia adoptar un punto de partida a partir

del cual se inicie el proceso de la reminiscencia. Por esta razén se puede ver
que algunos llegan a la reminiscencia a partir de los lugares en los que se
dijo, se hizo o se pensé algo, en lo que se emplea el lugar como si fuese el
punto de partida de la reminiscencia; porque entrar en el lugar es como te-
ner un punto de partida para todas aquellas cosas que se suscitaron en él.
De ahi que Tulio ensefie en su Retérica que para recordar ficilmente se ha
de imaginar un cierto orden de lugares en los que, con cierto orden, se dis-
tribuyan las iméagenes [phantasmata) de todas aquellas cosas que queremos
recordar®.

92

Se les da, pues, asi una fundamentacién racional, con la teoria
aristotélica de la reminiscencia basada en el orden y la asociacion, a
los lugares de la memoria artificial. El Aquinate contintia de esta
manera la albertiana aleacién de Tulio con Aristételes, pero de un
modo mads explicito y cuidadosamente pensado. Y somos libres de
imaginar los lugares y las imadgenes de la memoria artificial como si
de algin modo fuesen el aderezo de una mente y una memoria di-
rigidas hacia el mundo inteligible. .

Pero el Aquinate no hace la forzosa distincion entre la memoria
de la parte sensitiva y la reminiscencia (con la inclusién de la me-
moria artificial como arte de la reminiscencia) de la parte intelec-
tual del alma en que Alberto tanto habia insistido. La reminiscencia
es ciertamente peculiar del hombre, en tanto que también los ani-
males tienen memoria, y a su manera metodica de proceder desde
un punto de partida se la puede asimilar al método légico del silo-
gismo, y syllogizare est actus rationis. Sin embargo, el hecho de que
quienes intenten recordar golpeen sus cabezas y agiten sus cuerpos
(AristSteles lo habfa mencionado) muestra que el acto es en parte
corporal. Su cardcter superior y parcialmente racional se debe, noa
que se halle en modo alguno en la parte sensitiva, sino a la superlo.-
ridad que respecto a los animales tiene en el hombre la parte sensi-
tiva, ya que la racionalidad humana se sirve de ella.

Esta advertencia significa que el Aquinate no cae en la trampa en
la que Alberto estaba a punto de caer cuando consideraba con te-
rror supersticioso la memoria artificial. Nada hay en Tomds de Aqui-
no que se pueda comparar con la albertiana transformaci6én de una
imagen de la memoria en misteriosa visién nocturna. Y aun cuando
aluda también a la memoria y a la melancolia, no hace referencia a
la melancolia de los Problemata, ni supone que este «inspirado» tipo
de melancolia forme parte de la reminiscencia.

En la seccién segunda de la segunda parte —la Secunda Secundae-
de la Summa, el Aquinate trata de las cuatro virtudes cardinales. Co-
mo ya Alberto habia hecho, adopta sus definiciones y denomina-
ciones de estas virtudes del De inventione, al que se llama siempre
«Retérica de Tulio». Citemos a este propésito a E. K. Rand: «El [el
Aquinate] comienza con las definiciones ciceronianas de las virtu-

93



des y las estudia en el mismo orden... Sus titulos son los mismos,
“Prudencia” (no Sapiencia), “Justicia”, “Fortaleza”, “Templanza”»®.
Al igual que Alberto, el Aquinate se sirve de muchas otras fuentes pa-
ra las virtudes, pero el De inventione suministra el encuadre basico.

Al discutir las partes de la prudencia®”, menciona las primeras
tres partes que da Tulio; a continuacién las seis partes que Macro-
bio le asigna; después otra parte que menciona Aristoteles pero no
sus otras fuentes. Adopta como base las seis partes de Macrobio;
agrega a éstas la memoria que como parte de la prudencia da Tulio;
y la solertia, mencionada por Aristételes. Al punto sostiene que la
prudencia tiene ocho partes, a saber, memoria, ratio, intellectus, docili-
tas, solertia [destreza], providentia, circumspectio, cautio. De éstas, Tu-
lio dio solamente como parte la memoria, pero las ocho pueden que-
dar subsumidas en sus memoria, intelligentia, providentia.

Comienza con la memoria la discusién de/las partes®. Ha de re-
solver en primer término si la memoria es yna parte de la pruden-
cia. Los argumentos en contra son:

(1) La memoria se halla en la parte sensitiva del alma, dice el Filésofo.
La prudencia, en la parte racional. Luego la memoria no es parte de la pru-
dencia. — -

(2) La prudencia es adquirida con el ejercicio y la experiencia; la me-
moria la tenemos por naturaleza. Luego la memoria no es parte de la pru-
dencia.

(3) La memoria es de lo pasado; la prudencia, de lo futuro. Luego la

memoria no es parte de la prudencia.

SIN EMBARGO HAY CONTRA ESTO QUE TULIO PONE LA MEMO-
RIA ENTRE LAS PARTES DE LA PRUDENCIA.

A fin de concordar con Tulio, se da respuesta a las tres objecio-
nes anteriores:

(1) La prudencia aplica un conocimiento universal a los particulares,

que derivan de los sentidos. Por tanto, mucho de lo que pertenece a la par-

te sensitiva pertenece a la prudencia, y ésta incluye la memoria.

94

(2) Asi como la prudencia es una aptitud natural que se incrementa con
el ejercicio, asimismo pasa con la memoria. «Pues Tulio (y otra autoridad)
dice en su Retérica que a la memoria no la perfecciona sélo la naturaleza,
sino que también tiene mucho de arte e industria.»

(3) La prudencia se sirve de la experiencia del pasado para la provisién

del futuro. Luego la memoria es parte de la prudencia.

El Aquinate sigue en parte a Alberto, pero con diferencias; como
habriamos de esperar, no hace descansar el emplazamiento de la
memoria dentro de la prudencia, en la distincién entre memoria y
reminiscencia. Por otro lado, afirma ain mds claramente que Al-
berto que es la memoria artificial -la memoria ejercitada y perfec-
cionada por el arte- la que proporciona una de las pruebas para ha-
cer que la memoria forme parte de la prudencia. Las palabras que
aqui cita son una parifrasis del Ad Herennium, y se las presenta co-
mo derivando de Tullius (et alius auctor). La «otra autoridad» alude
probablemente a Aristoteles, cuyos corisejos sobre la memoria To-
mias de Aquino asimil6 a los dados por Tulio en las reglas de la me-
moria segun la formulacién del Aquinate.

Es en su réplica al punto segundo donde €l Aquinate expone sus
propios cuatro preceptos para la memoria, que son como siguen:

Tulio [y otro autor] dice en su Retérica que a la memoria no la perfec-
ciona sélo la naturaleza, sino que también tiene mucho de arte e industria: y
hay cuatro [puntos] de los que se puede sacar provecho para recordar bien.

(1) El primero es que se deben asumir similitudes convenientes de las
cosas que se quiere recordar; éstas no han de ser demasiado familiares, ya
que nos maravillan mds las cosas poco familiares y éstas vinculan mas fuer-
te y vehementemente al alma; de ahi que recordemos mejor cosas vistas en
la infancia. Asi, es necesario inventar similitudes e imagenes, ya que las in-
tenciones simples y espirituales se escapan con facilidad del alma a no ser
que estén como vinculadas a similitudes corporales, pues la cognicién hu-
mana es més vigorosa respecto a los sensibles. De ahi que el [poder] me-
morativo se aloje en la [parte] sensitiva del alma.

(2) En segundo lugar es necesario que se ubiquen en un orden medi-

95



tado aquellas [cosas] que se quiere recordar, de suerte que partiendo de un
punto se pueda facilmente proceder al siguiente. De ahi que el Filésofo di-
ga en el libro De memoria: «Se puede ver que algunos hombres recuerdan a
partir de lugares. La causa de ello estd en que de ese modo pasan rdpida-
mente de un “escalon” al siguiente».

(3) En tercer lugar, es necesario que se demore solicitamente y penetre
con afecto en las cosas que quiere recordar; ya que lo que estd vigorosa-
mente impreso en el alma se escapa menos fiacilmente de ella. De ahi que
Tulio diga en la Retérica que «la solicitud conserva completas las figuras de
los simulacros». ¢

(4) En cuarto lugar, es necesario que meditemos frecuentemente en lo
que queremos recordar. De ahi que el Filésofo diga en el libro De memoria
que «la meditacién preserva la memoria» porque, segin dice, «la costum-
bre es como la naturaleza. De ahi que recordemos facilmente aquellas co-
sas que pensamos a menudo, procediendo de una a otra como si se tratase
de un orden natural».

Reflexionemos atentamente sobre los cuatro preceptos de To-
mas de Aquino sobre la memoria. Siguen a grandes rasgos los dos
fundamentos de la memonia artificial, lugares e imagenes.

Acogen en primer lugar las imagenes. Su primera regla es un
eco de la eleccién de imdgenes percusivas y desacostumbradas del
Ad Herennium por ser las que mds probablemente se adhieren a la
memoria. Pero las imdgenes de la memoria artificial se han conver-
tido en «similitudes corporales» por medio de las cuales se impide
que las «intenciones simples y espirituales» se escapen del alma. Y
una vez mas expone aqui la razén de servirse de «similitudes corpo-
rales», que ya dio en el comentario a Aristételes, a saber, que la cog-
nicién humana es mas vigorosa respecto a las sensibilia, y, por consi-
guiente, el alma recuerda mejor «las cosas sutiles y espirituales» con
formas corporales.

Toma la segunda regla, sobre el orden, de Aristételes. Sabemos
por su comentario a Aristételes que asociaba el pasaje del «punto de
partida», citado aqui, a los lugares de Tulio. Por tanto, su segunda
regla es una regla de «Jugar» a la que llega a través del orden de
Aristoteles.

96

Muy curiosa es su tercera regla, pues se basa en la citacién inco-
rrecta de una de las reglas de lugares del Ad Herennium, la que afir-
ma que los lugares se han de escoger en regiones desérticas, «por-
que la muchedumbre y la aglomerada circulacion de la gente
confunde y debilita la impresién de las imdgenes, en tanto que la so-
ledad conserva con integridad sus perfiles [solitudo conservat integras
simulacrorum figuras)»®. El Aquinate lo cita como sollicitudo conservat
integras simulacrorum figuras, convirtiendo la «soledad» en «solici-
tud», cambiando en «solicitud» la regla de la memoria que aconse-
ja barrios solitarios, en los que hacer el esfuerzo de memorizar or-
denadamente lugares, para evitar distracciones en el esfuerzo
mneménico. Se puede decir que el resultado es idéntico, por cuan-
to el objeto de la soledad era ser solicitos en la memorizacion. Pero
yO 710 CTEO que el resultado sea el mismo, puesto que la «solicitud»
del Aquinate implica «penetrar con afecto» en las cosas que se han
de recordar, introduciendo, pues, una atmosfera de devocién que
estaba enteramente ausente en las reglas de la memoria clasica.

La errénea traduccién y comprensién que hizo el Aquinate de la
regla de lugares es con todo lo mis interesante, dado que en Alber-
to se producia una similar incomprensién de las reglas de lugares
cuando convirtié el «ni demasiado oscuro ni demasiado claro» y la
«soledad» en una especie de mistico retiro.

La cuarta regla, sobre meditacion y repeticion frecuentes, pro-
cede del De memoria de Aristételes, consejo este que se da también
en el Ad Herennium.

Resumiendo, parece que las reglas de Tomds se basan en los lu-
gares y las imagenes de la memoria artificial, pero que €stos han si-
do transformados. Las imagenes que por su cualidad memorativa es-
cogia el orador romano se han transformado gracias a la piedad
medieval en «similitudes corporales» de «intenciones sutiles y espi-
rituales». Las reglas de lugares han sido también, acaso, mal enten-
didas. Parece que ni Alberto ni Tomas se percataron por completo
del caracter mnemotécnico de las reglas de lugares, escogidas por
su disimilaridad, con iluminacién clara, en barrios tranquilos, todo
ello con los ojos puestos en auxiliar la memorizacion.

Asimismo interpretan las reglas de lugares confiriéndoles un

97



sentido devocional. Y, particularmente por lo que atafie 2 Tomds, se
tiene la impresién de que lo mds importante para él sea el orden.
Tal vez sus similitudes corporales se dispusiesen en un orden regu-
lar, «natural», y no segtin la estudiada irregularidad de las reglas, cu-
ya significacién —en el caso solitudo-sollicitudo- se ha transformado en
medio de una intensa devocién.

¢Qué hemos pues de pensar de la memoria artificial escoldstica,
una memoria que sigue, en cierta medida, las reglas de Tulio pero
que las transforma con sus intenciones moralizantes y pietistas?
¢Queé les ocurre a las imagines agentes de belleza o fealdad peycusivas
en tal memoria? La memoria inmediatamente preescolistica de Bo-
compagno sugiere una respuesta a este interrogante, con sus virtu-
des y vicios como «notas memoriales» a través de las cuales nos he-
mos de regir en los senderos de la rememoraciéon, recordindonos
los caminos del cielo y el infierno. Tendriamos asi que las imagines
agentes se habrian moralizado, haciendo de las figuras humanas her-
mosas o feas «similitudes corporales» de intenciones espirituales pa-
ra con ellas ganar el cielo o evitar el infierno, y se memorizarian se-
gun una disposicion ordenada, dentro de algin edificio «solemne».

Como he dicho en el capitulo primero, es para nosotros de gran
ayuda, en la lectura de la seccién sobre la memoria del Ad Heren-
nium, poder contar con la clara descripcién que da Quintiliano del
proceso mnemotécnico: el paseo por un edificio para escoger luga-
res, el recuerdo de las imagenes en sus lugares para recordar los
puntos del discurso. El lector medieval del Ad Herennium no conta-
ba con esa ventaja. Solo podia leer extranas reglas de lugares e ima-
genes, sin contar con la asistencia de ningun otro texto sobre el ar-
te clasico de la memoria, y en una época, ademds, en que el arte
clasico de la oratoria habia desaparecido, ya no se practicaba. Leia
las reglas, pero no asocidndolas a ninguna prictica viva de la orato-
ria, sino conectandolas intimamente a las ensefianzas sobre ética
del Tulio de la Retorica Primera. Asi se puede entender cémo se
suscitaron las interpretaciones incorrectas. Y existe incluso la posi-
bilidad, ya sugerida, de que el empleo ético, diddctico o religioso
del arte clasico pudiera haber surgido mucho antes, de que hubie-
ra sido efectuado en una primitiva transformacién cristiana del ar-

98

te, de la que no sabemos nada excepto que pudo haber pasadp ala
Alta Edad Media. Es, por consiguiente, probable que Alberto y To-
mids no inventasen lo que llamo «transformacion medieval del arte
clasico de la memoria», sino que ya existiese mucho antes de que
ellos la adoptasen con celo y cuidado renovados.

La restauracién y vigorosa recomendacién escolastica del arte de
la memoria pone un hito muy importante en su historia, constituye
una de las grandes cumbres de su influencia. Y se puede considerar
en ello hasta qué punto forma parte del disefio general que alum-
bra el esfuerzo integrador del siglo X1l El objetivo de los doctos
frailes dominicos, de los que Tomas y Alberto fueron representan-
tes tan notables, era emplear el nuevo saber aristotélico para prote-
ger y defender la Iglesia, y para absorberlo dentro de ella, para reexa-
minar a su luz el cuerpo existente del saber. El inmenso esfuerzo
dialéctico de Tomas estaba, cqmo todo el mundo sabe, dirigido a
dar una respuesta a los argumentos de los herejes. Kl fue quien con-
virti6 a Aristoteles de enemigo potencial en aliado de la Iglesia. El
otro gran esfuerzo escoldstico en pro de la incorporacién de la éti-
ca aristotélica al sistema ya existente de virtudes y vicios no ha goza-
do de un estudio profundo en los tiempos modernos, aun cuando a
sus contemporineos les pudo parecer tanto o mds importante. Las
partes de las virtudes, su incorporacion al existente esquema de Tu-
lio, su andlisis a la luz del tratamiento que Aristételes da al alma...,
todo esto es tan parte de la Summa Theologiae, tan parte del esfuerzo
por absorber al Filésofo, como lo puedan ser los otros aspectos mas
familiares de la filosofia y la dialéctica tomista.

Asi como las virtudes tulianas estaban necesitadas de una revi-
sién a la luz de la psicologia y la ética aristotélica, asimismo la me-
moria artificial tuliana precisaba tal revisién. Tras percibir en el De
memoria et reminiscentia las referencias al arte de la memoria, los
frailes hicieron de esa obra la justificacién de los lugares e image-
nes tulianos, reexaminando, con ayuda de la memoria y la remi-
niscencia aristotélicas, el rationale psicologico de los lugares y las
imdgenes. Tal esfuerzo habria que entenderlo paralelamente a su
nuevo examen de las virtudes a la luz de Aristételes. Y los dos es-
fuerzos quedaban, asi, intimamente vinculados por cuanto la me-

99



moria artificial era de hecho una parte de una de las virtudes car-
dinales.

En ocasiones, ha sido causa de perplejidad el hecho de que la
era del escolasticismo, con su insistencia en lo abstracto y su baja
graduacién en poesia y metafora, fuese a su vez una era que vivié
una extraordinaria floracién de la imagineria, y de la imagineria
nueva, en el arte religioso. Buscando una explicacién a esta apa-
rente anomalia en la obra de Tomas de Aquino, se ha citado el pa-
saje en que justifica el empleo que las Escrituras hacen de la meta-
foray la imagineria. El Aquinate se preguntaba cémo es posible que
las Escrituras empleen imdgenes, dado que «proceder por similitu-
des variadas y por representaciones pertenece a la poesia, que es la
mas baja de todas las doctrinas». Piensa en la inclusién de la poesia
dentro de la gramatica, la mas inferior de las artes liberales, y se in-
terroga acerca de por qué las Escrituras usan esta rama tan baja del
conocimiento. La réplica es que las Escrituras hablan de cosas espi-
rituales bajo similitud de cosas corporales, «porque es natural al
hombre alcanzar los intelligibilia por medio de los sensibilia porque
todo nuestro conocimiento tiene su comienzo en el sentido»™. Es
un argumento similar al que justifica el uso de imdgenes en la me-
moria artificial. Es extremadamente curioso que aquellos que han
buscado la justificacién escoldstica del uso de la imagineria en el ar-
te religioso hayan pasado por alto los elaborados andlisis de por qué
es licito usar imdgenes en la memoria expuestos por Alberto y To-
mas.

Algo se ha dejado al margen a todo lo largo del recorrido, la me-
moria misma. Una memoria que no sélo tuvo una inmensa impor-
tancia practica en los tiempos antiguos, sino que también la tuvo re-
ligiosa y ética. Agustin, el gran retérico cristiano, hizo de la
memoria una de las tres grandes potencias del alma, y Tulio —esa al-
ma cristiana antes del cristianismo- la erigi6 en una de las tres par-
tes de la prudencia, ademas de dar consejos sobre c6mo hacer me-
morables las «cosas». Afronté la temeridad de sugerir que el arte
didactico cristiano, que necesita anunciar sus ensefianzas de un mo-
do memorable, que ha de publicar solemnemente las «cosas» que
hacen virtuosa o no una conducta, debe posiblemente mas de lo

100

que imaginamos al arte clasico de la memoria, sobre el que nunca
se ha pensado dentro de este contexto, y asimismo a aquellas per-
cusivas imagines agentes que vimos cémo se descolgaban del libro de
texto de retérica para introducirse en un tratado escoldstico de ética.

Erwin Panofsky ha sugerido que la catedral gética se asemeja a
una suma escoldstica en el hecho de que estd organizada segun «un
sistema de partes homdlogas y de partes de partes»™. Surge ahora el
singular pensamiento de que si Tomds memorizase su propia Sum-
mamediante «similitudes corporales» dispuestas en lugares segun el
orden de sus partes, la abstracta Summa podria ser memoristica-
mente corporalizada en algo semejante a una catedral gotica que,
llena de imagenes, las contendria en sus 6rdenes de lugares. Hemos
empero de moderar el dar rienda suelta a las suposiciones, si bien
continua siendo un hecho indudable que la Summa contenia, en
una no observada parte de ella, justificacion e incentivo para el uso
de imagenes, asi como para la creacién de una imagineria nueva,
dentro de su recomendacién de la memoria artificial.

En los muros de la Sala Capitular del convento dominico de San-
ta Maria Novella, en Florencia, hay un fresco del siglo X1v [lam. 1]
que glorifica la sabiduria y la virtud de Tomas de Aquino. Est4 sen-
tado Tomds en un trono rodeado de figuras flotantes, que repre-
sentan las tres virtudes teologales y las cuatro cardinales. A su dere-
cha e izquierda estdn sentados santos y patriarcas, y bajo sus pies
estin los herejes a los que aplasté con su saber.

En el plano inferior, alojadas en nichos o recuadros, se hallan ca-
torce figuras femeninas que simbolizan la vasta extension de los co-
nocimientos del santo. Las siete de la derecha representan las artes
liberales. En la extremidad derecha se encuentra la inferior de las
siete, la Gramatica; junto a ella estd la Retérica; después esta la Dia-
léctica, a continuacién la Musica (con el 6rgano), y asi sucesiva-
mente. Cada una de la artes tiene sentado delante de sf a un repre-
sentante famoso; frente a la Gramatica se sienta Donato; frente a la
Retérica estd Tulio, anciano varén con un libro y con la mano de-
recha levantada; enfrente de la Dialéctica estd Aristoteles, con am-
plio sombrero y hendida barba blanca; y asi sucesivamente para las
restantes artes. Vienen a continuacién otras siete figuras femeninas

101



que se supone representan a disciplinas teolégicas o la cara teologi-
ca del saber de Tomds, si bien no se ha llevado a cabo ningun in-
tento sistematico para interpretarlas; frente a ellas se sientan repre-
sentantes de esas ramas del saber, obispos entre otras figuras, que
ain no han sido enteramente identificadas.

El esquema estd obviamente muy lejos de ser completamente
original. ;Qué podria ser menos novedoso que las siete virtudes?
Las siete artes liberales con sus representantes era un tema antiguo
(el lector puede pensar en el famoso atrio de Chartres). Las siete fi-
guras adicionales que simbolizan otras disciplinas con sus represen-
tantes son una mera extension del viejo motivo. Tampoco lgs dise-
nadores del esquema, de mediados de siglo XIv, pretendian ser
originales. Tomas se encuentra defendiendo y sosteniendo las tra-
diciones de la Iglesia, valiéndose de todo su vasto saber para lograr
el objetivo.

Tras nuestro estudio en este capitulo del Tulio medieval, pode-
mos mirar con interés renovado al Tulio que esti modestamente
sentado, con la Retérica a su derecha, en el esquema de las cosas;
estd situado un poco bajo en la escala de las artes liberales, por en-
cima solo de la Gramatica, y por debajo de la Dialéctica y de Arist6-
teles. ¢Pero es, acaso, mas importante de lo que parece? Y las cator-
ce figuras femeninas sentadas ordenadamente en sus lugares, como
en una iglesia, ¢simbolizan ademads del saber de Tomis su método
para recordarlo? ;Son, en resumen, «similitudes corporales» forma-
das en parte a partir de figuras bien conocidas, las artes liberales,
adaptadas a un uso particular, y en parte a partir de figuras inven-
tadas nuevamente?

Lo dejo solo como interrogante, como sugerencia, subrayando
solamente que el Tulio medieval es una figura de importancia con-
siderable dentro del esquema escolastico de las cosas. Es una figura
ciertamente de la mayor importancia para la transformacién me-
dieval del arte clasico de la memoria. Y aun cuando hayamos de dis-
tinguir con extremado cuidado entre arte propiamente dicho y el
arte de la memoria, que es un arte invisible, con todo sus fronteras
deben haberse seguramente solapado. Pues cuando se enseniaba a
la gente a ejercitarse en la formacién de imdgenes para el recuerdo,

102

es dificil suponer que a veces tales imdgenes internas no hayan en-
contrado su via para hacerse externa expresion. O, a la inversa,
cuando las «cosas» que tenian que recordar por medio de imdgenes
eran de la misma clase que las «cosas» que el arte diddctica cristia-
na ensenaba mediante imdgenes, es dificil suponer que los lugares
y las imagenes de ese arte no se hubiesen reflejado en la memoria,
y de este modo pasar a ser «<memoria artificial».

103



Capitulo 1v
La memoria medieval
y la formaci6n de la imagineria

La tremenda recomendacion del arte de la memoria, en la for-
ma de similitudes corporales dispuestas ordenadamente, que hicie-
ra el santo de la Escolastica, estaba destinada a dar abundantes fru-
tos. Si Siménides fue el inventor del arte de la memoria, y Tulio su
maestro, Tomas de Aquino pasé a ser algo asi como su santo patron.
Los siguientes son unos pocos ejemplos, escogidos de entre una mu-
chedumbre mds abundante de materiales, sobre cé6mo el nombre
de Toms iba a dominar la memoria en los siglos posteriores.

A mediados del siglo Xv, Jacopo Ragone escribié un tratado de
Ars memorativa; las palabras iniciales de su dedicatoria a Francesco
Gonzaga son: «llustrisimo principe, la memoria artificial recibe su
perfeccion de dos cosas, a saber, loci e imagines, segun lo ensena Ci-
cerén y Santo Tomids de Aquino lo confirma»'. Posteriormente en
el mismo siglo, en 1482, aparecié en Venecia un temprano y her-
moso ejemplar de libro impreso; era una obra de retdrica de Jaco-
bo Publicio, que, como apéndice, contenia el primer tratado im-
preso de Ars memorativa. Aun cuando este libro tenga el aspecto de
un producto renacentista, estd lleno de influencia de la memoria ar-
tificial tomista; las reglas de imdgenes comienzan con estas palabras:
«Las intenciones simples y espirituales se escapan facilmente de la
memoria a no ser que las vinculemos a similitudes corporales»®.
Uno de los mas completos y extensamente citados entre los tratados
impresos de la memoria es el que en 1520 publicase Johannes Rom-
berch, dominico. En sus reglas de las imagenes, Romberch senala
que «Cicerén en el Ad Herennium dice que la memoria no solo reci-
be su perfeccién de la naturaleza, sino que también acepta muchas
ayudas. Para lo cual Santo Tomads da una razén en 11, 11, 49 [Z. e, en
la seccién correspondiente de la Summal, donde declara que las in-
tenciones espirituales y simples se escapan facilmente del alma a no

105




ser que se las vincule con ciertas similitudes corporales»’. Las reglas
de lugares establecidas por Romberch se basan en la aleacién de Tu-
lio y Arist6teles que Tomads hiciera, para lo cual cita el comentario
de Tomais sobre el De memoria et reminiscentia’. Era de esperar que un
dominico como Romberch se basase en Tomds; pero la asociacién
de Tomais con la memoria era también ampliamente conocida fue-
ra de la tradiciéon dominica. La Piazza Universale, publicada por To-
mads Garzoni en 1578, es una popularizacién del saber general; con-
tiene un capitulo sobre la memoria en el que se menciona a Tomas
de Aquino, como la cosa mds natural, entre los maestros famosos de
la memoria®. En su Plutosofia, de 1592, F. Gesualdo empareja a Cice-
rén con Santo Tomds en lo concerniente a la memoria®. Entrando
ahora en los comienzos del siglo XVII, encontramos un libro cuya
traduccién castellana del titulo latino seria «Fundamentos de la me-
moria artificial desde Aristételes, Cicerén y Tomas de Aquino»". Por
el mismo tiempo un escritor que defiende la memoria artificial de
los que la atacan recuerda lo que sobre ella han dicho Cicerén, Aris-
toteles y Santo Tomads, subrayando que este tltimo, en 11, 11, 49, la ha
considerado parte de la prudencia®. Gratarolo, en una obra que Wi-
lliam Fulwood publicé en inglés en 1562 con el titulo The Castel of
Memory, anota que Tomds de Aquino aconsejaba el uso de lugares
en la memoria’, lo que fue citado, a partir de Fulwood, en un Art of
Memory publicado en 1813".

Asi pues, ain no se habia olvidado a comienzos del siglo XIX una
cara de Tomds de Aquino que se veneraba en los tiempos de la me-
moria. Es una cara que, por lo que sé, nunca mencionan los mo-
dernos filésofos tomistas. Y aun cuando los escritores que han tra-
tado sobre el arte de la memoria conocieran el 11, II, 49 como texto
importante de su historia', no se ha emprendido ninguna indaga-
cién realmente seria sobre la naturaleza de la influencia de las re-
glas tomistas de la memoria.

¢Cudles fueron los resultados de la grave recomendacién de Al-
berto Magno y Tomds de Aquino en sus revisiones de las reglas de
la memoria como parte de la prudencia? Dicha indagacién habria
de comenzar junto a la fuente de la influencia. Fue en el siglo XIII
cuando se promulgaron las reglas escolasticas, y seria de esperar

106

que hallasemos que su influencia comenzase al punto a tener la ma-
yor energia, y que continuase teniéndola en el siglo XIv. Me pro-
pongo en este capitulo suscitar el interrogante de la naturaleza de
esta influencia inmediata y dénde hemos de buscar sus efectos. No
puedo esperar responder adecuadamente, ni pretendo mds que es-
bozar respuestas posibles, o mas bien posibles lineas de indagacién.
Si algunas de mis sugerencias parecen atrevidas, al menos provoca-
ran que se piense en un tema sobre el que apenas se ha pensado na-
da. Este tema es el papel del arte de la memoria en la formacién de
la imagineria.

La era de la Escolastica fue una época en la que se incrementa-
ron los conocimientos. Fue asimismo una era de la memoria, y en
las eras de la memoria se ha de crear una nueva imagineria para el
recuerdo de nuevos conocimientos. Aun cuando los grandes asun-
tos de la doctrina cristiana y de la ensefianza moral permanecian,
por supuesto, basicamente inmutables, se fueron haciendo, no obs-
tante, mas complicados. Particularmente el esquema virtud-vicio se
desarrollé mds ampliamente, y fue definido y organizado mds es-
trictamente. El hombre moral que queria elegir el sendero de la vir-
tud, al tiempo que recordar y evitar el vicio, tenia que imprimir en
la memoria mas cosas que en tiempos mds antiguos y sencillos.

Los frailes revivieron la oratoria en la forma de la predicacién, y
la predicacion era en verdad el objeto principal para el que se fun-
d6 la Orden Dominica, la Orden de Predicadores. Aunque sélo hu-
biese sido para recordar sermones, transformacién medieval de la
oratoria, la transformacién medieval de la memoria artificial se ha-
bria seguramente empleado de un modo preeminente.

El esfuerzo del saber dominico para la reforma de la predicacién
es paralelo al gran esfuerzo filoséfico y teolégico de los escolares do-
minicos. Las Summae de Alberto y Tomas suministran las abstractas
definiciones filoséficas y teoldgicas, y en ética las mismas abstrac-
tas y claras definiciones, tal como las divisiones de las virtudes y los
vicios en sus partes. Pero el predicador necesitaba la ayuda de otro
tipo de Summae, Summae de ejemplos y similitudes' por las que pu-
diese ficilmente encontrar las formas corporales en que vestir las in-

107



tenciones espirituales que queria grabar en las almas y memorias de
sus oyentes.

El esfuerzo principal de esta predicacién iba dirigido a inculcar
los articulos de la fe, junto con una severa ética en la que, polari-
zandola sobre ellos, el vicio y la virtud recibian perfiles agudos, y en
la que se cuidaban de subrayar hasta la enormidad los premios y cas-
tigos que aguardaban en la otra vida a la virtud y al vicio™. Tal era la
naturaleza de las «cosas» que el predicador-orador iba a necesitar
memorizar.

La cita mds temprana de las reglas de la memoria de Tomas se
halla en una summa de similitudes para uso de predicadores. Se tra-
ta de la Summa de exemplis ac similitudinibus rerum de Giovanni di San
Gimignano, de la Orden de Predicadores, que fue escrita a co-
mienzos del siglo XIv*. Aunque no menciona nominalmente 3 To-
mas, lo que cita San Gimignano es una versién abreviada de las re-
glas tomistas de la memoria.

Hay cuatro cosas que nos ayudan a recordar bien.

La primera es que se han de disponer aquellas cosas que se quiere re-
cordar en un orden determinado.

La segunda es que hay que adherirse a ellas con pasién.

La tercera es que se han de reducir a similitudes desacostumbradas.

La cuarta es que se han de repasar con meditacién frecuente®.

Hemos de tener clara una distincién. En un sentido todo el libro
de San Gimignano, con su laboriosa provisién de similitudes para
toda «cosa» sobre la que el predicador puede tratar, se basa en los
principios de la memoria. Para lograr que la gente recuerde las co-
sas, se les predica con similitudes «desacostumbradas», pues éstas se
adhieren a la memoria mejor que las intenciones espirituales, a me-
nos que se las vista con tales similitudes. Pero la similitud dicha del
sermoén no es, hablando estrictamente, la similitud empleada por la
memoria artificial. Pues la imagen de la memoria es invisible y estd
oculta dentro de la memoria de su usuario, donde, no obstante,

puede terminar siendo el generador oculto de una imagineria ex-
teriorizada.

108

El siguiente, cronolégicamente, que cita las reglas tomistas de la
memoria es Bartolomeo da San Concordio (1262-1347), que ingreso6
en la Orden Dominica a edad temprana y consumio la mayor parte
de su vida en el convento de Pisa. Consiguié renombre por su com-
pendio legal, pero lo que aqui nos interesa es su Ammaestramenti de-
gli antichi®, o «ensenanzas de los antiguos», que trata sobre la mo-
ral. Lo escribié a comienzos del siglo XIv, antes de 1323". El método
de Bartolomeo es hacer una afirmacién provechosa y a continua-
ci6n apoyarla con una ristra de citas procedentes de los antiguos y
de los Padres. Aunque da a su tratado un aroma discursivo, casi pri-
mohumanista, sus cimientos son escolasticos; Bartolomeo se mueve
entre las éticas de Aristoteles, con la gufa de la ética tuliana del De
snventione a la manera de Alberto y Tomds. La memoria es la mate-
ria de un conjunto de citas, y el arte de la memoria de otro; y por
cuanto las secciones inmediatamente posteriores del libro tienen
claramente que ver con la intelligentia y la providentia, resulta seguro
que el devoto dominico estd pensando:en la memoria como parte de
la prudencia. '

Se tiene la impresién de que este docto fraile estd vinculado a las
raices del entusiasmo por la memoria artificial que esta difundién-
dose por la Orden Dominica. Sus ocho reglas de la memoria se ba-
san principalmente en Tomds, y emplea tanto el Tommaso nella se-
conda della seconda (i. e., Summa Theologiae, 11, 11, 49) como el Tommaso
d’Aquino sopra il libro de memoria (i. e., €l comentario de Tomads sobre
el De memoria et reminiscentia). E hecho de que no le llame Santo To-
mis pone en evidencia que el libro fue escrito antes de su canoni-
zacién en 1323. Traduzco a continuacion las reglas de Bartolomeo,
dejando las fuentes en el italiano original:

[Sobre el orden.]

Avistotile in libro memoria. Se recuerdan mejor aquellas cosas que tienen
un orden en si mismas. Sobre lo cual comenta Tomds: con mds facilidad se
recuerdan aquellas cosas que estin bien ordenadas, y aquellas que estan
mal ordenadas no las recordamos con facilidad. Luego aquellas cosas que
se quiere retener, estudieselas de suerte que se les dé un orden.

Tommaso nella seconda della seconda. Es necesario que en aquellas cosas

109



que se quiere retener en la memoria se medite sobre cémo se las ha de po-
ner en orden, de suerte que de la memoria de una cosa se llegue a la otra.

[Sobre las similitudes. }

Tommasso nella seconda della seconda. De aquellas cosas que se quiere re-
cordar se adoptardn similitudes convenientes, no demasiado comunes,
pues nos maravillan mas las cosas poco comunes y éstas mueven mads vigo-
rosamente a la mente.

Tommaso quivi medesimo [i. e., loc. cit.]. El descubrimiento de imagenes es
utl y necesario para la memoria; pues las puras y espirituales intenciones se
escapan de la memoria a menos que se encuentren como vinculadas a si-
militudes corporales.

Tullio nel terzo della nuova Rettorica. De aquellas cosas que queremos re-
cordar, deberemos ubicar en ciertos lugares algunas imdgenes y similitudes.
Y Tulio agrega que los lugares son como tablillas o papel, y que las imége-
nes son como letras, y que ubicar las imdgenes es como escribir, y que ha-
blar es como leer'.

'

Obviamente Bartolomeo sabe muy bien que el orden memoris-
tico que Tomas recomienda se basa en Aristételes, y que su reco-
mendacion del uso de similitudes e imigenes se basa en el Ad He-
rennium, al que se alude como «Tulio en el libro tercero de la Nueva
Retorica».

¢Qué es lo que nosotros, lectores devotos de la obra ética de Bar-
tolomeo, nos proponemos hacer? La obra ha sido ordenadamente
organizada en divisiones y subdivisiones a la manera escolastica. sNo
sera conveniente que actuemos con prudencia memorizando en su
orden, valiéndonos de la memoria artificial, las «cosas» sobre las
que trata, las intenciones espirituales que suscita en relaciéon con la
prosecucion de las virtudes y el rechazo de los vicios? ¢(No deberia-
mos ejercitar nuestra imaginacién formando similitudes corporales
de, por ejemplo, la justicia y sus subdivisiones, o de la prudencia y
sus partes? Y, asimismo, ¢de las «cosas» que se han de evitar, como
la injusticia, la inconstancia y los demads vicios que examina? La ta-
rea no va a resultar ficil, pues vivimos en tiempos nuevos en que el
viejo sistema virtud-vicio se ha complicado con el descubrimiento
de las nuevas ensenanzas de los antiguos. Empero, nuestro deber es

110

recordar esas ensenanzas con ¢l arte de la memoria de los antiguos.
Quiza recordemos también con mds facilidad las numerosas citas de
los antiguos y Padres memorizandolas segiin fueron escritas o unién-
dolas a las similitudes corporales que formamos en la memoria.

Que a la coleccién que Bartolomeo hizo de las ensenanzas mo-
rales de los antiguos se la consideré eminentemente adecuada para
la memorizacion lo confirma el hecho de que en dos cédices” del
siglo XV se asocia su obra a un Trattato della memoria artificiale. Este
tratado pasé a las ediciones impresas del Ammaestramenti degli anti-
chi, en las que se daba por supuesto que era del propio Bartolo-
meo®. Es un error, pues el Trattato della memoria artificiale no es una
obra original sino traduccién de la seccién sobre la memoria del Ad
Herennium, desgajada de la traduccidn italiana de la retérica que hi-
zo probablemente Bono Giamboni en el siglo XIII*'. En esta traduc-
cién, conocida con el titulo de Fiore di Rettorica, se colocé la seccion
sobre la memoria al final de la obra, haciéndose, por ello, facil-
mente desgajable. Se la colocé alli posiblemente por causa de la in-
fluencia de Boncompagno, quien afirmaba que la memoria no sélo
formaba parte de la retdrica, sino que era provechosa para todas las
materias®. Por su ubicacién al final de la traduccién italiana de la re-
torica, pasaba a ser facilmente separable y aplicable a otras materias
como, por ejemplo, la ética y la memorizacion de las virtudes y los
vicios. La separada seccion sobre la memoria del Ad Herennium de la
traduccién de Giamboni, que circula por cuenta propia®, es un an-
tepasado del tratado exento de Ars memorativa.

Aspecto notable del Ammaestramenti degli antichi, por razén de su
temprana fecha, es que estd escrito en lengua vulgar. ;Por qué el
docto dominico presenté su semiescoldstico tratado sobre €tica en
italiano? La razon seguramente debe ser que se dirigia a legos, a
personas devotas ignorantes del latin que querian saber sobre las
ensenanzas morales de los antiguos, y no de un modo primordial a
clérigos. A esta obra escrita en volgare se le asoci6 el Tulio de la me-
moria, que también habia sido traducido al volgare*. Esto sugiere
que la memoria artificial emprendia su salida al mundo, al ser re-
comendada a legos como ejercicio devoto, y casa con la observacion
de Alberto cuando, a favor del Ars memorandi de Tulio, concluye

111



triunfalmente que la memoria artificial pertenece «tanto al hombre
moral como al orador»®. No habria de usarla sélo el predicador, si-
no cualquier <hombre moral» que, impresionado por la prédica de
los frailes, quisiera a toda costa evitar los vicios que llevan al infier-
no y lograr el cielo por las virtudes.

También en italiano estd escrito otro tratado de ética destinado
ciertamente a ser memorizado mediante la memoria artificial. Se
trata del Rosaio della vita®, de Matteo de’ Corsini probablemente, es-
crito en 1873. Se abre con una cierta fisonomia mistico-astrolégica
algo curiosa, pero consiste principalmente en largas listas de virtu-
des y vicios, con breves definiciones. Es una mezcolanza recolectiva
de «cosas» del género sacadas de fuentes aristotélicas, tulianas, pa-
tristicas, escrituristicas y otras. Selecciono al azar unas pocas: sabi-
duria, prudencia, credulidad, amistad, litigacion, guerra, paz, so-
berbia, vanagloria. Va provista de un Ars memorie artificialis para uso
conjunto, que se abre con las palabras: «Ahora que hemos suminis-
trado un libro para que sea leido queda que se 1o mantenga en la
memoria»”. El libro suministrado es ciertamente el Rosaio della vita,
nominalmente mencionado después en el texto de las reglas de la
memoria, de suerte que tenemos asi una prueba segura de que a las
reglas de la memoria se las destinaba en esa obra a la memorizacién
de listas de virtudes y vicios.

El Ars memorie artificialis suministrado para memorizar virtudes y
vicios en el Rosaio se basa estrechamente en el Ad Herennium pero
con desarrollos propios. El escritor llama «lugares naturales» a los
que se memorizan en zonas rurales, como, por ejemplo, drboles y
campos; «lugares artificiales» son los que se memorizan en «edifi-
cios», como, por ejemplo, un estudio, una ventana, un arca, y cosas
por el estilo®. Esto revela una cierta comprension efectiva de los lu-
gares segun son empleados en mnemotecnia. Mas la técnica se ha
de emplear en devotas y morales tareas de memorizacién de simili-
tudes corporales de virtudes y vicios dentro de sus lugares.

El Rosaio tiene probablemente alguna conexién con el Amma-
estramentt degli antichi; el primero podria ser un compendio o sim-
plificacion del segundo. Se da el caso de que ambas obras y las re-
glas de la memoria asociadas a ellas se hallan en ambos cédices?.

112

it

T i i

Estas dos obras sobre ética escritas en italiano, en cuyo texto po-
demos imaginar a legos que se afanan en memorizar valiéndose de
la memoria artificial, abren la posibilidad de pensar que en las ima-
ginaciones y memorias de muchas gentes pudieron llevarse a cabo
tremendos esfuerzos dirigidos a la formacién de imagenes. La me-
moria artificial comienza a aparecer como devota disciplina de le-
gos, alentada y recomendada por los frailes. jQué galerias de desa-
costumbradas y sugestivas similitudes de virtudes y vicios nuevos e
inso6litos, ademas de los ya bien conocidos, habran podido quedar
para siempre invisibles dentro de las memorias de personas piado-
sas y posiblemente artisticamente bien dotadas! El arte de la me-
moria fue un creador de imagenes que debieron seguramente de
emerger en creativas obras de arte y literatura.

Aun cuando siempre nos mantengamos en la idea de que se han
de distinguir los invisibles disefios de la memoria de la representa-
cién visual externa de las artes propiamente dichas —el mero hecho
de la representacion externa los distingue—, puede ser una expe-
riencia nueva mirar hacia algunas obras de arte de comienzos del si-
glo XIv desde el punto de vista de la memoria. Contémplese, por
ejemplo, la hilera de figuras virtuosas [lam. 2] que aparecen en la
presentacién del Buen Gobierno y el Mal Gobierno de Lorenzetti
(encargada entre 1337 y 1340) del Palazzo comunale de Siena®. A la
izquierda se sienta la Justicia, con figuras secundarias ilustrativas de
sus «partes», a la manera de una imagen compuesta de la memoria.
En el costado de la derecha se sienta la Paz (y la Fortaleza, la Pru-
dencia, la Magnanimidad, la Templanza, que no hemos reproduci-
do aqui). En el lado maligno de la serie (no reproducido aqui), jun-
to a la diabélica y cornigera figura de la Tirania, se sientan las
horrendas formas de los vicios tirdnicos, en tanto que la Guerra, la
Avaricia, la Soberbia y la Vanagloria se ciernen cual murci€lagos so-
bre la grotesca y terrorifica cuadrilla.

Tales imdagenes, desde luego, tienen muy complejas proceden-
cias, y una pintura tal puede ser estudiada de muchos modos ico-
nograficos por historiadores e historiadores del arte. A guisa de ten-
tativa sugeriria atin otra aproximacién. Tras esta pintura sobre la
justicia y la injusticia hay un argumento cuyos temas estdn ordena-

113



damente dispuestos y vestidos con similitudes corporales. :No se en-
riquece en significados después de nuestras tentativas por imaginar
los esfuerzos de la memoria artificial tomista para formar similitu-
des corporales de las «ensenanzas morales de los antiguos»? ;Pode-
mos ver en estas grandes y monumentales figuras un esfuerzo por
recuperar las formas de la memoria clasica, las de aquellas imagines
agentes —notablemente hermosas, coronadas, ricamente vestidas, o
notablemente deformes o grotescas— que la Edad Media, morali-
zandolas, convirtié en virtudes y vicios, en similitudes expresivas de
intenciones espirituales?

Con mayor osadia atn invito ahora a los lectores a mirar con los
ojos de la memoria aquellas figuras sagradas para los historiadores
del arte: las virtudes y los vicios de Giotto (pintados probablemente
en torno a 1306) de la Cappella degli Scrovegni de Padua [lam. 3].
Justamente famosas son estas figuras por la variedad y animacion
que en ellas introdujo el gran artista, y por la manera en que avan-
zan desde sus fondos, dando sensacién de profundidad en una su-
perficie plana, lo cual era enteramente nuevo. Sugeriria que ambos
aspectos deben algo a la memoria.

-

El esfuerzo por formar similitudes en la memoria alentaba la va-
riedad y la invencién individual, pues ¢no dijo Tulio que todos han
de crear sus imagenes a partir de la memoria? En el renovado re-
torno al Ad Herennium que suscité la insistencia escoldstica en la me-
moria artificial, su recomendacién de dar un caricter dramatico a
las imdgenes llamaria la atencién de un artista con genio, y eso es lo
que Giotto manifiesta tan brillantemente en, por ejemplo, el movi-
miento de la Caridad [lam. 3 a], con su atrayente belleza, o en los
enloquecidos gestos de la Inconstancia. Tampoco se ha despreciado
en la Envidia [lam. 3 b] y la Insensatez lo grotesco y lo absurdo, ca-
racteristicas ambas tan ttiles en una imagen de la memoria. Y la ilu-
sion de profundidad depende del intenso cuidado con que se ha
alojado a las imagenes en sus fondos, o, hablando en términos mne-
monicos, en sus loci. Uno de los aspectos mds percusivos de las me-
morias clasicas, tal como aparece en el Ad Herennium, es el sentido
del espacio, la profundidad, la iluminacién memoristicos que las re-
glas de lugares sugieren; y el cuidado que se pone en hacer que las

114

imagenes estén en los loci con nitido relieve, obedeciendo al man-
damiento, por ejemplo, de que los lugares no han de ser tan som-
brios que lleguen a oscurecerlas, ni tan claros que el deslumbra-
miento las haga confusas. Bien es verdad que las imagenes de Giotto
estan ubicadas en los muros con regularidad, y no con la irregulari-
dad que las directrices clasicas aconsejan. Pero el énfasis que Tomas
puso en el orden regular de la memoria habia modificado esa regla.
Y Giotto interpreté el consejo sobre la variedad de los loci a su ma-
nera: haciendo que difiriesen entre si todos los fondos pintados de
las pinturas. Hizo, me atreveria a decir, un esfuerzo supremo por
hacer que las imagenes resaltasen en sus cuidadosamente abigarra-
dos loci, en la creencia de que obrando asi seguia el consejo clasico
de hacer imdgenes memorables.
«DEBEMOS RECORDAR ASIDUAMENTE LOS INVISIBLES GO-
ZOS DEL PARAISO Y LOS TORMENTOS DEL INFIERNO», dice
con énfasis terrible Boncompagno en la seccién sobre la memoria de
su retérica, en la que da listas de virtudes y vicios en calidad de «no-
tas memoriales... mediante las cuales podamos a menudo dirigirnos
en los senderos del recuerdo»™. Los muros laterales de la Cappella
degli Scrovegni en que se hallan las virtudes y los vicios enmarcan con
sus pinturas el Juicio Final que, dominando el pequeno edificio, se
halla al final del muro. En la intensa atmoésfera que suscitaron los frai-
les y sus prédicas, de la que Giotto estaba saturado, las imagenes de
las virtudes y los vicios adquieren una poderosa significacién, y el
recordarlas, y el seguir a su debido tiempo los consejos que nos dan,
es asunto de vida o muerte. De aqui la necesidad de hacer iméagenes
de ellas que sean verdaderamente memorables en conformidad con
las reglas de la memoria artificial. O bien, mejor, la necesidad de rea-
lizar similitudes corporales verdaderamente memorables infundidas
de intenciones espirituales, de acuerdo con el objetivo de la memo-
ria artificial tal como lo interpretaba Tomas de Aquino.

La moderna variedad y animacién de las imagenes de Giotto, el
nuevo modo en que resaltan de sus fondos, su nueva intensidad es-
piritual..., todos estos brillantes y originales aspectos pudieron ser
estimulados por las influencias de la memoria artificial escoldstica y
su poderosa recomendacion como parte de la prudencia.

115



Que el recuerdo del paraiso y el infierno, como subrayara Bon-
compagno en el epigrafe de la memoria, se encuentra detrds de la
interpretacion escolastica de la memoria artificial lo indica el hecho
de que los posteriores tratados sobre memoria que siguen la tradi-
cion escoldstica incluyen habitualmente, como formando parte de
la memoria artificial, el recuerdo del paraiso y el infierno, presen-
tando frecuentemente diagramas de esos lugares. Encontraremos
¢jemplos de ello en el préximo capitulo, donde reproducimos al-
gunos de los diagramas®. Menciono aqui, no obstante, por estar si-
tuadas en el periodo que discutimos, las observaciones sobre esta
materia que hace el dominico germano Johannes Romberch. Como
ya comentamos, las reglas de la memoria de Romberch se basan en
las de Tomas de Aquino, y, como dominico, se encontraba natural-
mente dentro de la tradicién tomista de la memoria.

En su Congestorium artificiose memorie (primera edicién, 1520),
Romberch adopta el recuerdo del paraiso, el purgatorio y el infier-
no. El infierno, dice, estd dividido en muchos lugares que recorda-
mos poniendo inscripciones en ellos.

Y por cuanto la religion ortodoxa sostiene que los castigos y los pecados
estdn en conformidad con la naturaleza de los delitos, aqui los soberbios
son crucificados [...], alli los codiciosos, los avariciosos, los coléricos, los pe-
rezosos, los envidiosos, los lujuriosos [son castigados] con azufre, fuego,
pez y otras clases de castigos™.

Esto introduce la idea novedosa de que los lugares del infierno,
variados segun la naturaleza de los pecados que se castigan en ellos,
pueden ser considerados como abigarrados loci de la memoria. Y las
percusivas imdgenes que los ocupen han de ser, por supuesto, las
imdgenes de los condenados. Podemos ya mirar con los ojos de la
memoria la pintura del siglo XIv de la iglesia dominica de Santa Ma-
ria Novella [lam. 8 a]. El infierno esta dividido en lugares que llevan
inscripciones (precisamente como Romberch recomienda) que de-
claran los pecados que se castiga en cada uno de ellos y que contie-
nen las imagenes previsibles en tales lugares. Si, en calidad de pru-
dentes rememorantes, tuviésemos que reproducir esta pintura en la

116

memoria, sestarfamos practicando lo que la Edad Media llama me-
moria artificial? Creo que si.

Cuando Ludovico Dolce tradujo al italiano el tratado de Rom-
berch (publicado en 1562), hizo el siguiente leve desarrollo del tex-
to en el punto donde Romberch trata sobre los lugares del infierno:

Para esto [es decir, para recordar los lugares del infierno] la ingeniosa
invencién de Virgilio y BANTE nos ayudard mucho. Es decir, para la dis-
tincién de los castigos segiin la naturaleza de los pecados. Exactamente™.

Que podriamos considerar el Infierno de Dante como una clase
de sistema de la memoria para memorizar el infierno y sus castigos,
con percusivas imagenes en érdenes de lugares, ha de insinuarse co-
mo un fuerte sobresalto, y es como sobresalto como habré de de-
jarlo. Llevaria todo un libro estudiar las implicaciones de un acer-
camiento de esta indole al poema de Dante. No seria, en modo
alguno, un acercamiento vulgar, ni tampoco imposible. Si uno pien-
sa que el poema se basa en 6rdenes de lugares: infierno, purgatorio,
paraiso, y en un orden c6ésmico de lugares tal como las esferas del
infierno son el reverso de las esferas del paraiso, comienza a apare-
cérsenos como una suma de ejemplos y similitudes, alineados en or-
den y asentados en el universo. Y si uno descubre que la prudencia,
so capa de muy diversas similitudes, es el tema simbdlico conductor
del poema®, sus tres partes pueden considerarse como memoria, €l
recuerdo de los vicios y sus castigos en el infierno; intelligentia, el uso
del presente para penitencia y adquisicion de la virtud; y providentia,
la mirada puesta en el cielo. En esta interpretaci6n, los principios
de la memoria artificial, tal como se entendian en la Edad Media,
estimularian la intensa visualizacion de similitudes numerosas en el
intenso esfuerzo por fijar en la memoria el esquema de la salvacion,
y la compleja red de las virtudes y los vicios y de sus premios y casti-
gos —esfuerzo del hombre prudente que usa la memoria como par-
te de la prudencia.

La Divina Comedia pasaria, de este modo, a ser el ejemplo supre-
mo de la conversién de una suma abstracta en suma de similitudes
y ejemplos, con la memoria como potencia convertidora, como

117



puente entre la abstraccion y la imagen. Pero también entraria en
escena la otra razon que Tomads de Aquino da en la Summa para el
uso de similitudes corporales, al margen de su uso en la memoria; a
saber, que las Escrituras se valen de metiforas poéticas y hablan de
asuntos espirituales so capa de similitudes y cosas corporales. Si uno
hubiera de pensar en el arte dantesco de la memoria como en un
arte mistico, en conexién con una retérica mistica, entonces las
imégenes de Tulio se volverian metdforas poéticas de asuntos espi-
rituales. Boncompagno, es licito recordarlo, afirmé en su mistica re-
torica que la metifora fue inventada en el paraiso terrenal.

Estas sugerencias sobre cémo el cultivo de las imagenes en los
usos devotos del arte de la memoria pudo estimular obras creativas
de arte y literatura dejan aun sin explicar c6mo se pudo usar el ar-
te medieval como mneménica, en un sentido mas normal de la pa-
labra. ;:Cémo, por ejemplo, memorizaba el predicador los puntos
de un sermén valiéndose del arte de la memoria? O ¢coémo, me-
diante ella, memorizaba el escolar los textos que deseaba fijar en la
memoria? Un acercamiento a este problema ha sido suministrado
por Beryl Smalley en su estudio sobre los frailes ingleses del sidlo
XIV¥*; en €l llama la atencién sobre un aspecto curioso de las obras
de John Ridevall (franciscano) y Robert Holcot (dominico), a saber,
sus descripciones de elaboradas «pinturas» no estaban destinadas a
ser representadas sino que se las empleaba en tareas de memoriza-
cion. Estas invisibles «pinturas» nos proporcionan muestras de invisi-
bles imdgenes de la memoria, contenidas dentro de la memoria, no
destinadas a ser exteriorizadas, y aplicadas a précticas tareas mnemo-
nicas.

Por ejemplo, Ridevall describe la imagen de una prostituta cie-
ga, con las orejas mutiladas, pregonada con una trompeta (como el
criminal), con el rostro deformado, y llena de enfermedad®. La la-
ma «la pintura de la Idolatria segiin los poetas». No se conoce fuen-
te alguna de tal imagen, y Miss Smalley sugiere que Ridevall la in-
vent6. Sin duda la invents, pero como imagen de la memoria
3justada a la regla que recomienda lo percusivamente espantoso y
horrendo, y cuyo uso se dedica a recordar los puntos relativos al pe-
cado de idolatria. Se la pinta como ramera porque los idélatras de-

118

jan que el Dios verdadero fornique con los idolos; se la muestra cie-
gay sorda porque se vale de lisonjas que ciegan'y ensordecen sus ob-
jetos; se la pregona como a un criminal porque.los agentes de'l mal
esperan tener perdén adorando a los idolo's; tlem? la cara trlst'e, y
desfigurada porque una de las causas de la idolatria es la afliccion
desordenada; aparece enferma porque la idolatria es una suerte de
amor desordenado. Un verso mnemonico resume los aspectos de la

imagen:

Mulier notata, oculis orbata,
aure mutilata, cornu ventilata,

vultu deformata et morbo vexata.

Esto parece claramente identificable como una imager.l (.ie la me-
moria, disefada para excitar la memoria por su percusmda('i, no
destinada a ser representada salvo invisiblemente en la memoria (la
memorizacién se veria ayudada con el verso mnemoénico), y emplea-
da para el proposito genuinamentejr mnemonico de recordar los
puntos de un sermon sobre idolatria. . 3

La «pintura» de la idolatria figura en la 1ntr(.)ducc1/on al Fulgen-
tius metaforalis de Ridevall, moralizacién de la mltolog.la de Fulgen—
cio disenada para uso de predicadores®. Esta obra es bien C(?noada,
pero me pregunto si hemos comprendido entera'mente cz:no ha-
bian de usar los predicadores estas «pinturas» no 11ustra(31a5‘ c'le l.os
dioses paganos. Que pertenecen a la esfera de la memoria art.lﬁcml
medieval lo sugiere vigorosamente el hecho de que de la primera
imagen que se describe, la de Saturno, se dice que representa la vir-
tud de la prudencia, y la siguen poco después la de ]/uno, como me-

moria, 1a de Neptuno, como intelligentia, y 1a de Plut?n,. como provi-
dentia. Tenemos ya mds que suficientes conocmyeyt@ para
entender que la memoria como parte de la prudencia justifica el
empleo de la memoria artificial como deber m(.)ral. {\lberto l\ilagno
nos ha ensefiado que a las metéiforas poéticas, incluidas la.s fabulas
de los dioses paganos, se las puede emplear en lz? memo'rla por su
capacidad de «excitar»". Se puede sugerir que Rldf.:valfl instruye al
predicador sobre c6mo hacer uso de «excitantes» Imagenes de la

119



memoria relativas a los dioses para memorizar un sermén sobre las
virtudes y sus partes. Cada una de las imdgenes, al igual que la de Ia
idolatria, posee atributos y caracteristicas, cuidadosamente descritas
y memorizadas en un verso mnemonico, que sirven para ilustrar —o,
mas bien, yo creo, para memorizar— los puntos de un discurso sobre
la virtud correspondiente.

El Moralitates de Holcot es una coleccién de materiales para uso
de predicadores en que se aprovecha profusamente la técnica «pic-
torica». Han fracasado cuantos esfuerzos se han hecho por encon-
trar las fuentes de estas «pinturas», y no hay que maravillarse, pues
es evidente que, como en el caso de los similares esfuerzos de Ride-
vall, son imagenes inventadas a partir de la memoria.

Holcot les da a menudo lo que Miss Smalley llama un aire de
«falsa antigiiedad», cual es el caso de la «pintura» de la Penitencia.

El retrato de la Penitencia, que pintaban los sacerdotes de la diosa Ves-
ta, seglin Remigio. Se acostumbraba pintar la Penitencia en la forma de un
hombre, con todo su cuerpo desnudo, portando en la mano un flagelo de
cinco correas. Estaban escritos en éstas cinco versos o sentencias®.

4

Da a continuacién las inscripciones relativas a la Penitencia del
flagelo de cinco correas; y este acompanamiento de inscripciones
para las imdgenes y sus contornos es caracteristico del método de
Holcot. Las «pinturas» de la Amistad, por ejemplo, con un adoles-
cente percusivamente vestido de verde, sostienen inscripciones so-
bre la Amistad encima y en torno®.

Ninguno de los numerosos manuscritos del Moralitates esta ilus-
trado; no se pensaba destinar a representacion externa las «pintu-
ras» que describen; eran imdgenes invisibles de la memoria. A pesar
de ello, Saxl encontré, ciertamente, algunas representaciones de las
imégenes de Holcot en dos manuscritos del siglo Xv, incluida una
de la «Penitencia» [1am. 4 ¢]®. Cuando vemos al hombre con el fla-
gelo y sus inscripciones, reconocemos la técnica de la imagen con
escritura encima como algo habitual en manuscritos medievales. Pe-
ro la cuestion es que deberiamos ver representada esta imagen. Era
una invisible imagen de la memoria. Y esto me sugiere que la me-

120

SEERT

morizacién de palabras o frases cuando estan ubicadas o escritas so-
bre las imigenes de la memoria era tal vez lo que la Edad Media en-
tendi6é por «memoria de palabras».

Holcot describe otro muy curioso empleo de imagenes de la me-
moria. Ubica tales imagenes, dentro solamente de la imaginacioén,
sobre las paginas de un texto de las Escrituras, a fin de recordar co6-
mo va a comentar el texto. Sobre una pdgina del profeta Oseas ima-
gina la figura de la Idolatria (que adopt6 de Ridevall) para acor-
darse de c6mo iba a desarrollar la mencién que Oseas hace de ese
pecado™. jIncluso aloja en el texto del profeta una imagen de Cu-
pido, sin que falten arco y flechas!® El fraile, por supuesto, ha mo-
ralizado al dios del amor y sus atributos, y la «excitante» imagen pa-
gana sirve de imagen de la memoria para el desarrollo moralizante
del texto.

Las preferencias que estos frailes ingleses conceden a las fibulas
de los poetas para su uso como imdgenes de la memoria, cosa per-
mitida por Alberto Magno, sugiere que la memoria artificial pudo
ser un medio, que no nos podiamos ﬁesperar, a través del cual so-
brevivié en la Edad Media la imagineria pagana.

Aun cuando se facilitan directrices para ubicar «pinturas» de la
memoria en un texto, no parece que estos frailes indiquen cémo se
han de ubicar sus imigenes compuestas de la memoria para recor-
dar los sermones. Como antes he apuntado, parece que la Edad Me-
dia modifico las reglas de lugares del Ad Herennium. Las reglas to-
mistas subrayan el orden, y este orden es en realidad el orden fiel
argumento. Una vez que se ha ubicado ordenadamente el matena?,
se ha de memorizar en ese mismo orden a través de 6rdenes de si-
militudes. Para reconocer la memoria artificial tomista, por consi-
guiente, no hemos de ir necesariamente a la busca de figuras pues-
tas sobre lugares diferenciados al estilo clasico, sino que tales figuras
pueden ir en un orden regular de lugares.

En un manuscrito italiano ilustrado de comienzos del siglo XIv
aparecen representaciones de las tres virtudes teologales y de. la.s
cuatro cardinales sentadas en hilera; sentadas de una manera simi-
lar aparecen también las siete artes liberales®. Las virtudes, victorio-

121



sas, estdn domenando a los vicios, que se abaten bajo ellas. Las artes
liberales tienen sedentes frente a si a representantes suyos. Como ha
apuntado Schlosser, estas figuras sedentes de las virtudes y las ar-
tes liberales recuerdan la hilera de las disciplinas teolégicas y las
artes liberales de la glorificacién de Santo Tomas en el fresco de la
Sala Capitular de Santa Maria Novella [lam. 1]. Reproducimos en es-
te libro [lams. 4 a, 4 b] las figuras de las cuatro virtudes cardinales
tal como se reproducian en el manuscrito. Alguien ha estado em-
pleando estas figuras para memorizar las partes de la prudencia se-
gun se definen en la Summa Theologiae®.

Porta la Prudencia un circulo, simbolo del tiempo; dentro de él

estan las ocho partes de esta virtud tal como Tomds de Aquino las
define. Por su lado, la Templanza es un enmaranado arbol en el que
estan escritas sus partes tal como se las sefiala en la Summa. En el cas-
tillo de la Fortaleza se inscriben sus partes, y el libro que sostiene la
Justicia contiene definiciones de esa virtud. Se han elaborado las fi-
guras y atributos con el objeto de retener —o memorizar- todo este
embrollado material.

Eliconografo identificard en estas miniaturas muchos de los atri-
butos clasicos de las virtudes. Al historiador del arte le intrigara su
posible referencia a un fresco de Padua, asi como la relacién que
parece tener con la hilera de figuras que simbolizan las disciplinas
teoldgicas y las artes liberales en la glorificacién de Santo Tomas de
la Sala Capitular de Santa Maria Novella. Invito al lector a mirarlas
como si fuesen imagines agentes, activas y percusivas, ricamente vesti-
das y coronadas. Las coronas simbolizan, desde luego, la victoria de
las virtudes sobre los vicios, pero estas enormes coronas son tam-
bién seguramente coronas memorables. Y cuando advertimos que a
las secciones sobre las virtudes de la Summa Theologiae se las memo-
rizaba mediante inscripciones (como Holcot memorizaba las sen-
tencias relativas a la prudencia escritas en el flagelo de su imagen de
la memoria), nos preguntamos si no seran estas figuras algo andlo-
g0 a la memoria artificial tomista, o algo tan ligado a ella como pue-
da estarlo una representacion externa con un arte interno, invisible
y personal.

Los ordenes de figuras expresivas de las clasificaciones de la Sum-

122

ma 'y del conjunto de la enciclopedia medieval df':l conocimiento
(por ejemplo, las artes liberales), orden.adamente dispuestas en una
yasta memoria y con inscripciones relativas a los asun.tos Correspon-
dientes, pudieran ser el fundamento de una memoria extraor'dma-
ria. El método no seria desemejante al de Metrod?ro de Escep51s’, de
quien se decia que escribia en el orden de las 1m?genes del ZO(.ila.C(.)
todo cuanto queria recordar. Tales imdgenes serian tanto las. 51m?h-
tudes corporales artisticamente poderosas, caPaces de susc1tar’m--
tenciones espirituales, como las imagenes genuinamente Mnemont-
cas que emplearia un genio dotado por la n.atur%ilez?l’ de una
asombrosa memoria, y con intensos poderes de Vlsuah.zaa.cin. Otras
técnicas mas o menos proximas a ésta para la memorizacion d.e'lu—
gares diferenciados en un edificio pudieron igualment.e ser utiliza-
das en combinacién con este método. Pero uno se inclina a pel}sar
que el método tomista basico pudo consistir en érdenes de imadge-
nes con inscripciones que se memorizarian siguiendo el orden de
un argumento cuidadosamente articulado®. .

Acaso se construyesen de este mode las vastas e nternas cate-
drales de la memoria de la Edad Media.

Petrarca es seguramente la persona en la que esperariamos gue
comenzase la transicién de la memoria medieval a la renacentlst'a.
Su nombre se cita constantemente en la tradicion de la me.morlla
como una autoridad importante €n el campo de la me@qua ar.tx-
ficial. No es sorprendente que Romberch, que era’ dominico, cge
las reglas y formulaciones de Tomas; pero lo que st nos sorp’recllq le
es que mencione también a Petrarca como autoridad asociandola
a veces a Tomis. Cuando trata de las reglas de lugares, Romberch
afirma que ninguna perturbacion debe incomodar el orden de 10§
lugares. A la regla que prescribe que los~ luga.res no debeﬁ serdnl
demasiado grandes ni demasiado pequenos, sino proporc10nahos
a la imagen que contengan, agrega que Petrarca, «al qucz muc dos
imitan», ha dicho que los lugares ban de ser de un tamano mode-
rado®. Y a la pregunta de cudntos lugares debemos emplear, res-

ponde:

123



El divino Aquinate aconseja el uso de muchos lugares en 1, 11, 49, al cual

muchos siguieron posteriormente, por e¢jemplo, Francesco Petrarca...”

Resulta muy curioso, pues Tomds nada dice en 1, 11, 49 sobre
cuantos lugares hayamos de emplear, y no subsiste obra alguna de
Petrarca donde dé reglas para la memoria artificial con el detallado
consejo sobre lugares que Romberch le atribuye. »

Tal vez fuera por la influencia del libro de Romberch por lo que
se repite continuamente el nombre de Petrarca en los tratados de la
memoria del siglo XVI. Gesualdo habla de «Petrarca, a quien Rom-
berch sigue acerca de la memoria»®*'. Garzoni lo incluye entre los fa-
mosos «profesores de la memoria»*. Enrique Cornelio Agrippa, tras
presentar las fuentes clasicas del arte de la memoria, menciona co-
mo primera de las autoridades modernas a Petrarca®. A comienzos
del siglo xvii, Lambert Schenkel afirma que «revivié dvidamente» y
«cultivé diligentemente» el arte de la memoria*. E incluso en el ar-
ticulo sobre la «Memoria» de la Enciclopedia de Diderot se mencio-
na el nombre de Petrarca™.

Por consiguiente, Petrarca debe de haber ofrecido algtin aspec-
to por el que se le admiré en la era de la memoria pero que los mo-
dernos petrarquistas han olvidado totalmente —situacién paralela al
Tomads que trata sobre la memoria—. En las obras de Petrarca, ¢qué
fuente hubo que pudiese originar esta tenaz tradicién? Es, pot su-
puesto, posible que Petrarca escribiese un tratado de Ars memorativa
que no haya llegado hasta nosotros. No es, sin embargo, necesario
suponer tal cosa. La fuente se ha de encontrar en una de las obras
sobrevivientes de Petrarca, que no hemos ni leido, ni entendido, ni
memorizado como debiéramos.

Petrarca escribi6, probablemente entre 1343 y 1345, un libro ti-
tulado «Cosas que se han de recordar» [Rerum memorandarum libri].
El titulo es sugestivo, y cuando manifieste que la primera cosa de las
«cosas» que se han de recordar es la virtud de la prudencia en sus
tres partes de memoria, intelligentia, providentia, entonces el estudioso
de la memoria artificial sabra que se halla en un terreno familiar. El
plan de la obra, de la que s6lo se llevé a cabo un fragmento, se ba-
sa en las definiciones que en el De inventione de Cicerén se dan de

124

la prudencia, la justicia, la fortaleza, y la templanza®. Comienza con
«preludios a la virtud», que son el ocio, la soledad, el estudio y la
doctrina. Vienen a continuacién la prudencia y sus partes, comen-
zando con la memoria. Las secciones sobre la justicia y la fortaleza se
perdieron, o nunca fueron escritas; de la seccion sobre la templan-
za queda sélo un fragmento de una de sus partes. A los libros sobre
las virtudes les seguirian probablemente libros sobre los vicios.

No se ha senalado nunca, creo, que hay una fuerte semejanza en-
tre esta obra y las «<Ensefianzas de los antiguos» de Bartolomeo da
San Concordio. E1 Ammaestramenti degli antichi comienza precisa-
mente con los mismisimos «preludios a la virtud», pasa después re-
vista a las virtudes ciceronianas en un estilo discursivo y con desa-
rrollos, y llega a continuacién a los vicios. Este habria sido el plan
del libro de Petrarca si lo hubiese completado.

Hay atin una semejanza mds significativa, a saber, que tanto el
uno como el otro hacen referencia a la memoria artificial bajo el
epigrafe de la memoria. Bartolomeo, como vimos, expuso las reglas
tomistas de la memoria bajo ese encabezamiento. Petrarca alude al
arte presentando ejemplos de varones de la antigiiedad famosos por
su buena memoria y asocidndolos al arte clasico. El parrafo que de-
dica a las memorias de Luculo y Hortensio comienza asi: «Se dice
que la memoria es de dos clases, una de cosas, otra de palabras»*.
Cuenta cémo Séneca el Viejo podia recitar de atrds adelante, y re-
pite, siguiendo a Séneca, que la memoria de Latro Porcio era «bue-
na tanto por naturaleza como por arte»*. Y sobre la memoria de Te-
mistocles repite la anécdota, contada por Cicerén en De oratore,
sobre cémo aquél se negaba a aprender la «<memoria artificial» a
causa de que su memoria natural era asaz buena®. Petrarca debia
ciertamente de saber que en esa obra Cicerén no aprueba la actitud
de Temistocles, y pasa a describir el uso que él mismo hace de la me-
moria artificial.

Pienso que estas referencias a la memoria artificial, contenidas
en una obra en la que las partes de la prudencia y otras virtudes son
las «cosas que se han de recordar», son suficientes para clasificar a
Petrarca como componente de la tradicién de la memoria®, asi co-
mo para clasificar el Rerum memorandarum libri como tratado sobre

125



ética disenado para memorizacion, al igual que el Ammaestrament:
degli antichi. Y esto es probablemente lo que el propio Petrarca se
proponia. A despecho del aroma humanista que impregna la obra,
y del uso que sobre memoria artificial se hace del De oratore mas que
del Ad Herennium, el libro de Petrarca se aparta por completo de la
Escolastica y de su piadoso uso de la memoria artificial como parte
de la prudencia.

¢A qué se parecerian las similitudes corporales, las invisibles
«pinturas» que Petrarca habria ubicado en la memoria con destino
a la prudencia y sus partes? Si por su intensa devocién hacia los an-
tiguos hubiese escogido imdgenes paganas para usarlas en la me-
moria, imagenes que le hubiesen «excitado» vigorosamente por
causa de sus clasicos entusiasmos, habria contado detras de si con el
apoyo y la autoridad de Alberto Magno.

Nos preguntamos si las virtudes cabalgarian por la memoria de
Petrarca en carrozas, desfilando, famosos, los «ejemplos» de ellas en
la comitiva, como en los Trionfi.

Puede que la tentativa de evocar la memoria medieval que he-
mos llevado a cabo en este capitulo sea, como dije al principio, par-
cial e inconclusa -y de ningiin modo un tratamiento definitivo—, tan
s6lo un camino para que otros exploren en el futuro un material
enorme. Mi tema ha sido el arte de la memoria en relacién con la
formacién de la imagineria. Este arte interior que alentaba, en*cali-
dad de deber, el uso de la imaginacién, debe de haber sido un fac-
tor de primera magnitud en la evocacién de imagenes. ¢Puede ser
la memoria una explicacién posible del gusto medieval por lo gro-
tesco, por lo idiosincrdsico? ¢Se ha de interpretar en las extranas fi-
guras que aparecen en las paginas de los manuscritos y en todas las
formas del arte medieval no tanto la revelacién de la psicologia tor-
turada cuanto la evidencia de que cuando la Edad Media tenia que
recordar seguia las reglas cldsicas sobre cémo hacer imagenes me-
morables? ¢Esta la proliferaciéon de lIa nueva imagineria de los siglos
XIII y XIV relacionada con el renovado énfasis que los escolasticos
confirieron a la memoria? He tratado de sugerir que seguramente
€se era el caso. El hecho de que el historiador del arte de la memo-

126

ria no pueda evitar los nombres de Giotto, Dante y Petrarca es posi-
blemente la evidencia de la extremada importancia de esta materia.

Desde el punto de vista de este libro, que esta principalmente en
conexion con la posterior historia del arte, es fundamental subrayar
que el arte de la memoria procedia de la Edad Media. Sus mis pro-
fundas raices se hincaban en un muy venerable pasado. Arrancado
de esos profundos y misteriosos origenes fluy6 hacia siglos poste-
riores, portando el sello de un fervor religioso que se combinaba ex-
tranamente con el detallismo mnemotécnico que sobre €l arrojara
la Edad Media.

127



Capitulo v
Los tratados de la memoria

Para el periodo del que nos hemos ocupado en los dos capitulos
anteriores, el material efectivo con el que se cuenta es escaso. Para
el periodo en el que estamos entrando en este momento, los siglos
XV y XV1, sucede lo contrario. El material se hace demasiado abun-
dante y habremos de seleccionar sobre una gran masa de tratados
de la memoria' si no queremos saturar con demasiados detalles
nuestra historia.

De los manuscritos de tratados de Ars memorativa que he visto en
muchas y buenas bibliotecas de Italia, Francia e Inglaterra, ninguno
es anterior al siglo Xv. Algunos puede que sean, desde luego, copias
de originales anteriores. Por ejemplo, el tratado atribuido a Thomas
Bradwardine, arzobispo de Canterbury, del que existen dos copias
del siglo Xv?, debié de ser escrito en el XIV, por cuanto Bradwardine
murié en 1349. En 1482 aparece el primero de los tratados de la me-
moria impresos, inaugurando lo que iba a convertirse en un género
popular a lo largo de los siglos Xvi y XVII. En la préctica, todos los
tratados de la memoria, ya sean manuscritos, ya impresos, seguian
el plan del Ad Herennium: reglas de lugares, reglas de imagenes, etc.
El problema estaba en decidir cémo interpretar las reglas.

Para los tratados que se hallan en la via principal que desciende
de la tradicién escoldstica, siguen siendo vélidas las interpretaciones
de la memoria artificial estudiadas en el capitulo anterior. Tales tra-
tados describen asimismo técnicas mnemotécnicas de caracteristicas
clasicas que son mds mecanicas que el uso de «similitudes corpora-
les» y que, casi con seguridad, se remontan a antiguas raices medie-
vales. Aparte de los tipos de tratado de la memoria que se hallan en
la via principal de descenso de la tradicién escolastica, hay otros ti-
pos, que posiblemente tienen otras procedencias. Por ultimo, la tra-
dicién de la memoria experimenta cambios en este periodo, debido

129



a la influencia del humanismo y al desarrollo de los tipos de me-
moria renacentistas.

La tematica es, por consiguiente, muy intrincada, y no se podran
resolver sus problemas en tanto no se haga una completa compila-
cién y un examen sistematico de todo el material. Mi objetivo en es-
te capitulo es hacer hincapié en la complejidad de la tradicién de la
memoria, y entresacar algunos temas, de supervivencia y de cambio,
que a mi me parecen importantes.

A uno de los tipos de tratados de la memoria podemos llamarlo
«tipo Demdcrito» por la particularidad de que tales tratados asignan
a Demdcrito y no a Siménides la invencién del arte de la memoria.
En lo referente a las reglas de imdgenes, tales tratados no mencio-
nan las figuras humanas percusivas del Ad Herennium, sino que se
centran en las aristotélicas leyes de la asociacién. Tampoco mencio-
nan por lo general a Tomds de Aquino ni citan la formulacién to-
mista de las reglas. Buen ejemplo de este tipo es el tratado de Lo-
dovico da Pirano?, franciscano que ensenaba en Padua desde 1422
aproximadamente y tenia algunos conocimientos de griego. Una
posible fuente de las desviaciones de la principal tradicién medieval
que se encuentran en el tipo de tratado democritiano puede que
fuese -lo apunto sélo como hipétesis— el influjo de la influencia bi-
zantina en el siglo Xv. La memoria artificial era ciertamente cono-
cida en Bizancio*, donde puede que estuviesen en contacto con tra-
diciones griegas perdidas en el Occidente. Sean cuales fueren sus
fuentes, las ensenanzas del tratado de «tipo Demdcrito» emergieron
con otros tipos dentro de la aglomeracion general de la tradicién de
la memoria.

Otro aspecto de los mds antiguos tratados de la memoria lo cons-
tituyen las largas listas de objetos, que a menudo comienzan con un
«padrenuestro» y continiian con objetos familiares, cuales yunque,

yelmo, linterna, tripode, etc. Lodovico da Pirano incluye una de
esas listas, y se las encuentra en el tipo de tratado con el incipit Ars
memorie artificialis, pater reuerende, de los que hay muchas copias®. Al
reverendo padre al que se dirige el arte se le aconseja que use tales
objetos en la memoria artificial. Son, creo, una especie de imagenes
de la memoria prefabricadas que han de ser memorizadas en con-

130

juntos de lugares. La practica forma parte casi seguramente de una
vieja tradicién medieval, pues misceldneas similares de objetos, con-
sideradas titiles para la memoria, las expuso ya Boncompagno en el
siglo XIII°. Se pueden ver en accién tales imdgenes en las ilustracio-
nes del libro de Romberch, donde aparecen una abadia y sus edi-
ficios anejos [lam. 5 a), asi como conjuntos de objetos que han de
ser memorizados en el patio, la biblioteca y la capilla de la abadia
[lam. 5 b]. A cada quinto lugar se lo senaliza con una mano, y a ca-
da décimo con una cruz, de acuerdo con las instrucciones dadas en
el Ad Herennium para distinguir los lugares quinto y décimo. Hay ob-
viamente aqui una asociacién con los cinco dedos de la mano. Se-
gun la memoria se iba desplazando a lo largo de los lugares, éstos se
iban contando con los dedos.

Romberch estd por completo dentro de la tradicién escolastica
en su teoria de las imagenes como «similitudes corporales». El he-
cho de que incluya en su tratado este mas mecénico tipo de memo-
rizacién, con objetos memoristicos como imdgenes, sugiere que ese
procedimiento se encontraba en uso ‘en tiempos mas antiguos, y
que se consideraba tan memoria artificial como los mas empingo-
rotados tipos que se servian de las espiritualizadas figuras humanas.
La prictica de la abadia que Romberch describe es un uso del arte
enteramente clisico y mnemotécnico, aun cuando probablemente
se empleaba sobre todo con vistas a tareas religiosas, posiblemente a
la memorizacion de salmos y plegarias.

Entre los tratados manuscritos situados dentro de la tradicion es-
colastica, se encuentran los de Jacopo Ragone’ y Mateo de Verona®,
dominico. Un tratado anénimo’, probablemente de un dominico
también, hace una muy solemne descripcion de cémo recordar me-
diante la memoria artificial el orden general del universo y los ca-
minos que llevan al cielo y al infierno”. Algunas partes de este trata-
do son casi idénticas a las materias similares que expone el dominico
Romberch en su tratado impreso. Tales tratados impresos proceden
de la tradicién manuscrita, que se remonta a la Edad Media.

Es raro que un tratado de la memoria, ya sea manuscrito ya im-
preso, proporcione una ilustracién de la figura humana usada como
imagen de la memoria. Esto coincidiria plenamente con los pre-

131



ceptos del autor del Ad Herennium, quien recomendaba al estudian-
te que se formara sus propias imagenes por si mismo. Una excep-
cion es la cruda tentativa que se hace en un manuscrito de Viena de
mediados del siglo XV"' para representar una hilera de imagenes de
la memoria. Volkmann ha reproducido estas figuras sin intentar ex-
plicar que son «memoria artificial». Esto en verdad lo ponia en evi-
dencia la inscripcién de la ultima figura: Ex locis et imaginibus ars me-
morativa constat Tullius ait”. Encabezaba la serie una dama que es
casi con seguridad la Prudencia; las otras figuras representan pro-
bablemente también virtudes y vicios. Se entiende sin duda que las
figuras han de ser notablemente hermosas o feas (una es un diablo)
de acuerdo con las reglas; desafortunadamente, el artista las ha he-
cho a todas notablemente feas. Que el discurso memorizado me-
diante estas imagenes tiene que ver con los caminos del cielo y el in-
fierno lo pone de manifiesto la aparicién de Cristo en el centro de
las figuras, con la boca del infierno a sus pies. En torno a las figu-
ras hay muchas imdgenes subsidiarias, probablemente destinadas a
ser imdgenes de la «memoria de palabras». En todo caso se nos di-
ce que por esas figuras podemos recordar tanto «cosas» como «pa-
labras», lo que puede representar una supervivencia viciada de la
memoria artificial medieval que se servia de inscripciones en las fi-
guras. Este manuscrito muestra también planos de habitaciones me-
moristicas senalizadas con cinco lugares, cuatro en los dngulos y
uno en el centro, en los que se ha de operar la memorizacién de
imdgenes. Tales diagramas de habitaciones memoristicas podemos
verlos tambi€n en otros manuscritos y en tratados impresos. La dis-
posicion regular que los lugares tienen en tales habitaciones de la
memoria (no escogidas por sus desemejanzas mutuas e irregulares,
segun aconsejaban las reglas clasicas) era, creo, una interpretacién
corriente de los lugares, comiin a la Edad Media y a épocas poste-
riores.

El Oratoriae artis epitome de Jacobo Publicio fue impreso en Ve-
necia en el ano 1482"; adjunto a la retérica iba, como apéndice, un
Ars memorativa. Podriamos esperar que este bello librito impreso nos
transportase a un mundo nuevo, al mundo en ascendencia del Re-
nacimiento con su redivivo interés por la retérica clasica. Pero ces

132

PSR A

S A R

Publicio tan moderno? La situacion de su secciéon sobre la memoria,
al final de la retérica, nos recuerda la ubicacién de la que ésta go-
zaba en el Fiore di Rettorica del siglo XIII, al final también y separable.
Y la mistica introduccién del Ars memorativa es algo reminiscente de
las retéricas misticas del siglo X1 del tipo de la de Boncompagno.

Si bien se ha perdido sutileza mental, nos informa Publicio en la
introduccién, por estar encerrada dentro de estos confines terrena-
les, sin embargo, los siguientes «nuevos preceptos» nos ayudardn a
liberarla. Los «nuevos preceptos» son las reglas de lugares e imdge-
nes. La interpretacién que les da Publicio incluye la construccién de
ficta loca, o lugares imaginarios, que no son ni mas ni menos que las
esferas del universo —las esferas de los elementos, los planetas, las es-
trellas fijas, y otras esferas mas elevadas— en cuyo apice se encuentra
el «Paradisus»; todo esto nos lo muestra en un diagrama [fig. 1]. En

Fig. 1. Las esferas del Universo como sistema de la memoria,
en J. Publicio, Oratoriae artis epitome, 1482.

133



sus reglas de lugares, que comienzan: «Las intenciones simples y es-
pirituales se escapan ficilmente de la memoria a menos que las vin-
culemos a similitudes corporales», sigue a Tomas de Aquino. Se de-
tiene en la «adherenniana» percusividad de las imdgenes de la
memoria, afirmando que han de acompaiiarse de movimientos ri-
diculos, gestos que pasmen, o que han de estar embargadas por una
abrumadora tristeza o gravedad'®. A la infeliz Envidia se la describe,
como Ovidio lo hiciera, con una complexién livida, negros dientes
y culebrina cabellera: buen ejemplo de lo que ha de ser una imagen
de la memoria.

Lejos de introducirnos en un mundo moderno de revivida reto-
rica clasica, la seccion sobre memoria de Publicio parece mds bien
transportarnos a un mundo dantesco en el que las esferas del uni-
verso sirven para recordarnos el infierno, el purgatorio y el paraiso,
un mundo giottesco con la afilada expresividad de sus figuras me-
moristicas de la virtud y el vicio. Usar la ovidiana envidia como exci-
tante imagen de la memoria extraida de los poetas no es un método
clasicista sorprendentemente nuevo, sino que forma parte de la mas
antigua tradicién de la memoria segun la interpretacién de Alberto
Magno. En conclusion, este primer tratado impreso de la memo-
ria no es un sintoma de la reviviscencia del arte clasico de la me-
moria como parte del resurgimiento renacentista de la ret6rica; pro-
viene en linea directa de la tradicién medieval.

Es significativo que esta obra, que en su forma impresa aparece
con un aire tan renacentista e italianista, fuese conocida por un
monje inglés muchos afos antes de su impresién. Volkmann descu-
bri6 en el British Museum un manuscrito que escribié en 1460 Tho-
mas Swatwell, monje probablemente de Durham; es una copia del
Ars oratoria de Jacobo Publicio”. El monje inglés ha transcrito con
todo cuidado la seccién sobre memoria, desarrollando ingenua-
mente algunas fantasias de Publicio desde el sosiego del claustro™.

Sin embargo, los tiempos estin cambiando, los humanistas estin
adquiriendo una mejor comprensién de la civilizacién de la ant-
gliedad cldsica; textos cldsicos circulan en ediciones impresas. El
estudiante de retdrica tiene ahora a su alcance muchas mas obras
que las Retoricas Primera y Segunda, sobre las que se construy6 la

134

alianza de la memoria artificial con la prudencia. En 1416 Poggio
Bracciolini habia descubierto un texto completo de la Institutio ora-
toria de Quintiliano, que tuvo su edicion principe en Roma en el
ano 1470, seguida poco después de otras ediciones. Como ya he su-
brayado, de las tres fuentes latinas con que cuenta el arte cldsico de
la memoria, es la de Quintiliano la que hace una relacién mais clara
de ese arte entendido como mnemotecnia. Ahora, con Quintiliano,
se podia estudiar ya dicho arte como una mnemotecnia secular, di-
vorciada de las excrecencias que les habian nacido a las reglas del
Ad Herennium en su marcha por la Edad Media. Y quedaba despeja-
do el camino para que una persona emprendedora ensenase, como
técnica eficaz, el arte de la memoria de una manera nueva. Los an-
tiguos, que lo sabian todo, sabian cémo educar la memoria, y un
hombre de memoria educada tenia sobre los demads una ventaja que
le ayudaria a abrirse camino ert un mundo competitivo. Y habrd una
demanda de la memoria artificial de los antiguos, ahora mejor en-
tendida. Una persona emprendedora vio esta oportunidad y no de-
jo de apresarla; su nombre fue Pedro de Ravena.

El Phoenix, sive artificiosa memoria (primera edicién, Venecia 1491)
de Pedro de Ravena se convirtié en el mas universalmente conoci-
do de todos los libros de texto sobre la memoria. Recorrié en sus
muchas ediciones un buen nimero de paises', fue traducido® e in-
cluido en el popular manual de conocimientos generales de Gregor
Reisch®, y hubo entusiastas que copiaron la edicién impresa®. Pedro
fue un tremendo autopropagandista que ayudé a poner en alza sus
métodos, pero su fama como maestro de la memoria la debié am-
pliamente, con probabilidad, al hecho de acercar la mnemotecnia
al mundo secular. La gente que buscaba un arte de la memoria que
les prestase ayuda en la vida practica, y no tanto que les rememora-
se el infierno, podia volver sus ojos al Phoenix de Pedro de Ravena.

Pedro da un consejo practico. Cuando trata de la regla que pres-
cribe que los loci de 1a memoria sean configurados en lugares tran-
quilos, dice que el mejor tipo de edificio para este uso es una igle-
sia poco frecuentada. Describe ¢6mo da tres o cuatro vueltas a la
iglesia que ha elegido, y c6mo encomienda sus lugares a la memo-
ria. Escoge su primer lugar cerca de la puerta; el siguiente, cinco o

135



seis pies después ya dentro; y asi sucesivamente. Parti6, siendo jo-
ven, de cien mil lugares memorizados, pero desde entonces fue
agregando muchos mas. En sus viajes no cesa de construir nuevos
lugares en algiin monasterio o iglesia, recordando a través de ellos
historias, o fibulas, o sermones de la Cuaresma. Su memoria de las
Escrituras, el derecho canénico y otras muchas materias se basa en
este método. Podia repetir de memoria todo el derecho candnico,
texto y glosas (era jurista educado en Padua), doscientos discursos
o dichos de Cicerén, trescientas sentencias de los filésofos, veinte
mil puntos legales”. Pedro era probablemente una de esas personas
a las que la naturaleza ha dotado de una excelente memoria, y que
se habia ejercitado de tal modo en la técnica clasica que era capaz
de llevar a cabo asombrosas proezas memoristicas. Creo que se pue-
de notar una clara influencia de Quintiliano en la relacién que ha-
ce del vasto nimero de lugares que poseia, pues Quintiliano es el
unico que, de las fuentes clasicas, comenta que en los viajes uno
puede formar lugares de la memoria.

Respecto a las imagenes, Pedro hace uso del principio clasico se-
gun el cual las imagenes de la memoria han de asemejarse, si es po-
sible, a personas que conocemos. jDa el nombre de una dama, Ju-
nipera de Pistoia, a la que amé en su juventud, y cuya imagen
estimulaba su memoria! Esto posiblemente tenga algo que ver con
la variacién que Pedro hace de la imagen del pleito clasico. Para re-
cordar que un testamento no es valido sin siete testigos, dice Pedro,
podemos formar la imagen de un escenario en el que el «testador
hace su testamento en presencia de dos testigos, y de una joven que
hace jirones el testamento»*. Al igual que en el caso de la imagen
clasica del pleito, nos sentimos desconcertados ante el hecho de que
tal imagen, aun en el caso de que sea Junipera la joven destructora,
ayude a que Pedro recuerde el sencillo punto de los testigos.

Pedro secularizé y popularizé la memoria, y subrayé el lado pu-
ramente mnemotécnico. Sin embargo, hay una buena cantidad de
inexplicable confusién y de extranos detalles en la mnemodnica de
Pedro, lo que nos indica que no se habia desgajado por completo
de la tradicién medieval. Conforme van rodando los libros de Pe-
dro, pasaron a ser absorbidos por la tradicién general de la memo-

136

ria. Muchos de los que después de €l escribieron sobre este tema lo
mencionan, sin excluir a Romberch, el dominico, que cita a «Petrus
Ravennatis» como autoridad emparejada a Tulio y Quintiliano, o a
Tomas de Aquino y Petrarca.

No intento aqui examinar toda la casta de los tratados impresos
de la memoria. A muchos de ellos nos referiremos en capitulos pos-
teriores, cuando la ocasién se presente. Algunos tratados ensenan lo
que yo llamaré en lo sucesivo «la mnemotecnia de la linea recta»,
que tal vez fue mejor entendida tras la recuperacion de Quintiliano.
En muchos de ellos el lado mnemotécnico estd estrechamente in-
trincado con influencias aiin sobrevivientes de los usos medievales
del arte. En algunos aparecen trazas de infiltracién de formas me-
dievales de memoria magica, cual es el caso del Ars notoria®. En
otros hay influencias que proceden de la transformacién hermética
renacentista y ocultista del arte, lo cual constituira la materia de la
mayor parte de lo que resta de este libro.

Pero es importante que consideremos aqui mas pormenorizada-
mente la apariencia que tenian los tratados de la memoria domini-
cos del siglo xv1, por cuanto el camino real que desciende del énfa-
sis que la Escoldstica dio a la memoria es en mi opinién el mas
importante cabo de la historia de nuestra materia. Los dominicos se
encontraban naturalmente en el centro de esta tradicién, y en Jo-
hannes Romberch, germano, y en Cosmas Rossellius, florentino, en-
contramos a dos dominicos que escribieron libros sobre la memo-
ria, pequefios en formato mas apretados en detalle, destinados
manifiestamente a generalizar el conocimiento del arte dominico
de la memoria. Romberch anuncia que su libro serd de utilidad pa-
ra te6logos, predicadores, confesores, juristas, abogados, doctores,
filésofos, profesores de artes liberales y embajadores. Rossellius ha-
ce una declaracion similar. El libro de Romberch fue publicado cer-
ca del inicio del siglo Xv1; el de Rossellius cerca del final. Juntos
abrazan el siglo, como influyentes maestros de la memoria a los que
se cita con frecuencia. De hecho, se puede decir que Publicio, Pe-
dro de Ravena, Romberch y Rossellius son los nombres guia entre
los escritores de la memoria.

El Congestorium artificiose memorie (1520)* de Johannes Romberch

137



estd bien titulado, pues es una extrafia congestion de materiales de
la memoria. Romberch conoce las tres fuentes cldsicas, no sélo el Ad
Herennium sino también el ciceroniano De oratore y a Quintiliano.
Con su citacién frecuente del nombre de Petrarca?®, absorbe al poe-
ta dentro de la tradicién dominica de la memoria; también a Pedro
de Ravena y a otros les atrae hacia si el «Congestorio». Pero sus ba-
ses estan en Tomas de Aquino, cuyas formulaciones, tanto las de la
Summa como las del comentario a Aristételes, cita en casi todas las
paginas.

El libro se divide en cuatro partes; la primera es introductoria, la
segunda trata sobre los lugares, la tercera sobre las imagenes; en la
cuarta bosqueja un enciclopédico sistema de la memoria.

Romberch encara tres tipos diferentes de sistemas de lugares, to-
dos ellos pertinentes a la memoria artificial.

El tipo primero usa el cosmos como sistema de lugares, y es ilus-
trado en un diagrama [fig. 2]. Vemos en él las esferas de los ele-
mentos, de los planetas, las estrellas fijas, y encima las esferas celes-
tes y las de los nueve 6rdenes angélicos. sQué hemos de recordar en
estos 6rdenes cosmicos? Inscritas en la parte inferior del diagrama
vemos las letras «L..PA; L.P; PVR; IN». Significan los lugares del pa-
raiso, del paraiso terrenal, del purgatorio y del infierno®. Segiin el
punto de vista de Romberch, el recuerdo de lugares tales forma par-
te de la memoria artificial. A esos reinos los llama «lugares imagi-
narios» [ficta loca]. Para las cosas invisibles del paraiso, hemos de
formar en la memoria lugares donde instalar los coros de los dnge-
les y los asientos de los bienaventurados, los patriarcas, los profetas,
los apoéstoles, los mdrtires. Otro tanto se ha de hacer en el purgafo—
rio y en el infierno, que son «lugares comunes» o inclusivos que han
de ser ordenados en muchos lugares particulares a fin de recordar-
los ordenadamente, tanto a ellos como a sus inscripciones. Los lu-
gares del infierno contienen imégenes de pecadores a los que se es-
td castigando en conformidad con la naturaleza de sus pecados,
segun se explica en las inscripciones®.

A este tipo de memoria artificial podemos llamarlo «tipo dan-
tesco», no porque el tratado del dominico esté influido por la Divi-
na Comedia, sino porque, como sugerimos en el capitulo anterior,

138

TRONTY
OMIN LY
D NCIpALDh
FOLESTAT
DTEST A

" L'P/1 8\ PVYR

Fig. 2. Las esferas del Universo como
sistema de la memoria, en J. Romberch,

Congestorium artificiose memorie, 1533.

Dante recibi6 la influencia de una interpretacién de esta suerte de
la memoria artificial. Como otro tipo de sistema de lugares, Rom-
berch imagina el uso de los signos del zodiaco, que nos darian un
orden ficilmente memorizable de lugares. Presenta el nombre de
Metrodoro de Escepsis como la autoridad en este asunto®. La in-
formacién sobre el sistema zodiacal de la memoria de Metrodoro de
Escepsis la encontré6 Romberch en el ciceroniano De oratore y en

139



Quintiliano. Agrega que si la memoria precisa de un mas extenso
orden de estrellas, es provechoso tener en cuenta las imagenes que
Higinio da de todas las constelaciones celestes®.

No determina qué clase de material es el que él imagina como
memorizable en las imagenes de las constelaciones. En vista de la
naturaleza predominantemente teolégica y diddctica de su trata-
miento de la memoria, podriamos conjeturar que el orden de las
constelaciones como sistema de lugares se destinaba a que los pre-
dicadores lo empleasen para recordar el orden de sus sermones so-
bre las virtudes y los vicios del cielo y el infierno.

El tercer tipo de sistemas de lugares que Romberch presenta es
el método mds normalmente mnemotécnico de memorizar lugares
reales en reales edificios®, tal como aparecen en la abadia y sus de-
pendencias anejas, que ilustra con una figura [lam. 5 a]. Las image-
nes que emplea en los lugares de este edificio [lam. 5 b] son las de
«objetos de la memoria» del tipo al que ya hemos hecho referencia.
Aqui nos encontramos en el terreno de «<la mnemotecnia de la linea
recta», y por las instrucciones relativas a la memorizacién de lugares
en edificios que expone en esta parte del libro, el lector podia
aprender el uso del arte como Ilana mnemotecnia, de acuerdo con
el tipo méds mecanico que describe Quintiliano. Si bien aqui se en-
cuentran curiosasy poco cldsicas elaboraciones respecto a «6rdenes
alfabéticos». Con tales 6rdenes se proporcionan listas de animales,
pajaros, nombres, dispuestos en orden alfabético, para su uso den-
tro del sisterna.

Entre las adiciones que Romberch hace a las reglas de lugares
hay una que no es original suya; Pedro de Ravena ya la habia ex-
puesto y quiza se remonte a tiempos muy anteriores. Un locus de la
memoria, que ha de contener una imagen de la memoria, no debe
ser mas grande de lo que un hombre puede alcanzar®; lo ilustra con
una figura de una imagen humana en un locus [fig. 3] que tiene los
brazos levantados hacia arriba y a un lado para evidenciar las pro-
porciones correctas de un locus respecto a la imagen. Esta regla
emerge del sentimiento artistico del espacio, la iluminacién y la dis-
tancia memoristicos que ya aparecia en las reglas clasicas de lugares,
cuya influencia sobre los loci pintados de Giotto hemos sugerido an-

140

Fig. 3. Imagen humana en un locus

de la memoria, en Romberch,

Congestorium artificiose memorie, 1533.

teriormente. Se aplica sin duda a las imagenes humanas, no a la me-
moria de imagenes de objetos, y acaso implica una andloga inter-
pretacién de las reglas de lugares (es decir que las imdgenes ubica-
das en érdenes regulares resalten de sus fondos).

En cuanto a las imagenes*, Romberch repite al por menor las re-
glas clasicas sobre imdgenes percusivas, con muchas elaboraciones y
citas de las similitudes corporales de Tomas. Como es ya habitual, ni
se ilustran ni se describen con mucha claridad las imdgenes de la
memoria. Hemos de construirlas por nuestros propios medios a par-
tir de las reglas.

Esta seccién del libro tiene empero algunas ilustraciones, pero
se trata de «alfabetos visuales». Los alfabetos visuales son maneras
de representar las letras del alfabeto mediante imagenes. Se las for-
ma de varios modos; por ejemplo, con dibujos de objetos cuya figu-

141



ra se asemeja a las letras del alfabeto [lam. 6 c], como un compids o
una escala para la A; o una horca para la N. Otro modo consiste en
representar animales o pajaros dispuestos segiin el orden de la letra
inicial de sus nombres [lam. 6 b]; asi el Anser (ganso) para la A; el
Bubo (btiho) para la B. Los alfabetos visuales son muy comunes en
los tratados de la memoria y, casi seguramente, proceden de una
vieja tradicién. Boncompagno habla de un «alfabeto imaginario»
que se ha de usar para recordar nombres®. En los tratados manus-
critos se describe frecuentemente tal clase de alfabetos. El de Publi-
cio es el primer tratado impreso que los ilustra®; posteriormente
constituyen un aspecto normal de la mayoria de los tratados impre-
sos de la memoria. Volkmann, sacindolos de varios tratados®, ha re-
producido cierta cantidad de tales alfabetos, pero no estudia cudl
pudo ser su origen o a qué objetivos se los destinaba.

El alfabeto visual probablemente procede de los conatos por en-
tender cémo en el Ad Herennium los expertos de la memoria artifi-
cial escriben con imagenes en sus memorias. Segiin los principios
generales de la memoria artificial tendriamos que situar en una
imagen todo lo que queremos fijar en la memoria. Aplicindolo a las
letras del alfabeto, esto querria decir que las recordariamos mejor si
las pusiésemos dentro de imdgenes. La nocion, tal como se elabora
en los alfabetos visuales, es de una infantil simplicidad, como si en-
sendsemos a un nino a recordar la G mediante el dibujo de un ga-
to. Rossellius, con la mayor seriedad del mundo, sugiere que debe-
riamos recordar la palabra AER jmediante las imdgenes de un asno,
un elefante y un rinoceronte!®

Una variacién del alfabeto visual, que sugerian, creo, las palabrzfs
que en el Ad Herennium tratan de la recordacién de conocidos nues-
tros puestos en fila, la constituye la ordenacién de personas conoci-
das para el practicante de la memoria artificial, segiin el orden alfa-
bético de sus nombres. Pedro de Ravena da un ejemplo espléndido
del uso de este método cuando afirma que él, para recordar la pa-
labra ET, visualiza enfrente de Eusebio a Tomds; jy no tiene mds que
poner a Eusebio detras de Tomas para recordar la palabra TE!®

Los alfabetos visuales que ilustran los tratados de la memoria ser-
vian, por lo que creo, para realizar inscripciones en la memoria. De

142

Gt S

hecho, esto lo puede probar el ejemplo ilustrado que aparece en la
tercera parte del libro de Romberch sobre una imagen de la me-
moria cubierta con inscripciones de alfabetos visuales [lam. 6 a]. Es-
te es uno de los muy raros casos en que se ilustra una imagen de la
memoria; y la imagen vuelve a ser la figura familiar de la vieja Gra-
madtica, la primera de las artes liberales, que porta alguno de sus atri-
butos familiares: el escalpelo y la escalera. No aparece aqui sola-
mente como la bien conocida personificacion del arte liberal de la
Gramitica, sino también como imagen de la memoria empleada pa-
ra recordar asuntos gramaticales mediante las inscripciones que hay
en ella. Las inscripciones que cruzan su pecho y las imagenes que
hay en o en torno a ella derivan de los alfabetos visuales de Rom-
berch; a ambos «objetos» y a los «pdjaros» se los usa en combina-
cion. Explica que se encuentra memorizando el modo de responder
a la pregunta de si la gramdtica es una ciencia comiin o particular;
la respuesta implica el uso de los términos predicatio, applicatio, con-
tinentia”. Se memoriza la predicatio mediante el pdjaro que comien-
za con la letra P (Pica o urraca) que tiene en su mano, asi como los
objetos anejos correspondientes del alfabeto de objetos. Se recuer-
da la applicatio mediante el Aquila*' que, junto a los objetos asocia-
dos, se halla en su brazo. A la continentia se la recuerda por la ins-
cripcion de «objetos» alfabéticos que aparece en su pecho (véanse
los objetos que representan las letras C, O, Ny T en el alfabeto de
«objetos» [lam. 6 c]).

Pese a estar desprovista de encantos estéticos, la Gramitica de
Romberch es importante para el estudioso de la memoria artificial.
Prueba el hecho de que las personificaciones de, por ejemplo, figu-
ras familiares de las artes liberales se convierten en imdagenes de la
memoria cuando se reproducen en la memoria. Y que tales figuras
han de acompanarse de inscripciones a fin de que se memorice el
material relativo al asunto de la personificacion. El principio que
ejemplifica la Gramatica de Romberch se puede hacer extensivo al
resto de personificaciones; lo mismo ocurre con las de las virtudes y
los vicios, cuando se las usa como imdgenes de la memoria. Esto era
lo que sospechdbamos en el capitulo precedente cuando tuvimos
por cierto que las inscripciones relativas a la penitencia del flagelo

143



de la imagen memoristica de la Penitencia de Holcot eran proba-
blemente «memoria de palabras». E igualmente cuando pensamos
que las inscripciones que registraban las partes de las virtudes car-
dinales -segin las definiciones de la Summa de Tomas de Aquino-
en las imdgenes de las virtudes correspondientes eran tal vez «me-
moria de palabras». Las imdgenes expresan la memoria de las «co-
sas», y las inscripciones memorizadas que exhiben las imagenes son
«memoria de palabras» relativa a las «cosas». O eso me parece.

La Gramdtica de Romberch, a la que aqui se usa como imagen
de la memoria, muestra el método en accioén, con el refinamiento
anadido de unas inscripciones que se han hecho (o se supone que
se han hecho) mais memorables al ser disefiadas no con una escri-
tura ordinaria, sino con las imagenes para letras de los alfabetos vi-
suales.

La discusion sobre c6émo memorizar la gramitica, sus partes y
otros temas relativos a ella se encuentra en la dltima parte del libro
de Romberch, donde bosqueja un programa extremadamente am-
bicioso para encomendar a la memoria todas las ciencias, tanto las
teologicas, metafisicas y morales como las siete artes liberales. El
método usado para la gramitica (cuya complejidad he reducido
considerablemente en la descripcién que acabamos de ver), dice, se
puede aplicar a todas las ciencias, y a todas las artes liberales. Para
la teologia, por ejemplo, podemos imaginar un consumado y excel-
so te6logo, que tendrd en su cabeza las imagenes de la cognitio, el
amory la fruitio; en sus miembros la essentia divina, el actus, la Jforma,
la relatio, los articuli, os precepta, los sacramenta, y todo lo que atafie a
la teologia®. Romberch procede a continuacién a poner en colum-
nas las partes y subdivisiones de teologia, metafisica (que incluyefi-
losofia y filosofia moral), leyes, astronomia, geometria, aritmética,
musica, légica, retdrica y gramatica. Para la memorizacién de todas
estas materias, se han de formar imagenes con imdgenes asociadas
e inscripciones. A cada materia se la ha de alojar en una estancia de
la memoria®. Las instrucciones que da para formar imagenes resul-
tan harto complicadas, pues no deja de encararse con'la memoriza-
cion de los mas abstractos temas metafisicos y aun de los razona-

mientos 16gicos. Se tiene la impresién de que Romberch presenta

144

de una forma altamente abreviada y sin duda degenerada y viciad:a
(habria que contar entre las degradaciones el uso de los alfabetos vi-
suales) un sistema usado en el pasado por una poderosa mente‘ y
que lleg6 hasta €l desde la tradicién de la Orden Dominica. En vis-
ta de las continuas citas que Romberch hace de las similitudes cor-
porales y el orden de Tomis de Aquino en su libro, surge la p(.)51.b1-
lidad de pensar que acaso tenemos en este tardio tmtado dom1mc/o
de la memoria un eco distante del sistema de la memoria de Tomas
de Aquino. ‘ -

Volvamos al fresco de la Sala Capitular de Santa Maria Novella;
nuestra mirada se detiene una vez mas en las catorce similitudes cor-
porales, en las siete de las artes liberales y en las otras siete figuras
anadidas para representar las mas encumbradas esferas del sab(?r
que posefa Tomds. Tras nuestro estudio del sistema de la memoria
de Romberch, en el que se construyen figuras de la memoria para
las mds altas ciencias, asi como para las artes liberales, en un asom-
broso intento de contener en la memoria mediante imagenes una
vasta summa del conocimiento, podemos preguntarnos si no es algo
de este género lo que representan las figuras del fresco. La con’je-
tura hecha en piginas anteriores de que esas figuras acaso no Sf)}o
simbolizan la envergadura del saber de Tomais, sino que también
aluden a su método de memorizarlo por el arte de la memoria, tal
como €l lo entendia, tal vez reciba ahora, a partir de Romberch, su
confirmacién. .

Fl Thesaurus artificiosae memoriae de Cosmas Rossellius fue publi-
cado en Venecia en el ano 1579. En la portada se dice que su autor
es florentino y miembro de la Orden de Predicadores. El libro sigu‘e
derroteros similares a los de Romberch y en él se pueden discernir
los principales tipos de interpretacién de la memoria artificial.

Gran relevancia alcanza en este tratado el «tipo dantesco». Ros-
sellius divide el Infierno en once lugares, ilustrandolo con un dia-
grama del Infierno como sistema de lugares de la memoria [lémt 7a).
En el centro hay un pozo horrendo, al que se llega por mefilo fie
gradas en las que se hallan los lugares de castigo de los ‘herejes, in-
fieles judios, idélatras e hipdcritas. En torno hay otr.os siete lugares
para los siete pecados mortales que en ellos se castigan. Rossellius

145



observa alegremente que «la variedad de los castigos, infligidos de
acuerdo a la diversa naturaleza de los pecados, las diferentes situa-
ciones de los condenados, sus variados gestos, ayudaran mucho a la
memoria y proporcionaran muchos lugares»*.

El lugar del Paraiso [lam. 7 b] se ha de imaginar cercado por una
muralla de gemas centelleantes. En el centro estd el Trono de Cris-
to, y debajo, dispuestos en orden, los lugares de las jerarquias celes-
tes, de los apéstoles, los patriarcas, profetas, martires, confesores,
virgenes, santos hebreos, y la turba innumerable de los santos. No
hay nada inusual en el Paraiso de Rossellius, salvo que ha sido clasi-
ficado como «memoria artificial». Con arte, ejercicio y vehemente
imaginacion hemos de imaginar estos lugares. Hemos de imaginar
el Trono de Cristo de suerte que pueda mover lo mis posible el sen-
tido y pueda excitar la memoria. Podemos imaginar los 6rdenes de
los espiritus como los pintores los pintaron®,

Rossellius se enfrenta también con las constelaciones como sis-
temas de lugares de la memoria, mencionando, por supuesto, a
Metrodoro de Escepsis en conexién con un sistema de lugares zo-
diacales*. Caracteristica del libro de Rossellius son los versos mne-
monicos que da para memorizar 6rdenes de lugares, ya del Infier-
no, ya de los signos del zodiaco. Estos versos son de un compaiero
de la orden que fue ademds inquisidor. Los carmina de un inquisi-
dor anaden un solemne aire de gran ortodoxia a la memoria artifi-
cial.

Rossellius describe la confeccién de lugares «reales» de abadias,
iglesias y edificios andlogos. Y trata sobre imagenes humanas como
lugares en los que se han de recordar imagenes subsidiarias. En el
capitulo de imdgenes, expone reglas generales y un alfabeto visunl
del mismo tipo de los de Romberch.

El estudiante de la memoria artificial que emplease libros como
éstos aprenderia la «mnemotecnia de la linea recta» en las descrip-
ciones de c6mo memorizar lugares «reales» en edificios. Pero lo
aprenderia dentro de un contexto de supervivencias de la tradicién
medieval, de lugares del paraiso y del infierno, de las «similitudes
corporales» de la memoria tomista. Mas, aun cuando sobrevivan en

ellos ecos del pasado, forman empero parte de su propio y mds

146

avanzado tiempo. La interpolacién del nombre de Petrarca dentro
de la tradicién dominica de la memoria sugiere un incremento de
la influencia humanista. Y al tiempo que se hacen sentir nuevas in-
fluencias, se produce en la tradicién de la memoria un deterioro
progresivo. Las reglas de la memoria se vuelven cada vez mas deta-
liadas; las listas alfabéticas y los alfabetos visuales alientan elabora-
ciones triviales. A menudo uno tiene la sensacion, al leer los trata-
dos, de que la memoria ha degenerado en una suerte de crucigrama
para entretener las largas horas del claustro; muchos de sus conse-
jos no tenian ninguna utilidad practica; las letras y las imagenes se
convierten en juegos infantiles. Bien es verdad que esta clase de ela-
boraciones hacia buenas migas con los gustos renacentistas y la pa-
sién por lo misterioso. Si no conociésemos las explicaciones de la
Gramitica de Romberch, nos pareceria un emblema inescrutable.
Fl arte de la memoria pudo en estas formas tardias continuar
siendo el forjador oculto de la imagineria. {Pero qué perspectiva po-
dia ofrecer a la imaginacién memorizar la Consolacion de la Filosofia"
de Boecio, segtin se aconsejaba en un manuscrito del siglo Xv! :Con
esta tentativa vendria la Dama Filosofia a la vida y, al igual que al-
guna animada Prudencia, comenzaria a vagabundear por los pala-
cios de la memoria? Quizds una memoria artificial que, perdido el
control, ha caido en una salvaje indulgencia imaginativa sea uno de
los estimulos que hay detrds de una obra como la Hypnerotomachia
Polyphili, escrita por un dominico antes de 1500°; en ella nos salen
al encuentro no sélo los triunfos de Petrarca y una arqueologia cu-
riosa, sino también un infierno, dividido en lugares que acomodan
pecados y castigos, con inscripciones explicativas. La sugerencia que
se cita de la memoria artificial como parte de la prudencia hace que
nos preguntemos si las misteriosas inscripciones tan caracteristicas
de esta obra se deben, en alguna medida, a la influencia de los al-
fabetos visuales y a la de las imagenes de la memoria, es decir, si el
ensuefio arqueoldgico del humanista se confunde con el ensueno
de sistemas de la memoria dando como resultado la formacién de
la mas extrana fantasia.
Entre los tipos de imagineria mas caracteristicos que cultivo el
Renacimiento destacan el emblema y la impresa. Estos fenémenos

147



no han sido nunca observados desde el punto de vista de la memo-
ria, a la que claramente pertenecen. La impresa, particularmente, es
el intento de recordar una intencién espiritual mediante una simi-
litud; las palabras de Tomas de Aquino la definen con exactitud.

La lectura de los tratados de la memoria resulta mas bien tedio-
sa, como Cornelio Agrippa sugirié en su capitulo sobre la vanidad
del arte de la memoria®. Este arte, dice, fue inventado por Siméni-
des y perfeccionado por Metrodoro de Escepsis, de quien Quinti-
liano dice que era vanidoso y fanfarrén.

Fustiga a continuacién Agrippa una lista de tratados modernos
de la memoria que describe como «catdlogo sin valor de hombres
oscuros»; y alguien cuyo hado ha sido vadear una gran cantidad de
obras tales puede refrendar sus palabras. Estos tratados no son ca-
paces de volver a capturar las elaboraciones de las vastas memorias
del pasado, pues las condiciones de su mundo, al que ha llegado el
libro impreso, han destruido las condiciones que hacian posibles ta-
les memorias. Los planes esquematicos de los manuscritos, disefia-
dos para la memorizacién, la articulacién de la summa en sus partes
ordenadas..., todo esto desaparece con el libro impreso, que no tie-
ne necesidad de ser memorizado por cuanto las copias son abun-
dantes.

En Notre Dame de Paris, de Victor Hugo, un escolar, entregado a
profundas meditaciones en su estudio de los altos de la catedral,
echa una mirada sobre el primer libro impreso que ha venido a per-
turbar su coleccién de manuscritos. Luego, abriendo la ventana, mi-
ra Ja vasta fabrica de la catedral, que recorta su silueta contra el cie-
lo estrellado, enorme esfinge agazapada en el centro de la urbe. Ceci
tuera cela, dice. El libro impreso destruira el edificio. La pardbola
con la que Hugo compara el edificio, atestado de imégenes, con 1a
llegada a la biblioteca de un libro impreso puede aplicarse a los
efectos que la difusién de la imprenta ejercié sobre las catedrales in-
visibles de la memoria del pasado. El libro impreso hara innecesa-
rias esas enormes construcciones de la memoria atestadas de ima-
genes. Destruira aquellos hébitos de inmemorial antigiiedad por los
que a una «cosa» se la investia inmediatamente con una imagen y se
la almacenaba en los lugares de la memoria.

148

La filologia humanista moderna asest6 un duro golpe al arte de
la memoria tal como la Edad Media lo entendia. En 1491 Raphael
Regius empleé sobre el Ad Herennium las nuevas técnicas criticas y
sugirié que su autor era Cornificio®. Poco antes Lorenzo Valla ha-
bia tomado en sus manos el asunto poniendo todo el peso de su
gran reputacién de filélogo contra la atribucién ciceroniana que se
daba a esta obra®. La falsa atribucién duré algin tiempo en las edi-
ciones impresas”, pero gradualmente se fue haciendo conocido de
todos que el Ad Herennium no era de Cicerén.

Con ello se rompia la vieja alianza de las Retéricas Primera y Se-
gunda de Tulio. Continuaba siendo verdad que Tulio era realmen-
te el autor del De inventione o Retérica Primera, donde ciertamente
habia afirmado que la memoria era parte de la prudencia; inevita-
ble secuela era que se derrumbase la idea de que Tulio ensenaba en
la Retérica Segunda que la memoria artificial puede perfeccionar la
memoria, por cuanto Tulio no era el autor de la Retérica Segunda.
La importancia que la falsa atribucién tenia para la tradicién de la
memoria que procede de la Edad Media se pone de manifiesto en
el hecho de que los escritores que forman parte de esa tradicién ig-
noran rotundamente el descubrimiento de los fil6logos humanistas.
Romberch®, y también Rossellius®, atribuyen siempre sus citas del
Ad Herennium a Cicerén. Y Giordano Bruno, ex fraile que provenia
de la tradicién dominica de la memoria, parece ignorar por com-
pleto la critica humanista en una obra sobre la memoria que publi-
c6 en 1582, al introducir una cita del Ad Herennium con las palabras
«Oid lo que dice Tulio»™.

Con la reviviscencia renacentista de la oratoria secular podria-
mos esperar hallar un culto renovado del arte de la memoria. Al
igual que en la antigiiedad, el Renacimiento admiré las proezas no-
tables de la memoria; surgia asi una nueva demanda secular del ar-
te como técnica; escritores de la memoria como Pedro de Ravena
surgieron para satisfacer la demanda. Contamos con una imagen di-
vertida de un humanista que prepara su discurso para memorizarlo
mediante el arte en una carta que dirige Alberto Durero a su amigo
Willibald Pirckheimer:

149



Una cdmara ha de tener mds de cuatro rincones para contener a todos
los dioses de la memoria. Yo no voy a atestar mi cabeza con ellos; eso te lo de-
jo a ti; pues creo que si has de tener muchas camaras en la cabeza, habras de

tener algo en cada una. {Ni el margrave concederia una audiencia tan largal!®

Para el renacentista imitador de Cicerén en su calidad de ora-
dor, la pérdida del Ad Herennium como obra genuinamente cicero-
niana no debilitaba necesariamente su creencia en la memoria arti-
ficial, pues en el muy admirado De oratore, Cicerén alude a la
memoria artificial y afirma que él mismo la practica. El culto de Ci-
cerdn en su calidad de orador podia, pues, estimular un interés re-
novado por el arte, entendiéndose ahora en el sentido clasico de
parte de la retérica.

Sin embargo, al tiempo que las condiciones sociales exigian mu-
chos discursos y buenas memorias para los oradores, resultando de
ello una demanda mayor de ayudas mneménicas, habia también
otras fuerzas en el humanismo renacentista que eran desfavorables
al arte de la memoria. Entre éstas fue importante el estudio inten-
sivo que los escolares y los educadores dedicaron a Quintiliano.
Pues Quintiliano no recomienda de todo corazén la memoria arti-
ficial. Su relacién del arte la esclarece como pura mnemotecnia,
pero la trata con un tono de voz algo superior y critico, a diferen-
cia del entusiasmo ciceroniano del De oratore, muy diferente de la
aceptacion incuestionable del Ad Herennium, y a anos luz de la de-
vota fe que el Medioevo sentia por los lugares y las imdgenes de Tu-
lio. Un humanista sensato, aunque supiese que el propio Cicerén
recomendaba este curioso arte, propenderia a escuchar la voz mo-
deraday racional de Quintiliano, quien, aun cuando piensa que los
lugares y las imagenes pueden ser de alguna utilidad para algunos
objetivos, en conjunto recomienda métodos mas directos de me;
morizacion.

Aunque no niego que se puede auxiliar la memoria con lugares e ima-

genes, sin embargo la mejor memoria se basa en tres muy importantes co-

sas, a saber, estudio, orden y solicitud”.

150

La cita es de Erasmo; pero tras las palabras del gran humanista
podemos oir las de Quintiliano. La actitud claramente fria y quinti-
lianista de Erasmo respecto a la memoria artificial se vuelve desa-
probacién rotunda en los mds importantes educadores humanistas
posteriores. Melanchton prohibe a sus estudiantes valerse de nin-
gin dispositivo mnemotécnico y les ordena que, como tinico arte de
la memoria, aprendan de carrerilla a la manera habitual®.

Hemos de recordar que para Erasmo, que confiadamente se
asomaba al mundo nuevo del humanismo moderno, el arte de la
memoria tenia posiblemente un aire medieval. Pertenecia a los
tiempos de la barbarie; sus métodos declinantes eran un ejemplo
de las telaranas que invaden las mentes monacales y que las nue-
vas escobas han de barrer definitivamente. A Erasmo no le gusta-
ba la Edad Media, actitud que, en la Reforma, degenerd en vio-
lento antagonismo; y el arte de la memoria era un arte medieval y
escoldstico.

Asi pues, el arte de la memoria podia aparecer en decadencia. El
libro impreso destruye habitos de la memoria de antigiiedad mile-
naria. La transformacion medieval del arte, aunque viva atin —en vir-
tud de la demanda-, como atestiguan los tratados, ha perdido tal
vez su antigua fuerza y estd degenerando en curiosos juegos de la
memoria. Las corrientes modernas del humanismo y la educacién
son indiferentes, o crecientemente hostiles, al arte de la memoria.
Aun cuando fuesen populares, como lo son hoy, libritos sobre «C6-
mo perfeccionar tu memoria», tal vez el arte de la memoria esté
siendo desplazado fuera de los grandes centros nerviosos de la tra-
dicién europea para pasar a ser un producto marginal.

Sin embargo, lejos de menguar, el arte de la memoria habia de
hecho entrado en un nuevo tren de vida. Pues adopt6 la principal
corriente filoséfica del Renacimiento: el movimiento neoplaténico
que inauguraron a finales del siglo XV Marsilio Ficino y Pico della
Mirandola. Los neoplaténicos del Renacimiento no se mostraron
tan adversos a la Edad Media como algunos humanistas, y no se les
unieron en su desaprobacion del arte de la memoria. A través del
neoplatonismo renacentista, con su nuicleo hermético, el arte de la
memoria fue, una vez mas, transformado, en esta ocasién en un ar-

151



te oculto o hermético; y fue con esta forma como continué mante-
niendo un lugar central en una central tradicién europea.

Y una vez preparados para comenzar el estudio de la transfor-
macion renacentista del arte de la memoria, analizaremos, como
primer ejemplo de ese cambio trascendental, el Teatro de la Me-
moria de Giulio Camillo.

152

Capitulo Vi1
La memoria renacentista’:
el Teatro de la Memoria de Giulio Camillo

Giulio Camillo, o Giulio Camillo Delminio para decir su nombre
completo, fue uno de los hombres mas famosos del siglo XVI*. Era
una de esas personas a las que sus contemporaneos miran con te-
mor, como si poseyese vastas potencialidades. De su Teatro se ha-
blaba en toda Italia y Francia; su misteriosa fama parecia crecer con
los dias. Pero sen qué consistia exactamente? Era un teatro de ma-
dera, atestado de imagenes, que Camillo mostré por si mismo a un
corresponsal epistolar de Erasmo; algo similar seria posteriormente
mostrado en Paris. La tnica persona del mundo a la que se le ha-
bria de revelar cémo funcionaba realmente era el rey de Francia.
Camillo no llegé nunca a producir el gran libro, que siempre esta-
ba a punto de producir, en el que se conservarian para la posteri-
dad sus encumbrados designios. No nos ha de sorprender, pues,
que la posteridad olvidase a este hombre a quien sus contempora-
neos aclamaban como «el divino Camillo». En el siglo XVIII atin se
le recordaba® con cierta condescendencia, pero a partir de entonces
desaparecié, y ha sido sélo recientemente cuando algunas personas’
han comenzado de nuevo a hablar de Giulio Camillo.

Naci6 en torno a 1480. Fue profesor durante algiin tiempo en
Bolonia, pero consumié la mayor parte de su vida en las abstrusas
tareas del Teatro, para el que siempre estuvo necesitado de apoyos
financieros. Se informé a Francisco I del asunto, a través de Lazare
de Baif’, embajador francés en Venecia, y en 1530 Gamillo pasé a
Francia. El rey le proporcioné dinero para su obra, prometiéndole
mas. Retorné a Francia para perfeccionarlo, y en 1532, Viglius Zui-
chemius, que se encontraba entonces en Padua, escribia a Erasmo
que todo el mundo hablaba sobre un cierto Giulio Camillo. «Dicen
que este hombre ha construido una especie de anfiteatro, obra de
habilidad admirable, y que quienquiera sea admitido en €l como es-

153



pectador sera capaz de discurrir sobre cualquier materia no menos
fluidamente que Cicerén. Al principio pensé que esto era una fi-
bula, hasta que me instruyé mds por extenso Baptista Egnatio. Se di-
ce que este arquitecto ha puesto en determinados lugares todo
cuanto sobre cualquier asunto se encuentra en Gicerén... Estan dis-
puestos en ciertos 6rdenes o grandes figuras... de extraordinaria la-
bor y habilidad divina.»® Se decia que Camillo estaba haciendo una
copia de su espléndida invencién para el rey de Francia, a quien se
la habia ofrecido recientemente y quien le habia concedido qui-
nientos ducados para su construccidn.

Cuando, inmediatamente, escribe Viglius a Erasmo, ya ha estado
en Venecia y se ha encontrado con Camillo, quien le ha permitido
ver el Teatro (era un teatro, no un anfiteatro, como mds adelante
veremos). «Debes ahora saber», escribe, «que Viglius ha estado en
el anfiteatro y todo lo ha inspeccionado diligentemente». El objeto
no era mas que un modelo reducido; se trataba de un edificio lo su-
ficientemente amplio como para dar cabida a dos personas a la vez;
Viglius y Camillo entraron, juntos, en él:

La obra es de madera [continta Viglius], ilustrada con muchas imagenes
y llena de cajitas; se compone de varios érdenes o gradas. Da un lugar para
cada una de las figuras o adornos, y me mostré tal muchedumbre de pape-
les que, aunque siempre of que Cicerén era la fuente de la mis rica elo-
cuencia, dificilmente habria pensado que un solo autor pudiese contener
tanto o que sus escritos pudiesen ser troceados en tantos volimenes. Te he
escrito ya antes el nombre del autor, que se llama Julius Camillus. Balbucea
malamente y habla el latin con dificultad, excusindose con el pretexto de
que por usar siempre la pluma casi ha perdido el uso del habla. Se dice em-
pero que es bueno en la lengua vernicula, que ha ensefiado por algiin
tiempo en Bolonia. Cuando le pregunté respecto al significado de la obra,
su plan y resultados ~hablando religiosamente y como si le produjese pasmo
el prodigio de la cosa-, arrojé ante mi algunos papeles y los recité de suerte
que expresaba los niimeros, cldusulas y todos los artificios del estilo italiano,
aun cuando con una ligera desigualdad por causa de sus dificultades para
hablar. Se dice que el rey le urge para que retorne a Francia con la magni-
fica obra. Pero comoquiera que el rey quiere que se traduzcan al francés to-

154

dos los escritos, para lo cual ha suministrado intérprete y escribano, dice que
piensa que tendra que diferir su viaje para no mostrar una obra imperfecta.
Llama a su teatro con muchos nombres, ya dice que es una mente y alma edi-
ficada o construida, ya que es una mente y alma con ventanas. Pretende que
todas las cosas que la mente humana puede concebir y que no podemos ver
con los ojos corporales, una vez que se las ha congregado con diligente me-
ditacién, puedan ser expresadas con determinados signos corporales, de tal
suerte que el espectador pueda al instante percibir con sus ojos todo lo que
de otro modo quedaria oculto en las profundidades de la mente humana. Y
es por causa de su aspecto corpéreo por lo que lo llama teatro.

Cuando le pregunté si habia escrito alguna cosa en defensa de su opi-
nién, por cuanto actualmente hay muchos que no aprueban este celo de
imitar a Cicerén, replicé que habia escrito mucho, pero que hasta entonces
habia publicado poco, salvo unas pocas cosas escritas en italiano dedicadas
al rey. Tiene el propésito de publicar sus puntos de vista sobre el asunto
cuando tenga alguna tranquilidad, y esté terminada la obra a la que entre-
ga todas sus energias. Dice que ya ha gastado en ella 1.500 ducados, aunque
el rey le ha dado hasta ahora 500. Pero tiene la esperanza de que el rey le
premie con liberalidad cuando haya experimentado los frutos de la obra’.

;Pobre Camillo! Su Teatro no llegé a estar nunca completamen-
te terminado; su gran obra nunca fue escrita. Aun en circunstancias
normales, es ésta una situacién que da origen a una gran afliccién.
iQué pesada ha de ser la carga de alguien considerado un hombre
divino del que se esperaban cosas divinas! Y cuando el secreto ulti-
mo de la obra es magico, mistico, y forma parte de la filosofia ocul-
ta, imposible dar explicaciones a un pesquisidor racionalista como
el amigo de Erasmo, a cuyos 0jos la idea del Teatro de la Memoria
se disolvia en balbuciente incoherencia.

Para Erasmo el arte clasico de la memoria era una mnemotecnia
racional, provechosa posiblemente si se la usaba con sobriedad, pe-
ro a la que se habfan de anteponer los mas ordinarios métodos mo-
dernos. ;Qué pensaria Erasmo de este sistema hermético de la me-
moria? Viglius es muy consciente de cudl va a ser la actitud de su
docto amigo respecto al Teatro de Camillo, y se disculpa al comien-
zo de la carta por ultrajar sus graves orejas con bagatelas.

155



Camillo regresé a Francia algin tiempo después de la entrevista
veneciana descrita por Viglius. No se han podido fijar con exactitud
las fechas de sus viajes a Francia®, pero ciertamente estaba en Paris
en el afo 1534, cuando Jacques Bording dice, en carta a Etienne Do-
let, que ha llegado recientemente a Paris para instruir al rey, afa-
diendo que «esta construyendo un anfiteatro para el rey, con el ob-
Jjetivo de senalar divisiones de la memoria»®. En carta de 1558, Gilbert
Cousin dice que ha visto el Teatro de Camillo, una estructura de ma-
dera, en la corte de Francia. Cousin escribe mas de diez afnos des-
pués de la muerte de Camillo, y su descripcién del Teatro es una co-
pia de las cartas de Viglius, atin no publicadas entonces pero a las
que pudo haber tenido acceso por ser secretario de Erasmo®. Esto
disminuye un tanto el valor de la carta de Cousin como informacién
de primera mano de lo que vio en Francia, pero es probable que el
Teatro construido en Francia se ajustase estrechamente al modelo
que Viglius vio en Venecia. Parece que pronto desaparecié la version
francesa del Teatro. En el siglo XVII el gran anticuario francés Mont-
faucon hizo pesquisas al respecto pero no logré hallar traza alguna'’.

Al igual que en Italia, también en la corte de Francia se hablaba
de Camillo y su Teatro, y sobreviven algunas leyendas sobre su es-
tancia en ese pais. La mas intrigante es la anécdota del le6n, una de
cuyas versiones la cuenta Betussi en sus didlogos, publicados en
1544. Dice que un dia, en Paris, Giulio Camillo fue a ver algunos ani-
males salvajes en compania del cardenal de Lorena, Luigi Alaman-
ni, y de otros caballeros, entre los cuales se hallaba el propio Betus-
si. Un le6n se escap6 y se encaminé hacia el grupo.

Gran alarma se produjo entre los caballeros, que pusieron pies en polvo-
rosa, excepto Messer Giulio Camillo, que se qued6 donde estaba sin mover-
se. Hizo esto no por dar prueba de su valor, sino por causa del peso de su
cuerpo, que hacia que sus movimientos fueran mas lentos que los de los
otros. El rey de los animales comenzé a caminar en torno a €l y a acariciarle
sin molestarle en absoluto, hasta que se le volvi6 a meter en la jaula. ;Qué ha-
brds de decir a este propésito? ¢Por qué no le mat6? Todos pensaron que si
quedo sano y salvo fue porque estaba bajo la influencia del planeta del sol®.

156

El propio Camillo repetia con complacencia la anécdota del
le6n™, como prueba de que poseia «virtud» solar, si bien no men-
ciona la razén por la que, segin Betussi, no eché a correr tan de-
prisa como los otros. El comportamiento del animal solar en pre-
sencia del Mago, cuyo sistema hermético de la memoria, como mds
adelante veremos, se centraba en el sol, proporcionaba evidente-
mente un valioso crédito para su publicidad.

Segin Girolamo Muzio, amigo y discipulo de Camillo, nuestro
gran hombre estaba de regreso en Italia en 1543'". Por una alusién
que figura en una carta de Erasmo a Viglius, parece que los ducados
no fluyeron del rey de Francia tan liberalmente como se esperaba®.
En cualquier caso, a su retorno a Italia, Camillo aparece como si hu-
biese perdido el empleo, o, mas bien, el protector.

El marqués del Vasto (Alfonso Davalos, gobernador espariol de
Mildn, que habia sido protector de Ariosto) pregunté a Muzio si se
habia cumplido alguna de las esperanzas que Camillo se hacia con el
rey de Francia. Si no, €l estaria dispuesto a concederle una pension
a cambio de que se le ensefiase «el secreto»'. Camillo acept6 la ofer-
ta y pasé el resto de su vida como pensionista de Del Vasto, diser-
tando en su presencia y en varias academias. Murié en Mildn en 1544.

En 1559 se publicé una breve guia de las villas préximas a Milan
y de las colecciones de sus ricos propietarios. Alli leemos que un
muy virtuoso caballero llamado Pomponio Cotta huia a veces de la
malsana prisién de Mildn (en otras palabras, de los agobios de la vi-
da ciudadana) y se iba a las soledades de su villa, para de ese modo,
libre de la compania de los demds, encontrarse a si mismo. Alli se
dedicaba ora a cazar, ora a leer libros sobre agricultura, ora a pintar
imprese, con lemas llenos de agudeza, que dan prueba de su notable
inteligencia.

Y entre las maravillosas pinturas [pitture] que alli hay se puede ver la ex-
celsa e incomparable fibrica del maravilloso Teatro del excelentisimo Giu-

lio Camillo".

Desgraciadamente, la descripcién del Teatro que a continuacioén
veremos consiste en citas verbales de la ya impresa Idea del Theatro,

157



publicada en 1550; asi pues, no se la puede considerar una descrip-
cién de lo que habia realmente en la villa. ¢Habria recogido el pro-
pietario de la villa el propio Teatro, o una de sus versiones, para
anadirlo a su coleccién de rarezas? Tiraboschi pensé que las pitture
eran frescos pintados a partir de los temas de la imagineria del Tea-
tro', pero no hay que olvidar que €l no creia que el Teatro hubiese
existido nunca como objeto, mientras que nosotros sabemos que exis-
tié. Su interpretacién de las pitture puede ser correcta, por cuanto se
afirma en el prefacio de la Idea del Theatro que «no se puede encon-
trar ahora la entera maquina de edificio tan soberbio»", lo que su-
giere que al Teatro, en cuanto objeto, no se le podia seguir la pista
en la Italia de 1550.

A despecho o quizi a causa de la naturaleza fragmentaria de su
ejecucion, la fama de Giulio Camillo no sufrié disminucién alguna
a su muerte, sino que por el contrario brillé mas que nunca. En
1552, Ludovico Dolce, popular escritor dotado de un fino sentido
para prever lo que podia interesar al publico, escribié un prefacio a
la edicién compilativa de unas pocas obras de Camillo, en el que se
lamentaba de la temprana muerte de este genio que, al igual que Pi-
co della Mirandola, no habia llegado a consumar su obra ni a sacar
a la luz el completo fruto de su «intelecto mds divino que huma-
no»*. En 1588 Girolamo Muzio, en una disertacién que pronuncié
en Bolonia, exaltaba las filosofias de Mercurio Trismegistos, Pitigo-
ras, Platén y Pico della Mirandola, a las que asociaba el Teatro de
Giulio Camillo”. En 1578, J. M. Toscanus public6 en Paris su Peplus
Italiae, serie de poemas latinos sobre italianos famosos; uno de los
poemas trata sobre Camillo, a cuyo Teatro las siete maravillas del
mundo deberian rendir homenaje. En una nota al poema se des-
cribe a Camillo como muy instruido en las tradiciones misticas de
los hebreos que reciben el nombre de Cibala, y profundamente ver-
sado en las filosofias de los egipcios, los pitagéricos y los platénicos®.

En el Renacimiento, con la expresién «filosofias de los egip-
cios» se alude principalmente a los supuestos escritos de Hermes o
Mercurio Trismegistos, dicho de otra manera, el Corpus Hermeticum
y €l Asclepius, que tan profundamente meditados fueron por Ficino.
A éstos, Pico della Mirandola agregé los misterios de la Cdbala ju-

158

dia. No es casual que sus admiradores vinculen con tanta frecuen-
cia el nombre de Camillo al de Pico della Mirandola, pues pertene-
cia por entero y de manera entusiasta a la tradicién hermético-ca-
balista que Pico fundara®. Durante toda su vida, su gran tarea fue
adaptar esa tradicién a la del arte clasico de la memoria.

Cuando al final de su existencia se hallaba Camillo en Milan al
servicio de Del Vasto, dicto a Girolamo Muzio, en siete mananas, un
bosquejo de su Teatro™. Después de su muerte el manuscrito pasé a
otras manos y fue publicado en Florencia y Venecia en el ano 1550,
con el titulo L’Idea del Theatro dell eccellen. M. Giulio Camillo®. Es esta
obra la que hace posible que reconstruyamos con cierta extensiéon
el Teatro, y en €l se basa nuestro plano [véase el desplegable en es-
te mismo capitulo].

Se levanta el Teatro sobre siete gradas o peldanos, a los que di-
viden siete pasarelas que representan los siete planetas. Quien quie-
ra estudiarlo ha de situarse como si fuera el espectador ante el que
se encuentran in spettaculo o en teatro las siete medidas del mundo.
Y puesto que en los teatros de la antigliedad las personas mads dis-
tinguidas ocupaban los asientos mds bajos, del mismo modo en este
Teatro las cosas mas excelsas e importantes estaran ubicadas en el
lugar mas bajo®.

Hemos oido que algunos contemporaneos de Camillo describen
la obra como anfiteatro, pero estas indicaciones dan la certeza de
que Camillo pensaba en el teatro romano tal como Vitruvio lo des-
cribe. Vitruvio dice que en el auditorio los asientos estdn divididos
por siete pasarelas, y menciona asimismo que las clases elevadas ocu-
pan los asientos inferiores?.

El Teatro de la Memoria de Camillo es empero una distorsién
del plano de un teatro realmente vitruviano. En cada una de las sie-
te pasarelas hay siete cancelas o puertas. Estas puertas estan decora-
das con muchas imédgenes. En nuestro plano hemos representado
esquematicamente las puertas y en ellas hemos escrito la traduccion
de las descripciones de las imagenes. El que no quedase espacio pa-
ra que la audiencia se sentase entre las enormes y profusamente de-
coradas puertas de las pasarelas no tiene importancia. Pues en el
Teatro de Camillo se ha invertido la funcién normal del teatro. No

159



hay publico que ocupe los asientos para mirar el especticulo que se
representa en el escenario. El «espectador» solitario del Teatro se
encuentra donde estaria el escenario y mira hacia el auditorio, con-
templando las imédgenes que se hallan en las siete veces siete puer-
tas de las siete gradas ascendentes.

Camillo nunca menciona el escenario, por lo cual lo he omitido
en el plano. En un teatro vitruviano corriente, la trasera del escena-
rio, la frons scaenae, tenia cinco puertas decoradas® por las que los
actores hacian sus salidas y entradas. Camillo toma de la Jfrons scae-
naela idea de las puertas imaginarias que, dentro del graderio, hay
al otro lado de las pasarelas, con lo que se hacfa imposible que alli
se sentase el publico. Se sirve del plano de un teatro real, el vitru-
viano cldsico, pero lo adapta a sus objetivos mneménicos. Las puer-
tas imaginarias son sus lugares de la memoria, lugares que estan sur-
tidos de imdgenes.

Si observamos nuestro plano podemos ver que todo el sistema
del Teatro descansa bisicamente en siete pilares, los siete pilares de
la Casa de la Sabiduria de Salomén.

Salomén, en el capitulo noveno de los Proverbios, dice que la Sabidu-
ria se construy6 una casa y la fundé sobre siete pilares. Por estas columnas,
significativas de la mas estable eternidad, hemos de entender los siete Sefi-
rotas del mundo supracelestial, los cuales son las siete medidas de Ia fibri-
ca de los mundos celestial e inferior; en ellos estin contenidas las Ideas de
todas las cosas, tanto las del mundo celestial como las del mundo inferior®.

Camillo habla de los tres mundos de los cabalistas tal como Pico
della Mirandola los habia expuesto: el mundo supracelestial de los
Sefirotas o emanaciones divinas; el mundo intermedio celeste de las
estrellas, y el mundo subceleste o elemental. Idénticas son las «me-
didas» que recorren los tres mundos, si bien se manifiestan de mo-
dos diferentes en cada uno de ellos. A los Sefirotas del mundo su-
praceleste se los hace equivaler aqui a las Ideas platénicas. Camillo
basa su sistema de la memoria en las causas primeras, en los Sefiro-
tas, en las Ideas; éstas han de ser los lugares eternos de su memoria.

160




ik
il [l f;iﬂ'f

B



Asi como los oradores antiguos, en su deseo de ubicar de un dia para
otro las partes de los discursos que tenian que recitar, las confiaban a fragi-
les lugares como fragiles cosas que eran, asi es razonable que nosotros, que
queremos almacenar eternamente la eterna naturaleza de todas cuantas co-
sas pueden ser expresadas mediante palabras [...], les asignemos lugares
eternos. Lo mis elevado de nuestra empresa ha sido, por consiguiente, en-
contrar un orden en estas siete medidas, espaciosas y discernibles las unas de

las otras, que mantenga despierta la mente y conmueva la memoria®.

Como ponen de manifiesto estas palabras, Camillo no pierde
nunca de vista el hecho de que su Teatro se basa en los principios
del arte clasico de la memoria. Pero su edificio de la memoria ha de
representar el orden de la verdad eterna; en él el universo serd re-
cordado mediante la orginica asociacion de todas sus partes con el
orden eterno que subyace a ellas.

Siendo, como explica Camillo, que las mas elevadas de las medi-
das universales, los Sefirotas, estin muy apartadas de nuestro cono-
cimiento, alcanzdndolas sélo misteriosamente los profetas, ubica
Camillo, no a los Sefirotas, sino a los siete planetas en la grada pri-
mera del Teatro, pues los planetas estin mds proximos a nosotros, y
a sus imagenes se las aprehende mejor como imagenes de la me-
moria, por diferenciarse entre ellos percusivamente.

Pero las imagenes planetarias, y los caracteres de los planetas,
ubicados en la grada primera, no han de ser entendidos como tér-
minos mas alld de los cuales no podemos elevarnos, sino que repre-
sentan en la mente del sabio las siete medidas celestes que estan por
encima de ellos*. Hemos indicado esta nocién en el plano ponien-
do en las puertas de la grada primera o inferior los caracteres de los
planetas y sus nombres (que hacen las veces de las imdgenes co-
rrespondientes), y a continuacién los nombres de los Sefirotas y an-
geles que Camillo asocia a cada planeta. Para resaltar la importan-
cia del Sol, él ha variado en este caso el criterio, representando al
Sol en la grada primera con la imagen de una piramide, y ubicando
encima la imagen del planeta, Apolo, en la grada segunda.

Asi pues, siguiendo la costumbre de los antiguos teatros, en los
que la gente mds importante ocupaba los asientos mas bajos, Cami-

161



llo ha ubicado en esta grada inferior las siete medidas de las que, se-
gun la teoria magico-mistica, todas las cosas de aqui abajo depen-
den: los siete planetas. Una vez que se las ha captado orgdnicamen-
te y se las ha impreso en la memoria con sus imagenes y caracteres,
la mente puede desplazarse desde este mundo intermedio celeste
en ambas direcciones; hacia arriba, hacia el mundo supraceleste de
las Ideas, Sefirotas y angeles, entrando en el Templo de la Sabidu-
ria de Salomén, o hacia abajo, hacia el mundo subceleste de los ele-
mentos que se distribuird ordenadamente por las gradas superiores

del Teatro (que realmente son los asientos inferiores) de acuerdo
con las influencias astrales.

Cada una de las seis gradas superiores tiene una significacién
simbélica general que es representada con una misma imagen en
cada una de las siete puertas. Lo hemos puesto de manifiesto en el
plano poniendo el nombre de la imagen genérica de cada grada en
el dintel de todas las puertas, junto a los caracteres de los planetas,
indicando a qué serie planetaria pertenece cada puerta.

Asi, en la segunda grada, podra verse «El Banquete» escrito en
el dintel de' cada puerta (excepto en el caso del Sol, donde «El Ban-
quete» estd situado en la grada primera, trastocamiento con el que
se diferencia la serie del Sol de las otras), pues con esta imagen se
expresa el significado general de la grada. «La grada segunda del
Teatro tendra pintada en todas sus puertas la misma imagen, y ésta
serd un banquete.» Homero imagina que Océano dio un banquete
a todos los dioses, «y no fue sin excelsas y misteriosas significaciones
que este excelso poeta inventé esta ficcién»™. El Océano, explica
Camillo, son las aguas de la sabiduria que existian antes de la mate-
ria prima, y los dioses invitados son las Ideas que existian en el ejem-
plar divino. O bien el banquete homérico sugiere a Camillo el Evan-
gelio de san Juan, <En el principio era la Palabra»; o bien las
palabras con que se abre el Génesis: «En el principio». En breve, la
grada segunda del Teatro es en realidad el primer dia de la crea-

cion, ala que se imagina como banquete dado por Océano alos dio-
ses, como los elementos que emergen de la creacién, aqui en su for-
ma simple y no mezclada.

162

«La grada tercera tendra pintada en cada una d‘e sus pl'lertas una
cueva, que llamaremos la Cueva Homérica para dlferenaz}rla de la
que Platén describe en la Repiiblica.» En la cueva de.las Ninfas ,des—
crita en la Odisea, habia ninfas tejiendo y abejas que iban de aca pa-
ra alla, actividades que significan, dice Camillo, las mezclas de los
elementos con las que se forman los elementata, <y queremos que ca-
da una de las siete cuevas pueda conservar las mezclas de los elemen-
tata que le corresponden, de acuerdo con la naturalez:.jt de su Pla—
neta»*. La grada de la Cueva representa, pues, un estadio posterior
de la creacién: cuando los elementos se mezclan para f(?rmar las co-
sas creadas o elementata. Este estadio se ilustra con una cita de un co-
mentario cabalista al Génesis. )

Con la grada cuarta llegamos a la creacién del hombre, o mas
bien a la del hombre interior, a la de su mente y aerla. «Sub’amos
ahora a la grada cuarta que pertenece al hombre i.ntferlor, la mds no-
ble de las creaturas de Dios, que hizo a su propia imagen y s1m1/11—
tud.»* ;Por qué entonces esta grada ha de tener como imagen guia,
pintada en todas sus puertas, a las Gorgonas, las tres hermanas que
Hesiodo describe® y que tenian un solo ojo para las tres? Porque Ca-
millo adopta de fuentes cabalistas el punto de vista de que el hom-
bre tiene tres almas. Por consiguiente, la imagen de las tres herma-
nas con un solo ojo para las tres puede ser usada en 1?1 grada cuarta,

que contiene «cosas que pertenecen al hombre interior de acuerdo
con la naturaleza de cada planeta»®.

En la grada quinta el alma del hombre se ur’le a su cuerpo, lo
cual se simboliza por medio de la imagen de Pasifae y el Toro, qu?
es la imagen guia de las puertas de esta g.rad.a. «Pues con ella [Pa’m-
fae], que estaba enamorada del Toro, se significa el ;a}ma que, segur;
los platénicos, cae en estado de desear 2.11 cuerpo.»” El alma,len e
viaje que hace desde las alturas hasta abajo, atraves’ando tf)das as els—
feras, muda su puro vehiculo de fuego por un vehiculo aéreo que le
da la posibilidad de unirse a la grosera forma corporal. Esta/con—
juncién se representa con la unién de Pasifae y el Toro. De aqui que
la imagen de Pasifae que aparece en las puertas de la grada quinta
del Teatro «cubra todas las otras imagenes (sobre estas puertas), a
las que se les adjuntardn volumenes que contengan cosas y palabras

163



pertinentes no sélo al hombre interior, sino también al hombre ex-
terior en relacion con las partes de su cuerpo de acuerdo con la na-
turaleza de cada planeta...»*. La imagen tltima de cada una de las
puertas de esta grada ha de ser la del Toro solo, y estos Toros re-
presentan las diferentes partes del cuerpo humano, asi como su aso-
ciacién con los doce signos del zodiaco. En el plano, a estos Toros,
que representan las partes del cuerpo y sus correspondientes signos
zodiacales, se los sefiala en el umbral de todas las puertas de la quin-
ta grada.

«La grada sexta del Teatro tiene en cada una de las puertas de
los planetas los Talares y otros adornos que Mercurio lucia cuando
iba a ejecutar la voluntad de los dioses, segtin imaginan los poetas.
De este modo se incitard a la memoria a que encuentre debajo de
ellos todas las operaciones que el hombre puede realizar de una ma-
nera natural... y sin arte alguno.»* Hemos, pues, de imaginar los
Talares y los demads atributos de Mercurio ubicados en el dintel de
todas las puertas de esta grada.

«Se le asigna la grada séptima a todas las artes, tanto nobles co-
mo viles, y encima de cada puerta se encuentra Prometeo, con una
antorcha encendida.»* La imagen de Prometeo, que robé el fuego
sagrado y dio a los hombres el conocimiento de los dioses y el de to-
das las artes y ciencias, viene a ser la imagen mas alta, a la cabeza de
las puertas de la mas elevada grada del Teatro. La grada de Prome-
teo incluye no sélo todas las artes y ciencias, sino también la religién
y las leyes*!.

El Teatro de Camillo representa, pues, el universo expandién-
dose desde las causas primeras a través de los diferentes estadios de
la creaci6n. Aparecen primero los elementos simples surgiendo de
las aguas en la grada del Banquete; después la mezcla de los ele-
mentos en la Cueva; luego la creacion de la mens del hombre, a ima-
gen de Dios, en la grada de las Gorgonas; a continuacién la unién
del alma y del cuerpo humanos en la grada de Pasifae y el Toro; por
altimo, todo el universo de las actividades del hombre: sus activida-
des naturales en la grada de los Talares de Mercurio; sus artes y cien-
cias, religion y leyes, en la grada de Prometeo. Aun cuando hay ele-
mentos no ortodoxos (que mds adelante discutiremos) en el sistema

164

de Camillo, sus gradas contienen obvias reminiscencias de los orto-
doxos dias de la creacién.

Y si, por las pasarelas de los siete planetas, nos encaramamos a la
parte alta del Teatro, la creacién entera aparece en orden, como de-
sarrollo de las siete medidas fundamentales. Miremos, por ejemplo,
la serie de Jupiter. En cuanto planeta, a Jupiter se lo asocia al ele-
mento del aire. En la grada del Banquete de la serie de Jupiter la
imagen de Juno suspendida® se refiere al aire como elemento sim-
ple; en la Cueva, esa misma imagen se refiere al aire como elemen-
to mezclado; en los Talares de Mercurio representa las operaciones
naturales de exhalar, suspirar; en la grada de Prometeo se la en-
tiende como las artes que usan el aire, asi como molinos de viento.
Jupiter es un planeta 1til y benévolo cuyas influencias son pacificas.
En la serie de Jupiter la imagen de las Tres Gracias, en la Cueva, re-
presenta cosas provechosas; con Pasifae y el Toro, una benéfica na-
turaleza; con los Talares de Mercurio, la ejercitada beneficencia. El
cambio de significado de la imagen en las diferentes gradas, sin por
ello perder el tema bdsico, es una caracteristica, esmeradamente
planeada, de la imagineria del Teatro. En la grada de las Gorgonas,
la elaborada imagen de la Cigtiena y el Caduceo representa carac-
teristicas «joviales» en su forma puramente espiritual o mental: el
vuelo a los cielos del alma sosegada..., la eleccién, el juicio, el con-
sejo. Unida al cuerpo, bajo Pasifae y el Toro, se representa a la per-
sonalidad <jovial» con imdgenes que sugieren bondad, amistad,
buena fortuna y riqueza. Las operaciones «joviales» naturales apa-
recen en la grada de los Talares de Mercurio con imégenes que re-
presentan la practica de la virtud, el ejercicio de la amistad. En el ni-
vel de Prometeo, al cardcter «jovial» se lo representa a través de
iméagenes que simbolizan la religion y el nomos.

Tomemos, como contraste, la serie de Saturno®. La asociacién
de Saturno al elemento tierra aparece bajo el Banquete con la ima-
gen de Cibeles, que denota la tierra en cuanto elemento simple; en
la Cueva, Cibeles es tierra en cuanto elemento mezclado; con los Ta-
lares de Mercurio alude a operaciones naturales que tienen que ver
con la tierra; con Prometeo, a las artes relativas a la tierra, como la
geometria, la geografia, la agricultura. La tristeza y el aislamiento

165



del temperamento saturniano quedan expresados con la imagen
del Gorridn Solitario, recurrente en la Cueva, Pasifae, y los Talares
de Mercurio. Las caracteristicas mentales del temperamento satur-
niano aparecen en las Gorgonas con la imagen de Hércules y Anteo,
con su sentido de combate con la tierra para lograr elevarse a las al-
turas de la contemplacién (compdarese con la ascensién facil y aérea
de la mente <jovial» en la misma grada). La asociacién de Saturno
con el tiempo se expresa en la Cueva con la imagen de las cabezas
del lobo, el ledn y el perro, que significan el pasado, el presente y el
futuro*. La asociacién de este planeta con la mala fortuna y la po-
breza se encarna en las imdgenes de Pandora en las gradas de la
Cueva, Pasifae, y los Talares de Mercurio. Una de las mds humildes
«ocupaciones de Saturno», la de portar y transportar, aparece en
Prometeo, simbolizada por el Asno.

Una vez comprendido el método, se puede aplicar al resto de las
series planetarias. La acuosa Luna tiene a Neptuno como represen-
tacién del agua en cuanto elemento simple bajo el Banquete, con
las habituales variaciones de la misma imagen en otras gradas, y el
habitual tipo de alusiones al temperamento y ocupaciones lunares.
La serie de Mercurio elabora de un modo muy interesante los do-
nes y aptitudes mercuriales. La serie de Venus hace lo propio res-
pecto al lado venéreo de la vida. Anidlogamente, la serie de Marte,
que emplea la imagen de Vulcano como imagen del fuego en las di-
ferentes gradas, alude al temperamento y ocupaciones marciales.

La mds importante de todas es la gran serie central del Sol, Apo-
lo, pero reservamos para mds adelante el estudio de esta serie.

Comenzamos ya a percibir la vasta perspectiva del Teatro de la
Memoria del divino Camillo. Pero citemos sus propias palabras:

Este elevado e incomparable alojamiento no cumple sélo el oficio de
conservarnos las cosas, palabras y artes que le confiamos, sino que podemos
encontrarlas al punto siempre que las necesitemos; pero nos proporciona
también sabiduria verdadera, a partir de cuyas fuentes llegamos al conoci-
miento de las cosas desde sus causas y no desde sus efectos. Esto puede ser
mis claramente expresado con la imagen siguiente. Si nos encontrisemos en

un vasto bosque y desedsemos ver su entera extensién, no podriamos lograr-

166

4

lo desde nuestra situacién dentro de €l, pues nuestra vista estaria limitada a
una pequeia parte de €l a causa de los drboles inmediatamente circunveci-
nos, que nos impedirian ver las vistas distantes. Pero si, cerca de este bosque,
hubiese un talud que llevase a una alta colina, si saliésemos del bosque y su-
biésemos el talud, comenzariamos a ver una gran parte de la forma del bos-
que, y desde la cima de la colina divisarfamos el bosque entero. El bosque es
nuestro mundo inferior; el talud, los cielos; la colina es el mundo suprace-
leste. Y a fin de que entendamos las cosas del mundo inferior es necesario as-
cender a las cosas superiores, desde donde, mirando hacia abajo desde las al-

turas, podamos tener un conocimiento mas cierto de las cosas inferiores®.

El Teatro es, pues, la visién del mundo y de la naturaleza de las
cosas tal como se tiene desde las alturas, desde las mismas estrellas,
y aun desde las fuentes supracelestes de la vision, que se hallan
allende las estrellas. .

Sin embargo, esta visién estd atin deliberadamente forjada den-
tro del marco del arte clisico de la memoria, con una terminologia
tradicionalmente mneménica. El Teatro es un sistema de lugares de
la memoria, aunque se trata de un alojamiento «elevado e incom-
parable»; cumple el oficio de un sistema cldsico de la memoria de
oradores «conservandonos las cosas, palabras y artes que le confia-
mos». Los oradores antiguos confiaban a «fragiles lugares» las par-
tes de discursos que querian recordar, en tanto que Camillo, «que
quiere almacenar eternamente la eterna naturaleza de todas cuan-
tas cosas pueden ser expresadas por la palabra», les asigna «lugares
eternos». Las imagenes basicas del Teatro son las de los dioses pla-
netarios. El atractivo afectivo o emocional de una buena imagen de
la memoria —de acuerdo con las reglas— estd presente en tales ima-
genes, expresivas de la tranquilidad de Jupiter, de la célera de Mar-
te, de la melancolia de Saturno, del amor de Venus. Una vez mas,
aqui el Teatro arranca de las causas, de las causas planetarias de los
diferentes afectos; y las diferenciadas corrientes emocionales que
atraviesan las siete divisiones del Teatro a partir de sus fuentes pla-
netarias cumplen la funcién de excitar emocionalmente la memo-
ria, lo cual era recomendado en el arte cldsico, pero lo cumplen or-

gdnicamente en relacion con las causas.

167



La descripcion del Teatro que hace Viglius pone de manifiesto
que debajo de las imdgenes habia cajones, cajas o cofres de alguna
clase que contenian masas de papeles, y que en esos papeles habia
discursos basados en las obras de Cicerdn, en relacién con las ma-
terias que recordaban las imégenes. Se alude frecuentemente a este
sistema en la Idea del Theatro, por ejemplo en la afirmacién, ya cita-
da, segin la cual se adjuntaria a las imdgenes de las puertas de la
grada quinta «voliimenes que contengan cosas y palabras pertinen-
tes no so6lo al hombre interior, sino también al hombre exterior».
Viglius vio cémo Camillo manipulaba nerviosamente papeles en el
Teatro; sin duda sacaba los muchos «volimenes» de los receptacu-
los correspondientes que habia bajo las imagenes. Camillo habia en-
contrado una nueva interpretacién de la memoria de «cosas» y «pa-
labras» almacenando discursos escritos bajo las imagenes (todo el
material escrito procedente del Teatro parece haberse perdido,
aunque se sospeché que Alessandro Citolini lo robé y publicé con
su propio nombre)*. Cuando se piensa en todos estos cajones o co-
fres, el Teatro comienza a aparecer como un cajon de sastre alta-
mente ornamental. Pero esto es perder de vista la grandeza de la
Idea: la Idea de una memoria orginicamente entrelazada con el
universo.

Aunque el arte de la memoria emplea atin lugares e imdagenes se-
gun las reglas, la filosofia y la psicologia subyacentes han experi-
mentado un cambio radical, pues ya no son escolésticas sino neo-
platonicas. Ademds, el neoplatonismo de Camillo estd intimamente
mezclado con aquellas influencias herméticas que se hallan en el
corazén del movimiento inaugurado por Marsilio Ficino. El cuerpo
de escritos conocido con el nombre de Corpus Hermeticum fue re-
descubierto en el siglo Xv y traducido al latin por Ficino, quien creia
—era la creencia universal- que eran obra del antiguo sabio egipcio
Hermes (o Mercurio) Trismegistos?. Representaban una sabiduria
antigua anterior a Platén, que habia inspirado tanto a éste como a
los neoplaténicos. Alentado por algunos de los Padres de la Iglesia,
Ficino dio un caricter particularmente sagrado a los escritos her-
méticos, como si fuesen profecias gentiles de la llegada del cristia-
nismo. Como libro sagrado de una muy antigua sabiduria, el Corpus

168

Hermeticum era para los neoplaténicos del Renacimiento casi mas
importante que el propio Platon. Y el Asclepius, que ya era conocido
en la Edad Media, fue considerado una obra inspirada por Trisme-
gistos. S6lo ahora comenzamos a percatarnos de la enorme in-
fluencia que €jercieron estos escritos herméticos en el Renacimien-
to. Impregnan en todos sus aspectos el Teatro de Camillo.

En los viejos odres del arte de la memoria se habia vertido el
fuerte vino de las corrientes de la «filosofia oculta» del Renaci-
miento, que, frescas y vigorosas, fluian hacia la Venecia del siglo xvi
desde sus fuentes florentinas, sitas en el movimiento que inauguré
Ficino a finales del Xv. El cuerpo de doctrina hermética de que po-
dia disponer Camillo consistia en la traduccién al latin de Ficino de
los primeros catorce tratados del Corpus Hermeticum, y la traduccion
latina, conocida en la Edad Media, del Asclepius. Cita verbalmente
en numerosas ocasiones estas obras de «Mercurius Trismegistus».

En la narracién del primer dia de la creacién del primer tratado
del Corpus, que lleva el titulo de Pimander, Camillo habia leido cémo
el Demiurgo habia modelado a «los Siete Gobernadores que rodean
con sus circulos el mundo sensible». Cita, a partir de la traduccién
latina de Ficino, este pasaje afirmando que cita a «Mercurio Trisme-
gisto nel Pimandro», y anade esta observacién:

Y en verdad por cuanto la divinidad produjo de si misma estas siete me-
didas, es senal de que siempre estuvieron implicitamente contenidas den-

tro del abismo de la divinidad*®.

Los Siete Gobernadores del Pimander hermético subyacen, pues,
a las siete medidas sobre las que Camillo funda su Teatro y que tie-
nen su continuacién en los Sefirotas, en el abismo de la divinidad.
Esos siete son mds que planetas en sentido astrolégico; son seres as-
trales divinos.

Una vez han sido creados los Siete Gobernadores y puestos en
movimiento, se cuenta en el Pimander la creacién del hombre, que
difiere radicalmente de la que se narra en el Génesis. Pues al hom-
bre hermético se le ha creado a imagen de Dios, en el sentido de
que se le ha concedido el poder creativo. Cuando vio a los recién

169



creados Siete Gobernadores, el hombre quiso también producir
una obra y «el Padre le dio permiso para hacerlo».

Habiendo, pues, entrado en la esfera demitrgica en la que tenia poder
completo [...], los Gobernadores se enamoraron de él, y cada uno de ellos

le dio parte de su propio dominio®.

La mente del hombre es reflexiéon directa de la mens divina y al-
berga dentro de si todos los poderes de los Siete Gobernadores.
Cuando cae dentro del cuerpo no pierde la divinidad de su mente
y puede recobrar su completa naturaleza divina, segun refiere el res-
to del Pimander, por medio de la experiencia religiosa hermética, en
la cual la luz y la vida divina interiores a su propia mens se le revelan.

En el Teatro la creacién del hombre se produce en dos estadios.
No se crea el cuerpo y el alma juntamente como en el Génesis. Apa-
rece primero el <hombre interior», en la grada de las Gorgonas; es
ésta la mas notable de las creaturas de Dios, hecha a su imagen vy si-
militud. Después, en la grada de Pasifae, el hombre adopta un cuer-
po, estando sus partes bajo el dominio del zodiaco. Esto es lo que le
ocurre al hombre en el Pimander; el hombre interior, su mens, crea-
da divina y con los poderes de los regidores de estrellas, al caer en
el cuerpo, cae bajo el dominio de las estrellas, de donde escapa con
la experiencia religiosa hermética de la ascensién a través de las es-
feras a la recuperacién de su divinidad.

En la grada de las Gorgonas, Camillo discute el significado de la
creacion del hombre a imagen y semejanza de Dios. Cita a este pro-
posito un pasaje del Zohar, que interpreta que el hombre interior,
aun cuando es Dios, no es actualmente divino. Lo coteja Camillo
con la narracién hermética:

Pero en su Pimander Mercurio Trismegistos toma por una misma cosa la

imagen y semejanza, y el todo por el grado divino®.
Cita entonces el comienzo del pasaje sobre la creacién del hom-

bre del Pimander. Coincide con Trismegistos en que el hombre in-
terior fue creado «en el grado divino». Y prosigue con la cita del fa-

170

moso pasaje que se encuentra en el Asclepius sobre el hombre como
gran milagro:

Oh Asclepio, qué gran milagro es el hombre, ser digno de reverencia y
honor. Pues pasa a la naturaleza de un dios, como si €] mismo fuese un dios;
es familiar a la raza de los demonios, sabedor de que ha salido del mismo
origen; desprecia aquella parte de su naturaleza que sélo es humana, pues

ha puesto su confianza en la divinidad de la otra parte®.

De nuevo se afirma aqui la divinidad del hombre y que pertene-
ce a la misma raza a la que pertenecen los creativos demonios as-
trales.

La divinidad del intelecto del hombre se afirma de nuevo en el
tratado duodécimo del Corpus Hermeticum, y este tratado, que Cami-
llo cita a menudo, es uno de sus favoritos. El intelecto procede de la
propia sustancia de Dios. En los hombres este intelecto es Dios; y
por eso algunos hombres son dioses y su humanidad estd cercana a
la divinidad. También el mundo es divino; es un gran Dios, imagen
del Dios mas grande®.

Estas ensenanzas herméticas sobre la divinidad de la mens del
hombre, de las que Camillo esta saturado, se reflejan en su sisterna
de la memoria. Es porque cree en la divinidad del hombre por lo
que Camillo proclama su singular pretensién de ser capaz de recor-
dar el universo con sélo mirarlo desde arriba, desde las causas pri-
meras, como si fuese Dios®. En esta atmésfera, la relacion entre el
hombre, microcosmos, y el mundo, macrocosmos, adquiere una sig-
nificacién nueva. El microcosmos, que puede comprender y recor-
dar por entero el macrocosmos, puede asimismo contenerlo dentro
de su divina mens o memoria.

Un sistema de la memoria basado en ensefianzas de esta clase,
aun cuando use los viejos lugares e imagenes, ha de presentar a su
usuario implicaciones muy diferentes a las de los viejos tiempos en
los que se permitia al hombre el uso de imdgenes en la memoria co-
mo concesién a su debilidad.

A las vigorosas influencias herméticas que tienen sus raices en la
filosofia de Ficino, Pico della Mirandola habia adjuntado las in-

171



fluencias que arrancan de su popularizacién de la Cdbala judia, a la
que dio una forma cristiana. Ambos tipos de misticismo césmico
presentan mutuas afinidades, y se amalgaman en la formacion de la
tradicion hermético-cabalista, tan poderosa en el Renacimiento des-
pués de Pico.

Es obvio que hay una fuerte influencia cabalista en el Teatro. Sa-
candolos del cabalismo, Pico adopté los diez Sefirotas que como
medidas divinas del mundo supraceleste se corresponden con las
diez esferas del universo. Para Camillo, es la correspondencia que
hay entre las siete medidas planetarias del mundo celeste y los su-
pracelestes Sefirotas lo que hace que el Teatro se prolongue hasta
el mundo supraceleste, hasta el abismo de la divina sabiduria y los
misterios del Templo de Salomén. Con todo, Camillo ha jugado
con la ordenacién normal. Las correlaciones entre las esferas pla-
netarias, los Sefirotas judios y los angeles son presentadas de este
modo:

Planetas Sefirotas Angeles
Luna (Diana) Marcut Gabriel
Mercurio Tesod Miguel
Venus Hod y Nisach Honiel
Sol Tiferet Rafael
Marte Gabiarah Camael
Jipiter Chased Zadquiel
Saturno Bina Zafkiel

Ha pasado por alto los dos mas altos Sefirotas: Kether y Hokmah.
Lo hizo intencionadamente, pues explica que no va mads alld de Bi-
na, al que Moisés ascendié, y que por ello detiene su serie en Bina-
Saturno™. Produce cierta confusién o anomalia atribuyendo a Venus
dos Sefirotas. En otras palabras, su correlacion de Sefirotas-planetas
no es de las habituales, si bien F. Secret apunta que Camillo defor-
mé levemente los nombres de los Sefirotas y sugiere a Egidio de Vi-
terbo como posible intermediario®. Junto a los Sefirotas-planetas Ca-
millo pone a siete dngeles; sus correlaciones angélicas son normales.

172

Aparte de la adopcién de los Sefirotas judios y de los dngeles, y
de sus conexiones con las esferas planetarias, hay otras muchas in-
fluencias cabalistas en el Teatro; la mas relevante es la cita del Zohar
en la que se considera que el hombre tiene tres almas: la mas alta,
Nessamah; la media, Ruach; y la mas baja, Nefes®™. A esta concep-
cién cabalista la reviste con la imagen de las tres Gorgonas con sélo
un ojo para las tres, imagen guia de la grada del Teatro que trata del
«hombre interior». En su impaciencia por hacer al hombre interior
enteramente divino, siguiendo a Trismegistos, acenttia Nessamah.
El extraordinario revoltijo de fuentes cabalistas, cristianas y filos6fi-
cas con que Camillo sostiene sus nociones queda bien ejemplifica-
do en la explicacién que da, en su Lettera del rivolgimento dell’ huomo a
Dio, del significado de la grada de las Gorgonas del Teatro. Esta car-
ta sobre el retorno del hombre a Dios es, en el fondo, un comenta-
rio sobre el Teatro, al igual que lo son otros de los escritos menores
de Camillo. Tras mencionar a Nessamah, Ruach y Nefes como las
tres almas del hombre simbolizadas por las Gorgonas en el Teatro,
desarrolla el significado del alma mas alta asi:

Tenemos tres almas, de las cuales la mds cercana a Dios es llamada mens
por Mercurio Trismegistos y Platén; Moisés la llama el espiritu de vida; San
Agustin, la parte mas elevada,; David, luz, cuando dice: «En tu luz veremos
luz», y Pitagoras concuerda con David en este celebrado precepto: «Nadie
puede hablar de Dios sin luz». A esa luz la llama Aristételes el intellecius agens,
y ése es el solo ojo por el que ven las tres Hermanas Gorgonas, segtin los teé-
logos simbélicos. Y Mercurio dice que si nos unimos a esta mens podemos en-
tender, por el rayo de Dios que hay en ella, todas las cosas, presentes, pasa-
das y futuras, digo todas las cosas que estin en los cielos y en la tierra®.

Mirando ahora la imagen de la rama de oro que se encuentra en
la grada de las Gorgonas del Teatro, podemos entender sus signifi-
cados: el intellectus agens, Nessamah o la parte mas alta del alma, el
alma en general, el alma racional, espiritu y vida.

Erige Camillo su Teatro en el mundo espiritual de Pico della Mi-
randola: el mundo de las «Conclusiones» y la «Oracién acerca de la
dignidad del hombre» y el Heptaplus, con sus esferas angélicas, Sefi-

173



rotas, dias de la creacién, en mezcolanza con Mercurio Trismegis-
tos, Platén, Plotino, el Evangelio de san Juan y las epistolas de san
Pablo, todo el heterogéneo aparato de referencias paganas, hebrai-
cas o cristianas por las que Pico se mueve con la seguridad de quien
ha hallado la llave maestra. La llave de Pico es la misma que la de
Camillo. En este mundo el hombre con su mente hecha a imagen
de Dios ocupa el lugar intermedio (cotéjese con la grada de las Gor-
gonas, la intermedia del Teatro). Puede moverse en €l con inteli-
gencia e introducirlo dentro de si mismo por medio de una sutil
magia religiosa, hermética y cabalistica que le hace volver a aquella
grada divina que es suya de derecho. Por estar en sus origenes or-
ganicamente relacionado con los Siete Gobernadores («Oh, qué
gran milagro es el hombre», exclama Pico al comienzo de la «Ora-
cién», citando a Mercurio Trismegistos), puede comunicarse con
los siete regidores planetarios del mundo. Y puede elevarse mas alla
de éstos y tener comunion, a través de los secretos cabalistas, con los
dngeles, de modo que puede desplazarse por su mente divina a tra-
vés de los tres mundos, el supraceleste, el celeste y el terrenal®. Pe-
ro es que también, en el Teatro, la mente de Camillo recorre los tres
mundos. Estas cosas deben quedar ocultas por un velo, explica Pi-
co. Los egipcios esculpieron una esfinge en sus templos para indi-
car que no se han de violar los misterios. Las mas altas revelaciones
hechas a Moisés quedaron guardadas en los secretos de la Cabala.
Exactamente en la misma linea, Camillo, en las paginas que abren
la Idea del Theatro, habla de sus ocultos misterios. «Mercurio Tris-
megistos dice que el discurso religioso, lleno de Dios, es violado con
la intrusién del vulgo. Por esta razén los antiguos... esculpieron es-
finges en sus templos... Los cabalistas reprocharon a Ezequiel... el
que hubiese revelado lo que habia visto..., pasemos ahora a hablar
en el nombre del Senor de nuestro Teatro.»”

Camillo lleva el arte de la memoria a la via de las nuevas co-
rrientes que recorren el Renacimiento. Su Teatro de la Memoria da
alojamiento a Ficino y a Pico, a la magia y la Cabala, al hermetismo
y el cabalismo implicitos en el llamado neoplatonismo del Renaci-
miento. Convierte el arte cldsico de la memoria en un arte oculto.

174

¢En qué punto se encuentra la magia dentro de tal sistema ocul-
tista de la memoria, y cémo funciona o c6mo se supone que fun-
ciona? Fue la magia astral de Ficino® la que influyé en Camillo y la
que éste intentd utilizar.

La magia del spiritus ficiniana se basaba en los ritos magicos des-
critos en el hermético Asclepius, por los cuales se decia que los egip-
cios, o mas bien los pseudoegipcios herméticos, animaban sus esta-
tuas introduciendo en ellas los poderes divinos o demoniacos del
cosmos. En De vita coelitus comparanda Ficino describe modos de in-
troducir en ellas la vida de las estrellas, de capturar las corrientes as-
trales que se vierten de arriba abajo, y de usarlas para la vida y la sa-
lud. La vida celestial, segiin las fuentes herméticas, nace en el aire o
spiritus, 'y es en el sol, transmisor principal, donde tiene su mayor
fuerza. En consecuencia, Ficino pretende cultivar el sol, y su culto
terapéutico astral es un renacimiento de la adoracién solar.

Aungque la influencia de Ficino estd presente por doquier en el

Teatro de Camillo, es en la serie central del Sol donde aparece mas
a las claras. La mayor parte de las ideas ficinianas sobre el sol se ex-
ponen en De sole®, si bien aparecen también en otras obras. En De
sole, el sol es llamado statua Deiy comparado con la Trinidad. En la
grada del Banquete relativa a la serie del Sol, Camillo ubica la ima-
gen de una pirdmide para representar la Trinidad. En la puerta
donde se encuentra la imagen principal de Apolo, Camillo expone
una serie «luminosa»: Sol, Lux, Lumen, Splendor, Calor, Generatio. Fi-
Cino presenta una similar serie jerdrquica de la luz en De sole. El Sol
es el primero de todos los dioses; luego, la Luz en los cielos; después
la Lumen, que es una forma de spiritus; a continuacién el Calor, que
es inferior a la Lumen; por dltimo, la Generacién, que es el grado
mas bajo de la serie. La serie de Camillo no es exactamente la mis-
ma; tampoco Ficino es muy coherente en la manera de exponer la
jerarquia de la luz en sus diferentes obras. Pero la ordenacién de
Camillo es completamente ficiniana en espiritu, al igual que su su-
gerencia de una jerarquia que desciende del dios Sol y va a otras for-
mas de luz y calor de las esferas inferiores, transmitiendo el spiritus
€n sus rayos.

Ascendiendo por las puertas del Sol encontramos en la grada de

175



la Cueva la imagen de Argos, que, en uno de sus sentidos, com-
prende al mundo entero vivificado por el espiritu de las estrellas, lo
cual sugiere uno de los principios basicos de la magia ficiniana; y es
el sol quien transmite principalmente el spéritus astral. En la grada
de los Talares de Mercurio, la imagen de la Aurea Cadena expresa
las operaciones de ir hacia el sol, de recibir al sol, de estirarse hacia
el sol, lo que sugiere las operaciones de la magia solar de Ficino. La
serie solar de Camillo muestra una combinacién tipicamente fici-
niana de misticismo solar y magico culto al sol.

Y es significativo que en relacién con la imagen del Gallo y el
Ledn de la grada de la Cueva, Camillo relate la anécdota del leén,
que ya hemos oido en otra fuente en una forma un punto menos
jactanciosa:

Cuando el autor de este Teatro estaba en Paris en el lugar llamado Tor-
nello, con muchos otros caballeros en una habitacién cuyas ventanas mira-
ban a un jardin, un ledn se escapé de su prisién y entré en la habitacién, y
llegando por detras hasta él le agarré por los muslos con sus unas, mas sin
danarle, y empez6 a lamerle. Y cuando se volvié, habiendo sentido el tacto
y el aliento del animal —todos los demas habian volado en todas direccio-
nes—, el leén se humillé ante él como si pidiese perdén. Esto sélo puede sig-

nificar que el animal reconocia que en él habia mucha virtud solar®.

El comportamiento del infeliz le6n probé con toda evidencia,
no solo a los acompanantes sino también al propio Camillo, que el
autor del Teatro era un mago solar.

Quizas sonria el lector ante la anécdota del leén de Camillo, pe-
ro no mirara tan altaneramente la gran serie central del Sol del Tea-
tro. Debiera recordar que cuando Copérnico presenta la hipétesis
heliocéntrica, cita las palabras que sobre el sol escribiera Hermes
Trismegistos en el Asclepius®; que cuando Giordano Bruno expuso
el copernicanismo en Oxford lo asoci6 al De vita coelitus comparanda
de Ficino®; que la vision hermética de que la tierra no es inmévil
porque esta viva, citada por Camillo en relacién con la imagen de
Argos que se halla en la grada de la Cueva de la serie solar®, la em-
ple6 Bruno para su defensa del movimiento de la tierra®. La serie

176

solar del Teatro pone en evidencia que dentro de la mente y la me-
moria del hombre del Renacimiento el sol brillaba con importancia
renovada, mistica, emocional, magica, atribuyéndosele por ultimo
una significacién central. Se pone de manifiesto un movimiento in-
terior de la imaginacién hacia el sol, lo cual ha de ser tenido en
cuenta como uno de los factores de la revolucién heliocéntrica.

Camillo, al igual que Ficino, es un hermetista cristiano que se es-
fuerza en correlacionar las ensenanzas herméticas con el cristianis-
mo. En estos circulos, Hermes Trismegistos era una figura sagrada,
del que se crey6 que habia profetizado, en sus alusiones al «Hijo de
Dios»%, la llegada del cristianismo. La inviolabilidad de Hermes co-
mo profeta gentil hacia mds facil el camino de un mago que queria
continuar siendo cristiano. Ya hemos visto que, tanto para Camillo
como para Ficino, el sol, como el mas poderoso de los dioses astra-
les y el transmisor principal del espiritu, es, en su manifestacion mas
elevada, imagen de la Trinidad. Es poco corriente que Camillo, sin
embargo, identifique el spiritus que procede del sol, no ya con el Es-
piritu Santo, lo que era corriente, sino con el «Espiritu de Cristo».
Citando el Corpus Hermeticum, V, «Que Dios es tanto visible como in-
visible», Camillo identifica el espiritu divino que estd latente en la
creacién, tema de este tratado, con el Espiritu de Cristo. Cita el pau-
lino «Spiritus Christi, Spiritus vivificans», afiadiendo que «sobre es-
to Mercurio escribi6é un libro, Quad Deus latens simul, ac patens Sit»
(es decir, Corpus Hermeticum, V)*. El que Camillo pudiese pensar en
el Espiritu de Cristo como spiritus mundi le daba la posibilidad de
conferir un tono cristiano a su ardiente adopcién del magico spiri-
tus de Ficino, del que su Teatro es reminiscente. .

¢Cémo tendriamos que suponer que la magia de Ficino funcio-
na dentro de un sistema de la memoria que se sirve de lugares e
imdgenes a la manera clasica? El secreto estd, creo, en que a las ima-
genes se las consideraba, por decirlo asf, como talismanes internos.

Fl talisman es un objeto con una imagen impresa a la que su-
puestamente se ha convertido en mégica, o se ha dotado de magica
eficacia, al haber sido confeccionada de acuerdo con determinadas
reglas mégicas. Las imdgenes de los talismanes son habitualmente,
aunque no siempre, imagenes de las estrellas; por ejemplo la ima-

177



gen de Venus como diosa del planeta Venus, o la imagen de Apolo
como el dios del planeta Sol. El manual de magia talismanica lla-
mado Picatrix, muy conocido en el Renacimiento, describe los pro-
cesos por medio de los cuales, infundiendo a las imagenes el spiritus
astral, se suponia que se volvian magicas®. El libro hermético que
ponia las bases de la magia talisménica era el Asclepius, en el que se
describe la religion magica de los egipcios. Segtn el autor del Ascle-
pius, los egipcios sabian cémo infundir a las estatuas de sus dioses
poderes magicos y cosmicos; por medio de plegarias, encantamien-
tos y otros procesos daban vida a estas estatuas; en otras palabras, los
egipcios sabian cémo «hacer dioses». Los procesos por los que se
decia en el Asclepius que los egipcios convertian sus estatuas en dio-
ses son similares a los procesos por medio de los cuales se confec-
ciona un talisman.

Ficino hizo algin uso de talismanes en su magia, segin lo refirié
en De vita coelitus comparanda alli donde cita descripciones de ima-
genes talismanicas, derivadas probablemente algunas de ellas del Pi-
catrix. Se ha puesto de relieve que los pasajes del libro de Ficino que
tratan sobre talismanes derivan, con algunas modificaciones, de los
pasajes en que se dice en el Asclepius como los egipcios infundian
poderes divinos a las estatuas de sus dioses™. Ficino usa esta magia
con precaucion, y enmascara algo su base, que estd en los pasajes
magicos del Asclepius. Sin embargo, no puede caber duda alguna de
que ésta era su fuente, y que le animaba a adoptar la magia talisma-
nica su respeto y reverencia hacia el maestro divino, Mercurio Tris-
megistos.

Al igual que toda su magia, el uso ficiniano de los talismanes era
altamente subjetivo e imaginativo. Sus précticas magicas, ya se trata-
se de encantamientos poéticos y musicales, ya del uso de imagenes
magificadas, iban realmente dirigidas a condicionar la imaginacién
para hacerla capaz de recibir las influencias celestiales. A sus ima-
genes talismanicas, que evolucionaron en las bellas formas del Re-
nacimiento, se las destinaba a que fuesen contenidas dentro de la
imaginacion de su usuario. Describe c6mo una imagen tomada de
la mitologia astral puede ser impresa interiormente en la mente con
fuerza tal que cuando una persona, con esta impronta en su imagi-

178

nacién, sale al mundo de las apariencias externas, éstas terminan
siendo unificadas, por el poder que la imagen interna extrae del
mundo superior”.

Este uso interno, o imaginativo, de la imagineria talismanica ha-
bia de encontrar un vehiculo muy adecuado en la versién ocultista
del arte de la memoria. Si las imdgenes basicas de la memoria em-
pleadas en un sistema de la memoria de este género tenian, o se su-
ponia que tenian, poder talismanico, poder para introducir en la
memoria las influencias celestes y el spiritus, una memoria tal vendria
a ser la del hombre «divino» intimamente asociado a los poderes di-
vinos del cosmos. Y una memoria tal tendria también, o se supondria
que tendria, el poder de unificar los contenidos de la memoria por
estar basada en las imagenes procedentes del mundo celestial. Pare-
ce que se ha de suponer que las imagenes del Teatro de Camillo po-
seen algo de este poder, haciendo posible que el «espectador» lea
con s6lo un vistazo, por «inspeccién de las imagenes», los contenidos
todos del universo. El «secreto», o uno de los secretos del Teatro, es,
creo, que se presume que las imagenes planetarias son talismanes o
que tienen virtud talismanica, y se estima que el poder astral proce-
dente de ellas llega también a las imagenes subsidiarias —que el po-
der de Jupiter, por ejemplo, llega a todas las imagenes de la serie de
Jupiter, o el poder del Sol a las de la del Sol-. De esta manera se ha
de suponer que la memoria césmicamente fundada no solo llevaria
el poder desde el cosmos al interior de la memoria, sino que unifi-
caria ésta. Todos los detalles del mundo de los sentidos, reflejados en
la memoria, quedarian unificados organicamente dentro de ella, por
haber sido subsumidos y unificados bajo las mas elevadas imdgenes
celestiales, las imdgenes de sus «causas».

Si era ésta la teoria subyacente a las imagenes del sistema ocul-
tista de la memoria de Camillo, éste se habria basado en los pasajes
magicos del Asclepius. En la Idea del Theatro no se citan ni se hace alu-
sién a los pasajes del Asclepius relativos a la «confeccion de dioses»,
pero en un discurso sobre el Teatro que probablemente pronuncié
en alguna academia veneciana, Camillo se refiere ciertamente a las
estatuas magicas de esa obra, y expone una muy sutil interpretacion
de su magia.

179



He leido, creo que en Mercurio Trismegistos, que en Egipto habia tan
excelentes hacedores de estatuas que cuando daban a alguna estatua las
proporciones perfectas se la encontraba animada de espiritu angélico: pues
una perfeccién tal no podia existir sin alma. Similar a las estatuas encuen-
tro que es la composicion de palabras, cuyo oficio es contener en una pro-
posicion grata al oido todas las palabras [...] Tan pronto como se da a to-
das esas palabras su debida proporcién se encuentra, cuando se las

pronuncia, que estdn como animadas por la armonia™.

Camillo ha dado a la magia de las estatuas egipcias una inter-
pretacidn artistica; una estatua de proporciones perfectas viene a es-
tar como animada por un espiritu, se vuelve estatua magica.

Me parece que esto es una perla de gran valor, con la que Ca-
millo nos ha presentado una interpretacién de las estatuas migicas
del Asclepius en términos de efectos magicos de perfectas propor-
ciones. Un desarrollo de esta indole se lo pudo sugerir una afirma-
cién del Asclepius acerca de que los magos egipcios introducian el
espiritu celestial en sus estatuas magicas con ritos celestiales que re-
flejaban la armonia de los cielos™. La teoria renacentista de la pro-
porcion estaba basada en la armonia universal, en las armoniosas
proporciones del mundo, el macrocosmos, que se reflejan en el
cuerpo del hombre, el microcosmos. Hacer una estatua segtin las re-
glas de la proporcién podia, pues, ser una manera de introducir en
ella la armonia celestial y, en consecuencia, dotarla de animacién
magica.

Si se aplicase esto a las imagenes talismdnicas internas de un sis-
tema ocultista de la memoria, se querria decir que el poder mégico
de tales imdgenes consistiria en sus proporciones perfectas. El siste-
ma de la memoria de Camillo reflejaria las imdgenes perfectamen-
te proporcionadas del arte renacentista, siendo en esto en lo que
consistiria su magia. Le embarga a uno ahora el intenso deseo de te-
ner la oportunidad, que malgasté el amigo de Erasmo, de inspec-
cionar las imdgenes del Teatro.

Estas sutilezas no salvaron a Camillo de que se le acusase de ha-
ber caido en una magia peligrosa. Un tal Pietro Passi, que en el afio
1614 public6 en Venecia un libro sobre magia natural, previene con-

180

tra las estatuas del Asclepius, «de las que Cornelio Agrippa ha osado
afirmar en su libro sobre filosofia oculta que estaban animadas por
influencias celestiales».

Y Giulio Camillo, por lo demas juicioso y fino escritor, no esta lejos de
este error en el Discorso in materia del suo Theatro, donde, hablando de las es-
tatuas egipcias, dice que las influencias celestiales descienden sobre las es-
tatuas que han sido construidas con raras proporciones. En lo que tanto él

como otros estan en el error...”

Camillo no escap6, pues, a la acusacion de ser un mago algo sal-
picado por los pasajes magicos del Asclepius, que siempre mantuvo
consigo. Y la acusacién de Passi pone en evidencia que se suponia
ciertamente que el «secreto» del Teatro era un secreto magico.

El Teatro presenta una notable transformacién del arte de la me-
moria. En él se pueden discernir claramente las reglas del arte. Nos
encontramos aqui con un edificio dividido en lugares de la memoria
en los que hay imagenes de la memoria de forma renacentista, pues
el edificio de la memoria ya no es una iglesia o catedral gética, y el
sistema es también renacentista como teoria. Las imagenes emocio-
nalmente percusivas de la memoria clasica, que transformara el de-
voto Medievo en similitudes corporales, vuelven a ser transformadas,
esta vez en imdgenes mdagicamente poderosas. La intensidad religio-
sa que se asocioé a la memoria medieval se ha vuelto hacia una nueva
y osada direccién. Ahora la mente y la memoria del hombre son «di-
vinas», con poderes de aprehender la mds alta realidad mediante
una imaginacién magicamente activada. El arte hermético de la me-
moria ha pasado a ser el instrumento para la formacién del mago, el
medio imaginativo por el que el microcosmos divino puede reflejar
el divino macrocosmos, por el que puede captar su significado des-
de arriba, desde la grada divina a la que su mens pertenece. El arte
de la memoria ha devenido un arte oculto, un secreto hermético.

Cuando, en el Teatro, Viglius pregunté a Camillo sobre el signi-
ficado de la obra, Camillo hablé de ella diciendo que representaba
todo cuanto la mente puede concebir y todo cuanto esta oculto en
el alma —todo lo cual puede ser percibido de un solo vistazo exami-

181



nando las imagenes~. Trata Camillo de decir a Viglius el «secreto»
del Teatro, pero un inmenso e infranqueable abismo de mutua in-
comprensién se interpone entre los dos hombres.

Mas ambos eran producto del Renacimiento. Viglius representa
a Erasmo, el humanista, opuesto por temperamento y educacién a
los misterios de la cara ocultista del Renacimiento de la que Cami-
llo forma parte. El encuentro de Camiilo y Viglius en el Teatro no
representa un conflicto entre el norte y el sur. Por ese mismo tiem-
po Cornelio Agrippa habia escrito ya su De occulta philosophia, que
habria de transportar la filosofia ocultista por todo el norte. El en-
cuentro del Teatro representa un conflicto entre dos tipos diferen-
tes de mentalidades que adoptan caras diferentes del Renacimien-
to. El humanista racionalista es Erasmo-Viglius. Fl irracionalista,
Camillo, desciende de la cara ocultista del Renacimiento.

Para el tipo erasmiano de humanista el arte de la memoria esta-
ba pasado de moda —muerto a manos del libro impreso- por sus aso-
ciaciones medievales; es un arte engorroso que dejan caer los edu-
cadores modernos. Fue dentro de la tradicién ocultista donde se
adopt6 una vez mas el arte de la memoria, donde se desplegé con
formas nuevas, donde se le infundié vida renovada.

El lector racionalista, si es que estd interesado en la historia de
las ideas, ha de estar dispuesto a escuchar todo lo que se refiera a
cuantas ideas pudieron en su tiempo mover a los hombres. Los cam-
bios basicos de orientacion, dentro de la psique, que se nos mani-
fiestan con el sistema de la memoria de Camillo tienen conexiones
vitales con los cambios de perspectiva de que habran de proceder
nuevos movimientos. El impulso hermético hacia el mundo y sus
obras es un factor que hace volver las mentes de los hombres hacia
la ciencia. Camillo estd mas cerca que Erasmo de los movimientos
cientificos, aun con el velo de la magia, que entroncan oscuramen-
te con las academias venecianas.

Y para la comprensién de los impulsos creativos que hay detras
de los logros artisticos del Renacimiento, detras de las celestiales ar-
monias de perfectas proporciones que los artistas y los poetas divi-
nos supieron ¢émo infundir a sus obras, €l divino Camillo, con su
sutil magia artistica, tiene algo que decirnos.

182

Capitulo viI
El Teatro de Camillo

y el Renacimiento veneciano

El fenémeno del Teatro, otrora tan famoso y por tanto tiempo
olvidado, sugiere muchos problemas, de los cuales s6lo unos pocos
abordaremos en este capitulo, si bien es una materia que requeriria
todo un libro. ¢(Fue Camillo quien impulso la trascendental trans-
formacion del arte de la memoria, o fue el movimiento florentino,
del que habria recibido su inspiracidn, el que la habria previamen-
te dado a luz? :Se consider6 que una visién tal de la memoria era
una ruptura total con la vieja tradicién de la misma, o habia una
cierta continuidad entre la vieja y la nueva tradicién? Y, por dltimo,
¢qué vinculos hay entre el monumento memoristico que Camillo
erigi6 en medio del Renacimiento veneciano de comienzos del siglo
XVI y otras manifestaciones renacentistas del mismo tiempo y lugar?

Ficino sabia ciertamente algo del arte de la memoria. En una de
sus cartas da algunos preceptos para perfeccionar la memoria; es
entre ellos donde deja caer la observacion siguiente:

Arist6teles y Siménides piensan que es provechoso observar cierto or-
den en la memorizacién. Y a decir verdad el orden contiene proporcion, ar-
monia y conexién. Y si codificas las materias en una serie, tan pronto como
piensas en una de ellas las otras se siguen como por necesidad natural'.

Siménides, en conexidén con la memoria, ha de significar el arte
cldsico; y su asociaciéon con Aristételes puede referirse al arte clasi-
co segun lo transmitieron los escolasticos. La proporcién y la armo-
nia son, por lo que sé, nuevas y significativas adiciones a la tradicion
de la memoria propias de Ficino. Por consiguiente, Ficino contaba
con los materiales para llevar a cabo lo que hizo Camillo, para alo-
jar un hermetizado arte de la memoria en un edificio mnemoénico
repleto de imagineria mitoldgica, astralizada y talismdnica, y de cu-

183



ya invencién fue un maestro. En De vita coelitus comparanda habla de
la construccién de una «imagen del mundo»®. Formar una imagen
de esta indole dentro de un artistico marco arquitecténico en el que
estuviese dispuesta habilmente una imagineria astral de la memoria
pudo ser algo muy congruente con Ficino. Uno se pregunta si algu-
nas de las peculiaridades de la imagineria de Ficino, si los significa-
dos fluctuantes que asocia a una misma imagen —por ejemplo, la
imagen de las Tres Gracias’-, tendrian su explicacién si la misma
imagen hubiera de ser considerada como en gradas diferentes, cual
en el Teatro de Camillo.

No tengo noticia de que en las obras de Pico della Mirandola se
haga alguna mencidn factual al arte de la memoria, aun cuando las
palabras que abren su «Oracién acerca de la dignidad del hombre»
podrian haber sugerido a Camillo la forma de su edificio de la me-
moria:

He leido en los escritos de los drabes que Abdallah el Sarraceno, cuan-
do se le pregunt6 qué le parecia a él lo mds maravilloso en este teatro del
mundo [mundana scaenal, repuso que nada le parecia mas espléndido que
el hombre. Y esto coincide con la famosa sentencia de Mercurio Trismegis-
tos: «Qué gran milagro es el hombre, oh Asclepio»*,

Pico habla aqui del mundo como teatro en un sentido general
solamente, en el de un tépico bien conocido®. Pero la descripcién
del Teatro de Camillo estd tan poblada de ecos de la «Oracién» que
es posible que la alusién que al comienzo de ella se hace del hom-
bre hermético como regente del teatro del mundo pudiera haber
sugerido a Camillo la forma del teatro para su sistema hermético de
la memoria’. Sin embargo, continia siendo una incégnita si Pico
pensoé en construir un «teatro del mundo» que ilustrase el plan de
su pensamiento, tal como lo expresa en el Heptaplus, cosa que Ca-
millo llevé a cabo con su Teatro.

Aunque todo esto no sean mas que sugerencias fragmentarias,
es, creo, improbable que Camillo inventase el sistema ocultista de la
memoria. Es mds probable que desarrollase, en el contexto vene-
ciano, un uso particular de influencias herméticas y cabalistas en el

184

marco del arte cldsico de la memoria, que Ficino y Pico habian
alumbrado con anterioridad. No obstante, el hecho de que su Tea-
tro fuese universalmente aclamado como ejecucién novedosa y
percusiva pone de manifiesto que fue €l el primero en cimentar fir-
memente la memoria ocultista del Renacimiento. Y, por lo que in-
cumbe al historiador del arte de la memoria, su Teatro es el hito
mads importante en la historia de la transformacién que en dicho ar-
te habian ocasionado las influencias herméticas y cabalistas implici-
tas en el neoplatonismo del Renacimiento.

No hay conexién posible alguna, suponemos, entre la transfor-
macién ocultista de la memoria artificial y la anterior tradicién de
la memoria. Pero miremos una vez mas el plano del Teatro.

Saturno era el planeta de la melancolia, la buena memoria for-
maba parte del temperamento melancélico, y la memoria era una
parte de la prudencia. Todo esto queda indicado en la serie de Sa-
turno del Teatro, donde, en la grada de la Cueva, vemos el famoso
simbolo del tiempo formado por las cabezas de lobo, leén y perro,
que aluden al pasado, el presente y el futuro. Se podia usar como
simbolo de la prudencia y sus tres partes, memoria, intelligentia, pro-
videntia, como se advierte en la famosa pintura de Tiziano titulada
Prudencia [lam. 8 b], en la que bajo el rostro de un hombre apare-
cen tres cabezas de animales. De Camillo, que se movia en los prin-
cipales circulos artisticos y literarios de Venecia, se rumoreaba que
conocia a Tiziano’, pero en cualquier caso tendria conocimiento de
las tres cabezas de animales como simbolo de la prudencia en su as-
pecto de tiempo. Y ahora, si continuamos observando la serie satur-
niana del Teatro, percibimos que la imagen de Cibeles vomitando
fuego en la grada del Banquete de esta serie representa el Infierno.
Asi pues, queda representado el recuerdo del Infierno como parte
de la prudencia. Ademas, la imagen de Europay el Toro, en la gra-
da del Banquete de Jupiter, significa la religién verdadera o el Pa-
raiso. La imagen de la Boca del Tartaro, en la grada del Banquete
de la serie marciana, significa el Purgatorio. La imagen de una Es-
fera con Diez Circulos en la grada del Banquete de la serie venusia-
na significa el Paraiso terrenal.

185



Asi pues, por debajo de la espléndida superficie renacentista del
Teatro atin sobrevive la memoria artificial del «tipo dantesco». ¢Qué
contendrian los cofres o cajas relativos a las imdgenes del Infierno,
el Purgatorio, el Paraiso terrenal y el Paraiso? Dificilmente conten-
drian discursos de Cicerén. Habrian de estar llenos de sermones. O
de cantos de la Divina Comedia. En todo caso, tenemos ciertamente
en esas imagenes vestigios de usos e interpretaciones anteriores de
la memoria artificial.

Ademas, hay posiblemente alguna conexién entre el estruendo
ocasionado por el Teatro de Camillo y el renovado interés que tuvo
lugar en Venecia por la tradicién dominica de la memoria. Como ya
se ha mencionado, Ludovico Dolce, facil abastecedor de literatura
probablemente popularizable, escribié el prefacio para la edicién
recopilativa de las obras de Camillo (1552), que incluia la Idea del
Theatro; en este prefacio hablaba del «intelecto mds divino que hu-
mano» de Camillo. Diez anos después, Dolce reaparecia con una
obra sobre la memoria en italiano®, escrita con gran elegancia en el
estilo de didlogo entonces en boga, segiin el modelo del ciceronia-
no De oratore, uno de los interlocutores es Hortensio, en recuerdo
del Hortensio de la obra ciceroniana. Este librito tiene cierto aire de
ciceronianismo veneciano pasado al wvolgare, de retérica clasica en
italiano, que es exactamente el estilo de la escuela bembista a la que
Camillo habia pertenecido (como se verd mas adelante). Pero ;qué
cosa es este didlogo sobre la memoria escrito por Dolce, el admira-
dor de Camillo, que presenta aires tan modernos? Es una traduc-
cién, o mas bien una adaptacién del «Congestorio» de Romberch.
El aspero latin del dominico germano se transforma en elegantes
didlogos italianos; se moderniza alguno de sus ejemplos, pero la sus-
tancia del libro sigue siendo Romberch. En los dulces tonos del ita-
liano «ciceroniano» de Dolce escuchamos la razén escoldstica por la
que se han de usar imagenes en la memoria. Y se reproducen con
exactitud los diagramas de Romberch: una vez mas vemos el dia-
grama césmico para uso de la memoria artificial, y a la anticuada fi-
gura de la Gramatica junto a los alfabetos visuales.

Entre los excursos que Dolce hace sobre el texto de Romberch
hay uno, que ya antes mencionamos, en el que alude a Dante como

186

guia para recordar el infierno®. Otros excursos son modernizacio-
nes de las instrucciones sobre la memoria de Romberch, por medio
de la introduccién de artistas modernos cuyas pinturas son ttiles co-
mo imdgenes de 1a memoria. Por ejemplo:

Si tenemos alguna familiaridad con el arte de los pintores, tendremos
mds habilidad para formar nuestras imagenes de la memoria. Si quieres re-
cordar la fabula de Europa puedes usar, como imagen de la memoria, la
pintura de Tiziano: igualmente para Adonis o para cualquier otra historia
fabulosa, profana o sagrada, escéjanse figuras que deleiten y que, por esto,

exciten la memoria'®,

Asi pues, al tiempo que recomienda la imagineria dantesca para
recordar el infierno, Dolce pone al dia la imagen de la memoria re-
comendando formas mitoldgicas cuales las pintadas por Tiziano.

La publicacién del libro de Rossellius en la Venecia de 1579 es
otra indicacién de la popularidad de la tradicién anterior de la me-
moria. Asi como este libro hace una eficaz exposicién de la memo-
ria artificial dantesca, asimismo refleja algunas tendencias moder-
nas. Prueba de ello es la seleccién de notables practicantes de las
diferentes artes y ciencias con el fin de «ubicarlos» en la memoria
como imagenes de la memoria relativas a las respectivas artes y cien-
cias. Esta antiquisima tradicién, que se remonta a la antigiedad
griega, cuando representaban, por ejemplo, a Vulcano para recor-
dar la metalurgia”, y de la que hemos visto un ejemplo medieval en
la hilera de figuras situadas frente a las artes y las ciencias del fresco
de la Sala Capitular que glorifica a Tomds de Aquino, es retomada
por Rossellius:

Asi pues, para la gramatica pongo a Lorenzo Valla o a Prisciano; para la
retérica pongo a Marco Tulio; para la dialéctica, a Aristételes, y también pa-
ra la filosofia; para la teologia, a Platén [...]; para la pintura, a Fidias o a
Zeuxis [...] Para la astrologia, a Atlas o a Zoroastro o a Ptolomeo; para la
geometria, a Arquimedes; para la miisica, a Apolo, a Orfeo...”

¢Estamos mirando hacia la Escuela de Atenas de Rafael, tan 1til pa-

187



ra la memoria, y estamos «poniendo» su Platén para la teologia, su
Aristételes para la filosofia? En el mismo pasaje, Rossellius «pone» a
Pitdgoras y a Zoroastro como representantes de la «magia», dentro
de una lista de figuras que coloca para recuerdo de virtudes. Es in-
teresante el hecho de que la «magia» haya sido introducida en el te-
rritorio de las virtudes, y hay atn otras indicaciones en el libro de
Rossellius de que la tradiciéon dominica de la memoria se desplaza
en nuevas direcciones.

Infiltraciones neoplaténicas en la vieja tradicion de la memoria
estin también presentes en la Plutosofia del franciscano Gesualdo,
publicada en Padua en el ano 1592*. Gesualdo abre su capitulo so-
bre el arte de la memoria con citas de los Libri de vita de Ficino (en
tentativas futuras se podria partir de Gesualdo para resolver el pro-
blema de Ficino y sus relaciones con la memoria). Considera la me-
moria en tres niveles; es 1a memoria como el océano, padre de las
aguas, pues de la memoria fluyen todas las palabras y pensamientos;
es como los cielos, con sus luces y operaciones; es el hombre divino,
imagen de Dios en el alma. En otro pasaje compara la memoria con
la mads alta esfera celeste (el zodiaco) y con la mds alta esfera supra-
celeste (la esfera de los Serafines). L.a memoria de Gesualdo se mue-
ve claramente entre los tres mundos, de una manera similar a la que
se pone de manifiesto en el disenio del Teatro. Pero tras su ficinia-
na y camilliana introduccién Gesualdo dedica todo el grueso de su
tratado al viejo tipo de memoria.

Pareceria, pues, que la vieja tradicién de la memoria podria mez-
clarse con el nuevo tipo de memoria ocultista, que los tronidos del
sermon frailuno sobre el premio y el castigo, o las amonestaciones
de la Divina Comedia, resonarian ain juntamente con, o debajo de,
la superficie del nuevo estilo de oratoria con su ordenacién de la
memoria de nuevo cuno, y que nuestro descubrimiento del Infier-
no, el Purgatorio y el Paraiso en el Teatro de Camillo se hallaria
dentro de la atmésfera general en la que junto con la nueva emer-
ge la memoria a la vieja usanza. Para el filésofo ocultista del Rena-
cimiento era un gran regalo ignorar las diferencias y tener en cuen-
ta sélo las semejanzas. Ficino podia combinar felizmente la Summa
de Tomads de Aquino con su propia marca de teologia platonica, y

188

seria muy congruente con la confusién general si él y sus seguidores
no lograban advertir diferencias esenciales entre la recomendacién
de «similitudes corporales» de Tomds de Aquino, con vistas a la me-
moria, y las imdgenes astrales de la memoria ocultista.

Camillo no pertenece al Renacimiento florentino de finales del
siglo XV sino al veneciano de comienzos del XVI, que tras absorber
influencias florentinas adopté formas caracteristicamente venecia-
nas, siendo una de las mds recurrentes la oratoria ciceroniana. La
recomendacion de la memoria artificial que aparece en De oratore,
obra que los ciceroniani imitaron devotamente, pesaba en estos
circulos de moda. El propio Camillo era un orador, y admirador del
cardenal Bembo, campedn de los ciceroniani, a quien le dedicé un
poema latino sobre su Teatro'. El sistema de la memoria del Teatro
estaba destinado a memorizar todos los conceptos que se pudiesen
hallar en las obras de Cicerén; los cajones que habia bajo las ima-
genes contenian discursos de Cicerén. El sistema, con su filosofia y
fundamentos hermético-cabalistas, forma parte del mundo de la
oratoria veneciana, como si fuese el sistema de la memoria de un ci-
ceronianus que se propusiese poner en volgare los discursos de Cice-
ron. Tal era el material que Camillo sacaba de los cajones y recitaba
ante Viglius con tanta agitacion.

Con el Teatro, el arte de la memoria ha vuelto a su posicién cla-
sica como parte de la retérica, segiin lo habia empleado el gran Ci-
cerén. Pero no se trata de una «<mnemotecnia de la linea recta» la
que utiliza el ciceroniano veneciano. A uno de los fenémenos en
apariencia mas puramente cldsicos del Renacimiento, la reviviscen-
cia de la oratoria ciceroniana, lo encontramos aqui en asociacién
con una memoria artificial mistico-magica. Y esta revelacién sobre
el aspecto que podia tener la memoria de un orador veneciano es
de importancia para la investigacién del conocido ataque contra los
ciceronianos de Italia que Erasmo hace en su Ciceronianus (1528).
Una feroz y anénima respuesta a esta obra, que era tanto una de-
fensa de los ciceronianos como un ataque personal a Erasmo, fue
publicada en 1531. Su autor fue Julio César Escaligero, cosa que por
entonces no fue sabida, sino que se sospechaba que Giulio Camillo
era su posible autor. Viglius asi lo creia, y la errénea conviccién de

189



que era Camillo quien habia atacado a su famoso amigo estd detras
de la relacién que sobre el Teatro hace para Erasmo®.

Nadie ha sospechado que las objeciones que Erasmo hace a los
ciceroniani pudieron incluir su desagrado por las tendencias ocultis-
tas. Tal vez sea éste el caso o tal vez no. Pero de cualquier modo no
debiera ser estudiada la controversia del Ciceronianus sin hacer refe-
rencia a Camillo y a su Teatro, y a lo que sobre él se decia en las aca-
demias venecianas.

La proliferacion de academias fue un notable fenémeno del Re-
nacimiento veneciano, y Camillo fue el académico veneciano tipico.
De él se ha dicho que fundé una academia'®; varias de las obras li-
terarias suyas que han sobrevivido tuvieron su origen en discursos
académicos; y su Teatro atun se discutia en una academia veneciana
mas de cuarenta afios después de su muerte. Era ésta la Accademia
degli Uranici, fundada en 1587 por Fabio Paolini, quien public6 un
vasto volumen titulado Hebdomades, en el que se reproducian dis-
cursos pronunciados en esta academia. Se divide en siete libros, ca-
da uno de los cuales contiene siete capitulos, y es el «siete» el tema
mistico del conjunto.

El corpulento volumen de Paolini ha sido estudiado por D. P.
Walker", quien considera que representa el nicleo ocultista del
neoplatonismo veneciano tal como se habia desarrollado cuando se
trasladé de Florencia a Venecia. Aqui estdn las influencias herméti-
cas operando en el emplazamiento veneciano. Dentro de su orde-
nacién septipartita, Paolini presenta «no sélo toda la teoria de la
magia de Ficino, sino también todo el complejo de teorias de que
aquélla es parte»". Cita el pasaje sobre las estatuas magicas del As-
clepiusy se aventura todo cuanto puede en los caminos de la magia.
Podemos afadir que estaba también interesado en la Cibala, y en la
magia angélica de Tritemio, y menciona los nombres de los dngeles
cabalistas que acompanan a los planetas siguiendo el mismo orden
que les dio Camillo®.

Uno de los objetivos principales de Paolini y su academia, segun
se nos revela en las Hebdomades, era aplicar las teorias magicas a lo
que mds interesaba a los venecianos, la oratoria. Las teorias ficinia-
nas sobre la «musica planetaria» y sus designios de hacerse con los

190

poderes planetarios por medio de correspondencias musicales, las
traslad6 Paolini a la oratoria. «Crefa», dice Walker, «que asi como
una apropiada mezcla de tonos podia dar a la musica un poder pla-
netario, asimismo una apropiada mezcla de “formas” podia conferir
poderes celestiales a una oracién... El conjunto [de formas] tiene
algo que ver con el nimero siete, y algunas de las cosas son el sonido
de las palabras, las figuras del discurso, y las siete Ideas de Hermoge-
nes, es decir, las cualidades generales de la buena oratoria»®.

La intima conexién que las ideas de Paolini sobre oratoria ma-
gica tienen con el sistema de la memoria para oradores de Camillo,
basado en el nimero siete, es obvia, y Paolini ciertamente cita lar-
gos pasajes de la Idea del Theatro, incluyendo aquel en que se descri-
be el modo septipartito de la construccién, que se basa en los siete
planetas®. Se puede considerar que las Hebdomades ocupan el lugar
de la gran obra, que Camillo.nunca escribié, en la que se explicaria
el fondo de su Teatro. Y aprendemos en ella que se imaginaba una
suerte de «oratoria planetaria» capaz de producir efectos en los au-
ditorios, a la manera de los fabulosos efectos de la musica antigua,
por cuanto a las palabras del orador se las activaba con las influen-
cias planetarias que se introducian en ellas.

Las Hebdomades nos descubren un «secreto» del Teatro de Cami-
llo que de otro modo nunca habriamos adivinado. Al mismo tiem-
po que suministraba a los oradores un sistema magicamente acti-
vado de la memoria, por estar basado en el fundamental Siete,
asimismo el Teatro activaba mégicamente los discursos que me-
diante €l recordaba el orador, infundiéndoles la virtud planetaria
por la que producirian efectos magicos en los oyentes. Podriamos
sugerir que la interpretacién que Camillo dio de la magia de las es-
tatuas del Asclepius puede aqui tener importancia. La conexién que
se establece entre las formas correctas y perfectas, y por tanto magi-
cas, de la oratoria y la imagen magica de memoria acaso tiene que
ver con la interpretacién de las estatuas mégicas, cuyo poder se de-
be a que reflejan, con sus proporciones perfectas, la armonia celes-
te. De este modo, las proporciones perfectas de, por ejemplo, la
imagen magica de Apolo producirian el discurso perfectamente
proporcionado y, por tanto, magico acerca del sol. Los magos vene-

191



cianos se nos presentan con interpretaciones extremadamente suti-
les de la magia del Renacimiento.

Ahora comenzamos a entender la enorme fama del Teatro de
Camillo. Para los que estaban al margen de la tradicién ocultista del
Renacimiento, Camillo era un charlatin y un impostor. Para los que
estaban dentro de la tradicién, ejercia una fascinacion sin limites.
Se habia propuesto mostrar cémo el hombre, el gran milagro, que
podia avituallarse con los poderes del cosmos por medio de la ma-
gia y la Cabala que se describieran en la «Oracién acerca de la dig-
nidad del hombre» de Pico, podia desplegar poderes oratorios ma-
gicos si hablaba a partir de una memoria orgdnicamente afiliada a
las proporciones de la armonia del mundo. Francesco Patrizi, el fi-
16sofo hermético de Ferrara, habla con éxtasis sobre cémo Camillo
habia liberado los preceptos de los maestros de retérica sacindolos
de los estrechos limites en que se hallaban, explayindolos por los
«amplisimos lugares del Teatro del entero mundo»®.

En la teoria retérica antigua la oratoria estaba intimamente liga-
da a la poesia, de la que Camillo, poeta petrarquista también, era
muy consciente. Y produce cierto asombro —como cuando se tro-
pieza con algo extrafio— comprobar que los dos poetas mas famosos
italianos del siglo XVI mencionan aprobativamente a Camillo. En el
Orlando furioso de Ariosto, Giulio Camillo aparece como «aquel que
mostré un camino mds llano y corto hacia las alturas del Helic6n»®.
Y Torquato Tasso trata con alguna extension en uno de sus didlogos
el secreto que Camillo revel6 al rey de Francia, y afirma que Cami-
o fue el primero desde Dante en mostrar que la retorica es una
suerte de poesia™.

Encontrar a Ariosto y a Tasso entre las huestes de los admirado-
res de Camillo es algo que nos prohibe echar en saco roto el Teatro,
como si fuese cosa que careciese histéricamente de importancia.

Otra de las manifestaciones del Renacimiento con las que el to-
no del Teatro estd en contacto se relaciona con las declaraciones
simbdlicas que adoptan la forma de impresa o divisas. Algunas de las
imdgenes del Teatro tienen todo el aire de las imprese, moda parti-
cularmente desarrollada en la Venecia de los tiempos de Camillo.

192

La impresa estd relacionada con la imagen de la memoria, como ya
he sugerido, y en los comentarios relativos a imprese se encuentra
frecuentemente una mixtura de misticismo hermético-cabalista pa-
recido al que inspira el Teatro. Ejemplo de ello es la divisa de Rus-
celli, en que aparece un heliotropo mirando hacia el sol y en cuyo
comentario presenta muchas alusiones a Mercurio Trismegistos y la
Cibala®. Entre los simbolos de Achilles Bocchius, quien, al igual
que muchos de los escritores de simbolos o imprese de su tiempo per-
tenecia al circulo del famoso Camillo, vemos una figura [frontispi-
cio, pag. 4] que lleva el sombrero alado de Mercurio, pero que por-
ta, no el caduceo, sino el aureo candelabro de siete brazos del
Apocalipsis®. El poema latino adjunto pone de manifiesto que esta
figura es Mercurio Trismegistos; con su dedo en los labios impone
silencio. Muy bien quedaria esta figura como resumen del Teatro,
con sus herméticos misterios y sus misticos sietes.

El Teatro se yergue en medio del Renacimiento veneciano en or-
ganica relacién con algunos de sus productos mas caracteristicos: la
oratoria, la imagineria y, se puede anadir, la arquitectura. El resur-
gimiento de Vitruvio por obra de los arquitectos venecianos, que
culmina en Palladio, es seguramente uno de los aspectos mds rele-
vantes del Renacimiento veneciano, y aqui, también, Camillo, con
su adaptacién del teatro vitruviano para sus objetivos mnemonicos,
se encuentra en el centro.

El teatro clasico, tal como Vitruvio lo describe, refleja las pro-
porciones del mundo. La posicién de las siete pasarelas del audito-
rio y de las cinco entradas del escenario estd determinada por los
puntos de los cuatro tridngulos equildteros inscritos en un circulo
cuyo centro es el centro de la orquesta. Estos tridngulos, dice Vitru-
vio, se corresponden con los trigona que los astrélogos inscriben
dentro del circulo del zodiaco?. Asi pues, la forma circular del tea-
tro refleja el zodiaco, y las siete entradas del auditorio y las cinco del
escenario se corresponden con las posiciones de los doce signos y
los cuatro tridngulos que los conectan. Esta ordenacién podemos
verla en el plano del teatro romano [lam. 9 a] incluido en el co-
mentario a Vitruvio de Daniele Barbaro, publicado por primera vez
en Venecia en el afio 1556®, sobre cuyas ilustraciones influyé Palla-

193



dio”. El plano que Barbaro ilustra es, pues, la reconstruccién pa-
lladiana del teatro romano. En él vemos cuatro tridngulos inscritos
dentro del circulo del teatro. Vemos c6mo la base de uno de ellos
determina la posicion de la frons scaenae o trasera del escenario; su
vértice apunta a la pasarela central del auditorio. Otros seis vértices
de tridngulos marcan las posiciones de las otras seis pasarelas; y cin-
co vértices de tridngulos marcan las posiciones de las cinco puertas
de la frons scaenae.

Este era el tipo vitruviano de teatro en el que Camillo pensaba,
pero que distorsioné al ornar con imégenes, no las cinco puertas del
escenario, sino las puertas imaginarias de las siete pasarelas del au-
ditorio. Pero aunque distorsione el teatro vitruviano a causa de sus
objetivos mneménicos, Camillo era sin duda muy consciente de la
teoria astroldgica que subyacia en €l. Pudo pensar que su Teatro de
la Memoria del Mundo reflejaba mdgicamente, tanto en su arqui-
tectura como en su imagineria, las divinas proporciones del mundo.

Camillo erigi6é su Teatro de la Memoria en Venecia al mismo
tiempo en que la reviviscencia del teatro antiguo, ocasionada por la
recuperacion del texto de Vitruvio lograda por los humanistas, es-
taba en pleno vuelo®. Culminaria en el Teatro Olimpico [lam. 9 b]
que Palladio disenara, y que se erigiria en la Vicenza de los afios
ochenta del siglo XVI. Nos preguntamos si la idea del Teatro de Ca-
millo, tan famosa en su época y materia por largo tiempo de discu-
siones académicas, acaso ejerci6 alguna influencia en Barbaro y en
Palladio. Extraordinariamente elaboradas son las imagenes mitol6-
gicas que decoran la frons scaenae del Teatro Olimpico. Este teatro
no invierte, por supuesto, la disposicién del vitruviano, como Cami-
llo hizo al transportar las puertas decoradas desde el escenario al au-
ditorio. Pero en €l se cierne una cierta cualidad irreal e imaginativa.

En estos capitulos hemos intentado reconstruir un desvanecido
teatro de madera; grande era su fama no sélo en Italia, sino también
en Francia, adonde se lo exporté. ;Por qué parece que este desva-
necido teatro de madera se conecta tan misteriosamente con mu-
chos aspectos del Renacimiento? Se debe ello, quisiera sugerir, a
que representa un disenio renacentista de la psique, un cambio ocu-

194

>

rrido dentro de la memoria, de la que los cambios externos reciben
su impulso. Al hombre medieval se le permitia usar la facultad infe-
rior de la imaginacién para crear similitudes corporales que ayuda-
sen a su memoria; era una concesion a su debilidad. El hombre her-
mético del Renacimiento cree poseer poderes divinos; tiene el
poder de formar una memoria magica mediante la cpal aprehender
el mundo, con la que reflejar el macrocosmos en el microcosmos de
su mens divina. La magia de las proporciones celestes fluye desde su
memoria del mundo a las magicas palabras de su oratoria, y su poe-
sia, a las perfectas proporciones de su arte y su arquitectura. Algo ha
ocurrido dentro de la psique que pone en libertad poderes nuevos;
y el nuevo diseno de la memoria artificial puede ayudarnos a com-
prender la naturaleza de este evento interior.

195



Capitulo viIII
El lulismo como arte de la memoria

Aunque, con Camillo, hemos alcanzado ya el Renacimiento, en
este capitulo hemos de volver sobre nuestros pasos hacia la Edad
Media. Pues hubo otra clase de arte de la memoria que comenzé en
la Edad Media, y que continué en el Renacimiento y posteriormen-
te, y a la que muchos en el Renacimiento pretendieron combinar
con el arte clasico en nueva sintesis, de manera que alcanzase adn
mds encumbradas alturas de visién y poder. Este arte de la memoria
fue el arte de Ramén Llull.:

El lulismo y su historia es una materia muy dificil, abierta a la in-
vestigacion y de la que aun no se han reunido todos los materiales.
El ndmero desmesurado de escritos de Llull, algunos de ellos atin
sin publicar, la vasta literatura lulista escrita por sus seguidores, y la
extremada complejidad del lulismo hacen por ahora imposible que
lleguemos a conclusiones muy definidas acerca de algo que es, sin
lugar a dudas, un ramal de capital importancia dentro de la tradi-
cién europea. Lo que pretendo ahora es escribir un no muy largo
capitulo que dé alguna idea sobre el arte de Ramén Llull, de por
qué era un arte de la memoria y en qué medida se diferencia del ar-
te cldsico, y de como el Renacimiento absorbié el lulismo dandole
las formas renacentistas del arte clasico.

Obviamente, intento lo imposible, pero incluso lo imposible se
ha de intentar, ya que es esencial para una parte posterior de este li-
bro que ahora proporcionemos un esbozo del lulismo en cuanto tal.
Se basa este capitulo en mis dos articulos sobre el arte de Ramén
Llull’; lo he orientado hacia la comparacién del lulismo, como arte
de la memoria, con el arte clasico; y no tiene solamente que ver con
el lulismo «genuino», sino también con la interpretacién renacen-
tista del mismo, por cuanto esto es importante para los estadios pro-
ximos de nuestra historia.

197



Ramén Llull era unos diez anos mas joven que Tomas de Aqui-
no. Le encontramos propagando su arte por el mismo tiempo en
que la forma medieval del arte clasico de la memoria, segin la res-
tituyesen y alentasen Alberto y Tomids, se hallaba en su mds com-
pleta floracién. Nacido en torno a 1235 en Mallorca, pasé su juven-
tud como cortesano y trovador. (Nunca tuvo una educacién clerical
regular.) Cerca del ano 1272 tuvo una experiencia iluminativa en el
monte Randa, en la isla mallorquina, en la que contemplé los atri-
butos de Dios, su bondad, grandeza, eternidad, etc., que penetra-
ban la creacién entera, y se percaté de que se podria construir un
arte que se fundara en esos atributos, que serian universalmente vi-
lidos por basarse en la realidad. Poco después produjo la primera
version de su arte. El resto de su vida lo consumié escribiendo libros
sobre dicho arte, del que realizd varias versiones, la dltima de las
cuales fue el Ars Magna de 1305-1308, y dedicandose a su propaga-
cién con el mds encendido celo. Murié en 1316.

En uno de sus aspectos el arte luliano es un arte de la memoria.
Los divinos atributos que son sus fundamentos configuran una es-
tructura trinitaria en la que, a ojos de Lulio, se reflejaba la Trinidad,
y entendia que deberian usarla las tres potencias del alma que Agus-
tin definié como reflejo de la Trinidad en el hombre. Como infe-
llectus, era el arte de conocer y hallar la verdad; como voluntas, era
el arte de disciplinar la voluntad, dirigiéndola al amor a la verdad;
como memoria, era el arte de la memoria con el que se recordaria la
verdad®. Nos hace recordar la formulacién escoldstica relativa a las
tres partes de la prudencia, memoria, intelligentia, providentia, a una
de cuyas partes pertenecia el arte de la memoria. Llull estaba cier-
tamente al tanto del arte dominico de la memoria, que con fuerza
inmensa brillaba en esa época, y se sintié poderosamente atraido
hacia los dominicos, intentando interesar a la Orden, mas sin éxito,
€n su propio arte’.

Los dominicos contaban ya con su propio arte de la memoria.
Pero la otra gran Orden de frailes predicadores, los franciscanos, hi-
cieron patente su interés por Lulio, y en su historia posterior el lu-
lismo se encuentra muy a menudo asociado a los franciscanos.

Es un hecho de cierta importancia histérica el que a los dos

198

grandes métodos medievales, el arte clisico de la memoria en su
transformacién medieval y el arte de Ramén Llull, se tos asociase de
un modo particular a las 6rdenes mendicantes, ya fuera a la de los
dominicos ya a la de los franciscanos. Esto quiere decir que, debido
a la movilidad de los frailes, estos dos métodos medievales fueron
ampliamente difundidos por toda Europa.

Si bien en uno de sus aspectos al arte de Llull se le puede llamar
arte de la memoria, se debe empero subrayar que hay, en casi todos
los sentidos, diferencias muy radicales entre éste y el arte clasico.
Quiero ahora repasar rapidamente, antes de comenzar con el lulis-
mo, algunas de estas diferencias esenciales.

Tomemos, en primer lugar, la cuestién de sus origenes respecti-
vos. Como arte de la memoria, el lulismo no deriva de la tradicién
clasica de la retérica, cual es el caso del otro arte de la memoria. Pro-
cede de una tradicion filosofica, el platonismo agustiniano, al que se
han agregado otras influencias mucho mas fuertemente neo-
platénicas. Pretende llegar al conocimiento de las causas primeras a
las que Llull llama «Dignidades de Dios». Todas las artes de Llull se
basan en estas Dignitates Dei, que, consideradas como causas primor-
diales, son una especie de Nombres Divinos o atributos, como en el
sistema neoplaténico de Escoto Eriugena cuyo influjo recibié Llull.

Contrasta esto con la memoria escoldstica, que proviene de la
tradicion retérica, y que s6lo pretende vestir las intenciones espiri-
tuales con similitudes corporales, y no basar la memoria en «reales»
filosoficos. Esta divergencia indica una diferencia basica subyacente
entre el lulismo y el escolasticismo. Aunque Llull vivié en la gran era
de la Escolastica, espiritualmente era un hombre mas del siglo X11
que del X1, un platonista reaccionario que miraba hacia el plato-
nismo cristiano de Anselmo y los victorinos, al que anadié una fuer-
te dosis del mads extremado neoplatonismo procedente de Escoto
Erfugena. Llull no era un escoldstico, era un platonista, y su tentati-
va de basar la memoria en nombres divinos lindantes con la con-
cepcién de las Ideas platénicas* estd mas préxima al Renacimiento
que a la Edad Media.

En segundo lugar, en el lulismo, tal como el propio Llull lo en-
send, nada hay que corresponda a las imagenes del arte cldsico, na-

199



da del esfuerzo por excitar la memoria mediante similitudes corpo-
rales llenas de emocién y dramatismo que originé una tan fructuo-
sa interaccion entre el arte de la memoria y las artes visuales. Llull
designa los conceptos que emplea en su arte mediante una nota-
cion alfabética que introduce en el lulismo una nota de abstraccién
cientifica y poco menos que algebraica.

Por 1ltimo, y éste es probablemente el aspecto mas significativo
del lulismo en la historia del pensamiento, Llull introduce el movi-
miento en la memoria. Las figuras de su arte, en las que los concep-
tos son senalados con la notacién alfabética, no estan quietas sino en
revolucién. Una de las figuras consiste en circulos concéntricos, se-
nalizados con las notaciones alfabéticas que representan los concep-
tos; cuando estas ruedas giran, se obtienen las combinaciones de los
conceptos. Son dispositivos sencillos, pero revolucionarios en su in-
tento de representar el movimiento de la psique.

Pensemos en los grandes y enciclopédicos esquemas medievales,
con su ordenacién del saber en partes estdticas, que ain resultan
mds estdticas en el arte clasico con los edificios de la memoria surti-
dos de imagenes. Y pensemos, a continuacién, en el lulismo, con sus
notaciones algebraicas, demoliendo los estiticos esquemas con las
nuevas combinaciones de sus ruedas giratorias. Lo primero es mds
artistico, pero lo segundo es mas cientifico.

Para Llull el gran objetivo del arte era de cardcter misionero.
Creia que si pudiese persuadir a los judios y musulmanes para que
utilizaran su arte se convertirian al cristianismo. Pues el arte se ba-
saba en concepciones comunes a las tres grandes religiones, asi co-
mo en la estructura elemental del mundo natural aceptada por la
ciencia de su tiempo. Arrancando de premisas comunes a todos, el
arte demostraria la necesidad de la Trinidad.

Las concepciones religiosas comunes eran los Nombres de Dios,
que Dios es bueno, grande, eterno, sabio, etc. Tales Nombres de
Dios pertenecen muy intimamente a la tradicién cristiana; Agustin
menciona muchos de ellos, y en el De divinis nominibus del Pseudo-
Dionisio son registrados por extenso. Los nombres que emplean Es-
coto Eriugena y Ramoén Llull se pueden encontrar casi todos en el
libro Sobre los nombres divinos del Pseudo-Dionisio®.

200

Los Nombres de Dios son fundamentales en el judaismo, y par-
ticularmente en el tipo de mistica judia que se conoce con el nom-
bre de Cdbala. Bajo la influencia de la Cdbala, cuyas doctrinas se
estaban propagando por Espana, los judios espanoles contempora-
neos a Llull meditaban con especial intensidad sobre los Nombres
de Dios. Uno de los textos principales de Ia Cabala, el Zokar, fue es-
crito en Espana en tiempos de Llull. Los Sefirotas de la Cébala son
realmente Nombres Divinos entendidos como principios creativos.
Desde un punto de vista mistico se supone que el alefato hebreo
contiene todos los Nombres de Dios. Una forma de meditacién que
por entonces estaba profundamente desarrollada en Espana consis-
tia en meditar sobre las letras del alefato hebreo, combindndolas y
volviendo a combinarlas para formar los Nombres de Dios®.

El islamismo, particularmente en su forma mistica sufi, concedia
también gran importancia a la meditacién de los Nombres de Dios.
Esta practica la desarrollé sobre todo el mistico sufi Mohidin, cuya
influencia sobre Llull ya ha sido sugerida’.

Todas las artes lulianas se basan en Nombres o atributos de Dios,
en conceptos tales como Bonitas, Magnitudo, Eternitas, Potestas, Sa-
pientia, Voluntas, Virtus, Veritas, Gloria [bondad, grandeza, eternidad,
poder, sabiduria, voluntad, virtud, verdad, glorial. A estos concep-
tos los llama Llull «Dignidades de Dios». La lista de ellos forma pre-
cisamente la base de las «nueve» formas del arte. Otras formas del
arte agregan a esta lista otros Nombres o atributos divinos y se ba-
san en una cantidad mayor de dichos Nombres o Dignidades. Llull
designa estos conceptos mediante su notacion alfabética. A los nue-
ve aqui registrados se los designa con las letras BCD EFGHIK.

Los Nombres Divinos basicos del arte, en todas sus formas, des-
cansan en conceptos religiosos comunes al cristianismo, al judaismo
y al islamismo. Y la estructura cosmolégica del arte descansa en con-
ceptos cientificos universalmente aceptados en aquella época. Co-
mo Thorndike ha apuntado®, es obvio que las ruedas del arte deri-
van de las rofae cosmolégicas, cosa que resulta evidente cuando Llull
emplea las figuras del arte para hacer una suerte de medicina as-
trolégica, como sucede en su Tractatus de astronomid’. Ademas, los
cuatro elementos en sus variadas, combinaciones estin muy integra-

201



dos en la estructura del arte, e incluso dentro del género de l6gica
geométrica que en ella se utiliza. Llull identifica mentalmente el
cuadrado légico de las oposiciones con el cuadrado de los elemen-
tos', de ahi que creyese haber encontrado una légica «natural», ba-
sada en la realidad" y, por consiguiente, muy superior a la logica es-
colastica.

¢Cémo logré Llull reconciliar los dos aspectos bdsicos de su arte,
su base religiosa en los Nombres Divinos y su base cosmolégica o
elemental? La respuesta a este interrogante se hallé cuando se hu-
bo detectado la influencia que sobre Llull ejerci6 el De divisione na-
turae de Juan Escoto Eriugena®”. En la gran visién neoplaténica de
Escoto, que es asimismo una visién trinitaria y agustiniana, los Nom-
bres Divinos son las causas primordiales de las que emanan directa-
mente los cuatro elementos en su forma simple como estructuras
basicas de la creacién.

Aqui tenemos, al menos eso pienso, la pista mds importante de
los supuestos subyacentes del arte luliana. Las Dignidades divinas se
configuran en estructuras triddicas" que la creacion entera refleja;
como causas, informan a toda la creacién por medio de su estruc-
tura elemental. Un arte que se base en ellas construye un método
mediante el cual se puede ascender, por la escala de la creacién,
hasta la Trinidad que estd en su apice.

El arte funciona en todos los niveles de la creacion, desde Dios a
los angeles, las estrellas, el hombre, los animales, las plantas, etc.
—segln se imaginaba en la Edad Media la escala del ser—, conside-
rando separadamente cada nivel la bonitas, magnitudo, etc., esencia-
les. Las significaciones de la notacién alfabética cambian segin el
nivel en que se esté usando el arte. Observamos cémo funciona en
el caso de B —bonitas— segiin desciende por la escala de la creacién,
o a través de los nueve «sujetos» catalogados en la forma nonopar-
tita del arte con los que el arte trata. )

202

En el nivel Deus B = bonitas como Dignidad de Dios
Angelus B = la bonitas de un angel
Coelum B = la bonitas de Aries y del resto de los 12

signos del zodiaco, y de Saturno y de los

otros 7 planetas

Homo B = bonitas en el hombre
Imaginativa B = bonitas en la imaginacién
Sensitiva B = bonitas en la creacién animal, asi la

bonitas en un leén

Vegetativa B = bonitas en la creacién vegetal, asi la
bonitas en una planta de pimienta

Elementativa B = bonitas en los cuatro elementos, asi
la bonitas en el fuego

Instrumentativa B = bonitas en las virtudes, artes y ciencias.

He expuesto aqui los nueve sujetos sobre los que el arte funcio-
na tal como figuran en el alfabeto del Ars brevis. Hemos tomado los
ejemplos de la bonitas en cada uno de los niveles de la escala del ser
del luliano Liber de ascensu et descensu intellectus, en una de cuyas edi-
ciones de comienzos del siglo XVI se incluye un grabado [fig. 4] en
el que vemos al Intellectus portando una de las figuras del arte y dis-
poniéndose a subir por la escala de la creacién, cuyos diferentes pel-
darios estdn ilustrados, por ejemplo, con un arbol en el peldafo de
las plantas, un leén en el peldano de los brutos, un hombre en el
peldaio del Homo, estrellas en el peldano del coelum, o un dngel en
el peldano angélico, y una vez alcanzada la cima con Dios, el Inte-
lecto entra en la Casa de la Sabiduria.

Es fundamental para acercarse al arte luliano percatarse de que
es un ars ascendendi et descendendi. Portando las geométricas figuras
del arte, que llevan inscritas sus notaciones alfabéticas correspon-
dientes, el artisia asciende y desciende por la escala del ser, mensu-
rando proporciones idénticas en cada nivel. La geometria de la es-
tructura elemental del mundo de la naturaleza se combina con la
estructura divina de su procedencia de los Nombres Divinos, con el
objeto de formar el arte universal que pueda ser aplicado a todas las
materias, por cuanto en €l la mente trabaja valiéndose de una 16gi-

203



2537@0 cdinani Ioong, - )

=t

A LZ i
GEEL Pl

Fig. 4. La escala del ascenso y el descenso,

en Liber de ascensu et descensu intellectus,
de Ramén Llull, Valencia 1512.

ca que recibe sus pautas del universo. Una atrayente miniatura del
siglo X1V [lam. 10] ilustra este aspecto del arte.

Que la divina bondad y los otros atributos estén presentes en to-
dos los niveles del ser era una nocién que tenia sus origenes en la

204

Fig. 5. Figura «A». En Ars brevis,
de Ramon Llull (Opera, Estrasburgo 1617).

narracion mosaica de la creacién, al final de cuyos «dias» vio Dios
que Su obra era buena. La idea del «Libro de la Naturaleza» como
camino que lleva a Dios estaba presente en las tradiciones de la mis-
tica cristiana, y particularmente en la tradicion franciscana. Peculiar
de Llull es la seleccién que hace de un cierto nimero de Dignitates
Deiy el cilculo preciso con que las hace descender, como si fuesen
ingredientes quimicos, por los grados de la creacién. Esta nocién es
empero la constante del lulismo. Todas las artes se basan en princi-
pios de esta indole; se pueden aplicar a cualquier materia. Y cuan-

205



do Llull escribe un libro sobre no importa qué materia comienza
con la enumeracion de B a K relativa a la materia correspondiente.
Esto llega a hacerse tedioso, pero es la raiz de su pretension de po-
seer un arte universal, infalible para cualquier materia, ya que se ba-
sa en la realidad.

El funcionamiento del arte en sus variadas formas es de una
complejidad imposible de plantear aqui, pero el lector se ha de fa-
miliarizar con el aspecto de determinadas figuras basicas. Las tres
que analizamos las hemos tomado del Ars brevis, forma abreviada del
Ars Magna.

La figura A [fig. 5] muestra la sucesion de letras de B a K marca-
das en una rueda y conectadas por complicadas triangulaciones. Es
ésta una figura mistica en la que meditamos sobre las complejas re-
laciones mutuas de los Nombres tal como se hallan en la mente de
Dios, antes de que se desarrollen dentro de la creacion, aparecién-
dosenos, pues, como aspectos de la Trinidad.

La figura T muestra los relata del arte (differentia, concordia, con-
trarietas, principium, medium, finis, majoritas, equalitas, minoritas) dis-
puestos como tridngulos dentro de un circulo. Por medio de las
triangulaciones de los relata la estructura trinitaria del arte se man-
tiene en todos los niveles.

La mds famosa de todas las figuras lulianas es la figura combina-
toria [fig. 6]. El circulo exterior, marcado por la ya conocida suce-
sién de letras que va de B a K, se mantiene inmévil, y dentro de él
giran circulos concéntricos y similarmente marcados. Segin giran
los circulos se pueden ir leyendo las combinaciones de las letras que
van de B a K. Aqui se halla la renombrada ars combinatoria en su for-
ma mas sencilla.

El arte emplea solamente tres figuras geométricas, el circulo, el
tridngulo y el cuadrado, y todas ellas tienen significaciones tanto
c6ésmicas como religiosas. El cuadrado representa los elementos; el
circulo, los cielos; y el tridngulo, la divinidad. Baso esta afirmacion
en la alegoria sobre el Circulo, el Cuadrado y el Tridngulo presen-
tada en el luliano Arbor scientiae. Aries y sus hermanos, y Saturno y
los suyos, defienden el Circulo, del que dicen es la figura mds pare-
cida a Dios, pues no tiene comienzo ni final. El Cuadrado sostiene

206

Fig. 6. Figura coﬁlbinatoria,
en Ars brevis, de Ramon Llull.

que es €l el que mads se parece a Dios por los cuatro elementos. El
Triangulo afirma que estd mds cerca del alma del hombre y de la
Trinidad de Dios que sus hermanos el Circulo y el Cuadrado™.

Como antes mencionamos, el arte podia ser usado por las tres
potencias del alma, una de las cuales es la memoria. ¢Cémo se ha de
distinguir el arte entendido como memoria del arte entendido como
intellectus o como voluntas? No es facil separar las operaciones del in-
telecto, la voluntad y la memoria en el alma racional de Agustin,
pues todas ellas son una, como la Trinidad. Por la misma razén tam-
poco es facil distinguir estas operaciones en el arte de Llull. En una
alegoria de su Libro de la contemplacion, Llull personifica las tres po-
tencias del alma en tres nobles y hermosas damiselas que estin en
la cima de un elevado monte, y describe sus actividades asi:

La primera recuerda lo que la segunda entiende y la tercera quiere; la

207



segunda entiende lo que la primera recuerda y la tercera quiere; la tercera

quiere lo que la primera recuerda y la segunda entiende®.

Si el arte luliano entendido como memoria consiste en memori-
zar el arte entendido como intelecto y voluntad, entonces el arte lu-
liano como memoria consiste en memorizar el arte como un todo,
en todos sus aspectos y operaciones. Y esto lo ponen en claro otros
pasajes, y esto era, de hecho, lo que significaba realmente el arte lu-
liano como memoria.

En el «Arbol del Hombre» del Arbor scientiae, Llull analiza la me-
moria, el intelecto y la voluntad; con estas palabras concluye el tra-
tamiento de la memoria:

Y este tratado de la memoria que aqui presentamos podrd ser usado en
un Ars memorativa que podria ser hecha de acuerdo con lo que aqui se ha
dicho™.

Aunque la expresién Ars memorativa es el término familiar del ar-
te cldsico, lo que Llull propone para memorizar mediante el sugeri-
do tratado de la memoria son en realidad los principios, terminolo-
gia y operaciones de su arte. Esto lo afirma ain mads claramente en
la trilogia que mds tarde escribid, De memoria, De intellectu'y De volun-
tate. Estos tres tratados bosquejan toda la parafernalia del arte que
han de emplear las tres potencias del alma. Los dispone en forma de
arbol, tan caracteristica de Llull; el «Arbol de la Memoria» es una ex-
posicién diagramadtica del arte, en la que usa las nomenclaturas fa-
miliares. Este Arbol de la Memoria nos lleva una vez mds a suponer
que el arte luliano de la memoria consistiria en recordar el arte lu-
liano. Mas el Arbol de la Memoria concluye con estas palabras:

Hemos hablado de la memoria y dado la doctrina para que la memoria

artificial pueda conseguir sus objetos artificialmente'.
De este modo, Llull puede llamar a la memorizacién de su arte

«memoria artificial» y Ars memorativa, expresiones que sin duda ha-
bia recibido bajo la influencia de la terminologia del arte cldsico.

208

Llull insistié vigorosamente en el lado memorativo, en la memori-
zaci6én de los principios y procedimientos del arte, y parece que en
algtin sentido consideré los diagramas del arte como si fuesen «lu-
gares». Y hay un precedente cldsico para el uso de 6rdenes mate-
maticos 0 geométricos en la memoria que se encuentra en el aris-
totélico De memoria et reminiscentia, obra que Liull conocfa.

Que el lulismo como «memoria artificial» fuese la memorizacién
del arte introduce algo nuevo en la memoria. Pues el arte como in-
telecto era un arte de investigacion, el arte de descubrir la verdad.
Hacia «preguntas», basadas en las categorias aristotélicas, sobre to-
do asunto. Y aunque las presuposiciones del arte predeterminaban
ampliamente las preguntas y respuestas (s6lo podia haber una res-
puesta, por ejemplo, al interrogante «;Es Dios buenor»), con todo,
la memoria, al memorizar tales procedimientos, se va convirtiendo
en un método de investigacién, y en un método de investigacién 16-
gica. Aqui tenemos un punto, y muy importante, en el que el lulis-
mo como memoria difiere fundamentalmente del arte clasico, que
sélo pretende memorizar lo dado.”

Algo que estd totalmente ausente del lulismo genuino entendido
como memoria artificial es el empleo de imagenes a la manera de la
memoria artificial clasica de la tradicién retérica. El principio de es-
timular la memoria por medio de la incitacién emocional de image-
nes humanas percusivas no tiene lugar alguno en el arte luliano co-
mo memoria; tampoco aparecen nunca en la concepcién luliana de
la memoria artificial las similitudes corporales que se desarrollaron
con la transformacién medieval del arte. A decir verdad, ¢qué podia
parecer mds completamente lejano a la memoria artificial clasica, en
su contemporanea transformacién escolastica, que el arte luliano co-
mo memoria artificial? Reproducir en la memoria las notaciones al-
fabéticas y sus movimientos, tal como el aparato del arte lo ensena,
arriba y abajo de la escala del ser, habria de parecer un ejercicio de
un cardcter expresamente diferente al de la construccion de vastos
edificios de la memoria surtidos de similitudes corporales emocio-
nalmente estimulantes. El arte luliano funciona con abstracciones,
llegando incluso a reducir los Nombres de Dios de B a K. Se parece
mas a un dlgebra y geometria cosmoldgicas y misticas que a la Divina

209



Comedia o a los frescos de Giotto. Si la hemos de llamar «<memoria ar-
tificial», ha de ser entonces de una clase que ni Cicerén ni el autor
del Ad Herennium serian capaces de reconocer como descendiente de
la tradicion clasica. Y en ella ni Alberto Magno ni Tomds de Aquino
habrian podido ver traza alguna de los lugares e imdgenes de la me-
moria artificial que, como parte de la prudencia, Tulio recomendaba.

No se puede decir, sin embargo, que el gran principio de la me-
moria artificial clasica, la incitacién del sentido de 1a vista, estuviese
ausente en el lulismo, pues la memorizacién por medio de diagra-
mas, figuras y esquemas es una especie de memoria visual. Y hay un
punto en el que la concepcién luliana de los lugares linda intima-
mente con la visualizacion clasica de lugares, a saber, su aficién por
los diagramas arboriformes. El arbol, tal como Llull lo emplea, es una
especie de sistema de lugares. El ejemplo mas notable es el Arbor scien-
liae, en el que toda la enciclopedia del saber es esquematizada como
un bosque de drboles, cuyas raices son la sucesién que vade B a K en
calidad de principios y relata del arte [fig. 7]. Incluso tenemos en esta
serie drboles del Cielo y del Infierno, de las virtudes y los vicios. Pero
no hay en estos drboles nada que se parezca a las imdgenes «percusi-
vas» de la especie que aconsejaba la memoria artificial tuliana. Sus ra-
mas y hojas estan inicamente decoradas con abstractas férmulas y cla-
sificaciones. Al igual que todo lo demds del arte, las virtudes y los
vicios funcionan con la precisién cientifica de los compuestos ele-
mentales. Uno de los mas valiosos aspectos del arte era que, practi-
candolo, uno se hacia virtuoso, al igual que las virtudes iban «ven-
ciendo» a los vicios por analogia con los procesos elementales®.

El lulismo tuvo una vasta difusién que sélo recientemente se em-
pieza a estudiar sistemdticamente. Debido al niicleo de platonismo
y de neoplatonismo escotista que llevaba dentro, formé una co-
rriente que, rechazada por muchos en la época dominada por la Es-
colastica, se encontré en una atmésfera mas hospitalaria en el Re-
nacimiento. Sintoma de la popularidad que cobraria en todo el
Renacimiento es el interés que le concedié Nicolds de Cusa®. En to-
da la corriente neoplaténica del Renacimiento, que tenia sus raices
en Ficino y Pico, se concedié al lulismo un puesto de honor. Los
neoplatonicos del Renacimiento podian reconocer en el lulismo

210

A

P
)
%
Rk
‘

Fig. 7. Diagrama arbdéreo,
en Arbor scientiae, de Ramén Llull, Lyon, 1515.

nociones que les resultaban muy congruentes, habiendo llegado a
ellas por fuentes medievales que, a desemejanza de los humanistas,
no tenian despectivamente por barbaras.

Hay incluso, en el corazén del lulismo, una suerte de interpreta-
ci6én de las influencias astrales que habrian suscitado interés en la
época de Ficino y Pico. Cuando el arte se pone en practica en el ni-

211



vel del coelum, se convierte en manipulacién de los doce signos del
zodiaco y los siete planetas, que en combinacién con la sucesién de
letras B-K constituyen una especie de benévola ciencia astral, a Ia
que se puede hacer funcionar como medicina astral, y que, como
Llull indica en el prefacio a su Tractatus de astronomia, es asunto muy
diferente a la astrologia judiciaria corriente®. Aiin no se ha estudia-
do adecuadamente la medicina luliana. Podemos concebir que in-
fluyese sobre la ficiniana®. La adopté ciertamente Giordano Bruno,
quien afirma su creencia de que la medicina de Paracelso derivaba
ampliamente de ella®.

Se asienta, pues, el lulismo en el Renacimiento como si formase
parte de la filosofia de moda, y se lo asimila a los variados aspectos
de la tradicién hermético-cabalista. Las relaciones del lulismo con el
cabalismo en el Renacimiento son particularmente importantes.

Seguin mi opinién, habia en el lulismo un elemento cabalista
desde el mismo punto de partida. Por lo que yo sé, la prictica de la
meditacion sobre las combinaciones de las letras era, previamente a
Llull, un fenémeno exclusivamente judio, que tuvo un especial de-
sarrollo en la Cabala espafola, donde se la entendia como medita-
cién sobre las combinaciones del sagrado alefato hebreo, que, segun
la teoria mistica, contiene simbélicamente en su seno el universo
entero y todos los Nombres de Dios. Llull no combina letras hebreas
sino que combina B-K (o mas letras en artes que se basan en mds
Dignidades de Dios de las que se emplean en la forma nonopartita).
Por cuanto estas letras hacen las veces de los atributos divinos o
Nombres de Dios, podria decirse, por consiguiente, que adapta una
practica cabalista para usos gentiles. Esto formaria parte, por su-
puesto, de su llamamiento a los judios para que aceptasen el cris-
tianismo trinitario, valiéndose de uno de sus propios métodos sacros.
Aun no se ha resuelto, sin embargo, la cuestién de la influencia ca-
balista en Llull, de modo que podemos dejarla como una cuestién
abierta, ya que todo lo que importa aqui es el hecho de que en el
Renacimiento se asocié intimamente el lulismo con el cabalismo.

Pico della Mirandola fue, por lo que sé, el primero que hizo ex-
plicitamente tal asociacion. Cuando en sus «Conclusiones» y en la
«Apologia» trata de la Cabala, Pico afirma que uno de los tipos de

212

Cdbala es un ars combinandi, practicado con alfabetos rotatorios, ya
continuacién anade que este arte es como «el que entre nosotros se
llama ars Raymundi»*, es decir, arte de Ramén, o Raimundo, Llull.
Esté o no en lo cierto, Pico, por consiguiente, pensaba que el arte
cabalista de las combinaciones de letras era como el lulismo. El Re-
nacimiento le sigui6é en esta creencia, lo cual dio lugar a una obra
titulada De auditu kabbalistico, cuyas primeras ediciones se publica-
ron en Venecia en los afos 1518 y 1533*. Da la impresién de que es-
ta obra pone en practica, como asi es en efecto, el arte luliano va-
liéndose de las figuras habituales lulianas. Pero al lulismo lo llama
cabalismo y a la sucesion B-K se la identifica mds o menos con los
Sefirotas de la Cabala y se la asocia a los nombres angélicos de los
cabalistas. La identificacién que Pico hiciera del ars combinandi de la
Cabala y del ars Raymundi ha dado sus frutos; la autorfa de la obra
se atribuye a Llull por haberse asociado inextricablemente el lulis-
mo al cabalismo. Ahora ya sabemos quién fue realmente el autor de
esta obra®, pero el Renacimiento creia firmemente en su falsa atri-
bucién a Llull. Los lulistas del Renacimiento, al leer el pseudolutia-
no De auditu kabbalistico, que consideraban obra genuina de Llull, se
sentian confirmados en su creencia de que el lulismo era una espe-
cie de cabalismo. A los ojos de los cabalistas cristianos tendria ade-
mas la ventaja de ser una Cabala cristiana.

En el Renacimiento se aceptaban como lulianas, incrementando
la reputacion de Llull, otras obras que erréoneamente se le atri-
buian. Eran éstas las obras alquimicas pseudolulianas®.

Desde comienzos del siglo XIV en adelante aparecieron bajo el
nombre del gran Ramén Llull multitud de tratados sobre alquimia.
Escritas después de su muerte, estas obras no eran ciertamente del
propio Llull. Por lo que sabemos, Llull nunca empleé el arte en re-
lacién con materias alquimicas, pero si lo empleé ciertamente en
relacién con la materia préxima de la medicina astral; ademas, el ar-
te, con su base «elemental», suministraba a su vez un método para
operar con pautas elementales de una especie similar a las que se
usan en alquimia. Las figuras de las obras alquimicas pseudolulianas
tienen un cierto parecido con las figuras genuinas de Llull. Por
ejemplo, en el diagrama de un tratado alquimico pseudoluliano del

213



siglo XV, ilustrado en el libro de Sherwood Taylor, vemos qué as-
pecto tenian las ruedas combinatorias, inscritas con letras, en las rai-
ces de un tipo de diagrama arbéreo luliano; en la cima del arbol
aparecen ruedas inscritas con los doce signos y los siete planetas. Es
posible que un alquimista desarrollase esta figura a partir de lo que
se habia dicho sobre las correspondencias elementales y celestes en
el texto que acompafia al «Arbol de los Elementos» y al «Arbol del
Cielo» del luliano Arbor scientiae. No obstante, ningun arte luliano
genuino usa tantas letras como las que aqui hay en las ruedas. Pero
los discipulos de Llull podian creer que con su alquimia pseudolu-
liana desarrollaban el lulismo por las sendas que el maestro habia
indicado®. En todo caso el Renacimiento asocié ciertamente a Llull
con la alquimia y crey6 que eran genuinamente suyas todas las obras
alquimicas que llevaban su nombre.

Asi pues, vemos al Llull renacentista irguiéndose como una es-
pecie de mago, versado en la Cdbala y en las ciencias herméticas que
se cultivaban en la tradicién ocultista. Y encontramos incluso el mis-
terioso lenguaje del ocultismo y la magia del Renacimiento, cuando
se habla de una nueva luz que emerge de la oscuridad e insta a un
silencio pitagérico, en otra obra pseudoluliana en la que se asocia
el lulismo con otro de los intereses renacentistas, la retérica®.

¢Cudl va a ser, pues, la posicién respecto al lulismo y el arte cla-
sico de la memoria procedente de la tradicién retérica que hemos
visto en su desarrollo hacia formas ocultistas renacentistas en el ca-
pitulo anterior? ¢Es acaso el lulismo en cuanto arte de la memoria
tan radicalmente diferente del arte clasico que resulte impensable
toda suerte de fusién entre ambos? O ;la atmésfera del Renaci-
miento hard que se encuentren modos de fundir dos artes tan atra-
yentes para aquellos que se encontraban dentro de la tradicion re-
nacentista del hermetismo y la Cdbala cual es el caso del lulismo y
el arte clasico de la memoria?

Llull escribié un breve tratado sobre la memoria, no mencionado
hasta ahora, que es de capital importancia para esta conexién. Se tra-
ta del Liber ad memoriam confirmandam®. Esta brevisima obra es lo mas
proximo a un «tratado de la memoria» real que tenemos de Llull; en

214

€l se explica como ejercitar y confirmar la memoria. En las palabras
finales se afirma que fue escrito «en la ciudad de Pisa en el monaste-
rio de San Donnino® por Raymundus Lullus». Esto nos sirve para fe-
char su escritura en torno a 1308, cuando Llull estaba en Pisa. Ya en-
tonces era un anciano. Habia naufragado en Pisa cuando retornaba
de su segundo viaje como misionero por el norte de \Africa, y fue en
Pisa donde completo la tltima version del arte, el Ars generalis ultima,
0 Ars Magna, y asimismo escribi6 el Ars brevis, o forma abreviada del
arte. El Liber ad memoriam confirmandam, escrito en la misma ciudad
por ese tiempo, forma, por consiguiente, parte del periodo de la vi-
da de Llull en que estd redactando el arte en sus formas ultimas. Es
una obra totalmente auténtica y genuinamente luliana —no estamos
tratando aqui con un producto pseudoluliano—, si bien es muy oscu-
ra y en algunos lugares los manuscritos pueden estar corrompidos.

Los antiguos, dice Llull, han afirmado que la memoria es de dos
clases, la una natural, la otra artificial. Hace una referencia al lugar
donde los antiguos hicieron esta afirmacidn, a saber, en «el capitu-
lo sobre la memoria»*'. Debe de tratarse de una referencia a la sec-
cioén de la memoria del Ad Herennium. «L.a memoria natural», con-
tinda, «es la que el hombre recibe cuando es creado o engendrado,
y segun la influencia que reciba del planeta dominante vemos que
algunos hombres tienen mejores memorias que otros»*. Es éste un
eco del epigrafe sobre la memoria natural del Ad Herennium, con la
adicién, como factores que intervienen en la memoria natural, de
las influencias planetarias.

«La otra clase de memoria», prosigue, «es la memoria artificial,
que es de dos clases». La una consiste en perfeccionar la memoria
mediante medicinas y emplastos, cosa que no recomienda. La otra
consiste en repasar frecuentemente con la memoria lo que se quie-
re retener, a la manera del buey que rumia. Pues «como se ha dicho
en el libro de la memoria y la reminiscencia [la memoria] se con-
firma con una frecuente repeticién»*. _

Hemos de hacer algunas reflexiones. Es éste un tratado que en
principio parece seguir los derroteros clasicos. Llull debe de saber lo
que los antiguos han dicho sobre la memoria artificial, consistente
en lugares e imagenes, por cuanto hace referencia a la seccién sobre

215



la memoria del Ad Herennium. Mas deliberadamente margina las re-
glas tulianas. La tinica regla que proporciona ha sido tomada del
aristotélico De memoria et reminiscentia en su pasaje sobre la medita-
cién y el repaso frecuentes. Pone esto de manifiesto que Llull cono-
cia la aleacion escoldstica de las reglas del Ad Herenniumy del Aristé-
teles que trata sobre la memoria, pues la tinica regla que Llull da
para la «memoria artificial» es la cuarta de Tomas de Aquino, segiin
la cual hemos de meditar frecuentemente sobre aquello que quere-
mos recordar, segun lo aconseja Aristételes™. Llull omite (y hemos
de pensar que las rechaza con su deliberada omisién) las otras tres
reglas de Tomas en las que se adoptan las reglas del Ad Herennium en
el sentido de ordenada disposicién de «similitudes corporales».
Vale la pena que tengamos ahora presente que el monasterio que
los dominicos tenfan en Pisa (en el que Llull no se habia instalado)
debia de ser un centro activo desde donde se propagase la memoria
artificial tomista, que por entonces se comenzaba a difundir con
gran fuerza. Bartolomeo de San Concordio era dominico en Pisa, y
ya hemos estudiado en un capitulo anterior su propagacién de las re-
glas del Ad Herennium segin la aleacién aristotélico-tomista®. Es,
pues, probable que Llull, en el tiempo que pasé en esa ciudad, se hu-
biese confrontado con la creciente actividad dominica en su propa-
gacion de la transformacién medieval de la memoria artificial. Esto
hace ain mds significativo el hecho de que Llull pase explicitamen-
te por alto en su definicién de la memoria artificial el uso de percu-
sivas similitudes corporales, que tan provechosas eran para recordar
las virtudes y los vicios, y los caminos que llevan al cielo y el infierno.
La casi definitiva oposicién, perceptible en su tratado, que Llull
ejerci6 contra la memoria artificial de los dominicos nos recuerda
una anécdota que se contaba en vida de Llull, a saber, la alarmante
visién que tuvo en una iglesia dominica, en la que una voz le dijo que
sOlo en la Orden de Predicadores encontraria la salvacién. Pero pa-
ra ingresar en la Orden de Predicadores tenia que abandonar su ar-
te. Tomo la arriesgada decisién de salvar su arte a expensas de su al-
ma, «prefiriendo condenarse él mismo a que se perdiese su arte, por
cuyo medio muchos podrian hallar la salvacién»*. ;Se amenazé a
Llull por el insuficiente énfasis que dio en su arte al recuerdo del in-

216

fierno, por no hacer uso alguno de percusivas similitudes corporales?
¢Qué nos ensena Llull a recordar en el Liber ad memoriam confir-
mandam por medio de su memoria artificial, con su tinica regla, la
aristotélica de la repeticién constante? Lo que nos ensefa a recordar
es el arte luliano y todos sus procedimientos. Se abre el tratado con
plegarias a la bonitas y demas atributos divinos, asi como a la Virgen
Maria y el Espiritu Santo. Aqui al arte se lo entiende como direcciéon
de la voluntad, como voluntas. Y en el resto del tratado alude tam-
bién a los procedimientos del arte en su dimensién de intellectus, a su
modo de ascender y descender por la jerarquia del ser, a su capaci-
dad de emitir juicios légicos valiéndose de la parte de la memoria
que Llull llama discretio, por la que se hace examen de los contenidos
de la memoria para responder a preguntas acerca de si ciertas cosas
son verdaderas o ciertas. Una vez mds somos llevados al convenci-
miento de que la memoria artificial luliana consiste en memorizar el
arte luliana en sus dimensiones de voluntas e intellectus. Y, aiin mas,
somos llevados al convencimiento de que las imagenes o «similitudes
corporales» de la memoria cldsica de la tradicién retérica son in-
compatibles con lo que Llull llama «memoria artificial».

A comienzos del siglo XVI, Bernardo de Lavinheta, que ocupaba
la recientemente establecida catedra de Lulismo de la Sorbona, cita-
bay comentaba el Liber ad memoriam confirmandam en un apéndice so-
bre la memoria que figura al final de su amplio e influyente com-
pendio del lulismo. Agrupa las cosas que se han de recordar en
sensibilia e intelligibilia. Para recordar las sensibilia recomienda el arte
clasico, y hace una breve exposicion de sus lugares e imagenes. Mas
para recordar las intelligibilia, o «asuntos especulativos que se en-
cuentran muy lejos no sélo de nuestros sentidos sino incluso de la
imaginacién», se ha de proceder mediante otro método de recorda-
cién. Y para esto es necesario «el Ars generalis de nuestro Doctor Ilu-
minado que congrega todas las cosas en sus lugares, comprendiendo
mucho en poco». Sigue a esto una breve mencion a las figuras, reglas
y letras del arte luliana”. Por un curioso e incorrecto uso de la ter-
minologia escoldstica (en la que, por supuesto, a las imigenes «sen-
sibles» se las usa para recordar las cosas «inteligibles»), Lavinheta

217



convierte el arte clasico en una disciplina inferior solamente emplea-
da para recordar las sensibilia, en tanto que a las mas elevadas intelli-
gibilia se las ha de recordar por medio de otro arte, el lulismo. La-
vinheta nos devuelve al mismo punto. Las imdgenes y las «similitudes
corporales» son incompatibles con el lulismo genuino.

Podria parecer, por consiguiente, que no habria un posible pun-
to de contacto entre el lulismo del Renacimiento, que como hemos
visto coincidia en muchos conceptos con la tradicién neoplaténica
y ocultista del Renacimiento, y el interés que esa tradicién demos-
traba por el arte cldsico de la memoria, que se habia desarrollado
en la forma de una memoria ocultista.

Puede, con todo, que haya un punto de contacto.

Hay un aspecto curioso en el luliano Liber ad memoriam confir-
mandam que todavia no hemos mencionado. En esa obra se afirma
que quien desee fortalecer su memoria ha de valerse de otro libro
del mismo autor que le proporcionard la pista certera. En tres oca-
siones se hace referencia a ese libro como absolutamente esencial
para la memoria; su titulo es El libro de los siete planetas™. Pero no exis-
te ninguna obra de Llull con ese titulo. El celoso editor diecioches-
co de las obras latinas de Llull, Ivo Salzinger, estaba convencido de
que €l sabia como explicar el misterio. En el primer volumen de su
edicion de las obras latinas de Llull, la famosa edicién Mainz, hay
una larga obra del propio Salzinger que se titula La revelacion del se-
creto del arte de Ramon Liull. En ella cita ampliamente el luliano Trac-
tatus de astronomia, exponiendo por extenso la teoria astral-elemen-
tal de la obra luliana referida, y asimismo cita cumplidamente el
largo pasaje donde se explica por qué es el siete el nimero de los
planetas. Afirma entonces que esta obra sobre «astronomia» de
Llull contiene, entre otras arcanas artes:

Un ars memorandi, «a través de la cual retendras todos los secretos de es-

te arte que se expone en estos siete instrumentos [los siete planetas]».

Seguidamente menciona el Liber ad memoriam confirmandam (obra
que presenta explicitamente como su fuente) en el que se dice que

218

para obtener mas luz en la confirmacién de la memoria debemos
consultar El libro de los siete planetas. Sin vacilar, Salzinger identifica es-
te libro con el Tractatus de astronomia®,

Si el siglo XvI hubiese interpretado el «secreto del arte de Ramén
Llull» de modo andlogo a como lo hizo Salzinger en el XVIII, podria,
en consecuencia, haber encontrado en el lulismo las bases para po-
ner la memoria sobre el celestial «siete»*, que es el aspecto mads re-
levante del Teatro de Camillo.

El Renacimiento tenia, sin embargo, otras autoridades para ba-
sar en los cielos la memoria (Metrodoro de Escepsis, por ejemplo),
pero si, como Salzinger, creia que podia hallar en el lulismo la con-
firmacién de esa practica, no encontraria en éste, empero, el uso
por la memoria de imagenes magicas o talismanicas de las estrellas.
Pues el rechazo de Llull a las imdgenes y similitudes es tan senalado
en su astrologia, o, mejor, su ciencia astral, como lo es en su actitud
respecto a la memoria artificial. Llull jamas usa imagenes de los pla-
netas o los signos, no hace referencia a todos aquellos aparejos de
imdgenes animales y humanas que adornaban las constelaciones en
los dibujos astrolégicos del mundo. Elabora su ciencia astral de un
modo completamente abstracto y desprovisto de imagenes, sélo con
figuras geométricas y notaciones alfabéticas. Donde si podria existir,
sin embargo, un elemento de magia abstracta o geométrica es en las
propias figuras; en el cuadrado en que los elementos se mueven
quadrangulariter, circulariter, et triangulariter*; en los circulos rotato-
rios que reflejan las esferas de Aries y sus hermanos, y las de Satur-
no y sus hermanos; en los divinos patrones triangulares®. O en las
propias notaciones alfabéticas, las cuales (como en el uso cabalista
del alefato hebreo) tendrian un valor tanto jeroglifico como mera-
mente denotativo.

Pero la proliferacién de imagineria tal como se nos presenta en
el Teatro de Camillo pertenece a territorios diferentes del lulismo.
Pertenece, con sus imdgenes, a la memoria artificial de la tradicion
retdrica, que se desplegé en las similitudes corporales del Medievo,
y en las imdgenes astralizadas y talismanicas de la atmésfera hermé-
tica del Renacimiento. Pertenece, de hecho, precisamente a esa ca-
ra de la «<memoria artificial» que el propio Llull excluia.

219



Sin embargo, iba a ser objetivo magno del Renacimiento el po-
ner juntos el lulismo y el arte cldsico de la memoria al usar en las fi-
guras lulianas las imagenes madgicas de las estrellas.

Entremos una vez mas en el Teatro de Camillo, a la busca esta
vez de trazas del Llull renacentista. Se sabe que Camillo estaba in-
teresado por el lulismo, y a «Raimundo Lulio» se le menciona una
vez en la Idea del Theatro, en una cita de su Testament®. Es éste un li-
bro pseudoluliano de alquimia. Camillo consideraba a Llull un al-
quimista. Cuando vemos que en el Teatro los siete planetas se ex-
playan, como Sefirotas, hasta el mundo supraceleste, podemos
preguntarnos si Camillo conocia al Llull cabalista del De auditu kab-
balistico. Uno de los aspectos del Teatro, los cambios de significado
de una misma imagen segun se sitie en gradas diferentes, puede re-
cordarnos como la enumeracién B-K tomaba significados diferen-
tes seglin se ascendia o descendia por la escala del ser.

Comoquiera que sea, y aunque la aleacion de lulismo y memoria
ocultista cldsica del Renacimiento pueda arrojar la sombra de su
acercamiento al Teatro, sin embargo Giulio Camillo pertenece atin
casi por entero a una fase anterior. Podemos explicar cumplida-
mente el Teatro a la luz de un arte cldsico de la memoria que ha si-
do galvanizado con una nueva y extrafia forma de vida por las in-
fluencias hermético-cabalistas que derivan de los movimientos de
Ficino y Pico. Y desde un punto de vista formal, €]l Teatro es entera-
mente clasico. La memoria ocultista estd ain firmemente anclada
en el edificio. Antes de que lleguemos al real convencimiento de
que estamos ante un lulismo enmaridado con el arte clasico, debe-
mos fijarnos en las imdgenes alojadas en las ruedas combinatorias
de las figuras lulianas. Puede que a la memoria se le haya otorgado
cierto dinamismo con las imagenes del Teatro; pero estando en un
edificio, continia siendo estatica todavia.

Estamos a punto de encontrarnos con el ingenio sefiero que alo-
jara las magicas imdgenes de las estrellas en las méviles ruedas com-
binatorias del lulismo, logrando asi lo que el mundo aguardaba: la
fusion de la memoria cldsica ocultistizada con el lulismo.

220

Capitulo 1X
Giordano Bruno: el secreto de las Sombras

Giordano Bruno' nacié cuatro anos después de la muerte de Ca-
millo, en 1548. Entré en la Orden Dominica en 1563. Educado en el
convento dominico de Ndpoles, su educacién debié de incluir una
intensa concentracién en el arte dominico de la memoria, pues los
congestorios, fusiones y complicaciones que en esa tradicién habian
crecido al socaire de los preceptos ad herennianos, tal como los en-
contramos en los tratados de Romberch y Rossellius, entraron en
tropel en los libros brunianos sobre la memoria® Segin las palabras
que, tomdndolas de los propios labios de Bruno, anoté el bibliote-
cario de la abadia de Saint Victor de Paris, a Bruno ya se le conocia
como experto en la memoria antes de que dejase la Orden Domi-
nica:

Jordanus me dijo que el papa Pio Vy el cardenal Rebiba le llamaron pa-
ra que fuese desde Napoles a Roma, adonde se le transporté en un carrua-
je, para que hiciese una demostracién de la memoria artificial. Recit6 el sal-

mo Fundamenta en hebreo, y ensefi6é a Rebiba algo de su arte’.

No hay medios para comprobar la veracidad de esta visién del
Frater Jordanus, atin no expulsado como hereje, sino gloriosamen-
te transportado en carroza a Roma para que desplegase ante un pa-
pay un cardenal la especialidad de los dominicos, la memoria arti-
ficial.

Cuando Bruno huyé de su convento napolitano y comenz6 su vi-
da de vagabundeos por Francia, Inglaterra y Alemania, tenia en su
haber un buen caudal. Pues un ex fraile que tratara de impartir la
memoria artificial de los frailes habria de suscitar interés, y particu-
larmente si lo que iba a ensefar era el arte renacentista u ocultista
del que conocia el secreto. El primer libro sobre la memoria que

221



Bruno publicd, De umbris idearum (1582), se lo dedicé al rey de Fran-
cia, Enrique III; sus palabras iniciales prometen revelar un secreto
hermético. Este libro es el sucesor del Teatro de Camillo, y Bruno
es otro italiano que entrega un «secreto» de la memoria a otro rey
de Francia.

Cobré tal renombre que el rey Enrique III me convocé un dia'y me pre-
gunté si la memoria que yo tenia y que ensefiaba era la memoria natural o
era obtenida por arte magico; yo le hice ver que no era obtenida por arte
madgico, sino por ciencia. Después de eso imprimi un libro sobre la memo-
ria con el titulo De umbris idearum, que dediqué a Su Majestad, por lo que

me concedié una catedra remunerada®.

Este es el relato que Bruno hace sobre sus relaciones con Enri-
que III en sus declaraciones ante los inquisidores venecianos, que
no tenian mds que mirar dentro del De umbris idearum para recono-
cer al punto (estando como estarian mas versados en estas materias
que los admiradores decimonénicos de Bruno) que contenia alu-
siones a las estatuas magicas del Asclepius y una lista de ciento cin-
cuenta imdgenes de estrellas. Sin duda, habia magia en el arte de la
memoria de Bruno, y una magia de una tonalidad mis oscura de la
que habria aventurado Camillo.

Cuando Bruno se trasladé a Inglaterra, habia ya desarrollado
por completo su técnica de transportar su mensaje religioso her-
mético dentro del marco del arte de la memoria, y éste era el de-
signio del libro sobre la memoria que publicé en Inglaterra. Prosi-
gui6 estos métodos en Alemania, y el tltimo libro que publicara en
Frankfurt, en el ano 1591, inmediatamente antes de su retorno a Ita-
lia, trataba sobre memoria miagica. Ciotto, que presté declaracién
en el proceso veneciano sobre la reputacién que Bruno tenia en
Frankfurt, dijo que la gente que habia asistido a sus lecciones en la
ciudad le habia contado que «el susodicho Giordano hacia profe-
sion de la memoria y de tener otros secretos similares»®,

Por ultimo, cuando Mocenigo invité a Bruno a que fuese a Ve-
necia —invitacién que provocé su retorno a Italia y le llevé al encar-
celamiento y posteriormente a la muerte en la hoguera—, la razén

222

alegada para la invitacion era el deseo de Mocenigo de aprender el
arte de la memoria.

Cuando yo estaba en Frankfurt el aiio pasado [declaraba Bruno a los in-
quisidores venecianos], recibi dos cartas del senor Giovanni Mocenigo, ca-
ballero veneciano que queria, asi escribid, que yo le ensenase el arte de la

memoria [...] prometiendo tratarme bien®.

Fue Mocenigo quien delaté a Bruno a la Inquisicién de Venecia,
presumiblemente después de haber aprendido todos los «secretos»
de su arte de la memoria. Era mucho lo que en Venecia sabian so-
bre memoria ocultista, debido a la fama de Camillo y a su influen-
cia en las academias venecianas.

Asi pues, el arte de la memoria estd en el mismisimo centro de
la vida y muerte de Bruno. .

Puesto que haremos a menudo referencia a las obras principales
sobre la memoria de Bruno, algunos de cuyos titulos resultan mas
bien engorrosos, propongo utilizar una serie de abreviaturas de los
titulos traducidos de dichas obras:

Sombras = De umbris idearum... Ad internam scripturam, & non vulgares per me-

moriam operationes explicatis (Paris 1582)".

Circe = Cantus Circaeus ad eam memoriae praxim ordinatus quam ipse Tudi-
ciarum appellat (Paris 1582)°.
Sellos = Ars reminiscendi et in phantastico campo exarandi; Explicatio triginta si-

gillorum ad omnium scientiarum et artium inventionem dispositionem et
memoriam; Sigillus Sigillorum ad omnes animi operationes comparandas
et earundem rationes habendas maxime conducens; hic enim facile inve-
nies quidquid per logicam, metaphysicam, cabalam, naturalem magiam,
artes magnas atque breves theorice inquiruntur (sin lugar ni fecha de
publicacién. Impreso por John Charlewood en Inglaterra, 1583)°.

Estatuas = Lampas triginta statuarum (escrita probablemente en Wittenberg en
1587; por primera vez publicada a partir de los manuscritos en
1891)%.

Imagenes = De imaginum, signorum et idearum compositione, ad omnia inventio-

num, dispositionum et memoriae genera (Frankfurt 1591)".

223



De estas obras, las dos primeras, Sombrasy Circe, corresponden a
la primera visita de Bruno a Paris (1581-1583); los desmesurada-
mente largos Sellos, a su periodo inglés (1583-1585); Estatuas e Ima-
genes fueron escritas durante su periodo alemdn (1586-1591).

Tres de estas obras, Sombras, Circey Sellos, contienen «artes de la
memoria» basadas en la trillada divisién de los tratados de la me-
moria de «reglas de lugares» y «reglas de imagenes». El tratado con-
tenido en Sombras altera la vieja terminologia y llama subjectus al lo-
cus, y adjectus a la imagen, pero la antigua divisién de los dos
aspectos del adiestramiento de la memoria es perfectamente per-
ceptible bajo esta nueva guisa, y todos los antiguos preceptos de lu-
gares e imdgenes, juntamente con muchas de las elaboraciones que
la tradicién de la memoria habia acumulado, estin presentes en el
tratado bruniano. El tratado de la memoria Circesigue también pau-
tas antiguas, aunque se modifica la terminologia; en Sellos reimpri-
mird este tratado. Aun cuando la filosofia de la imaginacién magi-
camente animada que Bruno presenta en estos tratados es
totalmente diferente de la cuidadosa racionalizacién aristotélica
que los escolasticos dieron a los preceptos de la memoria, sin em-
bargo la propia idea de filosofar los preceptos estd tomada de la tra-
dicién dominica.

Giordano Bruno profesé siempre la mayor admiracién por To-
mias de Aquino, y se sentia orgulloso del famoso arte de la memoria
de su Orden. Al comienzo de Sombras hay un debate entre Hermes,
Philoteus y Logifer sobre el libro que Hermes les presenta, que es el
libro sobre las Sombras de las Ideas, el cual contiene el arte hermé-
tico de la memoria. Logifer, el pedante, proclama enérgicamente
que a obras como ésta las han declarado inttiles muchos sabios doc-
tores.

El mas docto teSlogo y mis sutil patriarca de las letras, Magister Psico-
teus, ha declarado que no se puede sacar nada de valor de las artes de Tu-

lio, Tomds, Alberto, Lulio y otros oscuros autores'™.

Las protestas de Logifer son ignoradas, y el libro misterioso que
brinda Hermes es abierto.

224

El pedante doctor «Magister Psicoteus» ha entablado pleito con-
tra el arte de la memoria, que estaba por entonces anticuado entre
los humanistas y educadores™. El didlogo que introducen las Sombras
encaja histéricamente y no deja de ser pertinente para una época
en que el viejo arte de la memoria esta en decadencia. Bruno de-
fiende apasionadamente el arte medieval de Tulio, Tomas y Alber-
to contra sus detractores modernos, pero la versién del arte medie-
val que expone ha pasado por la transformacién renacentista. Se ha
convertido en un arte ocultista que presenta Hermes Trismegistos.

Podemos comparar esta escena dramitica en la que disputan
Hermes, Philoteus (que representa al propio Bruno) y Logifer, el
pedante, donde los dos primeros defienden el arte de la memoria,
con la escena que se produjo en el Teatro de Camillo entre Viglius-
Erasmo y el inventor del Teatro de la Memoria Hermética. El resul-
tado es el mismo; un mago que se enzarza con un racionalista. Y asi
como Camillo hablaba a Viglius de su Teatro como si se tratase de
una revelacion hermética, asimismo se presenta el libro hermético
de Bruno sobre la memoria. El conocimiento o arte que estd a pun-
to de ser revelado es como el sol naciente ante el que se desvanecen
las criaturas de la noche. Se basa en el «infalible intelecto» y no en
el «falaz sentido». Tiene parentesco con las claras percepciones de
los «sacerdotes egipcios»'.

Aunque en lo fundamental el resultado sea el mismo, hay em-
pero diferencias profundas de estilo entre la entrevista del Teatro
de Camillo y el extraordinario didlogo de Bruno. Camillo es el pu-
lido orador veneciano que presenta un sistema de la memoria que,
aunque ocultista en esencia, estd bien organizado y reviste formas
neoclasicas. Bruno es un ex fraile, infinitamente salvaje, apasionado
y desenfrenado, que abandona precipitadamente el medievalismo
conventual para entregarse a un arte de la memoria magicamente
transformado en culto interior de misterios. Llega Bruno medio si-
glo después que Camillo y procede de un entorno muy diferente:
no de la civilizada Venecia, sino del profundo mediodia napolitano.
No creo que influyese en él Camillo, en el sentido, al menos, de que
la fama de que gozaba en Francia el Teatro le hubiese sugerido que
los reyes de Francia estaban abiertos a acoger «secretos» de la me-

225



moria. La version bruniana del arte de la memoria herméticamente
transformado se habia engendrado con independencia de Camillo
y en unos parajes muy diferentes.

¢Cuales eran estos parajes? En primer término estd el interro-
gante, que ha de quedar sin resolver, de lo que pudo o no haber su-
cedido respecto al arte de la memoria en el convento dominico de
Napoles. El convento se encontraba en estado de desorden y con-
mocién a finales del siglo XVI*, y no es imposible que parte de esta
agitacion se haya debido a las transformaciones renacentistas del ar-
te dominico de la memoria.

Se habian dispuesto con mucho cuidado las reglas de la memo-
ria de Tomas de Aquino a fin de que excluyesen la magia; se las ha-
bia aristotelizado y racionalizado cuidadosamente. Nadie que si-
guiese las reglas de Tomas segtin el espiritu en que fueron expuestas
podria convertir el arte de la memoria en un arte magico.

Se habia convertido en un arte moral y devoto, aspecto este que
Tomads habia subrayado, pero el arte que Tomds recomendaba no
era ciertamente un arte magico. Tomas condené con firmeza el Ars
notoria'®, que era el arte mégico medieval de la memoria, y cuando
adopta las reglas de la memoria de Tulio las expone con gran pre-
caucién. La sutil diferencia que hay entre su actitud y la de Alberto
Magno respecto al arte entendido como reminiscencia puede deber-
se a su cuidado por evitar las trampas en las que acaso Alberto cay6'.

Pues la posicién de Alberto no resulta tan clara. En el trata-
miento que hace de la memoria hemos encontrado algunas cosas
un tanto curiosas, en particular la transformacién de la imagen de
la memoria clasica en el enorme carnero que se presenta en la os-
curidad de la noche®, ;Seria posible que en el convento napolitano,
bajo el impulso de la ampliamente difundida reviviscencia renacen-
tista de la magia, el arte de la memoria se estuviese desarrollando en
una direccién albertista, y utilizase imagenes talisménicas de las es-
trellas, en las que Alberto estaba ciertamente interesado? Sélo pue-
de apuntarse como una incégnita, pues el estudio, desde estos pun-
tos de vista, del problema de Alberto Magno respecto a la Edad
Media y el Renacimiento —en el que se le estudié ampliamente- es
un campo practicamente no hollado.

226

Hemos asimismo de recordar que Bruno, si bien admiraba in-
tensamente a Tomas de Aquino, lo admiraba como mago, reflejan-
do en esto posiblemente una tendencia del tomismo del Renaci-
miento, que Campanella desarrollaria posteriormente; pero
estamos de nuevo en un campo practicamente no hollado hasta
ahora". Mejores razones tenia Alberto para ser admirado intensa-
mente como mago, pues €l apuntaba ciertamente en esa direccion.
Cuando arrestaron a Bruno, éste se defendi6 de la acusacién de po-
seer una obra sobre imdgenes magicas argumentando que Alberto
Magno las recomendaba®.

Dejando por el momento el problema insoluble de qué cariz pu-
do tener el arte de la memoria en el convento dominico de Napo-
les cuando Bruno era un interno alli, pasemos a considerar las in-
fluencias fordneas al convento que pudo recibir antes de su huida
de Ndpoles en 1576, sin posterior retorno.

En 1560 el famoso mago y protocientifico Giovanni Battista Por-
ta establecié en Ndpoles su Academia Secretorum Naturae. En su
casa se reunian miembros de la Academia para discutir «secretos»,
unos mdgicos, otros genuinamente cientificos. En 1558 Porta publi-
c6 su magna obra sobre Magia naturalis, que habria de influir pro-
fundamente en Francis Bacon y Campanella®. En este libro, Porta
estudia las virtudes secretas de las plantas y las piedras, y establece
muy detalladamente el sistema de correspondencias que hay entre
las estrellas y el mundo inferior. Entre otros «secretos» de Porta se
encuentra su interés por la fisiognémica®, a partir de la cual hace
un curioso estudio sobre los parecidos animales de las caras huma-
nas. Bruno conocia ciertamente algo de la fisiognémica animal de
Porta, ya que la emplea cuando trata en Circe de la magia de Circe,
pudiéndosela también descubrir en otras de sus obras. Porta estaba
asimismo interesado en la escritura cifrada o secreta®, que asociaba
a los misterios egipcios, y era éste un interés que también compar-
tia Bruno.

Pero lo que nos concierne principalmente ahora es el Ars remi-
niscendi de Porta, tratado sobre el arte de la memoria que publicé
en Ndpoles en el ano 1602*. La imaginacién, dice Porta, dibuja las
imagenes como con un pincel en la memoria. Hay dos memorias,

227



una natural, artificial la otra, siendo el inventor de esta tltima Si-
monides. Porta consideraba que la descripcion virgiliana de las ha-
bitaciones decoradas con pinturas que Dido mostré a Eneas era en
realidad el sistema de la memoria de Dido, mediante el cual recor-
daba la historia de sus antepasados. Se pueden utilizar como luga-
res preceptos matemdticos y figuras geométricas por razon de su or-
den, segtin lo describiera Aristételes. Se debian usar como imagenes
de la memoria figuras humanas a las que se seleccionaria por ser de
algtin modo percusivas, ya muy bellas, ya ridiculas. Es provechoso
adoptar como imdgenes de la memoria pinturas de buenos artistas,
pues resultan mds percusivas y estimulan mas que las pinturas de
pintores ordinarios. Establézcanse, por ejemplo, en la memoria,
pinturas de Miguel Angel, Rafael, Tiziano. También se pueden usar
como imdagenes de la memoria los jeroglificos de los egipcios. Hay
asimismo imagenes para letras y niimeros (alude a los alfabetos vi-
suales).

La memoria de Porta es notable por sus altas cualidades estéti-
cas, pero no es sino un tipo normal de tratado de la memoria, que
adopta la tradicion escoldstica basada en Tulio y Aristételes, con las
habituales repeticiones de las reglas y las habituales complicaciones,
como es el caso de los alfabetos visuales. Podriamos estar leyendo a
Romberch o a Rossellius, salvo que no hay alusiones a la recorda-
cién del infierno y el cielo. No hay patentemente magia en este li-
bro, hasta donde yo llego a ver, y Porta condena a Metrodoro de Es-
cepsis por haber utilizado las estrellas en la memoria. Esta obrita
pone de manifiesto, sin embargo, que el filésofo ocultista de Napo-
les estaba interesado en la memoria artificial.

Una de las fuentes principales de la magia de Bruno lo constitu-
ye el De occulta philosophia (1533) de Cornelio Agrippa. En esta obra,
Agrippa no menciona el arte de la memoria, pero en De vanitate
scientiarum (1530) le dedica un capitulo en el que lo condena por
considerarlo arte vano®. Curiosamente, Agrippa condena en esta
obra todas las artes ocultas que tres anos después expondria en De
occulta philosophia, el mas importante libro de texto renacentista so-
bre magia hermética y cabalista. Se han realizado varias tentativas
para explicar las actitudes contradictorias que aparecen en estas

228

obras suyas, siendo una de las mds convincentes la consideracién de
que De vanitate scientiarum era un mecanismo de seguridad de una
clase frecuentemente empleada por escritores que trataban sobre
materias peligrosas. Poder presentar un libro contra la magia servi-
ria de proteccién en el caso de que el De occulta philosophia le oca-
stonase problemas. Tal vez no sea ésta la explicacién completa, pe-
ro hace posible la vision de que las ciencias que Agrippa llama
«vanas» en su ataque a la vanidad de las ciencias pudieran ser pre-
cisamente aquellas en las que realmente estaba interesado. La ma-
yoria de los escritores ocultistas del Renacimiento estaban interesa-
dos en el arte de la memoria, y seria sorprendente que Cornelio
Agrippa fuese una excepcién. En cualquier caso, fue del manual so-
bre magia de Agrippa de donde Bruno tomé las imdgenes magicas
de las estrellas que emple6 en su sistema de la memoria de Sombras.

Cuando Bruno publicé en Paris Sombras, en 1582, 1a obra no ha-
bria de parecer a sus contemporaneos franceses tan enteramente
extrana como le parecerd al lector actual. Aquéllos podian situarla
inmediatamente dentro de determinadas corrientes contempora-
neas. Era un libro sobre la memoria presentado como secreto her-
mético y obviamente lleno de magia. Si lo consideraban con recelo
o desaprobacién, algunos lectores desecharian el libro. Otros, im-
pregnados del neoplatonismo dominante, con su aureola magica,
tratarian de descubrir si este nuevo experto de la memoria habia
avanzado en los esfuerzos por llevar el arte de la memoria al cami-
no de la filosofia oculta, a lo que Gulio Camillo habia entregado su
vida. Dedicada a Enrique III, Sombras se encontraba claramente
dentro de la linea de descendencia del Teatro de la Memoria Her-
mética que Camillo habia presentado a Francisco I, abuelo del rey
actual.

Adn no se habian olvidado del Teatro en Francia. Un centro de
influencias ocultistas fue fundado en Paris por Jacques Gohorry,
que inauguré una especie de academia médico-magica no muy lejos
del emplazamiento en que se hallaba la Academia de Poesfa y Mu-
sica de Baif*. Gohorry, que estaba saturado de ficinianismo y para-
celsismo, escribié, con el nombre de «Leo Suavius», un cierto ni-
mero de obras extremadamente oscuras; en una de éstas, publicada

229



en 1550, Gohorry hace una breve descripcion del «anfiteatro de ma-
dera» que Camillo habia construido para Francisco I”. Aun cuando
al parecer la academia o grupo de Gohorry desaparecié en torno
a 1576, sus influencias probablemente continuaron activas, y ha-
brian incluido algunos conocimientos sobre la memoria ocultista y
el Teatro de Camillo, acerca del cual Gohorry habia escrito en tér-
minos admirativos. Ademds, sélo cuatro anos antes de la publica-
ci6én del libro de Bruno, el nombre de Camillo habia aparecido en
el Peplus Italiae, publicado en Paris, en calidad de italiano famoso,
junto a Pico della Mirandola y otros grandes nombres del Renaci-
miento®.

A finales del siglo Xv1 la tradicion ocultista habia ido incremen-
tando sus atrevimientos. Jacques Gohorry era uno de aquellos que
consideraban que Ficino y Pico habian sido demasiado timidos a la
hora de llevar a la prictica los misterios que aparecen en los escri-
tos de Zoroastro, Trismegistos y otros sabios antiguos que conocian,
y que no habian hecho suficiente uso de «<imagenes y sellos». El no
haber hecho un empleo completo de tales materias significaba, pen-
saba Gohorry, que habian fracasado en el intento de convertirse en
magos hacedores de maravillas. El sistema de la memoria de Bruno
pone de manifiesto sefalados progresos en esta direccion. Compa-
rado con Camillo, Bruno era infinitamente mads atrevido en el uso,
dentro de la memoria ocultista, de imagenes y signos notoriamente
magicos. En Sombras no vacila en usar las (supuestamente) podero-
sisimas imdagenes de los decanos del zodiaco; en Circe presenta el ar-
te de la memoria con encantamientos ferozmente magicos que pro-
fiere 1a hechicera®. Bruno pretendia poderes mucho mayores que
la apacible doma del leén o la oratoria planetaria de Camillo.

El lector de Sombras advierte en seguida la varias veces repetida
figura de un circulo marcado con treinta letras. En algunas de estas
figuras se muestran circulos concéntricos marcados con las treinta
letras [fig. 8].

En el siglo Xv1 Paris era el primer centro lulista de Europa, y nin-
gin parisiense habria dejado de reconocer en estos circulos las fa-
mosas ruedas combinatorias del arte luliano. Los esfuerzos por en-

230

&
kTS 60‘&‘;\#
S/¥jola\2

Fig. 8. Ruedas de la memoria,
en Giordano Bruno, De umbris idearum, 1582.

contrar un procedimiento que conciliase el arte cldsico de la me-
moria —con sus lugares e imagenes— y el lulismo —con sus rotatorias
figuras y letras— habian continuado incrementindose vigorosamen-
te a finales del siglo XvI. El problema debié de suscitar un interés
general, comparable al interés popular que hoy se siente por las ma-
quinas inteligentes. Garzoni, en su popular obra Piazza universale
(1578), a la que ya me he referido mas de una vez, declara que su
ambicién es producir un sistema universal de la memoria que com-
bine a Rossellius con Llull*. Si un profano en la materia, un lego co-
mo Garzoni, confiaba en llevar a cabo tal empresa valiéndose del li-
bro de texto sobre la memoria que publicara Rossellius, cuanto mas
podria un experto como Bruno confiar en producir la mdquina uni-
versal de la memoria. Educado a 1a manera de los dominicos, ade-
mas de versado en lulismo, aqui estaba seguramente el gran espe-
cialista que por fin podria resolver el problema.

231



¢Esperaremos encontrar que el Llull de Bruno sea el Llull rena-
centista y no el Llull medieval? Su circulo luliano cuenta con mas le-
tras que ninguno de los genuinamente lulianos, y también con al-
gunas pocas letras griegas y hebreas nunca empleadas en el lulismo
genuino. Sus ruedas se parecen mas a las que se observan en dia-
gramas alquimicos pseudolulianos, que asimismo usan algunas le-
tras diferentes a las del alfabeto latino. Ademas, cuando Bruno ca-
taloga las obras de Llull, incluye entre ellas el De auditu kabbalistico®.
Estas observaciones sugieren que Llull, el alquimista, y Llull, el ca-
balista, entrarian dentro de la idea bruniana del lulismo. Pero el
Llull de Bruno es aiin mds peculiar, y esta ain mas alejado del Llull
medieval de lo que lo estd en el lulismo renacentista normal. Bruno
confesé al bibliotecario de la abadia de Saint Victor que él com-
prendia el lulismo mejor que el propio Llull®, y ciertamente hay
mucho en el uso bruniano del arte que espantaria a un lulista ge-
nuino.

¢Por qué divide Bruno sus ruedas lulianas en treinta segmentos?
Pensaba ciertamente en los Nombres o atributos, pues en Paris dio
lecciones (estas lecciones no han sobrevivido) sobre los «treinta atri-
butos divinos»*. A Bruno le obsesionaba el ntimero treinta. No es
s6lo el ntmero basico en Sombras, sino que también hay treinta se-
llos en Sellos, treinta estatuas en Estatuas, y treinta «vinculos» en su
obra sobre c6mo establecer vinculos con los demonios™. Por lo que
yo sé, el inico pasaje de sus libros en el que discute el uso que da al
numero «treinta» se halla en De compendiosa architectura artis Lullii,
que publicé en Paris en el mismo afo que Sombrasy Circe. Después
de catalogar algunas de las Dignidades lulianas, Bonitas, Magnitudo,
Veritas, etc., Bruno las asimila a los Sefirotas de la Cabala:

Todas éstas [:. e., las Dignidades lulianas], los judios las reducen a diez

Sefirotas y nosotros a treinta...”

Asi pues, Bruno consideraba que las «treinta» porciones en que
se basaban sus artes eran Dignidades lulianas, hechas Sefirotas bajo
el inflyjo de la Cabala. En este pasaje rechaza el uso trinitario y cris-
tiano que Llull hizo del arte. Las Dignidades divinas, dice, repre-

232

sentan el cuatrilitero Nombre de Dios (el Tetragramaton) que los
cabalistas asimilan a los cuatro puntos cardinales del mundo, y de
ahi, mediante multiplicaciones sucesivas, al universo entero.

No resulta muy claro c6mo a partir de esta idea se llega al trein-
ta®, aun cuando parece que ese niimero estaba particularmente aso-
ciado a la magia. Un papiro griego sobre magia del siglo Iv da un
Nombre de Dios de treinta letras®. Cuando Ireneo truena contra las
herejias gnosticas, menciona que se suponia que Juan el Bautista te-
nia treinta discipulos, niimero que sugeria los treinta eones de los
gnosticos. Para que aun resulte mas susceptible de ser profunda-
mente magico, al niimero treinta se lo asocié a Simén el Mago™®. Me
inclino a pensar que la fuente en que de hecho se basaba Bruno era
la Steganographia de Tritemio, en la que se catalogan treinta y un es-
piritus, con recetas para conjurarlos. En un extracto de esta obra
que posteriormente hiciera Bruno, la lista pasa a ser de treinta es-
piritus. Entre los contempordneos de Bruno, John Dee estaba inte-
resado en el valor magico del nimero treinta. La Clavis angelica de
Dee fue publicada en Cracovia en el ano 1584* (dos afios después
del bruniano Sombras, por el que pudo haber sido influido). La Cla-
ve angélica describe la manera de conjurar «los treinta érdenes bue-
nos de los principes de aire» que rigen todas las partes del mundo.
Dee sefiala treinta nombres magicos en treinta circulos concéntri-
cos y se vale de la magia para conjurar a dngeles y demonios.

En Sombras Bruno menciona varias veces una obra suya llamada
Clavis Magna, que o bien nunca llegé a existir o bien no ha sobrevivi-
do. En la Clave Magna pudo habernos explicado la manera de usar las
ruedas lulianas como conjuros para convocar los espiritus del aire.
Pues ahi estd, creo, un secreto sobre el uso que tienen en Sombras las
ruedas lulianas. Del mismo modo en que se convierten las imagenes
del arte clasico de la memoria en imdgenes magicas de las estrellas
que han de ser empleadas para alcanzar el mundo celeste, asimismo
a las ruedas lulianas se las convierte en «Cdbala prictica», o arte de
conjurar para alcanzar demonios o dngeles allende las estrellas.

La brillante ejecucién con que Bruno encontré un modo de
combinar el arte clasico de la memoria con el lulismo descansaba,
pues, tanto en la extrema «ocultizacién» del arte clasico como en la

233



del lulismo. Instalé las imdgenes del arte cldsico en las ruedas com-
binatorias lulianas, pero las imagenes ya eran imdgenes magicas y
las ruedas eran ruedas para conjurar.

Dentro del mundo en que fue publicado, Sombras se ajustaba a
ciertas pautas bien conocidas. Pero no se sigue de ahi que no susci-
taran sorpresa alguna. Por el contrario, precisamente porque el lec-
tor contemporaneo podia comprender cudl era la empresa que Bru-
no intentaba, podia igualmente reconocer que abandonaba
salvajemente todas las precauciones y restricciones. Era un hombre
que no se detenia ante nada, que usaria no importa qué procedi-
miento magico, aun cuando estuviese prohibido o fuese peligroso,
con tal de organizar la psique desde arriba, por contacto con las po-
tencias cdsmicas, empresa esta que habia sido el sueno del decoro-
so y ordenado Camillo, pero que Giordano Bruno prosigue con mu-
cho mas alarmante atrevimiento y con métodos infinitamente mas
complejos.

¢Qué cosa es este objeto de curioso aspecto [lam. 11] sobre el
que se invita al lector a dirigir la mirada? ¢Se trata de un disco o pa-
piro de antigtiedad increible extraido de las arenas de Egipto? No.
Es mi intento de indagar en el «secreto» de las Sombras.

Tenemos unas ruedas concéntricas divididas en treinta segmen-
tos principales, cada uno de los cuales se subdivide de nuevo en cin-
co, suministrando en total 150 divisiones. En todas esas divisiones hay
inscripciones que, me temo, dificilmente resultardn legibles. Esto no
tiene importancia, pues nunca comprenderemos el asunto en todos
sus detalles. El plano pretende solamente dar una idea del esbozo ge-
neral del sistema, y también una idea de su espantosa complejidad.

¢Cémo se ha llegado a esto, y por qué nunca se ha llegado a ver
antes este objeto? Es algo muy sencillo. Nadie se ha percatado de que
con las listas de imdgenes que aparecen en el libro, cada una de las
cuales se compone de 150 imagenes dispuestas en conjuntos de 30,
se pretende marcar las ruedas concéntricas, a la manera de aquellas
que se ilustran varias veces [fig. 8]. Estas ruedas, destinadas a girar a
la manera luliana para producir combinaciones, estin marcadas con
las letras que van de la A a la Z, seguidas de algunas otras griegas y

234

hebreas hasta un total de treinta. Las listas de imagenes dadas en el
libro estan separadas en treinta divisiones marcadas por estas letras,
y cada divisién cuenta con cinco subdivisiones marcadas con las cin-
co vocales. A estas listas, cada una de 150 imagenes, se las destina por
tanto a que senalicen las ruedas concéntricas rotatorias. Eso es lo que
yo he hecho en el plano, transcribiendo las listas de imagenes en rue-
das concéntricas divididas en treinta segmentos con cinco subdivi-
siones para cada uno de ellos. El resultado es ese objeto con aire de
antiguo Egipto, sin duda altamente magico, pues las imagenes de la
rueda central son las imdgenes de los decanos del zodiaco, las de los
planetas, las de las mansiones de la Luna, y las imagenes de las casas
del horéscopo.

En la rueda central del plano he transcrito las descripciones de
estas imdgenes a partir del texto de Bruno. Esta rueda central, re-
pleta de inscripciones, es la central de energia astral, podriamos de-
cir, que hace funcionar al sistema entero.

Reproduzco aqui (tomdndolo de la edicién de Sombras de 1886)
las dos primeras pdginas de la lista bruniana de las imagenes, que
han de ser ubicadas en la rueda central del sistema. En el encabe-
zamiento de la primera pdgina [lam. 12 a] leemos: «Las imdgenes de
las faces de los signos, a partir de Teucro el Babilonio, que pueden
ser usadas en el presente arte». Aparece un grabado del signo Aries,
y se dan descripciones de las «faces» primera, segunda y tercera de
Aries, es decir, las imdgenes de los tres decanos de este signo. En la
pagina siguiente [lam. 12 b] estdn Tauro y Géminis, cada uno con
sus tres imagenes de decanos. Se ha de advertir que las imdgenes tie-
nen al lado la letra A seguida de las cinco vocales (Aa, Ae, Ai, Ao,
Au); viene después B con las cinco vocales. Todo el resto de la lista
estd analogamente caracterizado con las treinta letras de la rueda,
cada una de ellas con sus cinco subdivisiones vocilicas. Y todas las
demads listas estin caracterizadas de una manera similar. Son estas
caracterizaciones las que informan de que las listas de imagenes han
de ser inscritas en ruedas concéntricas.

Limitindonos a los tres signos zodiacales que aparecen en las pa-
ginas reproducidas del texto, comprobamos que las imdgenes des-

235



critas para los decanos de Aries son: (1) un hombre enorme y oscu-
ro con ojos encendidos vestido de blanco; (2) una mujer; (3) un
hombre que sostiene una esfera y un baculo. Las de Tauro son: (1)
un hombre arando; (2) un hombre portando una llave; (3) un hom-
bre portando una serpiente y una lanza. Las de Géminis son: (1) un
hombre que se dispone a servir, portando una vara; (2) un hombre
cavando y un taniedor de flauta; (3) un hombre con una flauta.
Estas imagenes derivan de la erudicién y la magia de las estrellas
de los antiguos egipcios®. Los trescientos sesenta grados del circulo
zodiacal se distribuyen entre los doce signos del zodiaco, cada uno
de los cuales se subdivide en tres «faces» con diez grados cada una.
Estas ultimas son los decanos, cada uno de ellos asociado a una ima-
gen. Las imdgenes de los decanos nos remontan a los dioses sidera-
les del antiguo Egipto; las listas de éstos se conservaban en los archi-
vos de los templos egipcios, de donde pasaron al saber de la magia
astral de la antigiiedad tardia, transmitidos a través de textos cuya au-
toria a menudo se atribuye a Hermes Trismegistos, a quien se asocia
particularmente con las imdgenes de los decanos y su magia corres-
pondiente. Estas imagenes varian segiin las diferentes fuentes, pero
no tenemos que buscar textos remotos y dificultosos para hallar la
fuente que Bruno usa para las imagenes de los decanos. Para la ma-
yor parte de su magia Bruno usé fuentes impresas facilmente accesi-
bles, confidandose principalmente al De occulta philosophia de Enrique
Cornelio Agrippa; éste introduce su lista de las imagenes del zodiaco
con estas palabras: «<Hay en el zodiaco treinta y seis imagenes... so-
bre las que escribi6é Teucro el Babilonio». Bruno copi6 este encabe-
zamiento para el comienzo de su lista de imagenes de decanos, que
tomo, a veces con ligeras variaciones, de la lista dada por Agrippa*.
Después de las treinta y seis imagenes de los decanos figuran, en
la lista de imdgenes astrales de Sombras, cuarenta y nueve imagenes
de los planetas, con siete imagenes para cada uno. Encabeza cada
grupo de siete imdgenes un grabado convencional del planeta res-
pectivo. He aqui algunos ejemplos de estas imagenes planetarias:

Primera imagen de Saturno: Un hombre con cabeza de ciervo sobre un

dragén, con un bitho en la mano derecha, que come una serpiente.

236

Tercera imagen del Sol: Un joven, coronado, que porta flecha y aljaba,
de cuya cabeza saltan rayos de luz.

Primera imagen de Mercurio: Un hermoso joven con cetro, en el que,
opuestas la una a la otra, se entrelazan dos serpientes, que con sus cabezas
se afrontan.

Primera imagen de la Luna: Una cornigera mujer cabalgando en un

delfin; en su mano derecha, un camaleén; en su izquierda, un lirio.

Como se puede ver, tales imagenes son expresivas de los dioses
planetarios y sus influencias, a la manera de los talismanes planeta-
rios. Bruno derivé la mayor parte de las cuarenta y nueve imiagenes
de la lista de imagenes planetarias que aparecen en el De occulta phi-
losophia de Agrippa®.

Se muestra seguidamente en la lista bruniana la imagen del Dra-
co lunae junto con las imagenes de las veintiocho mansiones de la
Luna, es decir, de las estaciones de la Luna en cada dia del mes. Es-
tas imagenes expresan el papel que desempena la Luna y sus movi-
mientos al pasar por las influencias zodiacales y planetarias. Tam-
bién estas imagenes las tomé Bruno, con sélo ligeras variaciones,
del De occulta philosophia®.

Tenemos que considerar todas estas imagenes astrales en el con-
texto del De occulta philosophia para percatarnos de lo que Bruno in-
tenta llevar a cabo. En el libro de texto sobre magia de Agrippa, esas
listas de imagenes aparecen en el libro segundo, sobre magia celes-
tial, relativo a las operaciones del mundo intermedio, el de las es-
trellas —intermedio si se compara con el mundo inferior elemental
sobre el que trata el libro primero y el mundo supraceleste al que
dedica el libro tercero—. Uno de los modos de operar (segun esta es-
pecie de pensamiento mdgico) sobre el mundo celeste es a través de
imagenes magicas o talismanicas de las estrellas. Bruno traslada ta-
les imagenes celestes al interior de la mente, aplicindolas a la me-
moria mediante el empleo, en calidad de imdgenes de la memoeoria,
de las imagenes celestes, como si guarneciese el mundo interior de
la imaginacién con las estrellas, o como si reprodujese en el interior
el mundo celeste.

Por 1ltimo, siguiendo un grabado que representa las doce casas

237



en las que se divide el horéscopo, Bruno proporciona una lista de
treinta y seis imagenes, tres para cada una de las doce casas. Estas
imdgenes son expresivas de los aspectos de la vida con los que se su-
pone que estan conectadas las casas del hordscopo: nacimiento, ri-
queza, hermanos, padres, hijos, enfermedad, casamiento, muerte,
religién, dominios, mercedes, encarcelamiento. Se conectan débil-
mente con las imdgenes tradicionales de las casas, tal como se las
puede ver, por ejemplo, en un calendario de 1515*. Pero Bruno ha
hecho extranas variaciones y anadidos, de suerte que se produce
una lista muy excéntrica de imagenes que probablemente se debe
por completo a su propia inventiva. Vémosle aqui trabajando en la
«composicién» de imigenes magicas, tema al que posteriormente
dedicard un libro entero.

Tales son, pues, las 150 imdgenes impresas en la rueda central de
la memoria madgica. El cielo entero, con todas sus complejas in-
fluencias astrolégicas, estd contenido en esta rueda. Las imadgenes
de las estrellas formaban combinaciones y circunvoluciones segin
giraban las ruedas. Y la mente sefiera que tuviese el cielo y todos sus
movimientos e influencias impresos en su memoria mediante ima-
genes magicas estaba verdaderamente en posesion de un «secreto»
que valia la pena conocer.

En las paginas introductorias de Sombras, el arte de la memoria,
a punto de ser revelado, se presenta como un secreto hermético; se
nos dice que de hecho es Hermes quien lo transmite al filésofo a
través del libro que lo contiene®. Ademas, el titulo del libro, De um-
bris idearum, estd tomado de una obra magica, el nigromdntico co-
mentario de Cecco d’Ascoli a la Esfera de Sacrobosco, en el que se
menciona un Liber de umbris idearum®. ;Qué son, pues, las magicas
«sombras de las ideas» que han de ser la base del sistema hermético
de la memoria?

La mente de Bruno trabaja sobre unas lineas que con extrema-
da dificultad puede rescatar el hombre moderno -las mismas lineas
que la mente de Ficino sigue, también, en De vita coelitus comparan-
da—: que las imagenes de las estrellas son intermediarias entre las
ideas del mundo supraceleste y el mundo elemental subceleste. Me-
diante la disposicién o la manipulacién o el uso de las imagenes as-

238

trales, manipulamos formas que estdn en un estadio mas préximo a
la realidad que los objetos del mundo inferior, todo lo cual depen-
de de las influencias estelares. Podemos actuar sobre el mundo in-
ferior, transformar las influencias estelares que sobre él se ejercen,
si sabemos cémo disponer y manipular las imdgenes de las estrellas.
De hecho, las imdgenes de las estrellas son las «sombras de las
ideas», sombras de la realidad que estin mas proximas a la realidad
que las sombras fisicas del mundo inferior. Tan pronto como apre-
hendemos este punto de vista (para el hombre moderno, funda-
mentalmente inaprensible), muchos misterios de Sombras quedan
despejados. El libro que Hermes entrega al filésofo es el libro «so-
bre las sombras de las ideas contraidas para la escritura interna»,
es decir, que contiene una lista de imdgenes magicas de las estrellas
que se han de imprimir en la memoria.
Se las ha de usar con las rnedas giratorias:

Asi como las ideas son las formas principales de las cosas, de acuerdo
con las cuales todo esta formado [...] asi hemos de formar en nosotros mis-
mos las sombras de las ideas [...] de suerte que se las pueda adaptar a to-
das las formaciones posibles. Las formamos en nosotros como en la revolu-

cién de las ruedas. Si conoces otro procedimiento, inténtalo®.

Imprimiendo en la memoria las imagenes de los «agentes supe-
riores», conoceremos desde arriba las cosas de abajo; las cosas infe-
riores se organizaran a si mismas en la memoria tan pronto como
hayamos organizado en ella las imagenes de las cosas mds altas, las
cuales contienen la realidad de las cosas inferiores en una forma
mas elevada, en una forma mas cercana a la realidad ltima.

Las formas de animales deformes son bellas en los cielos. Los metales
no luminosos brillan en sus planetas correspondientes. Ni el hombre, ni los
animales, ni los metales son aqui como alli son [...] iluminandote, vivifi-
cdndote, uniéndote, conformandote a los agentes superiores, avanzaras en

la concepcién y retencién de las especies®.

¢Cémo se ha de conformar el adepto a los agentes superiores?

239



Conformandose internamente a las imdgenes astrales, por medio de
las cuales las especies individuales del mundo inferior se unifican.
Una memoria astral de esta indole no sélo dara conocimiento sino
poderes:

Hay en tu naturaleza primordial un caos de elementos y niimeros, mas
no sin orden y secuencia [...] Hay, como puedes ver, ciertos intervalos dis-
tintos [...] En uno estd impresa la figura de Aries; en otro, Tauro, y lo mis-
mo para el resto [de los signos del zodiaco] [...] Hay que formar el caos in-
forme [...] es necesario para el control de la memoria que los nimeros y
los elementos sean dispuestos ordenadamente [...] mediante ciertas for-
mas memorables [las imdgenes del zodiaco] {...] Te digo que si consideras
esto con solicitud podras alcanzar un arte figurativo tal que ayudara no s6-
lo a la memoria, sino también a todas las potencias del alma de una mane-

ra maravillosa®.

¢A qué nos recuerda estor Seguramente al sistema de la memoria
de Metrodoro de Escepsis, quien hacia uso del zodiaco y probable-
mente de las imagenes de los decanos como sistema de lugares de su
memoria. El sistema metrodoriano se ha convertido en un sistema
magico. En lo que se refiere a las fundamentales imagenes zodiaca-
les, las imdgenes planetarias, las imdgenes de las estaciones lunares,
las imdgenes de las casas del hordscopo del catdlogo bruniano de
imagenes magicas, el sistema avanza por las ruedas de la memoria,
formando y reformando, a partir del plano celeste, los patrones del
universo. Y el poder para realizarlo depende de la filosofia herméti-
ca, en la que el hombre tiene un origen divino y estd organicamen-
te relacionado con los Gobernadores astrales del mundo. En «tu na-
turaleza primordial» las imdgenes arquetipicas existen en confuso
caos; la memoria magica las aparta del caos y restaura su ordenacion;
devuelve al hombre sus poderes divinos.

Rodeando el circulo central o rueda de las imdgenes estelares
—central de energia de la memoria magicamente animada-, el lec-
tor percibird en el plano otros circulos o ruedas, todos ellos anota-
dos con 150 articulos divididos en grupos de 30. Una vez mais sigo

240

cuidadosamente las instrucciones de Bruno, pues ademas de la lista
de las 150 imdgenes estelares, €l incluye asimismo otras tres listas de
150 articulos cada una, marcados todos ellos con las letras corres-
pondientes a las letras de las 30 divisiones de las ruedas y subdividi-
dos en grupos de 5, marcados con las vocales. Es evidente que estas
otras tres listas se han de anotar en las ruedas que son concéntricas
a la rueda de las imagenes de las estrellas.

En la rueda que en el plano rodea seguidamente la rueda de las
imagenes de las estrellas estin anotados los articulos en la lista que
comienza de la siguiente manera: Aa Oliua; Ae Laurus, Ai Myrthus;
Ao Rosmarinum; Au Cypressus™. Como se puede apreciar, todos estos
articulos pertenecen al mundo vegetal. En la lista también hay aves,
animales, piedras y metales, artefactos y otros objetos, que en extra-
fno revoltijo incluyen incluso objetos sacros (aram, septem candelabra).
Al parecer, representan, a,grandes rasgos, los mundos vegetal, ani-
mal y mineral, mas también se incluyen objetos fabricados, de mo-
do que la clasificacién da en demasia idea de la extraordinaria mez-
colanza. La idea es, creo, representar en esta rueda los niveles
inferiores de la creacidn, el vegetal, el animal y el mineral, movién-
dose en dependencia de la rueda celeste.

La rueda siguiente del plano (la tercera desde el centro) esta
anotada con la lista que empieza: Aa nodosum; Ae mentitum; Ai inuo-
lutum; Ao informe, Au famosum™. Estos articulos son todos adjetivos
[nudoso, falseado, enrollado, informe, famoso]. Por qué han sido
enunciados en acusativo es algo que no acierto a explicar, y aun me-
nos me explico la extraordinaria seleccién de los 150 adjetivos de es-
ta lista.

Por tltimo, en las ruedas exteriores del plano se anotan los 150.
articulos de la lista que comienza:

Aa Rhegima panem castanearum

Ae Osiris in agriculturam
Ai Ceres in iuga bovum
Ao Triptolemus  serit

Au Pitumnus stercorat™®.

241



Traducido quiere decir: «Rhegima: [el inventor del] pan de cas-
tanas; Osiris: [el inventor de la] agricultura; Ceres: [la inventora de
los] yugos de los bueyes; Triptélemo: [el inventor de la] siembra; Pi-
tumno: [el inventor del] abono».

En el plano pongo el nombre del inventor en la rueda mas ex-
terna y la descripcién de la invencién en la rueda inmediatamente
adjunta. Puede que al lector le sea posible seguir esta serie en el pla-
no. Las cinco citadas antes se encuentran en el centro de la mitad
inferior de la rueda mas externa.

Ningun estudioso de Giordano Bruno ha investigado nunca esta
lista; y aiin menos se ha percatado nadie de que las imagenes de las
figuras humanas han de ser ubicadas en la rueda exterior de un sis-
tema de la memoria que estd organizado y magicamente animado
por las imagenes estelares de la rueda central. En mi opinidn, esta
rueda merece solicita atencion. En lo que sigue trataré de dar una
impresion, sin por ello mencionar en toda su extensién los nombres
y las invenciones asociadas a ellos, de la extraordinaria procesién
que ante nosotros gira en esta rueda.

Después del grupo de la agricultura que acabamos de citar, fi-
guran los inventores de los instrumentos y procedimientos primiti-
vos. Erictonio invent6 el carro; Pirodes ensefié a encender fuego
con pedernal. Los inventores de la viticultura incluyen a Noé; Isis
fue la primera que dio ordenacién a los jardines; Minerva ensené
el uso del aceite; Aristeo descubrié la miel. Aparecen a continua-
cion los inventores de las trampas, la caza y la pesca. Seguidamen-
te, llega un grupo que contiene personajes tan poco conocidos co-
mo Sargo, inventor de la cesteria, o Doxio, de la construccion con
adobe. Entre los inventores de utensilios se encuentran Talo, in-
ventor de la sierra, y Parug, del martillo. A continuacién desfilan la
alfareria, el arte de hilar, la tejeduria, el remiendo del calzado, con
Corebo como alfarero. Después pasan ante nosotros varios inven-
tores con extranos nombres en calidad de descubridores —para se-
leccionar unos pocos ejemplos— de los peines, las alfombras o las
barcas™.

Ahora que ya han aparecido los inventores de las técnicas fun-
damentales de una civilizacién avanzada, la revolucién de las ruedas

242

comienza a mostrarnos otras clases de actividades humanas. Cito
por entero los grupos My N:

Ma Quirén cirugia

Me Circe fascinacion

Mi Farfacon nigromancia

Mo  Aiguam circulos

Mu Hostanes vinculacién con demonios
Na Zoro astromagia

Ne Suah quiromancia

Ni Caldeo piromancia

No Atalo hidromancia

Nu  Prometeo sacrificio de bueyes®.

iQué esplendente visién de los inventores de las artes magicas y
demoniacas! Aqui esta Circe, la hechicera —que siempre serd figura
dominante en la imaginacién bruniana—, haciendo su primera apa-
ricién en las obras de Bruno. Aqui estd el inventor de la «vincula-
cién con demonios», materia que mas tarde tratara Bruno bajo
treinta encabezamientos. Aqui estid Zoroastro, mago supremo.

Pero ¢por qué termina este grupo con el «sacrificio de bueyes»?
Parece que los grupos quinarios tienen como principio que su pri-
mera figura esté vinculada al grupo precedente, en tanto que la ul-
tima figura se vincula a la temdtica subsiguiente. La insinuacién del
sacrificio religioso ligada a Prometeo nos prepara para los conduc-
tores e inventores religiosos de los grupos O, Py Q, que ahora estan
a punto de surgir ante nuestra vista por la revolucion de las ruedas.
Estos incluyen a Abel, que sacrificé rebanos: a Abraham, que inven-
t6 la circuncision; a Juan el Bautista, que bautizo; a Orfeo, que in-
vent6 las orgias; a Belo, que invento los idolos; a Kemis, que inven-
t6 los enterramientos en piramides. Asi pues, figuras del Antiguo
Testamento y una del Nuevo Testamento aparecen en la fantasma-
gorica procesion™.

Después de la magia y la religion -ligadas indisolublemente en-
tre si y vistas como una sola—, llegamos a los magos inventores de las
artes visuales y musicales.

243



Ra Mircanes figuras de cera

Re Giges pintura

Ri Marsias la flauta

Ro Tubal la lira

Ru Anfién las notas musicales®”.

En el grupo siguiente se da una relacién de los inventores de ins-
trumentos musicales, y se nos lleva a continuacién, a través de Nep-
tuno, domador de caballos, a los ejercicios ecuestres e inventores
conectados con el arte militar.

Encontramos ahora una invencién esencial:

Xe Theut inventor de la escritura con letras®s.

He aqui a Thot-Hermes como inventor de la escritura. Tras el sa-
bio egipcio pasamos a la astronomia, la astrologia y la filosofia, a Ta-
les y Pitdgoras, y a una extrafia mezcolanza de nombres y nociones:
Ya Naufides sobre el curso del sol
Ye Endimién sobre la luna
Yi Hiparco sobre el movimiento hacia la izquierda de la esfera

de las estrellas fijas

Yo Atlas sobre la esfera
Yu Arquimedes sobre el cielo de cobre
Za Cleéstrato sobre los doce signos

Ze Arquitas sobre el cubo geométrico
Zi Jendfanes sobre los mundos innumerables
Zo Platén sobre las ideas y a partir de las ideas (in ideas et ab ideis)

Zu Raimundo sobre los nueve elementos®.

En esta coleccién figura uno de los mas grandes astrénomos de
la antigtiedad, Hiparco; asi como el modelo que de los cielos hicie-
ra Arquimedes; los «mundos innumerables», de los que aqui se nos
dice que los inventé Jendfanes; a Platén sobre las Ideas. Y, final-

mente, aparecen Raimundo Lulio y su arte, basado en nueve letras
o elementos.

244

Esta revolucién de la rueda de la memoria es quizd la mds reve-
ladora de todas. L.os mundos innumerables, que habian de ser as-
pecto tan relevante de la filosofia de Bruno, son mencionados aqui
por primera vez. Y el hecho de que la procesion de los inventores,
que a través de la magia y la religion maégica llega a la filosofia y al
lulismo, nos coloca en el campo de los propios intereses de Bruno,
y en los extranos contextos donde €l descubria esos intereses, lo su-
braya la primera figura del grupo (marcado con una letra griega)
que sigue inmediatamente al grupo Z:

lIor. in clauim et umbras®®.

A primera vista puede parecer inexplicable, pero se explica con
facilidad. Bruno se refiere constantemente en Sombras a un libro su-
yo, la Clavis Magna, que no.ha sido conservado. El inventor de la
«clave» y de las «<sombras» es Iordanus Brunus, en la forma abrevia-
da de «lor», autor de la Clavis Magna y del De umbris idearum. Insta-
la su propia imagen en la rueda, pues ¢acaso no ha producido una
muy grande invencién? {Ha encontrado el modo de usar las ruedas
lulianas!

Después de este climax, el lector se sentird inclinado a volver a
sentarse y descansar. Pero hemos de seguir la rueda hasta el final, si
bien con una selecciéon muy breve de los tiltimos nombres®. Aqui es-
ta Euclides; también Epicuro caracterizado por la «libertad del al-
ma»; también Filolao, que explicé «la armonia implicita en las co-
sas» (y al que se alude constantemente en las obras brunianas como
precursor de Copérnico); también Anaxigoras, otro de los filésofos
favoritos de Bruno. Y por fin llegamos al altimo nombre, al dltimo
de los 150 inventores y grandes hombres cuyas imdgenes giran en la
rueda de la memoria. Este es:

Mélico in memoriam®™.
(El lector puede encontrar el nombre en el plano, a la izquierda

de «Rhegima», con el que hemos comenzado.) Mélico es Siméni-
des, el inventor del arte clasico de la memoria. ;Qué cabal resulta

245



que con Simoénides termine la procesién y que, con su nombre, la
rueda vuelva a su comienzo! Pues a lo largo de toda la historia del
arte de la memoria no ha existido sin duda una manifestacién mds
extraordinaria de la tradicién que el sistema de la memoria que he-
mos desenterrado de las Sombras®.

Bruno gira pesadamente en torno al De inventoribus rerum (1499)
de Polidoro Virgilio, pues sus inventores y muchos de los nombres
que emplea pertenecen a la tradicién. Pero, por otro lado, otros son
en verdad extranos y no he podido dar con sus pistas. El predomi-
nio de nombres barbaros y magicos da a la lista un cardcter curio-
samente arcaico. La rueda de los inventores nos muestra —a través
de la presentacién de la historia entera de la civilizacién humana—
los intereses, las actitudes, la mente misma del propio Bruno. El
acento que pone en magias de toda laya, la inclusién de los nom-
bres de magos «demoniacos», pone de manifiesto que ésta es la me-
moria de un mago extremo. La osada combinacién de magia y reli-
gion cuando aparecen los ritos y sacrificios religiosos en la rueda
nos revela al mago que creia en la religién magica, que abogara por
el resurgimiento de la religién magica de los egipcios®™. Y segiin gi-
ra la rueda hacia la filosofia, la astronomia, los «<mundos innumera-
bles», caemos en la cuenta de hasta qué punto todos estos intereses
capitales de Bruno se confunden en la mente del mago. Hay en el
sisterna una especie de racionalismo que, enhebrando, en los extre-
mos de la magia y la procesién de los inventores, la tecnologia con
la filosofia a través de la magia, nos presenta una historia de la civi-
lizacién curiosamente moderna.

Desde el punto de vista de la memoria, estas imdgenes pertene-
cen a la misma vieja tradicién que ubicaba a los practicantes nota-
bles de las artes y las ciencias en el fresco de la Sala Capitular de San-
ta Maria Novella [lam. 1], y que hacia que Rossellius «ubicase» a
Plat6n y Arist6teles para recordar la teologia y la filosofia®®. La lista
bruniana de las imagenes de inventores que se han de usar como
imédgenes de la memoria estd en cuanto tal —por més extrafio que
sea el uso que se hace de la tradicién- completamente dentro de la
tradicién ortodoxa del arte clasico. Mediante la ubicacién de todas
estas imdgenes percusivas y activas de personajes notables en la rue-

246

da, Bruno persigue la meta de combinar el arte cldsico de la me-
moria con el lulismo. Las ruedas giratorias del arte luliana se han
convertido en lugares aptos para la recepcién de imdagenes.

Las imagenes mas poderosas del sistema son las imdgenes magi-
cas de la rueda central. En el Ars memoriae que se incluye en el libro,
y que sigue las pautas tradicionales «adherennianas» en el trata-
miento dado a los lugares y las imdgenes, Bruno discute diferentes
clases de imagenes de la memoria, que considera tienen grados di-
ferentes de potencia, estando algunas mas proximas a la realidad
que otras. A las que tienen un grado mads elevado de potencia, por
ser las menos opacas a la realidad, Bruno las llama sigill**. En estos
pasajes, creo que Bruno estd explicando el uso que da en su sistema
de la memoria a los 150 sigilli, o sellos magicos, o imagenes astrales.

¢Como funcionaba el sistemar Magicamente, desde luego; por es-
tar basado en la central de energia de los sigilli, las imagenes de las
estrellas, que estin mas unidas a la realidad que las imdgenes de las co-
sas del mundo sublunar, y que transmiten las fuerzas astrales, las
«sombras» que hacen de intermediarias entre el mundo ideal supe-
rior a las estrellas” y los objetos y eventos del mundo inferior.

Pero no es suficiente decir vagamente que las ruedas de la me-
moria funcionaban por magia. Se trata de una magia altamente sis-
tematizada. La sistematizacion es uno de los puntos clave de la mente
de Bruno; hay en él una compulsién hacia sistemas y sistematizacio-
nes de su mnemonica que le impulsé durante toda su vida a la bus-
queda perpetua del sistema correcto. Mi plano no reproduce la in-
tegra complejidad del sistema, en el cual las cinco subdivisiones
giran independientemente dentro de los treinta compartimientos
de las ruedas®. Asi pues, las imdgenes de los decanos del zodiaco, las
imégenes de los planetas, las imdgenes de las estaciones lunares se
conformarian y se reformarian en las siempre cambiantes combina-
ciones, en conexién con las imagenes de las casas. ¢Pretendia Bru-
no con el uso de estas siempre cambiantes combinaciones de ima-
genes astrales formar en la memoria una suerte de alquimia de la
imaginacion, una piedra filosofal psiquica por medio de la cual se
percibiria y recordaria toda posible ordenacién y combinacion de

247



los objetos del mundo inferior: plantas, animales, piedras? Y que
con la configuracién y reconfiguracién de las imagenes de los in-
ventores en funcién de la configuracién y reconfiguracién de las
imagenes astrales de la rueda central se habria de recordar, desde
arriba, toda la historia de la humanidad, todos sus descubrimientos,
pensamientos, filosofias, producciones?

Una memoria de esta indole habria de ser la memoria de un
hombre divino, de un mago con poderes divinos por los que su ima-
ginacion se elevaria hasta las operaciones de las potencias césmicas.
Y una tentativa de esta indole habria de descansar en el supuesto
hermético de que la mens del hombre es divina, relacionada, por sus
origenes, con los Gobernadores astrales del mundo, capaces de re-
flejar y regir el universo.

La magia supone que las fuerzas que recorren el universo pue-
den ser usadas una vez que el operador conoce la manera de cap-
turarlas. Como he subrayado en mi otro libro, la concepcién rena-
centista de un universo animistico, movido por la magia, preparaba
el camino para la concepcién de un universo mecanico, movido por
las matematicas®. En este sentido la visién bruniana de un universo
animistico recorrido por unas mismas leyes magico-mecanicas es
una prefiguracion, en términos magicos, de la visién del siglo XVII.
Pero el interés principal de Bruno no era el mundo exterior, sino el
interior. Y en sus sistemas de la memoria vemos el esfuerzo por po-
ner en marcha las leyes magico-mecdnicas, no externamente, sino
dentro, mediante la reproduccién psiquica de los mecanismos ma-
gicos. La traduccién a términos matemdticos de esta concepcion
magica ha sido lograda solamente en nuestros dias. El supuesto bru-
niano de que las fuerzas astrales que gobiernan el mundo externo
operan también en el interior, donde se las puede reproducir o
aprehender a fin de que apliquen una memoria magico-mecanica,
parece ponernos curiosamente en las inmediaciones de las maqui-
nas inteligentes, que son capaces de realizar, por medios mecdnicos,

muchas de las funciones del cerebro humano.

No obstante, un acercamiento a Bruno desde el dngulo de las
maquinas inteligentes ni siquiera comienza a explicar los esfuerzos

248

brunianos. Pues en el universo hermético en que Bruno vivia no se
habia proscrito lo divino. Las fuerzas astrales eran instrumentos de
lo divino; y mds alld de las operativas estrellas habia atin formas di-
vinas mas elevadas. Y la forma mais elevada de todas era para Bruno
el Uno, la unidad divina. El sistema de la memoria pretende la uni-
ficacién, desde un plano estelar, como preparacién para llegar a la
mas elevada Unidad. Para Bruno la magia no era un fin en si mis-
mo, sino un medio para llegar al Uno que hay detras de las apa-
riencias.

Esta cara de Bruno no estd ausente en Sombras. Por el contrario,
el libro se inicia en este plano, y los lectores que comiencen el libro
por el comienzo, por las «treinta intenciones de las sombras» y los
«treinta conceptos de las ideas», aun cuando no lleguen a recono-
cer enteramente el sistema magico de la memoria que se basa en el
nimero treinta, del que estos treinta preliminares sirven de intro-
duccién, al menos podrian aceptar que el libro es una especie de
mistica neoplaténica. Mi punto de vista, en cambio, es que s6lo des-
pués de haber bregado con el sistema de la memoria es posible acer-
carse a los treinta preliminares misticos y filos6ficos. No puedo pre-
tender haberlos comprendido enteramente, pero al menos
comenzamos a percibir algo de su deriva.

La primera de las «treinta intenciones de las sombras» comienza
con «el Dios uno» y una cita del Cantar de los cantares: «Me sent€ a la
sombra de aquel al que yo deseaba»™. Uno debe sentarse a la som-
bra de lo bueno y lo verdadero. Encaminarse hacia ello a través de
los sentidos internos y de las imdgenes que hay en la mente huma-
na es sentarse a la sombra. Se presentan a continuacién «intencio-
nes» sobre la luz y la oscuridad, y sobre las sombras, que descendien-
do de la unidad supersustancial se desglosan en la muchedumbre
infinita de los seres; descienden desde lo supersustancial hacia sus
vestigios, imagenes y simulacros™. Las cosas inferiores estan conec-
tadas con las mds altas, y las mds altas con las inferiores; con respec-
to a la lira del Apolo universal hay una continua ascensién y caida a
través de la cadena de los elementos™. Si los antiguos sabian el mo-
do a través del cual la memoria, partiendo de la muchedumbre de
las especies memorizadas, podia llegar a la unidad, no nos lo ense-

249



naron” (pero Giordano Bruno nos lo ensenard). En la naturaleza
todo estd en todo. Asi pues, todo el intelecto estd en todo. Y la me-
moria puede memorizarlo todo a partir de todo™. El caos de Ana-
xagoras es variedad sin orden; debemos poner orden en la variedad.
Mediante las conexiones de lo superior con lo inferior se alcanza al-
go hermoso, el mundo®. La concordancia que hay entre las cosas
superiores e inferiores es la cadena de oro que va de la tierra al cie-
lo™. Estas conexiones son una ayuda para la memoria, como se po-
ne de manifiesto en el poema subsiguiente en el que Aries actda so-
bre Tauro, Tauro sobre Géminis, Géminis sobre Cincer y asi
sucesivamente”. (Se ofrece a continuacién en el libro un poema so-
bre los signos del zodiaco.) Posteriores «intenciones» tratan sobre
una especie de ptica mistica o magica, y sobre el sol y las sombras
que aquél proyecta.

Igualmente, los «treinta conceptos de las ideas» presentan un ca-
racter gnémico. (Algunos de ellos los hemos citado ya.) El intelecto
primero es la luz de Anfitrite. Estd difundido por doquier; es la
fuente de la unidad en que lo innumerable se hace una sola cosa™.
Las formas de los animales deformes, en el cielo son hermosas; los
metales no luminosos brillan en sus planetas correspondientes; ni el
hombre, ni los animales, ni los metales son aqui como son alli. Sien-
do iluminado, vivificado, unificado y conformado segun los agentes
superiores, avanzaras en la concepcién y retencién de las especies’™.
La luz contiene la vida primera, la inteligencia, la unidad, todas las
especies, las verdades supremas, los ntiimeros, los grados de las co-
sas. Asi pues, lo que en la naturaleza es diferente, contrario, diver-
so, alli es idéntico, congruente, Uno. Intenta, por consiguiente, con
todas tus fuerzas, identificar, coordinar y unir las especies recibidas.
No perturbes tu mente ni confundas tu memoria®. De todas las for-
mas del mundo, las preeminentes son las formas celestes®. Por ellas
llegards, a partir de la confusa pluralidad de las cosas, a la unidad.
Se comprenden mejor las partes del cuerpo cuando se las toma jun-
tas que cuando se las toma separadamente. Asi pues, cuando se to-
man en consideracién las partes de las especies universales no se-
paradamente, sino en la relacién que tienen con el orden que las
subyace, ;qué no podremos memorizar, entender y obrar?® El Uno

250

es el esplendor de la belleza en todo. El Uno es el brillo que brota
de la muchedumbre de las especies®. La formacién de las cosas en
el mundo mas bajo es inferior a la forma verdadera, es una degra-
dacién de su vestigio. Asciende, pues, adonde las especies son puras,
o estan formadas con la forma verdadera®. Todo lo que viene des-
pués del Uno es necesariamente multiple y numeroso. A‘sf pues, en
la grada mas baja de la escala de la naturaleza esta el nimero infi-
nito, en la grada mas alta la infinita unidad®. Asi como las ideas sor}
las formas principales de las cosas, en cuya conformidad todo esta
formado, asimismo hemos de formar en nosotros mismos las som-
bras de las ideas. Las formamos en nosotros, como en la revolucion
de las ruedas®. '

En los parrafos precedentes he ensartado una detras de otra ci-
tas sacadas de las «treinta intenciones de las sombras» y de los
«treinta conceptos de las ideas». A estos dos conjuntos de treinta de-
claraciones los encabezan treinta letras, que son las mismas que las
letras de las ruedas, y estdn ilustradas en el texto con ruedas marca-
das con las treinta letras. Esto prueba, creo, que los dos grupos de
treinta misteriosas sentencias tratan realmente sobre el sistema de la
memoria con sus ruedas basadas en el treinta, sobre una manera de
agrupar, coordinar y unificar en la memoria la multiplicidad de los
fenémenos, lo cual se logra basando la memoria en las formas su-
periores de las cosas, en las imdagenes astrales que son las «sombras
de las ideas».

Las treinta «intenciones» incluyen, creo, el elemento wvolunias,
en el sentido de voluntad de amor a la verdad, lo cual era un as-
pecto de la memoria artificial de Llull. De aqui ql'le s'e empiece con
la poesia amorosa del Cantar de los cantares. Y es 51gn1ﬁc‘atlvo que la
rueda de la que se dice ser del «tipo de las intenciones ideales» ten-
ga un sol en el centro, emblema de los esfuerzos internos. de Bruno
por llegar a la Luz Una, que ha de aparecer en la memoria cuand.o,
mediante las complejas técnicas del sistema magico de la memoria,
se haya coordinado en ésta toda la multiplicidad de las apariencias.

Esta obra extraordinaria, la primera de Bruno, es, creo, la gran
clave de toda su filosofia y perspectivas, que pronto expresaria en

251



los didlogos italianos que publicaria en Inglaterra. He apuntado en
otro lugar® que el didlogo que sirve de obertura a Sombras, en el que
Hermes presenta el libro sobre la memoria, implica el concepto del
sol naciente de la revelacién egipcia haciendo frente a los pedantes,
lo que recuerda mucho los conceptos de la Cena de le ceneri en la que
Bruno defiende contra los pedantes el heliocentrismo copernicano.
El sol interior al que se llega en Sombras es la expresion interior de
lo que seria el «copernicanismo» de Bruno, de lo que seria su uso
del heliocentrismo como suerte de portento que anticiparia el re-
torno de la visién «egipcia» y la religién hermética.

La filosofia de los dos grupos de treinta sentencias de Sombras es
la filosofia de Bruno tal como la encontramos en los didlogos italia-
nos. En De la causa exclama que la unidad del Todo en el Uno es

fundamento solidisimo de las verdades y secretos de la naturaleza. Pues de-
bes sal_ber que es por una sola e idéntica escala por la que la naturaleza des-
ciende a la produccién de las cosas y el intelecto asciende al conocimiento
de ellas, y que la una y el otro avanzan desde la unidad y retornan a la uni-

dad, pasando, por el camino, a través de la muchedumbre de las cosas®™.

La meta del sistema de la memoria es fundar en el interior, en la
psique, mediante la organizacién de imdgenes significativas, el re-
torno del intelecto a la unidad.

En el Spaccio dice a propésito de la religién magica de los pseu-
doegipcios del Asclepius, que era su propia religién, que

con ritos magicos y divinos [...] ascendian a la altura de la divinidad por la
misma escala de la naturaleza por la que la divinidad desciende a las cosas

mds pequenas comunicandose a si misma®.

La meta del sistema de la memoria era fundar en el interior es-
ta ascension magica a través de una memoria basada en madgicas
imagenes de las estrellas.

Y en los Eroici furori el entusiasta cazador que sigue el rastro de
lo divino obtiene el poder de contemplar la hermosa disposicién
del cuerpo de la naturaleza. Veri a Anfitrite, la ménada, la fuente

252

de todo niimero, y aun cuando no la vea en su esencia, la vera en su
imagen, pues de la ménada, que es la divinidad, procede la ména-
da que es el mundo®. La meta del sistema de la memoria es conse-
guir esta vision unificadora en el interior, el tinico lugar donde esto
puede ser realizado, pues las imdgenes internas de las cosas estdn
mas cerca de la realidad, son menos opacas a la luz de lo que lo son
las propias cosas del mundo externo.

De este modo el arte clasico de la memoria, en la verdadera-
mente extraordinaria transformacion renacentista y hermética en la
que lo hemos visto en el sistema de la memoria de Sombras, ha pa-
sado a ser el vehiculo para la formacién de la psique de un mistico
hermético y mago. El principio hermético de la reflexién del uni-
verso en la mente, como experiencia religiosa, se organiza median-
te el arte de la memoria convirtiéndose en una técnica mégico-reli-
giosa para aprehender y unificar el mundo de las apariencias por
medio de la ordenacién de imdgenes significativas. Ya hemos visto
c6mo esta transformacién hermética del arte de la memoria tuvo lu-
gar de un modo mucho mds sencillo en el Teatro de Camillo. En
Bruno la transformacion es infinitamente mas compleja y también
mucho mas intensa, mucho mas radicalmente magica y mas radi-
calmente religiosa. El amigable Camillo, con su memoria mdgica y
su oratoria ciceroniana magica, es una figura muy diferente a la del
apasionado ex dominico con su mensaje religioso «egipcio».

No obstante, la comparacién del sistema de Bruno con el de Ca-
millo es provechosa para la comprensién de ambos.

Si pensamos en la fundamentacién planetaria septipartita del
Teatro de Camillo, y en las diferentes gradas del ser representado
en las gradas superiores hasta llegar al dpice, a la grada de «Prome-
teo» donde se habian de recordar todas las artes y ciencias, resulta
claro que en el sistema de Bruno ocurre un proceso similar, que se
basa en las estrellas, y que incluye, en la rueda siguiente, los mun-
dos animal, vegetal y mineral, y que comprende, en la rueda de los
inventores, todas las artes y ciencias.

En el sistema septipartito de Camillo, las siete imdgenes planeta-
rias, por las que, desde un plano celeste, se verifica la unificacion,
conectan y llevan al mundo supraceleste de los principios angélicos

253



y sefiréticos. Bruno usa, como sucedaneo del cabalismo, su peculiar
transformacién del lulismo. Sus «Treinta», a manera de Dignidades
del arte luliana, ascienden y descienden por los mundos inferior, ce-
leste y divino, animando la escala en todos sus niveles.

Mucho mis cerca que Bruno estd Camillo de la sintesis cristiana
de la tradicion ocultista original de Pico. Camillo pudo considerar-
se a si mismo como un mago cristiano que estd en contacto con
unos poderes angélicos y divinos a los que en tltima instancia se los
puede interpretar como representantes de la Trinidad. Bruno, con
su abandono de la interpretacién cristiana y trinitaria de los Herme-
tica'y su ferviente aceptacién de la religion mdgica pseudoegipcia
del Asclepius, como algo mejor que el cristianismo®, se remonta a
una magia de tonos mds oscuros, a una tetirgia mas limpiamente pa-
gana. Pretende alcanzar no la Trinidad, sino la Unidad. Y a esta Uni-
dad no la piensa por encima del mundo sino dentro del mundo. Pe-
ro su método para alcanzarla mediante la unificacién de la
memoria en un plano astral, como paso previo a la llegada a la vi-
sién dentro de la Luz Una difundida a través de todo, es similar al
objetivo de Camillo, quien disefia la memoria como la ascensiéon de
un monte desde cuya cima se unifica todo lo que estd abajo. De mo-
do andlogo, Bruno adapta los métodos del fervorosamente cristiano
y trinitario Llull a su objetivo de llegar al Uno por el Todo.

Estos singularisimos fenémenos, los sistemas de la memoria de
Camillo y Bruno —«secretos» ambos entregados a reyes de Francia—,
pertenecen al Renacimiento. Ningin estudioso del Renacimiento
puede ignorar los destellos de la mente renacentista que ellos nos
revelan. Ambos pertenecen a la peculiar via del Renacimiento que
es la tradicién ocultista. Ambos ponen de manifiesto la profunda
conviccion de que el hombre, imagen del macrocosmos, puede
aprehender, contener y entender el macrocosmos con el poder de
su imaginacion. Volvemos en este punto a lo que basicamente dife-
rencia la Edad Media del Renacimiento: el cambio de actitud res-
pecto a la imaginacién. De considerarla una potencia inferior que
puede ser ttil a la memoria, como concesién al hombre débil que
necesita usar similitudes corporales pues sélo asi es capaz de retener

254

sus objetivos espirituales hacia el mundo inteligible, ha pasado a ser
la mas elevada potencia del hombre, por medio de la cual podrd
aprehender el mundo inteligible allende las apariencias, a través de
la captacion de imagenes significativas. La diferencia es profunday,
podriamos pensar, presenta un obsticulo insuperable a todo inten-
to de dar una continuidad entre el arte de la memoria tal como se
entendia en la Edad Media y la transformacién renacentista del ar-
te. No obstante, Camillo atin incluye en su Teatro el recuerdo del
cielo y el infierno. Y Bruno, en el didlogo que sirve de obertura a
Sombras, defiende contra los ataques de los modernos «pedantes» el
arte de Tulio, Tomas y Alberto. La Edad Media habia wransformado
el arte cldsico en un solemne arte religioso, y los artistas de la me-
moria ocultista del Renacimiento como Camillo y Bruno se consi-
deraban en continuidad con el pasado medieval.

255



Capitulo X
El ramismo como arte de la memoria

Durante el periodo en el que la memoria ocultista iba acumu-
lando impulso y se hacia cada vez mds osada en sus objetivos, el mo-
vimiento contrario a la memoria artificial -y hablo aqui en su senti-
do de mnemotecnia racional, que formaba parte de la retorica
clasica- se incrementaba también con redoblado vigor. Como he
mencionado en un capitulo anterior, la influencia que Quintiliano
ejercié sobre los humanistas no era favorable al arte, y ya hemos vis-
to como Erasmo se hacia eco.de la tibia actitud quintiliana respecto
a los lugares e imdgenes y de su énfasis en el orden respecto a la me-
moria.

En anos avanzados del siglo Xv1 los educadores humanistas ha-
bian gastado mucho tiempo en reflexionar acerca de la retérica y
sus partes. Para las cinco partes tradicionales de la retorica, tal co-
mo las definia Cicerdn, se sugirieron ordenaciones diferentes en las
que se pasaba por alto la memoria'. Para estas tendencias era de
nuevo importante la influencia de Quintiliano, quien menciona
que algunos retéricos de su tiempo no inclujan la memoria entre las
partes de la retdrica. Melanchton estaba entre los educadores de
nuevo cuno del siglo XVI que omitian la memoria al tratar de las par-
tes de la retérica. Naturalmente, esta omisién quiere decir que se
desecha la memoria artificial, y que lo tinico que se aconseja como
arte de la memoria es la repeticién o el aprendizaje «de carrerilla».

De todos los reformadores de los métodos educativos del siglo,
el mds relevante, o el que se hizo mas autopropaganda, fue Pierre
de la Ramée, mas generalmente conocido por Petrus Ramus. En los
ultimos anos se han estudiado detalladamente Ramus y el ramismo®.
En las paginas siguientes abreviaré todo lo posible las complejidades
del ramismo, indicando al lector, para mas informacion, las obras
de otros autores, ya que el tinico objetivo es situar el ramismo den-

257



tro del contexto del argumento de este libro, de donde acaso salga
con una luz nueva.

El dialéctico francés cuyas simplificaciones de los métodos de en-
senanza tanto estruendo ocasionasen habia nacido en 1515, y murié
en 1572, asesinado como hugonote en la Matanza de San Bartolo-
mé. Este final le hacfa recomendable ante los protestantes, quienes
saludaron sus reformas pedagégicas como el medio que barreria
por completo las complejidades del escolasticismo. Entre las com-
plejidades que tan limpiamente barrié Ramus se hallaban las del
vi¢jo arte de la memoria. Ramus abolié la memoria como parte de
la retdrica, y con ella abolié la memoria artificial. Y no es que Ramus
no estuviese interesado en memorizar. Por el contrario, uno de los
objetivos principales del movimiento ramista para la reforma y sim-
plificacion de la educacion era suministrar un nuevo y mejor modo
de memorizar todas las materias, lo cual se llevaria a cabo median-
te un método nuevo por el que todas las materias habrian de ser dis-
puestas en un «orden dialéctico». A este orden se le dio una forma
esquematica en la que los aspectos «generales» o inclusivos de la
materia correspondiente aparecerian en primer lugar, descendién-
dose desde alli, a través de series de clasificaciones dicotémicas, a
los aspectos «especiales» o individuales. Una vez que la materia ha-
bia recibido su orden dialéctico correspondiente, se la memorizaba
siguiendo este orden a partir de la exposicién esquemitica, el fa-
moso epitome ramista.

Como ha afirmado Ong, la razén real por la que Ramus podia
prescindir de la memoria como parte de la retérica «es que todo su
esquema de las artes, basado en una l6gica tépicamente concebida,
es un sistema de memoria local»’. Y Paolo Rossi ha observado que,
al incorporar la memoria a la légica, Ramus identificaba el proble-
ma del método con el de la memoria®.

Ramus conocia muy bien los preceptos de la vieja memoria arti-
ficial, a la que estaba reemplazando a conciencia, y habia sido in-
fluido por la critica que Quintiliano hizo de la memoria. En un
importante y, creo, inadvertido pasaje de Scholae in liberales artes, Ra-
mus cita las observaciones de Quintiliano acerca de la ineficacia de
los lugares y las imagenes para consolidar la memoria, de su recha-

258

zo a los métodos de Carnéades, Metrodoro y Siménides, y de su re-
comendacién de una via mas simple para memorizar por medio de
la divisién y composiciéon del material. Aprueba y elogia a Quint-
liano por estos puntos de vista y se pregunta donde se ha de encon-
trar un arte tal de la memoria que nos ensenie a memorizar no con
lugares e imagenes, sino «dividiendo y componiendo», segtin acon-
seja Quintiliano.

El arte de la memoria [dice Quintiliano] consiste enteramente en la di-
visién y la composicién. Si, por tanto, nos hacemos con un arte que divida
y componga las cosas, habremos encontrado el arte de la memoria. Una
doctrina de este jaez estd expuesta en nuestros preceptos dialécticos [...] y
método [...] Pues el verdadero arte de la memoria es uno y lo mismo que

la dialéctica’.

Asi pues, considera Ramus que su método dialéctico para la me-
morizacién es el verdadero arte clasico de la memoria, la via que
Quintiliano anteponia a los lugares e imigenes de Cicerén vy el au-
tor del Ad Herennium.

Aunque Ramus rechaza los lociy las imagines, con todo, su méto-
do incluye algunos de los viejos preceptos. La ordenada disposicion
habia sido uno de éstos; en ella insistieron fuertemente Aristételes
y Tomas de Aquino. En los libros de texto acerca de la memoria de
Romberch y Rossellius se ensena la manera de disponer el material
en «lugares comunes» inclusivos, dentro de los cuales se hallarian
los lugares individuales; esto tiene algo en comin con la insistencia
ramusiana en el descenso desde los «generales» a los «especiales».
Ramus clasifica la memoria en «natural» y «prudencial»; en este Gl-
timo término se puede advertir el influjo de la vieja insistencia en la
memoria como parte de la prudencia. Y, como ha apuntado Ong®,
la memorizacién de epitomes puestos en orden en la pagina im-
presa contiene un elemento de visualizacién espacial. Se deberia
anadir que también en este punto se percibe la influencia de Quin-
tiliano, quien aconsejaba memorizar a partir de la visualizacion de
la pagina o tablilla en la que de hecho se habia escrito el discurso.
En lo que yo disentiria de Ong es en su insistencia de que la visua-

259



lizacién espacial con vistas a la memorizacién era un desarrollo nue-
vo introducido por el libro impreso’. Hay que pensar, mds bien, que
los epitomes impresos ramistas trasladan al libro impreso los cro-
quis visualmente ordenados y esquematizados de los manuscritos.
En sus ultimos anos, F. Saxl hizo un estudio sobre la transicién de
las ilustraciones manuscritas a los primeros libros impresos?; la tran-
sicion que hay entre la disposicién esquemdtica en que va el mate-
.rial de los manuscritos y los epitomes impresos ramistas seria un fe-
némeno paralelo.

Aunque se pueden detectar muchas influencias, atin vivas, del vie-
jo arte de la memoria en el «método» ramista de la memorizacién
mediante el orden dialéctico, sin embargo Ramus se deshace delibe-
radamente de su aspecto mds caracteristico: el uso de la imaginacion.
Ya no se imprimirdn en la imaginacién vividos lugares de iglesias y
otros edificios. Y lo que sobre todo desaparece del sistema ramista son
las imagenes, las emotivamente percusivas y estimulantes imagenes,
cuyo uso se habia difundido a través de los siglos desde el arte del re-
torico clasico hasta esta época. El estimulo «natural» de la memoria
ya no es la imagen de la memoria emotivamente excitante; ahora es
el orden abstracto del analisis dialéctico que incluso es, para Ramus,
«natural», por cuanto el orden dialéctico es natural a la mente.

Un ejemplo puede mostrar el abandono en que la reforma ra-
mista dejé sumido a un antiquisimo hédbito mental. Queremos re-
cordar, o ensenar, a un joven el arte liberal de la gramatica. Rom-
berch pondria ordenadamente en una columna, trazada en la
pagina impresa, las partes de la gramdtica —disposicién analoga a la
de los epitomes ramistas—. Pero Romberch nos ensefia que hay que
recordar la gramdtica con una imagen -la fea y vieja Dama Grama-
tica—, y que, segin su forma de estimular la memoria, hemos de vi-
sualizar los argumentos relativos a sus partes mediante imagenes
subsidiarias, inscripciones y otras cosas por el estilo®. Bajo la guia del
ramismo, lo que hacemos es desintegrar la imagen interna de la vie-
ja Gramitica y ensenar a los muchachos a hacer lo propio, reem-
plazandola con el epitome ramista de la gramadtica, carente de ima-
gen, que se ha de memorizar a partir de la pagina impresa.

El éxito extraordinario del ramismo —que en cuanto tal era un

260

P —

método pedagégico mas bien superficial- en paises protestantes co-
mo Inglaterra se ha de atribuir tal vez al hecho de que suministraba
una especie de iconoclastia interna, en correspondencia con la ico-
noclastia externa. La vieja Gramdtica del portal de algunas iglesias,
esculpida dentro de la serie de las artes liberales, correria la misma
suerte externa en un pais de protestantismo rampante que la que
correria internamente en el ramismo. Seria destrozada. En un capi-
tulo anterior hemos sugerido que la enciclopédica exposicién
romberchiana de las ciencias teolégicas y filosoficas y las artes libe-
rales que habran de ser memorizadas en sus similitudes corporales,
acompanadas por las imagenes de practicantes de cada una de ellas,
era acaso un eco distante de la memoria de Tomas de Aquino, tal
como la vemos simbolizada en las catorce similitudes de las artes y
las ciencias, acompanadas de sus catorce practicantes correspon-
dientes, del fresco de Santa,Maria Novella [lam. 1]. Si tuviésemos
que imaginar algo semejante a las figuras del fresco esculpido en al-
guna catedral o iglesia inglesa, actualmente encontrariamos vacios
los nichos de las imdgenes destruidas o, en caso de subsistir, esas
imagenes estarian deterioradas.

Ramus imaginaba que el método de «andlisis dialéctico» se po-
dia usar convenientemente para memorizar todos los temas, e in-
cluso para memorizar pasajes de poesia. El primer epitome ramista
que aparecié impreso es un anilisis del orden dialéctico de los la-
mentos de la Penélope de Ovidio”. Como Ong ha senalado, Ramus
deja muy claro que el objeto de este ejercicio es capacitar al escolar
para que, mediante este método, memorice las veintiocho lineas de
Ovidio™. A esto se puede anadir que es también evidente que con su
método Ramus pretende suplantar el arte clasico. Inmediatamente
después del epitomizado «anilisis dialéctico» del argumento de las
lineas ovidianas, habla de que el arte de la memoria que emplea lu-
gares e imdgenes estd muy por debajo de su propio método, pues ha
de valerse de signos externos y de imdgenes construidas artificial-
mente, en tanto que él se aplica a las partes de la composicién de
una manera natural. De aqui que la doctrina dialéctica reemplace
todas las otras doctrinas ad memoriam confirmandam®. Pese a que uno
vacilaria ante la idea de aconsejar a un escolar construir iméagenes

261



como la del Domicio al que azotaban miembros de la familia Rex, o
la de Aesopus y Cimber maquillandose para salir a escena, en cali-
dad de apuntes de la memoria de palabras con vistas a la recitacion,
sin embargo, uno también se preguntaria qué han pasado a ser en
el método ramista el ritmo musical y la imagineria del poema.

Ramus tiene tan constantemente a la vista la vieja memoria arti-
ficial cuando la reemplaza por su arte «natural» que llegamos poco
menos que a considerar que el método ramista es una nueva trans-
formacién del arte clasico, una transformacion que conserva e iden-
tifica el principio del orden, pero que suprime el aspecto «artifi-
cial», el aspecto que cultivaba la imaginacién como instrumento
capital de la memoria.

Al considerar las reacciones de los modernos del siglo Xv1, como
Erasmo, Melanchthon y Ramus, ante el arte de la memoria, hemos
de tener siempre presente que el arte habia llegado a esa época con
los colores que le confirié la transformacién medieval. Ante ellos
aparecia como un arte medieval, como arte que formaba parte de
las antiguas arquitectura e imagineria, como arte que habian adop-
tado y recomendado los escolasticos, como arte particularmente
asociado a los frailes y sus sermones. Ademads, para el humanista era
un arte que en los viejos tiempos de la ignorancia se hallaba unido
a Tulio, a quien se consideraba autor del Ad Herennium. El educador
humanista, arrobado por la elegancia de Quintiliano, estaria dis-
puesto a considerar que su actitud respecto al arte era la actitud mas
limpiamente cldsica segiin una critica bien informada. Erasmo era
un humanista opuesto a la «barbarie» del Medievo. Melanchton y
Ramus eran protestantes opuestos a la escolastica, a la que se habia
asociado el viejo arte de la memoria. Ramus, con su insistencia en
proporcionar un orden légico a la memoria, adopta de ese modo
un aspecto del «aristotelizado» arte escolastico de la memoria, en
tanto que rechaza las similitudes corporales, tan intimamente vin-
culadas al viejo método diddctico de presentar las verdades morales
y religiosas a través de imagenes.

Ramus nunca permitié que sus puntos de vista religiosos se en-
trometieran en sus obras pedagégicas, pero escribié una obra teo-

262

16gica, Sobre la veligion cristiana, en la que deja muy claro cudl era su
actitud respecto a las imagenes desde un punto de vista religioso".
Cita la prohibicion que de las imagenes se hace en el Antiguo Tes-
tamento, particularmente en Deuteronomio IvV: «Prestad mucha
atencion; pues no visteis similitud alguna en el dia en que el Sefior
os hablé en Horeb surgiendo en medio del fuego: guardaos de co-
rromperos fabricindoos una imagen tallada, la similitud de alguna
figura que tenga aspecto de macho o hembra... Y guardaos de ele-
var vuestros ojos hacia el cielo, y cuando vedis el sol y la luna y las
estrellas, y aun las huestes todas de los cielos, no os sintais impul-
sados a adorarlos...». Con la prohibicién veterotestamentaria de las
imagenes talladas, Ramus pone como contraste la idolatrica adora-
cién griega, y pasa entonces a hablar de las imagenes de las iglesias
catdlicas ante las que las gentes se inclinan y queman incienso. Es
innecesario citar el pasaje en toda su extension, pues se adapta al
tipo habitual de propaganda protestante contra las imdgenes caté-
licas. Este texto nos presenta un Ramus en simpatia con los movi-
mientos iconoclastas que durante su vida bramaron en Francia, In-
glaterra y los Paises Bajos; y sugeriria que ello es relevante a
propdsito de su actitud respecto a las imagenes en el arte de 12 me-
moria.

No se puede identificar por entero al ramismo con el protestan-
tismo, pues parece que gozé de popularidad entre algunos catélicos
franceses, particularmente entre la casa de Guisa, de cuyos miem-
bros lo aprendié la reina Maria de Escocia, emparentada con esa fa-
milia”. Comoquiera que sea, Ramus terminé siendo un martir pro-
testante después de su muerte en la Matanza de San Bartolomé,
hecho que tiene ciertamente mucho que ver con la popularidad del
ramismo en Inglaterra. Y no puede caber duda de que un arte de la
memoria que, por estar basado en un orden dialéctico desprovisto de
imagenes, se consideraba a si mismo el verdadero orden natural
de la mente haria buenas migas con la teologia calvinista.

Si Ramus y los ramistas se oponian a las imagenes del viejo arte
de la memoria, scudl iba a ser su actitud frente a la transformacion
ocultista del arte en el Renacimiento, con todo su uso de la magia y
de «imagenes talladas» de las estrellas como imagenes de la memo-

263



ria? Seguramente, respecto a esta forma del arte su desaprobacién
habria de ser atin mas profunda.

Aunque el ramismo tiene a la vista el viejo arte de la memoria y re-
tiene algo de su orden, en tanto que desecha lugares e imagenes esta,
con todo, en muchos aspectos mas unido a ese otro tipo de «memo-
ria artificial» que no derivaba de la tradicién retdrica, y que tampoco
hacia uso alguno (en su forma genuina) de imagenes. Estoy hablan-
do, por supuesto, del lulismo. El lulismo, como el ramismo, incluia la
l6gica dentro de la memoria, pues el arte luliano, en cuanto memo-
ria, memorizaba los procesos légicos del intelecto. Y otro aspecto ca-
racteristico del ramismo, la ordenacién o clasificacion de los temas se-
gun el orden de descenso desde los «generales» hasta los «especiales»,
es una nocién implicita en el lulismo que habla del ascenso y el des-
censo por la escala del ser desde los especiales hasta los generales y
desde los generales hasta los especiales. Esta terminologia la usa es-
pecificamente Llull a propésito de la memoria en su Liber ad memoriam
confirmandam, donde se afirma que se ha de dividir la memoria en ge-
nerales y especiales, y que los especiales descienden de los generales'.
En el lulismo los «generales» son, por supuesto, los principios del ar-
te, que se fundan en Dignidades divinas. La manera arbitraria con la
que el ramismo impone su «orden dialéctico» a no importa qué rama
del saber recuerda muy fuertemente al lulismo que pretendia unificar
y simplificar toda la enciclopedia del saber imponiendo la sucesién de
B a Ky los diferentes procedimientos del arte a toda materia que le sa-
liese al paso. El ramismo en cuanto memoria, con la memorizacién de
toda materia mediante el orden dialéctico del epitome”, es un proce-
so analogo al lulismo en cuanto memoria, con su memorizacién de to-
da materia mediante la memorizacion de los procedimientos del arte
en correspondencia con la materia en cuestién.

No puede caber la menor duda de que la génesis del ramismo
debe algo a la reviviscencia renacentista del lulismo. Sin embargo,
hay muy profundas diferencias entre ambos. El ramismo es un su-
perficial juego infantil si lo comparamos con las sutilezas del lulis-
mo en sus tentativas de basar la 16gica y la memoria en la estructu-
ra del universo.

264

En cuanto método de la memoria, el ramismo se mueve clara-
mente en una direccién diametralmente opuesta a la de la memo-
ria ocultista del Renacimiento, que procura intensificar el uso de
imdagenes y la imaginacién, que se esfuerza en introducir imdgenes
en el lulismo carente de ellas. Y atin hay en este punto un problema
que sélo puedo sugerir, sin pretender resolverlo.

¢Seria posible que Giulio Camillo, con su retérica ocultista, que
implicaba una nueva y misteriosa especie de aleacién de t6picos 16-
gicos y de lugares de la memoria, y que implicaba asimismo un in-
terés especial por la retérica de Hermégenes', fuese el iniciador
efectivo de algunos de los nuevos movimientos retéricos y metodo-
logicos del siglo XVI? Johannes Sturm, tan importante en los nuevos
movimientos, prosiguié también el empeno de recuperar a Hermo-
genes”. Y Sturm conocia ciertamente a Giulio Camillo y su Teatro
de la Memoria®. Sturm era el protector de Alessandro Citolini, de
cuya Tipocosmia se decia que la habia «robado» de los papeles del
Teatro de Camillo?. Si esto es verdad, Citolini «robé» sélo una ex-
posicién ordenada y enciclopédica de materias y temas —pues eso es
la Tipocosmia—, mas sin imagenes, ya que no hay imdgenes o des-
cripciones de imagenes en la Tipocosmia. Lo que estoy sugiriendo
—en forma de preguntas o insinuaciones que dejo a futuros invest-
gadores— es que Camillo pudo dar principio, desde su plano tras-
cendental u ocultista, a un movimiento de la memoria retérico-me-
todolégico que habrian continuado, aun cuando racionalizindolo
con la omisién de las imagenes, gentes como Sturm y Ramus.

Dejando al margen las indigestas y discutibles sugerencias del pa-
rrafo precedente, podriamos afirmar que el francés Ramus habria
conocido el Teatro de Camillo, tan famoso en Francia. Si con segu-
ridad supiésemos que lo conocia, se suscitaria la posibilidad de que
el orden dialéctico de la memoria ramista, que desciende de «ge-
nerales» a «especiales», pudiera incluir algo asi como una reaccién
consciente contra el método ocultista del Teatro, que dispone el sa-
ber bajo los «generales» de los planetas, a partir de los cuales des-
ciende toda la muchedumbre de las cosas «especiales» del mundo.

Cuando echamos una mirada a las actitudes filoséficas ramusia-
nas, aparece €l hecho curioso de que en ellas, tras el aparentemen-

265



te intenso racionalismo de su «orden dialéctico», emerge una bue-
na cantidad de misticismo. Los puntos de vista filos6ficos de Ramus
se pueden tomar de sus dos primeras obras, en las que enuncié su
método dialéctico —las Aristotelicae animaduversionesy las Dialecticae ins-
titutiones—. Prometeo, dice, fue el primero que abri6 las fuentes de
la sabiduria dialéctica, a cuyas pristinas aguas Sécrates fue el ultimo
en llegar. (Compdrese esto con la secuencia de la prisca theologia de
Ficino, en la que la sabiduria antigua, a través de una linea de suce-
sores, llega como dltimo descendiente a Plat6én®.) La antigua, ver-
dadera y natural dialéctica fue, dice Ramus, sin embargo, echada a
perder y arruinada por Aristételes, quien introdujo en la dialéctica
la artificialidad y la falsedad. Ramus concibe que su mision es res-
taurar el arte de la dialéctica en su forma «natural», en su naturale-
za prearistotélica, socrdtica y pristina. Esta dialéctica natural es la
imagen en la mens de la eterna luz divina. El retorno a la dialéctica
es un retorno a la luz desde las sombras. Es la manera de ascender
y descender de los especiales a los generales, de los generales a los
especiales, como la durea cadena homeérica que va de la tierra al cie-
lo, del cielo a la tierra®. Ramus usa repetidamente la «durea cade-
na» como imagen de su sistema, y en un largo pasaje de las Dialecti-
cae institutiones utiliza la mayoria de los principales temas del
neoplatonismo renacentista, incluyendo la inevitable cita de Virgi-
lio Spiritus intus alit, y exalta su dialéctica natural y verdadera al pun-
to de considerarla una especie de misterio neoplaténico, una via pa-
ra retornar a la luz de la mens divina desde las sombras®™.

Visto desde esta perspectiva del pensamiento, el método dialéc-
tico de Ramus empieza a perder algo de su aparente racionalidad.
Es una «sabiduria antigua» lo que Ramus estd reviviendo. Es una vi-
sién de la naturaleza de la realidad por la que se podra llevar a la
unidad la multiplicidad de las apariencias. Imponiendo a toda ma-.
teria el orden dialéctico, la mente podra ascender y descender des-
de los especiales a los generales y viceversa. E1 método ramista em-
pieza a parecer poco menos que una concepcion mistica al estilo
del arte de Ramén Llull, que impone las abstracciones de las Digni-
dades divinas a todas las materias y de ese modo logra el ascenso y
el descenso. Y tampoco parece ahora muy distinto en su objetivo del

266

Teatro de Camillo, que suministra el unificador ascenso y descenso
por medio de ordenaciones de imdigenes, o del método bruniano
que en Sombras se esfuerza por dar con el sistema unificador por el
que la mente pueda regresar desde las sombras a la luz.

De hecho, muchos se afanaban entonces en encontrar puntos de
contacto y fusién en todos los métodos y sistemas de esta indole. Co-
mo ya hemos visto, el lulismo fue fundido con el arte de la memo-
ria; hubo asimismo algunos intentos de fundirlo con el ramismo. La
busqueda del método por vias infinitamente complejas e intrinca-
das, ocultistas o racionales, lulistas, ramistas, etc., es una caracteris-
tica principalisima de este periodo. Y la instigacién, origen y raiz co-
mun de todos estos esfuerzos a la busca del método, tan cargados de
consecuencias de cara al futuro, esti en la memoria. Todo aquel
que desee explorar los origenes y el desarrollo del pensamiento me-
todolégico ha de estudiar el arte de la memoria, en su transforma-
cién medieval, en su transformacion ocultista, ha de estudiar la me-
moria como lulismo, la memoria como ramismo. Y cuando esta
historia esté escrita del todo, quizd revele que la transformacién
ocultista de la memoria fue un estadio importante en todo el pro-
ceso de la busqueda del método.

Cuando tomamos cierta distancia histérica vemos que todos los
métodos de la memoria tienen determinados denominadores co-
munes, mas cuando los analizamos con detalle o desde el punto de
vista de los contempordneos, percibimos que un gran abismo sepa-
ra a un Petrus Ramus de un Giordano Bruno. Las semejanzas su-
perficiales residen en que ambos pretenden descender de la sabi-
durfa antigua ~Ramus de una sabiduria socrdtica y prearistotélica,
Bruno de una sabiduria egipcia pregriega y hermética-. Ambos son
violentamente antiaristotélicos, aunque por razones distintas. Am-
bos hacen del arte de la memoria el instrumento de una reforma.
Ramus reforma el método de ensenanza valiéndose de su método
de la memoria basado en el orden dialéctico. Bruno ensefia un arte
ocultista de la memoria como instrumento de una reforma religio-
sa hermética. Ramus descarta la imagineria y la imaginacion, y re-
gula la memoria con 6rdenes abstractos. Bruno hace de la imagine-

267



ria y la imaginacion la clave magna de una organizacion significati-
va de la memoria. Ramus rompe la continuidad con el viejo arte cli-
sico en su transformacion medieval. Bruno proclama que su sistema
ocultista es ain el arte de Tulio, Tomas y Alberto. El uno es el pe-
tistra un método simplificado de ense-

dagogo calvinista que sum
nanza; el otro es el apasionado ex fraile que usa la memoria ocul-
tista comao técnica magico-religiosa. Ambos se encuentran en polos
opuestos; representan tendencias totalmente contrarias del Renaci-
miento tardio.

Entre los «pedantes» a los que Bruno ataca al comienzo de Som-
bras por su menaosprecio del arte de la memoria, debemos incluir no
solo a los criticos humamistas, sino también a los ramistas, con su
campana feroz contra el uso de imdgenes en la memoria. Si bien
Erasmo no pensd mucho acerca del Teatro de Camillo, ;qué habria
pensado Ramus, de haber vivido, acerca de las Sembras de Bruno? El
=archipedante de Francia», que es como Bruno llamaba a Ramus, se
habria sentido seguramente horrorizado por la manera que tene
Bruno de ascender y descender, de llegar a la luz a partir de las som-

bras.

268

Lam. 1. La S5abiduria de Tomis de Aquino,

fresco de Andrea da Firenze, Sala Capitular

de Santa Maria Novella, Florencia (foto: Alinari).



Lim. 2. Justicia v Paz,

fresco de Ambrogio Lorenzeni (detalle).,

Palazzo comunale, Siena {(foto: Alinari).

Lim. 3. {a) Candad. (b) Envidia.

Frescos de Giotto, Cappella degli
3:’l'ukvgr1i. Padua (fotos: Alinari).



Liam. 4. (¢) Penitencia.

En un manuscrite alemin del siglo xv,
Biblioteca Casanatense, Roma (MS 1.404).

Lim. 4. (a) Templanza, Prudencia.
(b} Justicia, Fortaleza ‘
En un manuscrito italiano del siglo xw,
Viena, Biblioteca Nacional (MS 2.6349).



=

(8

T

1]
AW

"
'
TR

1A
LRI
1

Lim. 5. (a) Sistema de la memoria de la Abadia,

Lam. 5. (h) Imdgenes que se han de rrnph:ar
en ¢l sistema de la memoria de la Abadia,
cn Johannes Romberch, Congesiorium ariificiose memarie,

Venecia 1538,




Liam. 6. (b) v {c) Alfabetos visuales

empleados para inscripciones sobre la Gramatica,

en Johannes Romberch, Congestorium

ariificiose memarie, Venecia 1533.

Lim. 6. (a) La Gramitica como imagen

de la memoria, del Congestiorium artificiose memorie

de Johannes Romberch, Venecia 1534,




AP

Lim. 8. (a) Los lugares del Infierno,
fresco de Nardo di Cione (dewalle),

Santa Maria Novella, Florencia (foto: Alinari).

Lam. 7. (a) El Infierno como imagen de memoria artificial,
(b) El Paraiso como imagen de memoria artificial,

En Cosmas Rossellius, Thesaurus .'.'rnﬁ”.u_u;p memoriae, Venecia 1579,



L\ s 7

Lam. #. (b) Tiziano, Alegoria de las tres fparies

de la Prudencia (National Gallery).

Lim. 9, {a) Reconstruccidn del teatro romano
de Palladio, en Vitruvio, De archifecinra cum
commeniariis Danielis Barbari, Venecia 1567

(b} Palladio, Teatro Olimpico, Vicenza (foto: Alinari)




= — W
T ez T AT l.,._

—

ek ] e

.M.M hi{.iii}t

w.li..l,..in:!..s-,,__
Y e e s TR

Lam. 11. Sistema de la memoria basado

en De umbris idearum (Sombras),

de Giordano Bruno, Paris

1582,

as escalas

Lam, 10. Ramdn Llull con |

de su arte. Miniatura del siglo xiv,

a2),

(Cod. 5t Petrus

Karlsruhe



IMAGINES PACIERVM
signorusm ax Teucro Babilo-
ot quam ad veum pooses-
lin wrtis quam comma-
da trabi possunt.

A ln secunds mulier pon iouenusis, slbs induts the-
wica, pallio verd (yrio colore intinelo superinduta ,
solols coma, & hiere coroaata.

Al In tartis homo palfidus raffl capilli rebris indatas
wesliban, in sinistrs suresm gestans armillam, &
#x robore hacaluimn in dextrs, inquicti & irascentin

prm oo forens vellom cum cupits bons nequent sdi-

piaci doc prestare.

Taurus

a lu prima Tasri facie Nu-
dos wrass , do pales pileam
intextum gesinny, fusco pobo-
e, qiam squitar rostices al-
Ler fomine bnchens.

Ar In Becunds Clagiger nodos , & corcoatas wa-

reum ballheum ln bomeris gestans & s skomtre

soeplrum.

Ba In terlis wir sinistra serpentsm galans & dexls
ra hastam sine Sagitiam, aals quem tests igois,
& wque lagena.

camdo.
Bi o secunds, bomo terram foodisss & laborans:
inxls quam tilicen pudis saltans pedibas & capite.
Bo Is tertla Morio Ubiam dextars geslasa, in sizistrs
paasarem & juxls illum vir iralos apprehsesdeny
bacalem,

Lim. 12. (a) Imdgenes de los decanos de Aries.

(b) Imigenes de los decanos de Tauro v Géminis,

en Glordano Bruno, Oe umbris idearum ( Sombras),

Nipoles 1886

Lam. 13 Dibujos ilustrativos de los principios

del arte de la memoria, en Agostino del Riccio,

Arle della memoria {ocale, 1595,
Biblioteca Nazionale, Florencia (MS. 1. 1, 13).




Lim. 14. (a) «El cielos.

(b) =La rueda del alfareros,
-HL']]n.‘r-- de |n'\ ﬂ".l'rgul.l‘.'; 1r_g‘r¢|r|'1, e,
de Giordano Bruno, Londres 1583,
(c) Sistema de la memoria de la Fipuratio Aristetelici
frhysict auditus de Giordano Bruno, Paris 1586,
(d} Sistema de la memoria del De imaginum compositions

de Giordano Bruno, Frankfurt 1591,




4 TRACT. L SECT. 1. PORT, . 148, L

TRACTATUS PRIMI
SECTIONIS IL b el

PORTIO I
Deanimax memorative fcientia,qua
vulgo ars memoriz vocatur.
ARS MEMORI A

Tha

Liam. 16. El Zodiaco, en el Ars memoriae,
de Robert Fludd.

Lim. 15. Pdgina primera del Ars memoriae
del Utriusque Cosme... Historia, 110,
de Robert Fludd, Oppenheim 1619,



DE ANIM. MEMDRAT SCIENT. g
L ier rumdmparales fizn i, i : :
e T

Lim. 17. El Teatro, en ¢l Ars memoriae, Lam. 18. {a) Teatro secundario.
de Robert Fludd. (b} Teatro secundario.
l En el Ars memoriae, de Robert Fludd.




Lim. 20, Boceto del escenario
del weatro del Globo basado en Fludd.

Lam. 19. Boceto del teatro del Cisne, de De Wi,
Biblioteca de la Universidad de Utrechr.



Capitulo XI1
Giordano Bruno: el secreto de los Sellos

Debe de haber sido poco después de su llegada a Inglaterra, a
comienzos de 1583, cuando Bruno publicé el enorme volumen so-
bre la memoria al que hago referencia con el nombre de Sellos', aun-
que realmente se compone de cuatro apartados:

Ars reminiscendi
Triginta sigilli
Explanatio triginta sigillorum

Sigillus Sigillorum.

La portada no indica lugar ni fecha de publicacion, pero es casi
seguro que el libro vio la luz a comienzos del ano 1583 y fue impre-
so por John Charlewood, un impresor londinense®. El Ars reminiscen-
di no era una obra nueva sino una reedicién del arte de la memoria
de Circé, publicada un afo antes en Paris y en la que se habia apli-
cado a los terrorificos encantamientos que Circe dirige a los siete
planetas*. Estos encantamientos, que daban un caracter obviamente
maégico al subsiguiente arte de la memoria ante los lectores parisien-
ses (que asimismo podrian haber leido las ocultistas Sombras), no es-
tin incluidos en la reimpresién que Bruno publicase en Inglaterra.
Sin embargo, la reimpresion inglesa va seguida de nuevos materiales,
a saber, Treinta Sellos, Explicacion de los Treinta Sellos y Sello de los Sellos.

Si todos los lectores de Sombras bruniano han pasado por alto el
sisterna magico de la memoria, no es menos cierto que los lectores de
Sellos tampoco han hecho mds progresos con esta obra. ;Qué son es-
tos «sellos»? Como paso previo a mi tentativa de responder a esa pre-
gunta, invito al lector a que me acompane a buscar una o dos pagi-
nas en Florencia, donde practicaremos juntos el arte de la memoria.

295



Agostino del Riccio era un fraile dominico del convento floren-
tino de Santa Maria Novella, que escribi6é en 1595 un Arte della me-
moria locale para uso de «jévenes caballeros estudiosos». Este breve
tratado nunca fue publicado, pero existe su manuscrito en la Bi-
blioteca Nazionale de Florencia’. Esta ilustrado con siete dibujos
destinados a hacerle claros al joven gentilhombre de Florencia los
principios del arte de la memoria.

«El rey» [lam. 13 a] muestra a un rey que golpea su frente; re-
presenta la «memoria local», y alude con este gesto a la memoria lo-
cal que tan provechosa es para los predicadores, oradores, estu-
diantes y toda clase de gente®.

En «El primer consejero» [lam. 13 b] aparece un hombre tocan-
do un globo en el que se encuentran todos los lugares —ciudades,
castillos, tiendas, iglesias, palacios—. Con €l se representa el primer
precepto del arte, y en este punto el fraile expone las habituales re-
glas de lugares. Pone también como ejemplo de lugares de la me-
moria la iglesia de Santa Maria Novella: se comienza por el altar
principal, donde colocaras la Caridad; contintias dando la vuelta a
la iglesia, en cuyo altar de Ciodi ubicaris, tal vez, la Esperanza; en el
altar de Gaddi, la Fe; prosigues asi colocando en todos los altares de
las otras capillas, en la pila de agua bendita, en las tumbas, y asi su-
cesivamente, hasta que, terminada la vuelta, llegas al punto de par-
tida’. Como se puede apreciar, el fraile nos ensena el anticuado mé-
todo de usar el arte para recordar las virtudes.

En «El segundo consejero» [lam. 13 c] se representa a un hom-
bre rodeado de varios objetos, entre los que hay una estatua, o, mas
bien, un busto sobre un pilar. De este modo simboliza el precepto
«usa imagenes». Estas pueden ser imdgenes de objetos reales o ima-
ginarios; podemos asimismo usar figuras hechas por escultores y ar-
tistas. El sefior Niccolo Gaddi tiene en su galeria algunas bellas es-
tatuas que son provechosas como imdgenes de la memoria®. Tras
este vislumbre de una memoria artisticamente amueblada se nos
presentan aquellas listas alfabéticas que constituyen un aspecto tan
fatigoso de los tratados de la memoria. Las listas de Riccio incluyen
artes mecdnicas, santos y familias florentinas.

«El primer capitan o la linea recta» descubre a un hombre cuyo

296

cuerpo atraviesa una linea vertical. Sobre ella se han de ubicar los
doce signos del zodiaco, segtn las partes del cuerpo sobre las que
gobiernan, y se los ha de recordar en estos lugares como sistema de
la memoria®.

«El segundo capitdn o la linea circular» {lam. 13 d] muestra a un
hombre inscrito en un circulo con piernas y brazos extendidos. En
los lugares de su cuerpo se han de recordar los cuatro elementos y
los once cielos; tierra, pies; agua, rodilla; aire, costados; fuego, bra-
zo; Luna, mano derecha; Mercurio, antebrazo; Venus, hombro de-
recho; Sol, cabeza; Marte, hombro izquierdo; Jupiter, antebrazo iz-
quierdo; Saturno, mano izquierda; esfera de las estrellas fijas,
hombro izquierdo; esfera cristalina, cintura; primum mobile, rodillas;
Paraiso, bajo el pie izquierdo®.

En «F] tercer capitdn o la linea transversal» [lam. 13 e] se ven do-
ce pequenos objetos situados en circulo. El fraile explica que él me-
moriza estos objetos en lugares de la Via della Scala'. Quienes co-
nozcan Florencia recordarian que atn hoy esta calle llega hasta la
Piazza Santa Maria Novella. En el Tabernaculo de esta calle nuestro
fraile memoriza a un religioso con su cruz (véase la cruz en el dpice
del circulo); en la puerta de la primera casa de la hilera de casas vie-
jas, recuerda una estrella; en la puerta de la casa de Jacopo di Borg-
ho, un sol; y asi sucesivamente. Pone también en prictica su méto-
do en una celda de los padres dominicos, a la que divide en lugares
de la memoria, memorizando de esta manera, por ejemplo, aquel
bello pensamiento de Job sobre las siete miserias del hombre™.

«La comida y el sirviente» {lam. 13 f] presenta a un hombre que
porta alimento y bebida. La memoria local es como comer y beber.
Si comiésemos todo el alimento de una sola vez tendriamos una in-
digestion; asi pues, lo dividimos en comidas separadas. De la misma
manera hemos de obrar con la memoria local; «si tratamos de me-
morizar inmediatamente al levantarnos de la cama doscientas no-
ciones, o doscientos articulos de Santo Tomads, forzaremos en de-
masia la memoria»". Por consiguiente, toma pequenas dosis de
memoria local. Quizis algin dia te eleves a las alturas del famoso
predicador Francesco Panigarola, del que se decia que usaba cien
mil Jugares™.

297



Este fraile no habia oido hablar de las excitantes transformacio-
nes renacentistas del arte de la memoria. Pertenece al viejo orden
de cosas. Ubicando las imagenes de la memoria en lugares de la me-
moria de la iglesia de Santa Maria Novella —centro desde el cual en
otro tiempo se irradié el movimiento dominico con tanta fuerza—,
usa la técnica en un sentido devocional que, cuando llegaba a la ci-
ma de su identidad, estimulaba la proliferacién de la imagineria de
vicios y virtudes. Ninguna suspicacia debe afectar a su uso del zodia-
co, al que se menciona ipso facto como sistema posible en los trata-
dos de la memoria; no hay en absoluto razén alguna que impida ut-
lizar el orden de los signos de una manera racional como orden de
la memoria. Se propone memorizar el orden de las esferas, pero de
una manera que, aun cuando parezca pueril, no es magica. Emplea
el arte tradicional de los dominicos, cuyo método ensefia a memo-
rizar material piadoso, incluyendo la Summa de Tomas de Aquino.
Es éste un ¢jemplo del debilitamiento del arte desde su gran época
medieval, que pone de manifiesto la mentalidad que se ha de en-
contrar en los posteriores tratados de la memoria.

¢Por qué entonces presentamos aqui a Fra Agostino del Riccio?
Porque su idea de exponer los principios y diferencias técnicas del
arte por medio de pequenas pinturas simboélicas, con sus titulos, se
corresponde exactamente con lo que Bruno hace en Sellos, donde,
por ejemplo, presenta el principio de asociacién como «El ensam-
blador», o el uso de imagenes como «Zeuxis el Pintor». Esto es lo
que los Sellos son, declaraciones de los principios y técnicas del arte
—pero magificadas, complicadas con lulismo y cabalismo, henchidas
de misterios inescrutables—. Bruno adapta, pues, para sus propios
extranos objetivos un modo de exponer el arte que habia aprendi-
do en el convento dominico.

El lector isabelino que intentase abordar la curiosa obra que se ha-
bia publicado, de un modo un tanto clandestino (no se da el lugar ni
la fecha de publicacién), en Inglaterra, comenzaria presumiblemen-
te por el principio, por el Ars reminiscendi®. Continda Bruno usando
su terminologia de «sujetos» para los lugares de la memoria y de «ad-
jetos» para las imdgenes de la memoria, y expone en este arte las re-

298

glas cldsicas, amplidndolas mucho respecto a los modos de un trata-
do normal de la memoria®. Parece que Bruno se propone confeccio-
nar una larga lista de lugares. Nada te prohibe que tras haber estado
en tu casa en una parte de la ciudad puedas usar (para colocar en ella
lugares de la memoria) otra casa en otra parte de la ciudad. Cuando
hayas llegado al ultimo de los lugares de Roma, puedes conectarlo
con el primero de los lugares de Paris”. (Recordemos la costumbre
de Pedro de Ravena de coleccionar lugares de la memoria durante
sus viajes®.) Bruno insiste en que las imagenes deben ser percusivas,
y han de estar asociadas las unas a las otras. Da una lista de treinta ma-
neras de formar imagenes para recordar nociones mediante la aso-
ciacién® (estas listas aparecen también en los tratados corrientes).
Cree Bruno que tiene un sistema de palabras para la memoria mejor
que el que ide6 Tulio —cita aqui el Ad Herennium como obra de Tulio,
de manera que continia manteniendo la vieja e incorrecta atribucion
medieval®—. Recomienda como sistemas de lugares los que llama su-
jetos «semimatematicos»*, es decir, las figuras diagramaticas que no
son matematicas en sentido normal, sino en otro sentido.

Cualquiera que haya visto un Romberch o un Rossellius podra
reconocer que este Ars reminiscendi pertenece al bien conocido gé-
nero de los tratados de la memoria. Pero Bruno pretende, aun
cuando usa todos los viejos procedimientos, poseer un nuevo y me-
jor procedimiento para usarlos. Este nuevo procedimiento estd co-
nectado con el «Canto de Circe»® (presumiblemente los encanta-
mientos dirigidos a los planetas de Circe, que no estan incluidos
junto al Ars reminiscendi en la publicacion inglesa). Habia por consi-
guiente una mistificacién circeana en el corazon mismo de este tra-
tado de la memoria, pero eso era precisamente lo que el lector isa-
belino podria haber comprendido tras alguna perplejidad. Y
entonces llegaria a la gran cortina de fuego de los Treinta Sellos, de
las treinta declaraciones sobre los principios y técnicas de la memo-
ria mdgica, a los que seguian treinta «explicaciones» mas o menos
inexplicables, a algunas de las cuales se las ilustra con diagramas «se-
mimatematicos» mas o menos insolubles. Uno se pregunta cudntos
lectores lograrfan atravesar esa cortina de fuego.

299



El sello primero es «El campo»®. Este campo es la memoria, o
la fantasia, de cuyos amplios pliegues se ha de servir el arte de los
lugares y las imagenes. Expénense aqui breves aunque oscuros su-
marios de las reglas, insistiéndose en que las imdgenes han de te-
ner capacidad de mover a través de sus caracteristicas percusivas y
desacostumbradas. Hay una referencia a Solimin el Talmudista,
que contaba con un sistema de la memoria de doce divisiones de-
signadas con los nombres de los patriarcas.

El segundo sello es «El cielo» [lam. 14 a]*. A fin de que «el or-
den y la serie de las imdgenes del cielo queden grabadas», se ha de
dividir una esfera de una manera determinada, de modo que nos
proporcione lugares y escenarios. Ilustra la descripcién de esta fi-
gura con un diagrama que se basa en las doce casas del horéscopo.
Bruno usa las casas del horéscopo como lugares de la memoria, o
habitaciones de la memoria en las que se han de grabar las «image-
nes del cielo».

El sello de «La cadena»® subraya que la memoria ha de proceder
desde lo precedente a lo siguiente, como las partes de una cadena
estdn enlazadas a través de los eslabones precedentes y siguientes.
Esto sugiere una asociacién de ideas, segun la aristotelizacién de las
reglas de la memoria. Pero en la explicacion de este sello el autor
nos dice que la cadena es realmente el zodiaco, cuyos signos influ-
yen los unos en los otros, y hace referencia a lo que se ha dicho acer-
ca de este asunto en Sombras, citindose el mismo poema latino acerca
del orden de los signos que habia citado en su otro libro¥.

Es en este punto donde comenzamos a preguntarnos si los sellos,
o0 algunos de ellos, tratan en realidad sobre el sistema de la memo-
ria de Sombras.

Los tres sellos siguientes son lulistas. <El arbol» y «El bosque»?
estan relacionados con el luliano Arbor scientiae, expresamente men-
cionado, a guisa de bosque en el cual todos los drboles, representa-
tivos del saber todo, tienen sus raices en principios comunes a todos
ellos. «La escala»® expone lo que, de hecho, es la figura tercera del
Ars brevis de Llull, en la que se ponen de manifiesto combinaciones
de letras en ruedas lulianas. Una vez mds nos preguntamos si estos
sellos suministran el principio con el que usar los sistemas combi-

300

natorios lulianos juntamente con el arte clasico de la memoria as-
trologizada y magificada, como en Sombras.

Y estas interrogantes se vuelven certezas en «Zeuxis el Pintor»
(sello 12), que representa el principio para usar las imagenes en el
arte de la memoria. Aqui se nos dice que «las imagenes de Teucro
el Babilonio me deparan indicaciones de trescientas mil proposi-
ciones»®. Y si se necesita alguna prueba mas sobre la conexién de
Sellos y Sombras, basta leer una nota posterior que se halla en «Zeu-
xis el Pintor»:

Ahora, para el perfeccionamiento de la memoria natural y la ensefian-
za de la memoria artificial, conocemos una pintura doble: la que usamos
cuando formamos a partir de extranas descripciones iméagenes y notae para
retener en la memoria, de lo cual doy ejemplos en el arte que va adjunto a
De umbris idearum; usamos la otra cuando simulamos, segiin la necesidad,
edificios [...] e imdgenes de cosas sensibles que nos habrdn de recordar las

cosas no-sensibles de las que uno se ha de acordar®.

La «pintura doble» de las dos clases de memoria consiste, creo,
(1) en la memoria basada en imdgenes astrales tal como figuran en
las listas de Sombrasy se discuten en Sellos; (2) en la memoria clasica
normal que se vale de «edificios» como lugares. Pero incluso estas
técnicas de la memoria cldsica normal, Bruno nunca las usa en sus
sistemas de una manera normal, sino que las galvaniza con actividad
mdgica conectindolas con los sistemas astrales.

Los sellos, aunque algunos de ellos aludan al sistema de Sombras,
no se limitan a ninguno en particular. Por el contrario, Bruno afir-
ma estar intentando toda via posible; quiza emerja de ello algo que
no estaba buscando, al igual que los alquimistas que no tenian €xi-
to en la fabricacién del oro a veces se topaban con otros descubri-
mientos importantes™. En los sellos posteriores, Bruno ensaya varia-
ciones de disposiciones astrolégicas, dispositivos lulistas (o que €l
supone lo son), infiltraciones de magia cabalista, todo en un es-
fuerzo interminable por lograr una organizacion realmente opera-
tiva de la psique. Y la indagacién cae siempre en los conocidos tru-
cos del comercio de la memoria, cuyas viejas técnicas pueden ser

301



reconocidas sello tras sello, aunque ahora se las represente como
misterios ocultistas. Mi actitud respecto al lector de este libro ha si-
do siempre la de intentar ahorrarle las ordalias mas terribles de la
memoria, y en consecuencia no enumeraré la totalidad de los Trein-
ta Sellos, sino que expondré solamente una pequena seleccién.

En el sello 9, «La mesa»®, se describe aquella interesante forma
de «alfabeto visual» que consistia en recordar letras por medio de
las imdgenes de conocidos nuestros cuyos nombres empiezan con
esas letras. Pedro de Ravena, recordémoslo, hacia, como ejemplo
magistral de este método, que Eusebio y Tomds intercambiasen sus
lugares a fin de que le ayudasen a recordar ET y TE¥. Bruno men-
ciona admirativamente a Pedro de Ravena en este sello. El sello 11,
«El estandarte»*, representa las imagenes-guia como portaestan-
dartes para grupos enteros de cosas; de este modo Platén, Aristéte-
les, DiGgenes, un pirrénico y un epicireo serviran para indicar no
sOlo sus meras individualidades sino también muchas nociones afines
a ellos. Esto estd dentro de la antigua tradicién en la que las image-
nes de practicantes notables de las artes y las ciencias se considera-
ban imdgenes de la memoria. El sello 14, «El dédalo»®, proporciona
una lista de objetos de la memoria que se han de adjuntar o super-
poner, es decir, imdgenes importantes que se han de emplear para
organizar un racimo de significados en torno a una imagen principal.
Los objetos memoristicos de Bruno pertenecen a la antigua tradi-
cion de tales listas. El sello 15, «El numerador»%, explica cémo for-
mar imagenes de niimeros con objetos cuyas figuras se parezcan a
los nimeros. Era ésta una nocién frecuentemente ilustrada en los
viejos tratados de la memoria, en los que se presentan junto con los
«alfabetos visuales», o ilustraciones de conjuntos de objetos que se
parecen a letras, otros conjuntos de objetos-de-ntiimeros. En el sello
18, «La centuria»”, se disponen grupos de cien amigos en cien lu-
gares: ejemplo valioso del precepto cldsico que recomienda crear
imdgenes de la memoria con nuestros conocidos. El sello 19, «La
cuadratura del circulo»*, se basa en el inevitable diagrama del ho-
roscopo. Bruno resuelve el viejo problema valiéndose de un «semi-
matemadtico», es decir, de una figura méigica empleada como siste-
ma de lugares de la memoria. El sello 21, «La rueda del alfarero»

302

[lam. 14 b]*, es una vez mds el diagrama del horéscopo, con una ba-
rra marcada con las iniciales de los siete planetas que giran dentro
del diagrama; es éste un sistema en verdad complejo. En el sello 23,
«El doctor»*, Bruno usa diferentes clases de tiendas: carniceria, pa-
naderia, lecheria, etc., como lugares de la memoria, a la manera del
método que ilustra uno de los grabados [lam. 5 a] del libro de Rom-
berch. Pero las tiendas de Bruno no resultan tan claras como aqué-
llas. «El campo y jardin de Circe» (sello 26)* es un sistema extre-
madamente magico, que sin duda sé6lo puede ser culminado tras
una fructifera invocacién a los siete planetas. Aqui los compuestos
elementales —caliente-humedo, caliente-seco, frio-hiimedo, frio-se-
co— mutan y se desplazan por las siete casas, formando dentro de la
psique las formas cambiantes de la naturaleza elemental. En «Fl
peregrino» (sello 25)*, las imdgenes de la memoria van en peregri-
nacion por las habitaciones de la memoria, tomando de ellas el ma-
terial memorizado que en cada caso precises. En «El cercado caba-
lista» (sello 28)*, los 6rdenes tanto eclesidsticos como temporales de
la sociedad, desde papas a didconos y desde reyes a campesinos, son
representados por medio de imagenes de la memoria dispuestas or-
denadamente segiin rangos. Era éste un bien conocido orden de la
memoria, que a menudo mencionan los tratados de la memoria co-
mo orden facilmente memorizable de figuras. Pero en el sistema de
Bruno los 6rdenes ejecutan entre ellos mismos permutaciones y
combinaciones cabalisticas. Los ultimos dos sellos («El combina-
dor», 29,y «El intérprete», 30)* son respectivamente combinaciones
lulistas y manipulaciones cabalistas del alfabeto hebreo.

Pero ¢qué estd tratando de hacer este hombre? Lo que hace es
trabajar con dos conjuntos de ideas, memoria y astrologia. La tradi-
cién de la memoria enseiaba que todo es recordado mejor a partir
de imdagenes, que estas imagenes han de ser percusivas y emocio-
nalmente intensas, que se las ha de vincular asociativamente. Bruno
intenta elaborar un sistema de la memoria basado en estos princi-
pios ligandolos al sistema astrolégico, es decir, usando imigenes
madgicamente intensas, lugares «semimatemadticos» o magicos y los
ordenes asociativos de la astrologia. De este modo mezcla las com-
binaciones lulistas con la magia cabalista.

303



La idea de combinar los principios de la memoria con los prin-
cipios astrales estaba presente en el Teatro de Camillo. Bruno se
propone desarrollar esta idea con una minuciosidad mucho mas
cientifica. Ya vimos sus esfuerzos en plena actividad en Sombras, obra
ala que los sellos aluden a menudo; pero en Sellos Bruno ensaya mé-
todo tras método, sistema tras sistema, en prosecucién de su objeti-
vo. Una vez mds se sugiere por si misma la analogia de las maquinas
inteligentes. Bruno cree que si logra elaborar un sistema que inclu-
ya el sistema astroldgico, en el que se reflejen las permutaciones y
combinaciones de las relaciones cambiantes de los planetas respec-
to al zodiaco, asi como sus influencias respecto a las casas del ho-
roscopo, habra descubierto los mecanismos de la propia naturaleza
con vistas a organizar la psique. Comoquiera que sea, y como ya vi-
mos en el capitulo anterior, la vision de los sistemnas de la memoria
brunianos como antepasados mégicos de las maquinas inteligentes
es s6lo parcialmente vilida y no ha de llevarse demasiado lejos. Si
dejamos caer la palabra «<mdgico» y pensamos en los esfuerzos de un
artista de la memoria ocultista dirigidos a sacar fuera de la psique
combinaciones de imagenes «arquetipicas», entramos de lleno en
una de las mas importantes tendencias del pensamiento psicolégico
moderno. Sin embargo, al igual que con la analogia de las maqui-
nas inteligentes, no haré hincapié en una analogia junguiana, que
mas podria confundir que iluminar.

Prefiero permanecer dentro de la época y tratar de considerar
los aspectos de las tentativas brunianas en el campo de la memoria

segun sus periodos. Uno de estos aspectos conecta con la bruniana .

filosofia antiaristotélica de la naturaleza. Hablando de las imagenes
«portaestandarte» de la memoria en su relacién con los agrupa-
mientos astrales de la naturaleza, Bruno dice:

Todas las cosas de la naturaleza y en la naturaleza, como soldados en un
ejército, siguen a conductores que tienen asignados [...] Esto lo sabia muy
bien Anaxdgoras, pero el Padre AristSteles no fue capaz de llegar aello [...]
con sus imposibles y ficticias segregaciones légicas de la verdad de las co-
sas®.

304

Aqui se revela una raiz del antiaristotelismo bruniano; los agru-
pamientos astrales que aparecen en la naturaleza contradicen a
Aristoteles, y alguien que tenga una memoria sobre bases astrales no
puede tener en cuenta las lineas de la filosofia natural de Aristéte-
les. A través de la magia de sus imdgenes arquetipicas, Bruno perci-
be que los agrupamientos de la naturaleza estan ligados con vincu-
los magicos y asociativos.

O si consideramos la interpretacién renacentista de la magia de
las imdgenes, nos topamos con otro aspecto de la actitud de Bruno
respecto a la memoria. Hemos visto cémo en el Renacimiento a la
magia de las imagenes se la podia interpretar como magia artistica;
]a imagen era imbuida del poder estético al ser dotada de unas pro-
porciones perfectas. Esperarfamos encontrar que en una naturaleza
de tanto talento como la de Giordano Bruno la intensiva educacién
interna de la imaginacién por la memoria adoptase notables formas
internas. Y en las discusiones que en los Sellos llevan por titulos
«Zeuxis el Pintor» y «Fidias el Escultor», Bruno se revela como ar-
tista renacentista de la memoria.

Zeuxis el Pintor, pintor de las imdgenes internas de la memoria,
introduce la comparacién de la pintura con la poesia. El mismo po-
der, dice Bruno, se ha conferido a pintores y poetas. El pintor so-
bresale por su poder imaginativo [phantastica virtus]; el poeta sobre-
sale por el poder cogitativo hacia el que le impele un entusiasmo
derivado de una inspiracién divina por darle expresion. Asi pues, la
fuente del poder divino estd muy proxima a la del pintor.

De ahi que los poetas sean en cierto modo pintores y poctas; los poetas,
pintores y filésofos; los pintores, filésofos y poetas. De ahi que los verdade-
ros poetas, los verdaderos pintores y los verdaderos fildsofos se busquen los

unos a los otros y se admiren los unos a los otros®.

Pues no hay filésofo que no moldee y pinte; de ahi que no se ha-
ya de temer la sentencia que dice: «Entender es especular con ima-
genes», y el entendimiento, «o es la fantasia o no existe sin ella».

La identificacién de la poesia con la pintura, en el contexto de
las imdgenes del arte de la memoria, nos recuerda que, segun Plu-

305



tarco, fue Siménides, inventor del arte de la memoria, el primero
que hizo esta comparacién?. Bruno, sin embargo, recuerda aqui el
dicho horaciano ut pictura poesis, en el que el Renacimiento basé sus
teorias de la poesia y la pintura. Con esto relaciona el dicho aristo-
télico: «Pensar es especular con imagenes»*, que habia sido usado
en la aleacion que la Escoldstica hizo de Aristoteles y el Tulio de la
memoria clasica®, y que a menudo se repite en los tratados de la me-
moria. Y de este modo, a través de Zeuxis el Pintor, que es el pintor
de las imagenes de la memoria, que hace las veces de la regla cldsi-
ca «usa imdgenes», llega Bruno a la visién de que el poeta, el pintor
y el filésofo son todos ellos fundamentalmente lo mismo, son todos
ellos pintores de imdgenes de la fantasia, como el Zeuxis que pinta
imdgenes de la memoria; que el uno expresa en la poesia, el otro en
la pintura y el tercero en el pensamiento.

«Fidias el Escultor» encarna al escultor de la memoria, el que
modela estatuas memoristicas en el interior.

Fidias es el formador [...] como Fidias el estatuario, ya modelando en
cera, ya construyendo por adicién de cierto niimero de piedrecitas, ya es-
culpiendo, como por sustraccion, la tosca e informe piedra®.

Esta ultima frase nos hace pensar en Miguel Angel cuando cin-
celaba el informe bloque de marmol para liberar la forma que ha-
bia visto en su interior. Asimismo (parece que dice Bruno), Fidias,
escultor de la fantasia, libera las formas del informe caos de la me-
moria. En mi opinién, hay algo profundo en el sello de «Fidias», co-
mo si en esta modelaciéon de estatuas significativas de la memoria,
en la accién de esbozar las tremendas formas por sustraccion de lo
inesencial, Giordano Bruno, el artista de la memoria, nos tratase de
introducir dentro del niicleo del acto creativo, del acto interno que
precede a la expresion externa.

Pero hemos perdido un poco de vista a nuestro lector isabelino,
al que abandonamos paginas atrds, cuando nos preguntibamos si
seria capaz de abordar los Treinta Sellos. ;Como se las arreglaria?
¢Llegaria a «Zeuxis» y a «Fidias»? Si logré hacerlo, habria topado
con una exposicion de la teoria renacentista de la poesia y la pintu-

306

4

ra como aun no habia sido publicada en Inglaterra, la habria en-
contrado en el contexto de las imagenes de la memoria ocultista.

¢Qué cosa era la filosofia en la que el mago, artista, poeta, fil6-
sofo, basaba el extraordinario esfuerzo de los Treinta Sellos® Esa filo-
sofia se expone en «El labrador» (sello 8), que se encuentra culti-
vando el campo de la memoria:

Asi como se dice que el mundo es la imagen de Dios, asi Trismegistos

no teme llamar al hombre la imagen del mundo®.

La filosofia de Bruno era la filosofia hermética: que el hombre
es €l «gran milagro» descrito en el hermético Asclepius; que su mens
es divina, de naturaleza semejante a la de los Gobernadores astrales
del universo, segin se describe en el hermético Pimander. En la Idea
del Theatro di Giulio Camillo pudimos rastrear detalladamente las ba-
ses en que se apoyaban las tentativas de sus escritos herméticos pa-
ra construir un teatro de la memoria que reflejase «el mundo», que
se habria de reflejar en «el mundo» de la memoria®. Bruno trabaja
a partir de los mismos principios. Si la mens humana es divina, en-
tonces la divina organizacién del universo estd dentro de ella, y un
arte que en la memoria reproduzca esa organizacién divina se hara
con los poderes del cosmos, que estdn en el propio hombre.

Cuando se unifiquen los contenidos de la memoria, empezard a
aparecer dentro de la psique (asi lo cree el artista hermético de la me-
moria) la visién del Uno allende la multiplicidad de las apariencias.

Contemplaba yo un solo conocimiento en un solo sujeto. Para todas las
partes principales habia dispuestas formas principales {...] y todas sus for-

mas secundarias estaban unidas a las partes principales®.

Esto es lo que leemos en «La fuente y el espejo» (sello 22). Jun-
tas vienen las partes principales, iinense a éstas las secundarias, ya
las terrorificas labores de los sistemas comienzan a dar fruto, y em-
pezamos a contemplar «un solo conocimiento en un solo sujeto».

Se pone aqui de manifiesto la meta religiosa de los esfuerzos me-
moristicos de Bruno. Estamos ahora preparados para abrirnos cami-

307



no por el Sigillus Sigillorum, o Sello de los Sellos, que esta en correspon-
dencia con la primera y visionaria parte de Sombras. En Sombras co-
menzaba Bruno con la visién unificada para desde alli descender des-
pués a los procesos unificadores del sistema de la memoria. En Sellos
invierte el orden, comenzando con los sistemas de la memoria y ter-
minando con el Sello de los Sellos. S6lo podré hacer una relacién abre-
viada e impresionista de este discurso extraordinario.

Comienza solicitando la divina inspiracion. «Estas cosas me las
infundié un espiritu divino.»* Ahora que ya nos hemos aplicado a
la vida de los dioses celestes, estamos preparados para entrar en los
circuitos supracelestes. Y aqui nombra a los practicantes famosos del
arte de la memoria que vivieron en la antigiiedad, Carnéades, Ci-
neas, Metrodoro®, y, por encima de todos, a Siménides, por cuya li-
beralidad todas las cosas son procuradas, halladas y dispuestas®.

A Siménides se le ha transformado en mistagogo, en alguien que
nos ha ensenado a unificar la memoria desde un plano celeste y que
nos introducira en el mundo supraceleste.

Todo desciende de arriba, de la fuente de las ideas, y se puede
ascender hasta ella desde abajo. «Qué admirable seria tu obra si te
conformases segun el artifice de la naturaleza... si con la memoria
y el intelecto entendieses la fabrica del triple mundo y no sin las co-
sas que en €l se contienen.»” Estas promesas de conformacién se-
gun el artifice de la naturaleza toda nos traen a la memoria las pa-
labras con que Cornelio Agrippa describe, como experiencia
necesaria en la formacién del mago, la ascensién hermética a través
de las esferas™. Es esta experiencia a la que, en su apoteosis del Sello
de los Sellos, €l arte de la memoria nos ha llevado.

Hay pdginas notables acerca de los grados del conocimiento. In-
cluso en estas paginas extravagantes, Bruno se encuentra dentro de
la perspectiva de los tratados de la memoria en los que era muy co-
rriente esbozar la psicologia de las facultades, el proceso por el cual,
segun la psicologia escolastica, las imagenes procedentes de las im-
presiones sensoriales pasan desde el sensus communis por otros com-
partimientos de la psique. Romberch, por ejemplo, dedica muchas
paginas a la psicologia de las facultades, en las que cita profusa-
mente a Tomds de Aquino, y que ilustra con el diagrama de una ca-

308

OLFATUS

Fig. 9. Diagrama de la psicologia
de las facultades, segin un diagrama
de Romberch, Congestorium artificiose memorie.

beza de hombre que deja ver los compartimientos de la psicologia
de las facultades [fig. 91. Bruno piensa en un diagrama de esa in-
dole, ingrediente normal del tratado de la memoria, pero su expo-
sicién va dirigida contra la divisién de la psique en los comparti-
mientos de la psicologia de las facultadas. Estas paginas suyas® son
una especie de manifiesto sobre la primacia de la imaginaci6n en el
proceso cognitivo, negandose a verlo como dividido en muchas fa-
cultades, sino como un todo unido. Distingue ciertamente cuatro
grados de conocimiento (influido por Plotino), a saber, sentido,
imaginacién, razén, intelecto, pero pone mucho cuidado en abrir
puertas entre ellos y en abolir las divisiones arbitrarias. Y al final de-
ja bien claro que segun su visién todo el proceso de la cognicién no
es realmente més que uno solo, y que éste es, fundamentalmente,
un proceso imaginativo.

309



Volviendo a mirar «Zeuxis» y «Fidias», nos damos cuenta de que
en esos sellos Bruno ha hecho ya estas declaraciones sobre el uso
memoristico de las imdgenes. El entendimiento o es la fantasia o no

* existe sin la fantasia, decia en «Zeuxis». De aqui que el pintor o es-
cultor de las imdgenes de la fantasia sea s6lo el pensador, y que el
pensador, el artista y el poeta sean todos una misma cosa. «Pensar
es especular con imdgenes», habia dicho Aristételes, queriendo de-
cir que el intelecto abstractivo ha de operar sobre las imagenes de
las impresiones sensoriales. Bruno cambia el sentido de las pala-
bras®. Para Bruno no hay una facultad separada que consista en el
intelecto abstractivo; la mente opera solamente con las imagenes, si
bien estas imagenes tienen grados diferentes de potencia.

Siendo asi que la mente divina estd universalmente presente en
el mundo de la naturaleza (prosigue Bruno en el Sello de los Sellos)*,
el proceso de llegar a conocer la mente divina ha de ocurrir por me-
dio de la reflexion que hacen las imdgenes del mundo sensorial
dentro de la mens. Por consiguiente, la funcién de la imaginacién de
ordenar en la memoria las imdgenes es una funcién absolutamente
vital para el proceso cognitivo. Vividas y vivientes imdgenes han de
reflejar la vida y vitalidad del mundo —Bruno piensa tanto en las
imdgenes astrales magicamente vitalizadas como en las vividas y per-
cusivas imagenes de la regla memoristica del Ad Herennium®-, han
de unificar los contenidos de la memoria y erigir correspondencias
magicas entre el mundo externo y el interno. Las imdgenes deben
estar cargadas de afectos, y particularmente del afecto del amor®,
pues de este modo tendran el poder de penetrar tanto en el nicleo
del mundo externo como en el del interno: he aqui una extraordi-
naria mezcla de la memoria cldsica, que aconsejaba usar imagenes
cargadas de emociones, y el uso magico de una imaginacién carga-
da de emociones, combinado a su vez con un uso mistico y religio-
so de la imagineria amorosa—. Nos encontramos aqui dentro del
circulo de los brunianos Eroici furori y sus conceptos de amor capa-
ces de abrir dentro de la psique «las negras puertas de diamante»®.

Llegamos, por ultimo, en el Sello de los Sellos, al quinto grado del
conocimiento que Bruno clasifica en quince «contracciones»®. Nos
habla aqui acerca de experiencias religiosas, de buenas y malas cla-

310

ses de contemplacién, de buenas y malas clases de religion, de la
buena «religién magica», que es la mejor clase, si bien tiene sus con-
trapartidas y falsificaciones. He estudiado estos pasajes en mi otro
libro”, donde senalo que Bruno sigue en lo tocante a la religion ma-
gica a Cornelio Agrippa, si bien lo elabora en direcciones mas radi-
cales. Es ahora cuando Bruno hace afirmaciones peligrosas. Iguala
a Tomas de Aquino con Zoroastro y Pablo de Tarso considerando
que es alguien que consiguié una de las mejores clases de «contrac-
cién»®. Para alcanzarla son necesarios periodos de soledad y de re-
tiro. Saliendo del desierto de Horeb, Moisés realizé maravillas ante
los magos del faradn. Jests de Nazaret no llevé a cabo sus obras ma-
ravillosas hasta después de su combate con el demonio en el desier-
to. Fue después de vivir como un ermitano cuando a Ramén Liull
se le revelaron muchas y profundas invenciones. Paracelso, que se
gloriaba del titulo de ermitano, fue el inventor de una clase de me-
dicina®. Contemplativos egipcios, babilonios, druidas, persas, ma-
hometanos han logrado las contracciones mds elevadas. Pues es una
e idéntica la potencia psiquica que obra en las cosas de abajo y en
las de arriba, y la que ha producido a todos los grandes guias reli-
giosos y sus poderes milagrosos.

Y Giordano Bruno se presenta a si mismo como uno de estos
guias, ofreciendo una religién, o un experiencia hermética, o un
culto mistérico interno, cuyas cuatro guias son el Amor, por el que
las almas se elevan a lo divino mediante divino furor; el Arte, a tra-
vés del cual puede uno terminar uniéndose al alma del mundo; la
Matesis, que es el uso mdgico de figuras; y la Magia, entendida co-
mo magia religiosa™. Siguiendo estas guias, podemos comenzar a
percibir los cuatro objetos, el primero de los cuales es la Luz". Es és-
ta la luz pristina de la que hablan los egipcios (alude al pasaje del
hermético Pimander, en el que se habla de la luz primigenia). Los
caldeos, los egipcios, los pitagoricos, los platénicos, todos los gran-
des contempladores de la naturaleza, adoraron ardientemente al
sol, al que Platon llamé imagen del Dios superior, a cuyo nacimien-
to los pitagoricos cantaban himnos, a cuyo ocaso Socrates saludaba
y quedaba prendido en éxtasis.

El arte de la memoria ha pasado a ser, en la transformacion ocul-

311



tista que de €l hace Giordano Bruno, una técnica madgico-religiosa,
un modo de unirse, como parte de un hermético culto mistérico, al
alma del mundo. Cuando se han abierto los Treinta Sellos de la me-
moria, éste es el «secreto» que se revela en el Sello de los Sellos.

Un interrogante surge por si solo. ¢Eran los Treinta Sellos, con
todos sus impenetrablemente intrincados consejos mnemonicos,
una especie de barrera protectora del Sello de los Sellos, que impidie-
se a todos salvo a los iniciados alcanzar el nicleo del libro? ¢Creia
realmente Bruno en estas imposibles formas en que expuso el arte
de la memoria? ¢O eran un pretexto, un dispositivo para crear una
incomprensible nube de palabras so capa de propagar la religién de
los misterios?

Una consideracién de esta indole produce cierto alivio, sugi-
riendo al menos una explicacién parcialmente racional de los se-
llos. Segtin esta teoria, los sellos serfan fundamentalmente €Xposi-
ciones incomprensibles de toda suerte de técnicas mhemonicas,
ocultizadas, y se les daria el titulo de sigilli, con sus connotaciones
mdgicas, para suministrar una impenetrable cortina de misterio que
se interpusiese entre el lector no iniciado y el Sello de los Sellos. Mu-
chos lectores que intentasen estudiar el libro desde el comienzo lo
echarian a un lado antes de llegar al final. ¢Es esto lo que se pre-
tendia con los sellos?

Aun cuando creo que el tema del encubrimiento desempena
probablemente un papel en la organizacién de los libros de la me-
moria brunianos, esto no es ciertamente su tnica explicacién. Bru-
no trataba, sin duda genuinamente, de hacer algo que crefa posible
cuando intentaba encontrar las ordenaciones de imagenes signifi-
cativas que actuasen como via para la unificacién interior. El Arte «a
través del cual podemos llegar a unirnos al alma del mundo» es una
de las guias de esa religién. No es una capa bajo la que encubrir esa
religién; es una parte esencial de ella, es una de sus técnicas princi-
pales.

Ademds, como ya hemos visto, los esfuerzos relativos a la memo-
ria brunianos no son un fenémeno aislado. Forman parte de una
tradicién definida, la tradicién ocultista del Renacimiento a la que

312

R

el arte de la memoria en sus formas ocultistas se ha afiliado. Con
Bruno, los ejercicios de mnemoénica hermética se han vuelto ejerci-
cios espirituales de una religién. Y hay cierta grandeza en estos es-
fuerzos, que representan, en el fondo, un emperio religioso. La re-
ligién del amor y la magia se basa en el poder de la imaginacién, y
en un arte de la imagineria por medio del cual el mago intenta cap-
tar y contener el universo en todas sus formas siempre mudantes,
mediante imagenes que circulan en intrincados 6rdenes asociativos
que reflejan los movimientos siempre cambiantes de los Ciel?s, ima-
genes cargadas con afectos emocionales, que unifican, que siempre
intentan unificar, reproducir la gran monas del mundo en su ima-
gen, la mente del hombre. Hay seguramente algo que impone res-
peto en una tentativa de tan vastas perspectivas como ésta.

¢Qué clase de impresién produciria esta obra extraordinaria en
el lector isabelino?

Podria conocer qué aspecto tenia el arte de la memoria en sus
formas habituales. En los primeros anos del siglo XVI se habia des-
pertado en Inglaterra, como en otros lugares, un creciente interés
extrarreligioso por el arte. En el Pastime of Pleasure (1509), de Ste-
phen Hawes, la Dama Retérica hace una deseripcion de los lugares
y las imagenes que tal vez sea la primera exposicién en inglés del ar-
te de la memoria. La edicién de 1527 del Mirrour of the World de Cax-
ton contiene una discusién sobre «<Memory Artyfycyall». Los trata-
dos de la memoria de la Europa continental se difundieron por
Inglaterra, y en 1548 se publicaba una traduccién al inglés del Phoe-
nix de Pedro de Ravena™. En los comienzos de la época isabelina, el
libro de texto sobre la memoria que estaba de moda era The Castel
of Memorie, de William Fulwood™, que era traduccién del tratado de
Guglielmo Gratarolo. La tercera edicién de esta obra iba dedicada
a Robert Dudley, conde de Leicester, tio de Philip Sydney —una prue-
ba de que el noble italianizante no excluia de sus intereses la me-
moria-. El tratado cita a Cicerén, Metrodoro (del que menciona su
sistema zodiacal) y Tomas de Aquino.

Pero en el mundo isabelino de 1583 las autoridades educativas
protestantes y, probablemente, la opinién publica en general esta-

313



ban en contra del arte de la memoria. La influencia ejercida por
Erasmo sobre el humanismo inglés, y el propio Erasmo, como hemos
visto, no alentaban el arte. El pedagogo protestante Melanchton,
muy admirado en Inglaterra, habia proscrito el arte de la retérica. Y
para los puritanos ramistas, que eran extremadamente poderosos
y se dejaban oir ampliamente en esa época, el «orden dialéctico»
desprovisto de imagenes era el tnico arte de la memoria.

Por consiguiente, debié de surgir en influyentes circulos ingle-
ses una fuerte oposicién a cualquier intento que pretendiese rein-
troducir el arte de la memoria aun en sus formas mds corrientes.
¢Cudles, pues, serian las reacciones contra la forma extremadamen-
te ocultista del arte que se encuentra en Sellos?

La primera impresion que tendria el lector isabelino que inten-
tase comprender los Sellos habria podido muy bien ser que ahi esta-
ba alguien que venia del viejo pasado papista. Las dos artes de que
hablaba ese extrano italiano, el arte de la memoria y el arte de Llull,
eran, ambas, artes medievales, particularmente asociadas a los frai-
les, una a los dominicos, otra a los franciscanos. Cuando Bruno lle-
g6 a Inglaterra no habia ya «frailes negros» (dominicos) vagando
por las calles de Londres a la busca de adecuados lugares para sus
sistemas de la memoria, como hiciera Fra Agostino en Florencia.
Los doctores de las modernas Oxford y Cambridge ya no daban
vueltas a las ruedas del arte luliana ni memorizaban sus diagramas.
A los frailes se les habia barrido en todo el frente y sus grandes ca-
sas, o habian sido expropiadas o estaban en ruinas. La impresion de
medievalismo que Bruno y su arte pudieran haber producido en Se-
llos 1a habrian confirmado los pasajes de sus didlogos italianos, pu-
blicados el ano siguiente, en los que defiende a los frailes de la vieja
Oxford, a los que ahora desdenan sus sucesores, y deplora la des-
truccién que se hizo en la Inglaterra protestante de las construccio-
nes y fundaciones de los tiempos catélicos™.

Al igual que en otras partes de Europa, el arte de la memoria, se-
gun su transformacion medieval, habia sido parte integrante de la
civilizacién medieval inglesa™. Los frailes ingleses, con sus «pintu-
ras» de la memoria, la habian ciertamente practicado™. Pero aun-
que Bruno se asocie a si mismo y a su arte con el nombre de Tomds

314

de Aquino, es obvio que no es con la forma medieval y escolastica del
arte con la que tiene que ver Sellos, sino con la forma ocultista del
Renacimiento. Como ya hemos visto, en Italia la forma renacentis-
ta se desarrolla a partir de la forma medieval, a la que como artisti-
ca reliquia se guarda en el Teatro de Camillo. Por lo que yo sé, nin-
gtin desarrollo de esta indole habia tenido lugar en Inglaterra.

Un personaje que nunca se desarrollé en Inglaterra, a conse-
cuencia de las convulsiones religiosas por las que atravesd, fue el del
fraile renacentista. Cuando se considera que Francesco Giorgi, el
franciscano veneciano, infundia las influencias herméticas y caba-
listas del Renacimiento en la tradicién medieval de la armonia del
mundo con su De harmonia mundi”, uno cae en la cuenta de que frai-
les de esta indole nunca existieron en Inglaterra, salvo posiblemen-
te como personajes de comedia. El fraile inglés desapareci6 en el
pasado gético, lo cual quizd lamentaban aquellos que estaban en se-
creta simpatia con ese pasado, o temian los supersticiosos que se
preguntaban con recelo qué consecuencias podria acarrear la des-
truccién de la vieja magia; pero no habia un personaje contempo-
raneo como el jesuita. Un inglés isabelino que no gustase de salir de
casa podia muy bien no haberse encontrado nunca con un fraile re-
nacentista, hasta que el selvatico fraile Giordano Bruno, sibitamen-
te, precipitarase en la escena con una técnica mdgico-religiosa her-
mética desarrollada a partir de las viejas artes de la memoria de los
frailes.

El Ginico personaje inglés, o mds bien galés, que pudo haber ac-
tuado como una suerte de preparacioén de la llegada de Bruno fue
John Dee™. Saturado de las influencias ocultistas del Renacimiento,
Dee, al igual que Bruno, practicaba ardientemente las recetas ma-
gicas del De occulta philosophia de Cornelio Agrippa. También estaba
hondamente interesado en la Edad Media, y coleccionaba todos los
desdenados manuscritos que del pasado medieval podia encontrar.
Dee intentaba —solo, sin ayudas y sin en el apoyo de academias mis-
ticas como las que florecieron en Venecia— llevar a efecto en Ingla-
terra la transformacién renacentista de las tradiciones medievales,
la cual, naturalmente, caia dentro del «neoplatonismo» renacentis-
ta. Pudo muy bien ser Dee el tinico representante que en la Ingla-

315



terra del siglo XVI se preocupara de la reviviscencia del lulismo. En
su biblioteca se encontraban manuscritos lulistas, promiscuamente
catalogados junto con obras alquimicas pseudolulianas™; compartia,
sin duda, los supuestos renacentistas sobre Llull. Y Dee es la clase de
persona de la que uno esperaria que se interesara por la cercana ma-
teria del arte de la memoria en sus transformaciones renacentistas.
La Monas hieroglyphica de Dee® es un signo compuesto a partir de
los caracteres de los siete planetas. La agitacién que deja transpa-
rentar el descubrimiento que hizo de este signo compuesto parece
incomprensible. Se puede sugerir que, a sus 0jos, la monas era tal vez
una ordenacion unificada de signos significativos empapados de po-
tencial astral, a los que creeria con capacidad de unificar la psique,
por cuanto estaban compuestos en una monas o Uno que reflejaria
la monas del mundo. Aunque Dee no empleara en su empeio los lu-
gares e imagenes del arte de la memoria, sin embargo el supuesto
subyacente podria no ser diferente, como antes se ha sugerido®, al
supuesto hecho por Camillo cuando pone como bases de su Teatro
las imagenes y caracteres de los planetas, ni al supuesto bruniano de
que las imagenes y caracteres de los planetas son potentes unifica-
dores de la memoria.
Es, por consiguiente, posible que aquellos a los que educé Dee,
y a los cuales quizd inicié en los misterios herméticos de la monas,
hubiesen tenido alguna nocién del tipo de causa que Bruno impul-
saba con sus sistemas de la memoria. Sabemos que Philip Sidney,
Jjunto con sus amigos Fulke Greville y Edward Dyer, escogi6 a Dee
como maestro de filosofia. Fue a Sidney a quien Bruno se dirigi6 de-
dicandole dos de las obras que publicé en Inglaterra; y en dos oca-
siones mencion6 expresamente a Fulke Greville. No sabemos qué
era lo que Sidney pensaba de Bruno; no hemos rescatado del circu-
lo de Sidney ninguna aclaracién al respecto. Pero es el propio Bru-
no el que habla de Sidney en términos de admiracién apasionada
en sus dedicatorias, y es evidente que confiaba en que seria de Sid-
ney y su circulo de donde recibiria comprension.
¢Se debatié Sidney con los Sellos? ¢Lleg6 hasta «Zeuxis», que pin-
taba las imagenes de la memoria en el interior y exponia la teoria
renacentista de wf pictura poesis? El propio Sidney expone esa teoria

316

e

b

en su Defence of Poetrie —defensa de la imaginacion contra los purita-
nos—, que acaso escribié durante el tiempo que Bruno pasé en In-

glaterra.

Como ya hemos visto, los Sellos estan intimamente relacionados
con las obras que publicé en Francia, Sombrasy Circe. E1 Ars reminis-
cendi de Sellos probablemente lo reimprimié John Charlewood a par-
tir de una copia de Circe, y mucho del resto de Sellos pudo impri-
mirlo a partir de los manuscritos no publicados que Bruno habria
escrito en Francia y llevado consigo a Inglaterra. Bruno afirma que
el Sello de los Sellos forma parte de su Clavis Magna®, obra a la que tan
a menudo se refiere en los libros que publicé en Francia. Los Sellos
eran, en lo principal, por consiguiente, la repeticion de una am-
pliacion del «secreto» que Bruno, sucesor de Giulio Camillo, habia
confiado al rey de Francia.

La conexion francesa se mantiene en la dedicatoria que hace en
el libro a Mauvissiére, el embajador francés, en cuya casa londinen-
se Bruno vivia®. Y la nueva orientacién hacia Inglaterra dada al «se-
creto» es proclamada en alta voz en el discurso de Sellos dirigido al
vicerrector y los doctores de la Universidad de Oxford™. Pues Bru-
no arrojé los Sellos, apoteosis de la memoria ocultista del Renaci-
miento, en medio de la Oxford isabelina con un discurso en el que
se describe a si mismo como «despertador de las almas adormeci-
das, domador de la ignorancia presuntuosa y recalcitrante, procla-
mador de una filantropia universal». No fue de una manera discre-
ta o secreta como Bruno presenté su secreto al piblico isabelino,
sino de la forma mads provocativa posible, anuncidndose a si mismo
como alguien que poseia la valentia y la facultad de poder hablar
desde un punto de vista no sectario, ni protestante ni catélico, co-
mo alguien que poseia un mensaje para el mundo. Sellos f}le el pri-
mer acto del drama que Bruno correria en Inglaterra. Esta es la
obra que se ha de estudiar en primer lugar, antes de los dialogos ita-
lianos que mads tarde publicara, pues es representativa de la mente
y la memoria del mago del que salieron aquellas obras. Su visita a
Oxford, su controversia con los doctores oxonienses, la reflexién
que hace de la controversia en la Cena de le ceneriy en De la causa, el

317



bosquejo de las reformas morales herméticas y el anuncio del re-
torno inminente de la religién hermética que aparecen en el Spac-
cio della bestia trionfante, los misticos éxtasis de los Eroici Surori... todos
estos futuros desarrollos ya se encuentran implicitos en Sellos.

Durante su estancia en Paris, donde atn se acordaban del Tea-
tro de Camillo, donde un rey mistico capitaneaba una recéndita es-
pecie de movimiento religioso ostensiblemente catélico, el secreto
de Bruno se habia encontrado en una atmésfera mds congruente
que la que encontré cuando, de stibito, se precipité cual granada re-
sonante en la protestante Oxford.

318

Capitulo XII
Conflicto entre las memorias
bruniana y ramista

En 1584 una polémica extraordinaria estallé en Inglaterra en tor-
no al arte de la memoria. La sostuvieron un ardiente discipulo de
Bruno y un ramista de Cambridge. Este debate acaso fue uno de los
fundamentales entre todas las controversias isabelinas. Y es sélo
ahora, en el momento del arte de la memoria a que hemos llegado
en este libro, cuando podemos comenzar a entender qué era lo que
realmente estaba en juego, cudl es el significado del desafio que Ale-
xander Dicson' arrojé sobre el ramismo desde las sombras del arte
bruniano de la memoria, y por qué William Perkins le devolvié el
quite con su defensa del método ramista como el unico arte verda-
dero de la memoria.

Se abre la polémica® con De umbra rationis de Dicson, que es es-
trecha imitacién del Sombras de Bruno (de cuyo titulo, De umbris
idearum, se hace eco). Este libelo, apenas un libro, estd fechado en
1583 en la portada, pero su dedicatoria a Robert Dudley, conde de
Leicester, lleva fecha de haber sido escrita «en las calendas de ju-
nio». Segiin datacién moderna, en cualquier caso, esta obra fue pu-
blicada a comienzos de 1584. El libelo dio lugar al Antidicsonus
(1584), cuyo autor se designa a si mismo como «G. P. Cantabrigien-
sis». Que este «G. P. de Cambridge» era el bien conocido teélogo
puritano y ramista de Cambridge William (Guillermo) Perkins se
hard cosa segura en el curso de este capitulo. Al Antidicsonus va li-
gado otro pequeno folleto en el que «G. P. de Cambridge» explica
mas ampliamente por qué estd vigorosamente en contra de la «im-
pia memoria artificial de Dicson». Sale Dicson en defensa propia,
bajo el pseudénimo «Heius Scepsius», con una Defensio pro Alexandro
Dicsono (1584). Y «G. P.» vuelve al ataque, también en 1584, con un
Libellus de memoria, seguido, en el mismo opusculo, de «<Admonicio-
nes a A. Dicson sobre la vanidad de su memoria artificial»’.

319



Ambos sostienen la controversia estrictamente dentro de los li-
mites de la materia de la memoria. Dicson da a luz una memoria ar-
tificial bruniana que para Perkins es anatema, arte impio, contra la
que propone urgentemente €l orden dialéctico ramista como tinica
via recta y moral de memorizacion. Nuestro muy antiguo amigo Me-
trodoro de Escepsis desempena un papel relevante en la refriega
isabelina, pues el epiteto «escepsio» que Perkins propina a Dicson
lo adopta este ultimo orgullosamente en su defensa cuando se da el
nombre de «Heius Scepsius». En la terminologia de Perkins, «es-
cepsio» es quien usa el zodiaco en su impia memoria artificial. La
memoria ocultista del Renacimiento, en su extremada forma bru-
niana, estd a la grena con la memoria ramista, y al mismo tiempo
que la controversia tiene siempre ostensiblemente que ver con dos
artes de la memoria contrapuestas, es también en el fondo una con-
troversia religiosa.

Dicson estd envuelto en sombras cuando por primera vez lo en-
contramos en su De umbra rationis, en sombras brunianas. Los inter-
locutores de los didlogos iniciales se mueven en una profunda noche
de misterios egipcios. Estos didlogos constituyen la introduccién al
arte de la memoria de Dicson, en la que a los loci se los llama «suje-
tos» y a las imdgenes, «adyuvantes» 0, mas frecuentemente, umbra'.
Es claro que emplea la terminologia de Bruno. Repite las reglas ad-
herennianas para lugares e imagenes, pero las esboza con oscura mis-
tica a la manera de Bruno. La umbra o imagen es una sombra de la
luz de la mente divina, a la que perseguimos a través de sus sombras,
vestigios, sellos’. Se ha de basar la memoria en el orden de los sig-
nos del zodiaco, en cuya reexposicién® Dicson, sin embargo, no re-
pite la lista de las imagenes de los decanos. Pueden vislumbrarse tra-
zas de la lista bruniana de inventores cuando aconseja valerse de
Theutates para representar las letras, de Nereo para la hidroman-
cia, de Quirén para la medicina, etc.”; si bien no se da la entera lis-
ta de los inventores de Bruno. El arte de la memoria de Dicson no
es sino una impresion fragmentaria de los sistemas y exposiciones
de Sombras, de los que empero derivan inequivocamente.

Los didlogos iniciales son el aspecto mds relevante de la obra, y
son casi tan extensos como el arte bruniano de la memoria que in-

320

troducen. Se inspiran obviamente en los que se encuentran al co-
mienzo de Sombras. Se ha de recordar que Bruno inicia Somébras con
la conversacién mantenida por Hermes, el cual presenta el libro
«sobre las sombras de las ideas» como procedimiento de escritura
interna, a Filotimo, que la saluda como secreto «egipcio», y Logifer,
el pedante, que desdena el arte de la memoria y cuya chachara es
comparada con los grunidos animales®. Dicson introduce ligeras va-
riaciones de personal. Uno de sus interlocutores es €l mismo, a saber,
Mercurio (Hermes). Los otros son Thamus, Theutates y Sécrates.

Dicson tiene presente el pasaje del Fedro de Platén, que he cita-
do en un capitulo anterior®, en el que Sécrates cuenta la historia de
la entrevista que mantuvieron el rey egipcio Thamus y el sabio
Theuth, quien acababa de inventar el arte de la escritura. Dice Tha-
mus que la invencién de la escritura no perfeccionard la memoria
sino que la destruird, puesto que los egipcios se fiaran de estos «ca-
racteres externos que no son parte de ellos mismos», lo cual desa-
lentara «el uso de su propia memoria dentro de elios». Este argu-
mento lo reproduce Dicson con gran fidelidad en su conversacion
de Thamus y Theutates.

El Mercurio del didlogo de Dicson es un caracter diferente de su
Theutates; y en un primer momento esto parece extrano, pues a
Mercurio (o Hermes) Trismegistos habitualmente se le identifica
con el Thot-Hermes inventor de las letras. Pero Dicson sigue a Bru-
no cuando hace de Mercurio €l inventor, no de las letras, sino de la
«escritura interna» del arte de la memoria. De este modo represen-
ta a la sabiduria interna que Thamus dice perderian los egipcios si
se inventase la escritura externa con letras. Para Dicson, como para
Bruno, Mercurio Trismegistos es el patrono de la memoria hermé-
tica u ocultista.

En el Fedro es SOcrates quien cuenta la anécdota de la accion de
Thamus ante la invencion de las letras. Pero en el didlogo de Dic-
son, Sécrates ha pasado a ser el pedante charlatan, la persona su-
perficial incapaz de comprender la antigua sabiduria egipcia del ar-
te hermético de la memoria. Se ha sugerido”, y estoy segura de que
correctamente, que este griego superficial y pedantesco es una sati-
ra contra Ramus. Esto casaria con la prisca theologia ramista, en la

321



que Ramus revive la verdadera dialéctica de Sécrates". Fl Sécrates-
Ramus de Dicson serfa el maestro de un método dialéctico superfi-
cial y falso, en tanto que su Mercurio es el exponente de una sabi-
duria mds antigua y mejor: la de los egipcios, tal como se representa
en la escritura interna de la memoria ocultista.

Una vez que hemos captado el origen vy la significacién de los
cuatro interlocutores, el didlogo que Dicson pone en su boca se
vuelve inteligible o, al menos, inteligible dentro de sus peculiares
términos de referencia.

Dice Mercurio que ve una muchedumbre de bestias ante si. Tha-
mus alega que a €l le parecen hombres, no bestias, pero Mercurio
insiste en que esos hombres son bestias con forma humana, pues la
verdadera forma del hombre es la mens, y esos hombres, por des-
preciar su forma verdadera, se han dejado caer en formas de bestias
y soportan los «castigos de la materia» [vindices materiae]. ;Qué quie-
res decir con estos castigos de la materia?, pregunta Thamus. A lo
que Mercurio replica: «Es el duodenario, al que expulsa el dena-
rio»". Se trata de una referencia al decimotercer tratado del Corpus
Hermeticum, donde se describe la experiencia regenerativa herméti-
ca por la que el alma se escapa del imperio de la materia, simboli-
zado por doce «castigos» o vicios, y acaba siendo colmada con diez
potencias o virtudes®”. La experiencia consiste en una ascensién a
través de las esferas —en las que el alma va expeliendo las influencias
malignas o materiales—, alcanzdndolas a partir del zodiaco (el duo-
denario), y ascendiendo hasta las estrellas en su forma mas pura, sin
la contaminacién de las influencias materiales, donde se la colma
con las potencias o virtudes (el denario) y canta el himno de la re-
generacion. Esto es lo que Mercurio quiere decir en el didlogo de
Dicson cuando afirma que el «duodenario» de la inmersién en la
materia y en las formas bestiales se ha de expeler con el «denario»,
lo cual ocurre cuando el alma ha sido colmada por la experiencia
regenerativa hermética con las potencias divinas.

Thamus describe ahora a Theutates como a una bestia, a lo que
Theutates protesta enérgicamente. «Calumnias, Thamus... el uso
de las letras, de las matematicas, ées que son éstas obra de bestias?»
Alo que replica Thamus, con gran fidelidad a la palabra de la anéc-

322

dota de Platén, que cuando él estaba en la ciudad llamada Tebas la
Egipcia, los hombres escribian en sus almas con el conocimiento,
pero que desde entonces Theutates les ha vendido una mala ayuda
con haber inventado las letras. Y esto les ha hecho superficiales,
pendencieros y poco mejores que las bestias'.

Sale Sécrates en defensa de Theutates, elogiando su gran inven-
ci6n de las letras, y desafia a Thamus a que pruebe que cuando los
hombres conocieron las letras se dedicaron menos a la memoria.
Thamus entonces asesta una impetuosa invectiva contra Sécrates ta-
chandole de sofista y embustero. El ha tirado por tierra todos los cri-
terios de la verdad, reduciendo a los hombres sabios al nivel de mu-
chachos que disputan con malicia; ni sabe nada de Dios ni lo busca
en sus vestigios y sombras de la fabrica mundi; ni puede percibir na-
da que sea hermoso y bueno, pues el alma no puede percibir cosas
de esta indole cuando estd encerrada en las pasiones del cuerpo; €l
alienta esas pasiones, inculcando codicia e ira; él estd sumido en la
oscuridad de la materia, aun cuando se jacte de un conocimiento

superior:

Pues a menos que la mens esté presente y los hombres estén inmersos en
la olla [crater] de la regeneracién, en vano pretenderan gloriarse con enco-

mios'®.

De nuevo aqui aparece una referencia a la regeneracion hermeé-
tica, a la inmersién en la olla [ crater] regenerativa, que es el tema del
cuarto tratado del Corpus Hermeticum, «Hermes a Tat sobre la Crater
o la Ménada»".

Sécrates se esfuerza en defenderse y contraataca reprochando,
por ejemplo, a Thamus, que nunca haya escrito nada. A la vista del
tema de los didlogos esta linea era un error. Sécrates queda aplas-
tado con la réplica de Thamus de que él ha escrito «en los lugares
de la memoria»", y es despachado como vano griego.

La consideracién de los griegos como superficiales, pendencie-
ros y faltos de sabiduria profunda tenia una larga historia a sus es-
paldas, pero en la forma de la antitesis troyano/griego, en la que a
los troyanos se les considera gente mds sabia y profunda®. Los dia-

323



logos antigriegos de Dicson son reminiscentes de esta tradicién, pe-
ro poniendo a los egipcios como representantes de una sabiduria y
virtud superiores. En su antitesis griego-egipcia, Dicson pudo haber
sido influido por el tratado décimo del Corpus Hermeticum, en el que
el rey Amoén aconseja que el tratado no sea traducido del egipcio al
griego, que es lengua vana y vacia, por lo que la «irtud eficaz» de
la lengua egipcia se perderia en la traduccién®. Dicson habria sabi-
do, por el pasaje platénico de que esti haciendo uso, que Amoén era
el mismo dios que Thamus. Esto le pudo sugerir convertir al Tha-
mus de la anécdota platénica en el oponente de la vacuidad griega
tipificada por Sécrates, si Dicson conocia el tratado decimosexto del
Corpus Hermeticum en la traduccién latina de Ludovico Lazzarelli®,
donde se describe la transferencia de la experiencia regenerativa
hermética de maestro a discipulo?.

Cuando Mercurio cita pasajes de los Hermetica, se supone, por su-
puesto, que cita sus propias obras. Habla como Mercurio Trismegis-
tos, el maestro de la antigua sabiduria egipcia de los escritos hermé-
ticos. Y es este mismo Mercurio quien ensefa la «escritura interna»
de la memoria ocultista. El discipulo de Bruno deja en absoluta evi-
dencia lo que ya nosotros hemos advertido en las propias obras mne-
monicas de Bruno, que el arte de la memoria tal como él lo ensenié
estaba intimamente asociado a un culto religioso hermético. El tema
de los curiosos didlogos de Dicson es que la escritura interna del ar-
te de la memoria representa la profundidad egipcia y sus perspecti-
vas espirituales, comporta las experiencias regenerativas egipcias tal
como Trismegistos las describe, y es la antitesis de la conducta besti-
forme, de la frivolidad y superficialidad griegas de aquellos que no
han vivido la experiencia hermética, que no han llegado a la gnosis,
que no han visto los vestigios de lo divino en la fabrica mundi, que no
se han unido a ella reproduciéndola en su interior.

Tan enérgica es la aversién que Dicson siente por las caracteris-
ticas supuestamente griegas que incluso niega que fuese Simdénides
quien invent6 el arte de la memoria. Fueron los egipcios quienes lo
inventaron®.

Este libro es acaso de una importancia completamente despro-
porcionada a su tamafio. Pero Dicson deja atin mads claro que el pro-

324

pio Bruno que la memoria bruniana implicaba un culto hermético.
El arte de la memoria de Dicson es solamente un reflejo impresio-
nista de Sombras. En esta obra de Dicson lo importante son sus dia-
logos desarrollados a partir de los didlogos de Sombras, en los que
aparecen citas verbales de los tratados regenerativos herméticos. Nos
encontramos aqui con inequivocas y fuertes influencias herméticas
de caricter religioso envueltas en un arte hermético de la memoria.

Incrementa la probabilidad de que el Sécrates de Dicson sea un
retrato satirico de Ramus el hecho de que casaba a las mil maravi-
llas y de que «G. P. de Cambridge» se sintiese incitado a defender a
Ramus y a atacar la impia memoria artificial de Dicson. En la dedi-
catoria de su Antidicsonus a Thomas Moufet, Perkins afirma que hay
dos clases de memoria: la una usa lugares y umbra, y la otra se sirve
de la disposicién légica cual es ensefiada por Ramus. L.a primera es
terminantemente vana; la segunda es el tinico método verdadero.
Se ha de repeler a los memoriégrafos jactanciosos de la calana de
Metrodoro, Rossellius, el Nolano y Dicson, y adherirse como a una
columna a Ja fe de los ramistas®.

El Nolano —aqui es el nombre lo que importa~. Giordano Bruno
de Nola, quien el afio anterior habia arrojado sus Sellos en Oxford,
era el iniciador real de este debate. Perkins lo ve en alianza con Me-
trodoro de Escepsis y Rossellius, autor dominico de un tratado de la
memoria. Tiene clara conciencia de su conexién con Dicson, aun
cuando no hace, en lo que yo he podido notar, en el Antidicsonus,
referencia alguna a las obras sobre la memoria de Bruno, sino que
se dirige exclusivamente contra la obra del discipulo, el De umbrq ra-
tionis de Alexander Dicson.

Afirma que el estilo latino de Dicson es oscuro y no existe «pu-
reza romana»*, Que su uso de los signos celestes es absurdo®. Que
todos esos desatinos deberian ser desterrados, pues la disposicion
16gica es la unica disciplina de la memoria, tal como Ramus ense-
na®. Que el alma de Dicson estd ciega y sumida en el error, pues na-
da sabe de lo verdadero y de lo bueno”. Que todas sus imagenes y

umbrae son enteramente vanas, ya que es en la disposiciéon logica
donde se encuentra el poder natural de recordar.

325



Los argumentos de Perkins estan llenos de reminiscencias de Ra-
mus, y con frecuencia cita verbalmente, dando las referencias, a su
maestro. «Abre tus oidos», grita a Dicson, «y oye las palabras de Ra-
mus que hablan contra ti, y reconoce el caudal inconmensurable de
su genio»™. A continuacién recoge una cita del Scholae dialecticae so-
bre el valor muy superior que tiene para la memoria la disposicién
logica en comparacién con el que tiene el arte de la memoria que
emplea lugares e imdgenes®; y cita dos pasajes del Scholae rhetoricae.
El primero de ellos es uno de los habituales pronunciamientos de
Ramus sobre el orden 16gico como base de la memoria®; el otro es
un pasaje en el que se compara la memoria ramista con el arte cld-
sico para desventaja del segundo:

Todo lo que del arte puede ayudar a la memoria se reduce al orden ya
la disposicion de las cosas, a la fijacién en el alma de lo que es primero, se-
gundo, tercero. Asi, aquellos lugares e imagenes de los que vulgarmente se
habla son inadecuados, y con todo derecho se mofan de ellos todos los
maestros de artes. ;Cudntas imagenes se requeririan para recordar las Fili-
picas de Deméstenes? S6lo la disposicién dialéctica es la doctrina del orden;

s6lo de ella puede procurar la memoria ayuda y auxilio®.

Al Antidicsonus le siguié el Libellus in quo dilucide explicatur impia
Dicsoni artificiosa memoria, en el que Perkins recorre las reglas ad he-
rennianas, citadas por Dicson, oponiéndoles con todo detalle la dis-
posicion l6gica ramista. En un punto de este algo ligubre proceso,
Perkins se vuelve interesante, y, en verdad, inintencionadamente di-
vertido. Es cuando habla de la «animacién» de las imigenes memo-
risticas de Dicson. Dicson habia por supuesto hablado, a su modo
oscuro y bruniano, de la regla cldsica segtin la cual las imagenes de-
ben ser percusivas, activas, inusuales, y capaces de excitar emotiva-
mente la memoria. Piensa Perkins que el uso de imagenes tales no
es s6lo muy inferior intelectualmente a la disposicién légica, sino
que es asimismo moralmente reprensible, pues tales imigenes han
de suscitar pasiones. Y menciona aqui a Pedro de Ravena, quien en
su libro sobre memoria artificial sugeria a los jévenes el uso de ima-
genes libidinosas”. Esto debe de referirse a las observaciones de Pe-

326

dro acerca de c6mo se servia de su amiga, Junipera de Pistoia, en ca-
lidad de imagen que seguramente estimularia su memoria, por
cuanto tan cara para él habia sido de joven®. Levanta Perkins sus
puritanos brazos horrorizado ante tal sugerencia, que pretende sus-
citar efectivamente malos afectos que estimulen la memoria. Un ar-
te tal, evidentemente, no es para hombres piadosos, sino que ha si-
do ideado por gentes impias y confusas que desoyen toda ley divina.

Tenemos aqui posiblemente una pista de la razén por la que el
ramismo era tan popular entre los puritanos. El método dialéctico
era desde un punto de vista emocional aséptico. La memorizacién
de los versos de Ovidio mediante la disposicién légica ayudaria a es-
terilizar los perturbadores afectos que provocan las imagenes ovi-
dianas.

La otra obra de Perkins contra Dicson, publicada en el mismo
ano de 1584, es el Libellus de memoria verissimaque bene recordandi scien-
lia, que es otra exposicién de la memoria ramista con mas ejemplos
de anilisis 16gicos de pasajes de poesia y prosa por medio de los cua-
les se han de memorizar. En una epistola previa a la obra, Perkins
expone una historia sucinta del arte cldsico de la memoria, inventa-
do por Siménides, perfeccionado por Metrodoro, expuesto por Tu-
lio y Quintiliano, y en tiempos mds recientes por Petrarca, Pedro de
Ravena, Buschius® y Rossellius. ¢Para qué ha servido toda esta su-
ma?, pregunta Perkins. Nada hay de provechoso o de docto en ella;
antes bien, emana «una especie de barbarie y Dunsicality>*. Es inte-
resante su uso de la palabra Dunsicality, que recuerda el grito de
Dunses [sandios] empleado por los protestantes fanaticos contra los
que formaban parte del viejo orden catélico, palabra esta que atizé
las fogatas de los «manuscritos sandios» cuando los reformadores se
dedicaron a arrasar las bibliotecas monasticas. Para Perkins el arte
de la memoria tiene un aroma medieval; sus exponentes no hablan
con «pureza romana»; pertenece a los viejos tiempos de la barbarie
y la Dunsicality.

A continuacidn, las «<Admoniciones» a Alexander Dicson siguen
las mismas lineas que el Antidicsonus, aunque prestando una aten-
cién mas detallada a la «astronomia» en la que Dicson basa su me-
moria y cuya falsedad demuestra Perkins. Hay ahi una reaccion im-

327



portante contra la astrologia que merece un atento estudio. Perkins
hace un intento racionalista de zapar la memoria artificial «escep-
sia» atacando los supuestos astrolégicos en que se fundamenta. Sin
embargo, la impresién de racionalismo que Perkins pretende con-
ferir a estas paginas queda algo ensombrecida cuando encontramos
que la razén capital por la que es equivocado el uso mnemoénico de
la «astronomia» es porque ésta es un arte «especial», en tanto que
la memoria como parte de la dialéctica-retérica es un arte «gene-
ral>*. En este punto Perkins sigue ciegamente la arbitraria reclasifi-
cacién ramista de las artes.

Hacia el final de las «<Admoniciones» se resume el asunto en un
pasaje en el que se impreca a Dicson para que compare su memo-
ria artificial con el método ramista. El método graba en la memoria
por medio de un orden natural, en cambio tu memoria artificial,
Dicson, la han compuesto artificialmente grieguezuelos. E1 método
usa lugares verdaderos, poniendo los generales en los lugares mas
elevados, los subalternos en los intermedios, y los especiales en los
inferiores. Mas, en tu arte, ¢de qué especie son los lugares, son ver-
daderos o ficticios? Si dices que son verdaderos, mientes; si dices
que son ficticios, no estaré en desacuerdo contigo por cuanto ti
mismo cubres tu arte de oprobio. En el método las imdgenes son
claras y distintas y estan claramente divididas, no son sombras fugi-
tivas como en tu arte. «De aqui que la palma se le dé al método por
encima de la rota y débil disciplina de la memoria.»” El pasaje es
una prueba evidente de cémo el método se desarrollé a partir det
arte clasico aunque se le oponia en el punto fundamental de las
imagenes. Usando la terminologia del arte clasico, Perkins lo vuel-
ve contra el arte clasico y lo aplica al método.

La Defensio pro Alexandro Dicsono es extraordinariamente intere-
sante a causa del pseudénimo «Heius Scepsius» bajo el que Dicson
la publica. «Heius» puede referirse al apellido Hay, que su madre te-
nia de soltera®. Con el apelativo «escepsio», se quiere ciertamente
significar que Dicson se alista bajo la bandera de Metrodoro de Es-
cepsis —y de Giordano Bruno—, que usaba el zodiaco en la memoria.

Esta controversia confirma abundantemente el punto de vista de
Ong, segun el cual el método ramista era primariamente un méto-

328

do para la memorizacién. Perkins hace en todo momento descansar
su posicion en el supuesto de que el método ramista es un arte de
la memoria, con el cual compara, como el propio Ramus, desfavo-
rablemente, el arte cldsico, al que ahora se ha de desechar y reem-
plazar. Confirma también Perkins la sugerencia que hicimos en el
capitulo anterior de que al tipo bruniano de memoria artificial se lo
miraba en la Inglaterra isabelina como una reviviscencia medieval.
El arte de Dicson sugiere el pasado a Perkins, los viejos malos tiem-
pos de la ignorancia y la sandez.

Es a causa de que los oponentes consideran que sus métodos res-
pectivos son artes de la memoria por lo que sostienen la guerra en
términos de la memoria. Con todo, hay otras implicaciones en esta
batalla, por encima de la memoria. Ambos frentes consideran que
sus respectivas artes de la memoria son morales y virtuosas, y verda-
deramente religiosas, en tanto que la de su oponente es inmoral,
irreligiosa y vana. El profundo Egipto y la superficial Grecia, o, in-
virtiendo los términos, el supersticioso e ignorante Egipto y la Gre-
cia reformada y puritana, tienen artes diferentes de la memoria. El
uno es un arte «escepsio»; el otro es el método ramista.

Hallamos una prueba de ]a identidad de «G. P.» en el hecho de
que en Prophetica, obra que publicé en 1592 con su propio nombre,
William Perkins hace un ataque contra el arte de la memoria sobre
pautas similares a las desarrolladas por «G. P.». Howell ha definido
el Prophetica como la primera obra de un inglés que aplica el méto-
do ramista a la predicacién, y ha apuntado asimismo que Perkins
prescribe en ella que el método ramista ha de ser usado para me-
morizar sermones, y no la memoria artificial, que se vale de lugares
e imagenes®. El pasaje contra la memoria artificial dice asi:

La memoria artificial que consiste en lugares e imagenes ensenara c6-
mo retener nociones en la memoria facilmente y sin trabajo. Pero no se la
ha de aprobar [por las razones siguientes]. 1. La animacién de las image-
nes, que es la clave de la memoria, es impia: porque convoca pensamientos
absurdos, insolentes, prodigiosos y otros analogos que estimulan y encien-

den depravados afectos carnales. 2. Carga la mente y la memoria, ya que im-

329



pone a la memoria una tarea triple en vez de unica; primero [recordar] los
lugares; después, las imagenes; a continuacion, la cosa de la que se ha de
hablar.

Podemos reconocer en estas palabras de Perkins al predicador
puritano, al «G. P.» que escribia contra la impia memoria artificial
de Dicson y deploraba las imdgenes libidinosas que recomendaba
Pedro de Ravena. El tiovivo del tiempo ha transformado al Tulio
medieval, que tan arduamente trabajaba en la formacion de imige-
nes memorables de virtudes y vicios para disuadir al hombre pru-
dente del infierno y conducirlo al cielo, en una persona lasciva e in-
moral que con toda deliberacién suscita pasiones carnales con sus
similitudes corporales.

Entre otras obras religiosas de Perkins se encuentra A Warning
against the Idolatrie of the Last Times, amonestaciéon que saca a cola-
€ién con ardiente insistencia porque «los residuos del papismo atn
estan clavados en las mentes de muchos»*. Hay aiin gente que guar-
da y esconde en sus casas «idolos, es decir, imagenes de las que se
hace un uso abusivo e idolatrico»*, y es de la mayor necesidad que
tales idolos sean abandonados y que todos los restos de la antigua
idolatria sean destruidos alld donde esto no haya sido llevado a ca-
bo. Ademads de apremiar a una activa iconoclastia, Perkins amones-
ta contra la teoria subyacente a las imdgenes religiosas. «Los genti-
les han dicho que las imagenes erigidas eran elementos o letras para
conocer a Dios porque —tal dicen los papistas— las imdgenes son los
libros de los legos. Loos mas sabios de los gentiles usaron imagenes y
otras ceremonias para procurarse la presencia de dngeles y de po-
deres celestiales, que por ellas llegarian al conocimiento de Dios. Lo
mismo hacen los papistas con imdgenes de dngeles y santos.»** Pero
estd prohibido, pues «no nos esta permitido constrenir la presencia
de Dios, la operacion de su espiritu y que nos escuche cualquier co-
sa, a lo que Dios no estd obligado... Pues Dios no estd obligado por
palabra alguna que esté presente en imadgenes»*.

Ademas, la prohibicién de imagenes se aplica tanto en el interior
como en el exterior. «Tan pronto como la mente enmarca en si mis-
ma una forma cualquiera de Dios (como a la manera papista se le

330

i RO e
m——

concibe como un anciano sentado en los cielos en un trono con ce-
tro en la mano), se levanta un idolo en la mente...»* Esta prohibi-
cién se ha de aplicar a todo uso de la imaginacién. «Una cosa si-
mulada en la mente por la imaginacién es un idolo.»*

Hemos de imaginar la controversia de Perkins y Dicson frente a
un fondo de edificios en ruinas, de imagenes destrozadas y desfigu-
radas —fondo que omnipresente se cernia sobre la Inglaterra isabe-
lina—. Debemos recrear los viejos hdbitos mentales, el arte de la me-
moria segln se practicaba desde tiempo inmemorial usando viejas
imagenes. El <hombre ramista» ha de destrozar las imagenes tanto
dentro como fuera, ha de sustituir el viejo arte idélatra con la nue-
va via desimaginada de recordar valiéndose de un orden dialéctico
abstracto.

Si la vieja memoria medieval estaba equivocada, ¢qué seria de la
memoria ocultista del Renacimiento? La memoria ocultista se mue-
ve en una direccion diametralmente opuesta a la ramista, acen-
tuando desmesuradamente el uso de la imaginacién que la otra
prohibia, acentuandolo como poder magico. Ambas partes consi-
deran que su propio método es el recto y el religioso, y que el de sus
oponentes es el fatuo y el perverso. Con ensoberbecida pasién reli-
giosa, el Thamus de Dicson prorrumpe en invectivas contra el dis-
cutidor Sécrates, que reduce a los hombres sabios al nivel de mu-
chachos, y no estudia la via del cielo, y no busca a Dios en sus
vestigios y umbrae. Como decia Bruno cuando resumia la actitud re-
ligiosa que se le opuso en Inglaterra:

Dan gracias a Dios por haberles concedido la luz que lleva a la vida eter-
na con no menos fervor y convencimiento del que nosotros sentimos al re-
gocijarnos de que nuestros corazones no son tan ciegos y oscuros como los

suyos?.

Asi pues, en Inglaterra se entabl6 una batalla en conexién con la
memoria. Habia guerra en la psique, y lo que salié a relucir era muy
dilatado. Las cosas que estaban en juego no eran pequeneces de
nuevo cuno contra las del viejo estilo. Ambas partes eran modernas.
El ramismo era moderno. Y la memoria bruniana y dicsoniana esta-

331



ba empapada de las influencias herméticas del Renacimiento. Sus
artes tenfan menos vinculos con el pasado a causa del uso de ima-
genes que los que tenia el método ramista. Comoquiera que sea, el
suyo no era el arte medieval de la memoria; era el arte en la trans-
formacién renacentista.

Estas manifestaciones no fueron expuestas en secreto. Por el
contrario, fueron harto publicadas. La sensacional controversia de
Dicson y Perkins estaba vinculada con la atin mds sensacional reso-
nante bomba de los Sellos y la polémica que suscité en Oxford. Bru-
no y Dicson se convirtieron en el centro de atencién de las dos uni-
versidades. La disputa de Dicson con un ramista de Cambridge era
paralela a la disputa que, en su visita a Oxford, Bruno mantuvo con
los aristotélicos oxonienses, cuyos resultados se reflejan en la Cena
de le ceneri publicada en 1584, el mismo afio de la controversia Dic-
son-Perkins. Aunque en Oxford habia algunos ramistas, no era una
plaza tan fuerte del ramismo como Cambridge. Y los doctores oxo-
nienses que pusieron objeciones a la exposicién de magia ficiniana
que Bruno hiciera en el contexto del heliocentrismo copernicano
no eran ramistas, pues en la sitira que Bruno hace de ellos en la
Cena los llama aristotélicos pedantes. Los ramistas eran, por supues-
to, antiaristotélicos. En otra parte he relatado la historia del com-
bate que Bruno mantuvo en Oxford y el reflejo que de él aparece
en la Cena®. Aqui mi objetivo es s6lo senalar el encabalgamiento de
la controversia oxoniense de Bruno y la contempordnea contienda
que su discipulo mantuvo con Cambridge.

En De la causa, principio et uno, publicada también en este agita-
do ano de 1584, Bruno declara, en su dedicatoria al embajador fran-
cés, que grandes tumultos le rodean. Dice encontrarse perseguido
por un rapido torrente de ataques procedente de la envidia de los
ignorantes, de la presuncién de los sofistas, de la detraccién de los
malévolos, de la suspicacia de los necios, del celo de los hipécritas,
de la aversion de los barbaros, de la furia del populacho ~para sélo
mencionar unas pocas de las clases de oponentes que Bruno nom-
bra—. Entre todo esto, el embajador ha sido para €l roca salvadora
que emerge firme en el océano, y a la que no conmueve la furia de

332

[

las olas. Por el embajador ha esquivado los peligros de esta magna
borrasca, y en sefial de agradecimiento le dedica una nueva obra®.

El didlogo primero de De la causa, si bien se inicia con una visién
del sol de la nueva filosofia nolana, estd lieno de recuerdos de los
cataclismos. Eliotropio (cuyo nombre recuerda el heliotropo, la flor
que se vuelve hacia el sol) y Armesso (posible versién de Hermes)*
dicen a Filoteo (el propio Bruno) que ha habido mucho comenta-
rio adverso contra su Cena de le ceneri. Armesso espera que la nueva
obra «no termine siendo materia de comedias, tragedias, lamenta-
ciones, didlogos, y que no sea similar a las que aparecieron poco
tiempo ha y te obligaron a permanecer retirado en casa»®. Se le di-
ce que se ha atrevido a demasiado estando en un pais que no es el
suyo propio. A lo que el fil6sofo replica que es un error matar a un
martir extranjero por practicar curas que son desconocidas para los
indigenas®. A la pregunta de qué le hace tener esa fe en si mismo,
contesta que es inspiracién divina lo que siente en su interior. «Po-
ca gente», observa Armesso, «entiende mercaderias como las tu-
yas»*. Se le dice que en la Cena ha ultrajado a todo el pais. Armesso
cree que mucha de la critica esta justificada, si bien estd apesadum-
brado por el ataque contra Oxford. A lo cual el Nolano se retracta
de su critica contra los doctores de Oxford, pero convirtiendo su re-
tractacién en un elogio a los frailes de la Oxford medieval, a los que
los hombres del presente desdefian™.

Hay, pues, mucho material inflamable en el didlogo, con el que
poco se ha hecho para apaciguar la perturbada situacion.

Armesso espera que los interlocutores de los nuevos dialogos no
ocasionen tantos quebrantos como ocasionaron los de la Cena de le
ceneri. Se le responde que uno de los interlocutores serd «aquel in-
teligente, honrado, amable, caballeroso y leal amigo Alexander Dic-
son, al cual el Nolano quiere tiernamente»®. Y en efecto «Dicsono»
es uno de los principales interlocutores en De la causa, que, de este
modo, no sélo refleja en el didlogo primero los ataques de Bruno
contra Oxford y los quebraderos que esto suscita, sino que a lo lar-
go de los cuatro didlogos siguientes se recrean las coetdneas aven-
turas de Dicson con el ramista de Cambridge, introduciendo a Dic-
sono como interlocutor principal y leal discipulo de Bruno.

333



La presencia de Dicsono en el didlogo presta gran fuerza a la ob-
servacién, no hecha por él sino por otro interlocutor, acerca del «ar-
chipedante de Francia». Que este francés archipedante es cierta-
mente Ramus lo ponen en evidencia las palabras que siguen a
continuacion, en las que se le describe como el escritor de «las Sco-
le sopra le arti liberali y las Animadversioni contra Aristotele»®®, versiones
italianas de dos de las mas famosas obras ramusianas, citadas libe-
ralmente por Perkins cuando refuta la «<impia memoria artificial»
de Dicson.

En conjunto, sin embargo, los cuatro didlogos tltimos de De la
causa no son abiertamente polémicos, sino una nueva exposicién de
la filosoffa del Nolano: que se puede percibir la divina sustancia en
la materia en forma de vestigios y sombras™, que el mundo esta ani-
mado por el alma del mundo®, que al espiritu del mundo se lo pue-
de asir mediante procesos magicos®, que la materia subyacente a to-
das las formas es divina y no puede ser aniquilada®, que el intelecto
del hombre ha sido llamado «dios» por Trismegistos y otros tedlo-
gos®, que el universo es una sombra por la que se puede percibir el
sol divino, que los secretos de la naturaleza pueden ser perseguidos
mediante una magia profunda®, que el Todo es Uno®.

La filosofia tiene su oponente en el pedante Polinio, pero el dis-
cipulo Dicsono apoya a su maestro en todo punto, haciéndole las
preguntas apropiadas para que salga a relucir su sabiduria, y coinci-
diendo fervorosamente con todo cuanto dice.

De esta manera, en la candente atmésfera de 1584, el propio Bru-
no proclama a Alexander Dicson discipulo suyo. Se le recuerda al
agitado publico isabelino que el «Nolanus» y el «Dicsonus» van jun-
tos, que el dicsoniano De umbra rationis no es sino la voz de Bruno
exponiendo el mismo misterioso arte de la memoria «escepsia», tal
como se encuentra en Sombrasy Sellos, y que pertenece a la filosofia
hermética del Nolano.

Habiéndose convertido el arte de la memoria en materia al rojo
vivo, resulta algo osado que Thomas Watson, poeta y miembro del
circulo de Sidney, publicase en torno al ano 1585, o quiza antes, un
Compendium memoriae localis. Esta obra parece una exposicion per-
fectamente recta del arte cldsico como mnemotecnia racional, dan-

334

dose en ellas las reglas con ejemplos aplicativos. En el prefacio, Wat-
son se cuida mucho de disociarse de Bruno y Dicson.

Mucho me temo que si a mi obrita [nugae meae] se la compara con los
misticos y hondamente doctos Sigilli del Nolano, o con la Umbra artificiosa

de Dicson, ello aportard mas descrédito al autor que utilidad al lector®.

El libro de Watson pone de manifiesto que el arte clasico era atin
popular entre los poetas, y que publicar una «memoria local» en ese
tiempo equivalia a tomar una posicién contraria al ramismo purita-
no. También era perfectamente consciente, como se pone de ma-
nifiesto en el prefacio, de que Bruno y Dicson encubrian en sus ar-
tes de la memoria otras materias.

¢Se encontraba Philip Sidney, guia del Renacimiento poético isa-
belino, en medio de todas estas controversias? Pues a Sidney, como
es bien sabido, se le identifica estrechamente con el ramismo. Sir Wi-
lliam Temple, miembro muy relevante de la escuela de Cambridge,
era amigo suyo, y en ese mismo ano fatal de 1584 en el que los «es-
cepsios» y los ramistas estaban a la grena a propésito de la memoria,
Temple dedicé a Sidney su edicion de los Dialecticae libri duo de Ra-
mus®.

Muy curioso es el problema que suscita la interesantisima infor-
macién que Durkan ha sacado a la luz en su articulo sobre Alexan-
der Dicson. En su busqueda de documentos de Estado en relacién
con Dicson, encontré en una carta dirigida por Bowes, represen-
tante inglés en el tribunal escocés, a Lord Burghley, con fecha de
1592, lo siguiente:

Dicson, maestro del arte de la memoria, y por algiin tiempo asistente de
Mr. Philip Sidney, fallecido, ha llegado al tribunal®.

Es muy sorprendente que el corresponsal de Lord Burghley su-
piese como recordar de la mejor manera a este hombre de Estado
(que lo sabia todo) quién era Dicson. Maestro del arte de la memo-
ria que antes habia servido a Philip Sidney. ;Cudndo pudo Dicson
haber estado al servicio de Sidney? Se puede presumir que aproxi-

335



madamente en los anos inmediatos a 1584, cuando se hizo conocer
como maestro del arte de la memoria, y discipulo del otro maestro
del arte, Giordano Bruno.

Esta nueva nota testimonial pone a Sidney un poco mds cerca de
Bruno. Si el discipulo de Bruno estaba a su servicio, Sidney no pu-
do ser en modo alguno adverso al propio Bruno. Por vez primera te-
nemos aqui la insinuacién de que Bruno tenia alguna justificacion
para dedicar a Sidney (en 1585) sus Eroici furoriy €l Spaccio della bes-
tia trionfante.

¢Cémo entonces guardé Sidney el equilibrio entre influencias tan
opuestas como son las de los ramistas y las de la escuela de pensa-
miento de Bruno-Dicson? Tal vez ambos frentes competian para ob-
tener su favor. Puede hallarse una leve prueba de esta sugerencia en
una observacién que Perkins hace en la dedicatoria de su Antidicso-
nus a Thomas Moufet, que era miembro del circulo de Sidney. Per-
kins dice en la epistola-dedicatoria que espera que Moufet le ayude a
repeler la influencia de los «escepsios» y de la «escuela de Dicson»®.

El Sidney que fue discipulo de John Dee, el que acepté en su ser-
vidumbre a Alexander Dicson, aquel a quien Bruno sintié que po-
dia dedicar sus obras, no coincide demasiado con el Sidney purita-
no y ramista, si bien debié de encontrar algin modo de conciliar
estas influencias contrapuestas. Un puritano no podria haber escri-
to la Defence of Poetrie, la defensa de la imaginacion contra los puri-
tanos, el manifiesto del Renacimiento inglés. Tampoco un ramista
puro habria escrito este «Soneto a Stella»:

Aungue ingenios mezquinos osen escarnecer astrologia,

e insensalos piensen que esas lamparas de la luz mds pura
cuyos niimeros, grandeza, eternidad y vias,

prometiendo maravillas a admirar procuran,

no tienen causa de su nacion en cielo alguno,

si no es pespuntar de luz los negros velos de la noche

o danzar solo para el trasiego que apresura

aposentos y para el placer del ojo que las mira.

Para mi, que diligente sé de la Natura,

sé que grandes causas grandes efectos procuran;

336

T

e e e

y 5é que esos altos cuerpos sobre lo inferior reinan.

Y aunque fallasen estos cinones, prueba me dan segura
de que anticipan la carrera que me lleva

aquellas dos estrellas de la faz de Stella.

Fl poeta sigue la ruta del cielo con religioso sentimiento, como
Thamus, rey egipcio del didlogo de Dicson; en €l rastrea los vestigios
de lo divino en la naturaleza, como Bruno en los Eroici furori. Y si la
actitud ante el arte de la memoria que se vale de lugares e imdagenes
puede tomarse como piedra de toque, Sidney alude a ella de una
manera que no es hostil. Hablando en su Defence of Poetrie de c6mo
se recuerdan los versos mejor que la prosa, dice:

Aquellos que han ensefiado el arte de la memoria no han puesto de ma-
nifiesto nada mds apto para su propésito que una determinada habitacion
dividida en muchos lugares y minuciosamente conocida; ahora que se po-
see en efecto perfectamente al verso, teniendo toda palabra su asiento na-

tural, qué ha de menester la palabra recordada®.

Esta interesante adaptacién de la memoria local pone en eviden-
cia que Sidney no memorizé poesia mediante el método ramista.

El Nolano dejé estas costas en el ano 1586, pero su discipulo
prosiguié ensefiando el arte de la memoria en Inglaterra. Tengo es-
ta informacion gracias a The Jewell House of Art and Nature, de Hugh
Platt, publicado en Londres en 1592. Platt habla de «el Arte de la
Memoria que el maestro Dicson el Escocés ensenaba los altimos
afios en Inglaterra, y del que habia escrito un tratado figurativo y
oscuro»®. Platt tomé lecciones de Dicson y aprendié a memorizar
lugares en conjuntos de diez, cbn imagenes en ellos que habian de
ser vividas y activas, proceso que el «Maister Dicson llamaba animar
las umbras [sic] o ideas rerum memorandarum»". Ejemplo de umbra
animada era «Belona mirando de hito en hito con ojos encendidos
y retratada en todos los puntos segun la acostumbrada descripcion
de los poetas»™. Platt descubrié que el método preparaba el terre-
no hasta cierto punto, pero a duras penas rozaba las expectativas
apuntadas por su maestro en las descripciones de su «grande y ex-

337



traordinario arte». Parece haber aprendido una forma sencilla de
la mnemotecnia de la linea recta, de la cual no sabia que fuera un
arte clasico, sino que conocia como «el arte de Maister Dicson».
Evidentemente, no estaba iniciado en los misterios herméticos.

El «figurativo y oscuro» tratado de la memoria de Dicson, con
dialogos en los que Hermes Trismegistos cita sus propias obras, pa-
rece haberse divulgado considerablemente. En 1597, con el titulo de
Thamus, lo reimprimié Thomas Basson, impresor inglés establecido
en Leiden; en ese mismo afio también reimprimié la Defensio de
«Hetus Scepsius»™. No sé por qué Basson estaba interesado en reim-
primir estas obras. A este impresor le gustaban los misterios y pro-
bablemente era miembro de la secta secreta La Familia del Amor™.
Su protector era el tio de Sidney, el conde de Leicester™, a quien se
le habia dedicado la primera edicién del «figurativo y oscuro» tra-
tado. Henry Percy, noveno conde de Northumberland, poseia un
ejemplar del Thamus™; y en Polonia se le relacioné con obras de
Bruno™. No es el rasgo menos peculiar del curso que corrié este ex-
trano libro el que el jesuita Martin del Rio, en la obra contra la ma-
gia que publicase en 1600, encareciera como «no falto de sal y agu-
deza el Thamus de Alexander Dicson, en cuyo Heius Scepsius se
defiende del ataque de un hombre de Cambridge en la edicién pu-
blicada en Leiden»". ¢Por qué la «escritura interna» egipcia del ar-
te de la memoria segin la ensenaba Dicson merecia la recomenda-
cién de un jesuita, en tanto que el maestro de quien la habia
aprendido era quemado en la hoguera?

En el Renacimiento veneciano, Giulio Camillo habia levantado su
Teatro de la Memoria a la vista de todos aunque era un secreto her-
mético. En las peculiares circunstancias del Renacimiento inglés, la
forma hermética del arte de la memoria va tal vez mis soterrada, aso-
ciandosela a simpatizantes secretos del catolicismo, o a los grupos re-
ligiosos secretos de la época, o a los incipientes rosacruces o masones.
El rey egipcio, con su método «escepsio» frente al método de Sécra-
tes, el griego, acaso suministra una pista por la cual algunos misterios
isabelinos cobren una significacion histérica mds precisa.

Hemos visto c6mo el debate sobre el arte de la memoria giraba
en torno a la imaginacién. Un dilema se presentaba a la sociedad

338

isabelina en este debate. O el método ramista desechaba por com-
pleto las imagenes internas o se las desarrollaba magicamente como
instrumentos exclusivos para aprehender la realidad. O se aniquila-
ban las similitudes corporales de la piedad medieval, o se las trans-
figuraba en las vastas figuras de Zeuxis y Fidias, en los artistas rena-
centistas de la fantasia. ;No contribuiria el apremio y agonia de este
combate a precipitar la aparicién de Shakespeare?

339



Capitulo XIII
Giordano Bruno:

ultimas obras sobre la memoria

Cuando Bruno volvié a Paris en 1586, tras cruzar el canal de La
Mancha con Mauvissiére, el embajador francés que le habia prote-
gido de los tumultos que suscitase en Inglaterra, se encontré en
condiciones mucho menos favorables para su secreto de las que ha-
bia gozado dos afios antes cuando dedicé Sombras a Enrique III'. Ca-
si impotente se encontraba ahora Enrique frente a la reaccion ex-
trema catdlica, capitaneada por la faccién Guisa y apoyada por
Espana. Paris era una ciudad llena de temores y rumores en vispe-
ras de las guerras de la Liga que acabarian arrojando de su trono al
rey de Francia.

En esta perturbada y peligrosa urbe, Bruno no temi6 enfrentar-
se a los doctores de Paris con su filosofia antiaristotélica. La confe-
rencia dada por el discipulo de Bruno, Jean Hennequin (una espe-
cie de Alexander Dicson a la francesa, hablando por el Maestro), a
los doctores de la universidad congregados para escucharle en el
Collége de Cambrai® sigue pautas muy similares a las que Bruno ma-
nifiesta (en la Cena de le ceneri) haber dado é1 mismo a los aristotéli-
cos doctores de Oxford. El discurso del College de Cambrai opone
la filosofia del universo viviente, infundido de vida divina, la filoso-
fia de la gnosis o vision de la divinidad de la naturaleza, a la frialdad
y vacuidad de la fisica aristotélica.

Por las mismas fechas Bruno publicé un libro titulado Figuratio
Aristotelici physici auditus®, en el que ensena c6mo memorizar la fisi-
ca de Aristételes por medio de una serie de imdgenes mnemdonicas
mitolégicas que han de ser ubicadas en un sistema de lugares de ex-
trafio aspecto. La memorizacién de la fisica de Arist6teles mediante
memoria artificial formaba parte evidentemente de la tradicién do-
minica, ya que Romberch, en su til «Congestorio» de la memoria,
refiere la siguiente anécdota:

341



Un joven, casi ignorante de este arte [de la memoria], pintaba en las pa-
redes unas figurillas mds bien inanes por las que poder recorrer ordenada-
mente el De auditu physico de Aristételes; y aun cuando estos simulacros no
armonizaban muy bien con la materia, le ayudaban a recordarla. Si aun tan
débiles ayudas auxilian la memoria, cudanto mis se la auxiliard si se perfec-

cionan sus fundamentos mediante uso y ejercicio’.

Aqui esta el exacto titulo que Bruno pone a su compendio de la
fisica aristotélica, De auditu physico, y aqui tenemos a un fraile refi-
riendo c6mo se la puede memorizar mediante la memoria artificial,
que es lo que Bruno propone que se haga.

Digo deliberadamente «propone que se haga», porque aqui hay
algo muy particular. ¢Por qué pretende que memoricemos la fria y
vacua fisica de AristSteles? sPor qué no nos apremia a que intro-
duzcamos en la memoria los vivientes poderes del universo divino a
través de imagenes magicamente animadas? Podria ser que el libro
tratara precisamente de esto. Se han de usar figuras mitolégicas co-
mo imagenes de la memoria: el Arbor Olympica, Minerva, Tetis como
materia, Apolo como forma, el «Pan superior» como naturaleza, Cu-
pido como mocién, Saturno como tiempo, Jipiter como el primer
movil, y asi sucesivamente®. Formas de esta indole, animadas con la
magia de las divinas proporciones, contendrian la filosofia de Bru-
no, serian los medios imaginativos de aprehenderla. Y cuando vemos
que el sistema de lugares® en el que se ha de colocar a las imdgenes
[1am. 14 c] es uno de aquellos diagramas de aspecto horoscépico
que hemos visto en Sellos, caemos en la cuenta de que se supone que
las imdgenes estdn magicamente animadas, en magico contacto con
las potencias césmicas. Y ciertamente, al comienzo de la Figuratio se
afirma la conexioén con Sellos, cuando se le dice al lector que se vuel-
va hacia los Treinta Sellos y escoja entre ellos el que mejor se le aco-
mode, tal vez el sello del Pintor, quizas el del Escultor’.

El sistema de la memoria por el que la fisica ha de ser «figurada»
es, en cuanto tal, contradiccién de la fisica. El libro es un sello, la
contrapartida de su ataque antiaristotélico a los doctores de Parfs,
precisamente como, en Inglaterra, Sellos era la contrapartida de su
ataque a los doctores de Oxford. El Zeuxis y el Fidias que pintan y

342

esculpen tremendas y significativas imagenes dentro de la memoria
representan el modo con que Bruno entiende el mundo viviente y
lo capta por la imaginacién.

Cuando Bruno dejé Paris se dirigié, vagabundeando por Alema-
nia, a Wittenberg, donde escribié varios libros entre los que se en-
cuentra la Lémpara de las Treinta Estatuas, a la que desde ahora nos
referiremos como Estatuas. Aunque es casi seguro que la escribiera
en Wittenberg en torno a 1558, esta obra es s6lo un fragmento ina-
cabado, y no fue publicada en vida de Bruno®. En Estatuas Bruno po-
ne en obra lo que habia aconsejado hacer al lector de la Figuratio.
Emplea el sello de «Fidias el Escultor». Estas altaneras estatuas mi-
tologicas esculpidas en el interior por el artista miguelangelesco de
la memoria no expresan o ilustran meramente la filosofia de Bruno.
Son su filosofia, que publica el poder de la imaginacién para asir el
universo a través de imdgenes. La serie comienza con los conceptos
«infigurables» tras los que vienen las estatuas figuradas.

Dentro de esta serie Bruno presenta su religion filoséfica, su fi-
losofia religiosa. El infigurable Orco o Abismo significa el deseo y
necesidad infinitas de la divina infinitud, la sed de infinito®, cual
aparece en el bruniano De Uinfinito universo e mondi. El figurable
Apolo, que cabalga enhiesto y desnudo en su carro, con la cabeza
nimbada de rayos solares, es la Ménada o el Uno, el centro solar
hacia el que se dirigen todos los esfuerzos unificadores de Bruno. A
continuacién va Saturno, blandiendo su hoz, como signo del Inicio
o del Tiempo. Prometeo, devorado por el buitre, es la Causa effi-
ciens'! (estas tres estatuas contienen la temadtica del bruniano De la
causa, principio, et uno). Sagitario, el arquero del zodiaco, tensando
su arco, es la direccién de la intencién hacia el objeto” (como en las
misticas aspiraciones del bruniano De gli eroici furori). Celio significa
la bondad natural segiin se expresa en el orden de la naturaleza, la
simetria de las estrellas, el orden natural del cielo que se endereza
hacia un buen fin", la busqueda bruniana de los vestigios de lo di-
vino en la fabrica mundi. Vesta simboliza la bondad moral, lo que
tiende a la bondad de la sociedad humana, la insistencia de Bruno
en la ética social y la filantropia. Por medio de Venus y de su hijo

343



Cupido nos procuramos la unificadora fuerza del amor, el spiritus vi-
viente del viviente mundo®, como en la bruniana religién del amor
y la magia.

Minerva es una estatua importante. Ella es la mens, lo divino que
en el hombre refleja el divino universo. Ella es la memoria y la re-
miniscencia, con lo que hace presente el arte de la memoria, que
era la disciplina de la religién de Bruno. Ella es la continuidad de la
razén humana con la divina y con las inteligencias demoniacas, con
lo que representa la creencia bruniana en la posibilidad de estable-
cer comunicaciones de esta indole por medio de imdgenes menta-
les. Por la Escala de Minerva nos elevamos de lo primero a lo lti-
mo, congregamos las especies externas en el sentido interno, las
operaciones de orden intelectual en un todo mediante arte, como
en las extraordinarias artes de la memoria de Bruno.

He reducido Estatuas a su minima expresion, dando una pobre
impresi6n del impacto de la obra y de la intensa visualizacién de las
figuras y sus atributos. Es éste uno de los mas impresionantes escri-
tos de Bruno; en él podemos ver nitidamente y vividamente la con-
viccién bruniana de que el poeta, el filésofo y el artista son una mis-
ma cosa. En la introduccién afirma que no estd innovando en esta
obra, sino que revive algo de una antigiiedad muy grande, convo-
cando una vez mads

el uso y la forma de antiguas filosofias y de los primitivos teSlogos que acos-
tumbraron no tanto a velar los arcanos de la naturaleza en tipos y similitu-
des cuanto a declararlos y explicarlos ordendndolos en series y acomodidn-
dolos con més facilidad a la memoria. Retenemos ficilmente una estatua
sensible, visible, imaginable, encomendamos ficilmente a la obra de la me-
moria ficciones fabulosas; por consiguiente [a través de ellas] podremos sin
esfuerzo considerar y retener misterios, doctrinas e intenciones disciplina-
rias [...], asi como en la naturaleza vemos vicisitudes de luz y tinieblas, asi
también hay vicisitudes de diferentes clases de filosofias. Por cuanto no hay

nada nuevo [...] es necesario retornar a estas opiniones tras muchos siglos®.

Hay en este pasaje tres lineas de pensamiento que Bruno ha
amalgamado en una sola.

344

En primer término alude a la teoria de los mitos y las fabulas de
los antiguos, de los que considera que contienen verdades de filo-
sofia natural y moral. El libro de texto del Renacimiento que expli-
caba en forma manual las verdades naturales y morales contenidas
en los mitos era, por supuesto, la Mythologia de Natalis Comes. Bru-
no conocia ciertamente la obra de Comes, en torno a la cual gira Es-
tatuas, aunque la filosofia contenida en las estatuas es su propia fi-
losofifa. Cree Bruno estar desarrollando los mitos de la verdadera
filosofia antigua que revive.

Mas Bruno introduce la memoria en su teoria de la mitologia.
Pone del revés la habitual afirmacién de que los antiguos escondie-
ron los arcanos en los mitos cuando dice que, por el contrario, ellos
declararon y explicaron las verdades mediante los mitos a fin de ha-
cerlas mas facilmente recordables. Viene a continuacién un eco de
la teoria tomista y dominica del arte de la memoria, cuando dice
que los sensibilia son mas facilmente retenibles que los intelligibilia, y
que por tanto podemos usar en la memoria las «similitudes corpo-
rales» recomendadas por Tulio, ya que éstas ayudaran a enderezar
las intenciones espirituales hacia las cosas inteligibles. La educacién
dominica de Bruno ha impreso muy profundamente en su mente la
teoria tomista del arte de la memoria, a la que dirige las intenciones
espirituales y religiosas. Se dice de las estatuas que todas ellas con-
tienen «intenciones»; expresan no sélo la verdad natural y moral, si-
no también la intencién del alma hacia ella. Aunque teérica y prac-
ticamente la memoria de Bruno era radicalmente diferente de la de
Tomads de Aquino, sin embargo fue sélo a partir del uso religioso de
la imagen en la memoria como pudo tener lugar la bruniana trans-
formacién del arte de la memoria en disciplina de su religion.

Por ultimo, cuando habla de las vicisitudes de la luz y las tinie-
blas, y de la luz que con €l ahora retorna, siempre alude a la filoso-
fia hermética o «egipcia» y la religion magica de los egipcios, quie-
nes, segun se les describe en el hermético Asclepius, sabian c6mo
hacer estatuas de los dioses, por medio de las cuales hacian descen-
der a las inteligencias celestes y divinas. Las estatuas de la memoria
estan destinadas a contener este poder magico, en su aplicacién in-
terior. Hay muchos rasgos mdgicos y talismanicos en las descripcio-

345



nes que Bruno hace de ellas. Camillo interpret la magia de las es-
tatuas del Asclepius como magia de proporciones artisticas, y acaso
de este modo podamos considerar a Fidias el Escultor como «divi-
no» artista del Renacimiento que en la memoria de Bruno modela
las grandes figuras de los dioses.

Asi pues, las estatuas tendrian para Bruno un poder triple: como
antiguas y verdaderas declaraciones expuestas en forma mitolégica
de las antiguas y verdaderas filosofia y religién, que Bruno creia es-
tar reviviendo; como iméagenes de la memoria que en su interior al-
bergan las intenciones de la voluntad hacia la aprehension de estas
verdades; como imdgenes de la memoria artisticamente mdgicas por
las cuales cree el mago que se pone en contacto con las inteligen-
cias «divinas» y demoniacas.

En cuanto sistema de la memoria, se puede ficilmente recono-
cer que Estatuas forma parte de todo el complejo de las obras mne-
monicas de Bruno. Confirma la interpretaciéon que haciamos de la
Figuracion de Aristiteles en el sentido de que contenia dentro del sis-
tema de la memoria la refutacién de la filosofia aristotélica que su-
puestamente se estd memorizando®, pues muchas de las figuras mi-
tologicas de la Figuratio son las mismas que las de Estatuas.

Se supone, creo, que las Treinta Estatuas giran en ruedas com-
binatorias lulianas. Una vez completado el sistema (como ya men-
cioné, el manuscrito estd inacabado), habria representado uno de
los tremebundos esfuerzos de Bruno por combinar el arte clisico
de la memoria con el lulismo, para lo cual utiliza imdgenes en vez de
letras en las ruedas combinatorias. Bruno escribi6 varias obras lulis-
tas durante su estancia en Wittenberg, con las que acaso tengan al-
guna conexion las Treinta Estatuas®, pues es de senalar que, en Es-
tatuas, Bruno usa conceptos tomados de los principia y relata del
lulismo. En Sombras aparece un sistema rotatorio que usa treinta fi-
guras mitologicas (la serie Licaén-Glauco)®, que probablemente es
el germen a partir del cual se desarrollé el mas ambicioso sistema
de Estatuas.

La Figuratioy las Estatuas no son por completo tratados de la me-
moria. Son ejemplos de c6mo usar los sellos de Zeuxis el Pintor o
Fidias el Escultor, basando la memoria en imagenes mitolégicas (1)

346

que contienen la filosofia bruniana; (2) sobre las que la imaginacién
y la voluntad se enderezan con poderosas intenciones; (3) a las que
se cree haber astralizado y magificado convirtiéndolas en imagenes
que, como las magicas estatuas del Asclepius, serian capaces de atraer
e introducir en la personalidad las potencias celestes y demoniacas.

William Perkins estaba absolutamente en lo cierto cuando con-
sideraba la memoria artificial de Bruno-Dicson, en el contexto de la
actitud catdlica respecto a las imagenes, contraria a la protestante.
Pues al mismo tiempo que Bruno, el herético Mago de la Memoria,
pudo desarrollarlas y las desarroll6 a partir del piadoso uso medie-
val de las imidgenes del arte de la memoria, los protestantes, por el
contrario, con su accién iconoclasta interna y externa, estrangula-
ron la posibilidad de un desarrollo de esta indole.

El dltimo libro bruniano sobre la memoria fue el dltimo libro
que Bruno publicé, poco antes de su retorno a Italia, su encierro en
los calabozos de la Inquisicién y, por ultimo, su muerte en la ho-
guera. La invitacién que le dirigiera desde Venecia el hombre que
queria aprender sus secretos de la memoria precipito el retorno. En
esta obra, por consiguiente, Bruno expone por ultima vez sus se-
cretos de la memoria. El libro se titula De imaginum, signorum et idea-
rum compositione®, al que desde ahora nos referiremos como Imdge
nes. Fue publicado en Frankfurt en el afio 1591, pero probablemente
fue escrito en su mayor parte en Suiza, quizds en el castillo, préxi-
mo a Zurich, de Johann Heinrich Hainzell, ocultista y alquimista en
cuya casa se hosped6 algin tiempo y al que dedica el libro.

Se divide el libro en tres partes. La tercera y ultima consiste en
Treinta Sellos. Al igual que en Sellos, publicada ocho anos antes en In-
glaterra, Bruno cataloga variados tipos de sistemas de memoria
ocultista. Muchos de ellos coinciden con los recogidos en los Sellos
ingleses y llevan los mismos titulos, pero son, sl cabe, aun mas oscu-
ros que los primeros. Los versos latinos con que se describe alguno
de ellos presentan afinidades con los poemas latinos que reciente-
mente Bruno habia publicado en Frankfurt®. En estos tardios Sellos
se pueden advertir nuevos desarrollos, particularmente la elabora-
ci6én de sistemas pseudomatematicos o «matesisticos» de lugares. Di-

347



ferencia grandemente a los Sellos alemanes de los ingleses el que
aquéllos no desembocan en un Sello de los Sellos que revele la religién
del amor, el arte, la matesis y la magia, como ocurria en la serie in-
glesa. Parece que fue sélo en Inglaterra donde Bruno hizo tal reve-
lacién tan explicitamente en libro impreso.

Los Treinta Sellos publicados en Alemania, y sus conexiones con
los poemas latinos publicados en Alemania, podrian constituir un
espléndido punto de partida para el estudio de la influencia que
Bruno ejerciera en ese pais, del mismo modo que los Sellos ingleses
y sus conexiones con los didlogos italianos publicados en inglés son
vitales respecto a la influencia que Bruno ejercié en Inglaterra. Co-
mo este libro esta principalmente enfocado a su influencia en In-
glaterra, no trataré por tanto mds ampliamente de los Treinta Sellos
de la tercera parte de Imdgenes. Algo hemos de decir, sin embargo,
de las dos primeras partes del libro, en las que Bruno aborda una
vez mas su eterno problema de las imagenes y expone un nuevo sis-
tema de la memoria.

La primera parte es un arte de la memoria en el que (como en las
artes de Sombrasy Circe, ésta Gltima reimpresa en Sellos) Bruno reco-
rre las reglas ad herennianas de una manera atin mas desconcertante
que antes. Ademads, ahora habla no de arte sino de método. «Insti-
tuimos un método, no sobre las cosas, sino sobre la significacién de
las cosas.»® Comienza con reglas para las imagenes; diferentes modos
de crear imdgenes de la memoria; imagenes para cosas e imagenes
para palabras; y recuerda que las imagenes deben ser vivas, activas,
percusivas, cargadas de efectos emocionales, de manera que puedan
pasar por las puertas del almacén de la memoria®. Se insindan mis-
terios egipcios y caldeos, si bien por debajo de todo el verbalismo la
estructura del tratado de la memoria es claramente visible. Creo que
esta sirviéndose principalmente de Romberch. Cuando en el capitu-
lo sobre «imagenes para palabras» dice que a la letra O se la puede
representar con una esfera, a la letra A con una escalera o compas, a
la letra I con una columna®, no hace mas que describir con palabras
uno de los alfabetos visuales ilustrados por Romberch.

Pasa a continuacién a las reglas de lugares (invirtiendo el orden
correcto, pues las reglas de lugares han de ir antes), y también aqui

348

es obvio que se basa en el tratado de la memoria. A veces prorrum-
pe en versos latinos que suenan muy solemnes, pero que Romberch
nos ayuda a interpretar.

Complexu numquam vasto sunt apta locatis
Exiguis, neque parva nimis maiora receptant.
Vanescit dispersa ampla de sede figura,

Corporeque est modico fugiens examina visus.

Sint quae hominem capiant, qui stricto brachia ferro

Exagitans nikilum per latum tangat et altum®.

¢Qué quiere esto decir? Es la regla segtin la cual los loci de 1a me-
moria no han de ser ni demasiado grandes ni demasiado pequenos,
con el anadido de dos lineas que retoman el consejo de Romberch
de que un locus de la memoria no deber ser mas ancho ni mas alto
de lo que un hombre puede alcanzar, regla esta que Romberch ilus-
tra [fig. 3].

En asociacién con el arte de la memoria de la primera parte de
Imdgenes, Bruno presenta un sistema arquitecténico de la memoria
de complejidad tremenda. Por sistema «arquitecténico» quiero de-
cir que es un sistema compuesto de secuencias de habitaciones de
la memoria en las que se han de ubicar las imagenes de la memoria.
La forma arquitecténica es, desde luego, la forma mas normal del
arte cldsico de la memoria, pero Bruno se sirve de ella de una ma-
nera altamente inusual, por cuanto la distribucién de las habitacio-
nes de la memoria estd enredada en una geometria magica y todo
el sistema es activado desde arriba por una suerte de mecanica ce-
leste. Hay veinticuatro atria o habitaciones, cada una de las cuales
estd dividida en nueve lugares de la memoria que contienen image-
nes en su interior. A estos atriay a sus nueve divisiones se los ilustra
con diagramas en las paginas del texto. Hay también en el sistema
quince «campos», cada uno de los cuales se divide en nueve lugares;
y treinta «cubiculos», que ponen al sistema en la linea de la obse-
si6n del «treinta».

Hay que tener presente la idea general de que se supone que to-
do lo de este mundo inferior puede ser memorizado por medio de

349



las imdgenes que hay en estos atria, campos y cubiculos. Todo lo que
existe en el mundo fisico ha de encontrarse aqui, todas las plantas,
piedras, metales, animales, pdjaros, y asi sucesivamente (Bruno usa
aqui para sus enciclopédicas clasificaciones las listas alfabéticas que
se pueden encontrar en los libros de texto de la memoria). Tam-
bién esta aqui toda arte, ciencia, invencién conocida, todas las acti-
vidades humanas. Bruno afirma que los atria y campos que él ense-
na a edificar incluiran todo cuanto puede ser dicho, conocido o
imaginado.

jVastos 6rdenes, en verdad! Pero ya estamos acostumbrados a es-
ta guisa de cosas. Es éste un sistema enciclopédico de la memoria
como el de Sombras, en el que se suponia que todos los contenidos
del mundo, todas las artes y ciencias conocidas, estaban incluidos en
las ruedas situadas alrededor de la rueda central y sus imagenes ce-
lestes. Ni yo ni el lector somos magos, pero de un modo general po-
demos afirmarnos en la idea de que todo el material que —en el sis-
tema de Sombras— aparecia en la rueda de los inventores, y en el
resto de ruedas que rodeaba la rueda central de las imagenes magi-
cas, ahora, en Imdgenes, queda distribuido en un sistema de habita-
ciones de la memoria. Es éste un Sellos arquitecténico lleno de co-
rrespondencias, ordenes asociativos, que son tanto mnemonicos
como astrales.

Pero ¢donde estd el sistema celeste, por el que solamente podria
funcionar una enciclopédica memoria ocultista como ésta? El siste-
ma celeste estd en la segunda parte de Imdgenes.

Ante nosotros aparecen en esta segunda parte” doce tremendas
figuras o «principes» de los que se dice que son las causas de todas
las cosas, bajo el «inefable e infigurable Optimo Maximo». Estas son
Jupiter (con Juno), Saturno, Marte, Mercurio, Minerva, Apolo, Es-
culapio (con Circe, Arién, Orfeo), Sol, Luna, Venus, Cupido, Tellus
(con Océano, Neptuno, Plutén). Estos son las celestes, las grandes
estatuas de los dioses césmicos. Junto a estas figuras principales,
Bruno dispone grandes cantidades de imagenes talismanicas o ma-
gicas, que se puede presumir ayudarfan a trasladar sus poderes a la
psique. He analizado estas series y las imdgenes a ellas asociadas en
mi otro trabajo®, apuntando que aqui Bruno estd aplicando a las

350

imagenes de la memoria la magia talismanica de Ficino, probable-
mente con la idea de introducir influencias solares, joviales y vené-
reas particularmente vigorosas en la personalidad de la clase de
mago que aspira ser. Estas figuras, estatuas internas asimiladas ma-
gicamente a las influencias de las estrellas, constituyen el sistema ce-
leste de I'mdgenes.

¢Cémo se han de combinar los dos sistemas de imdgenes, las ha-
bitaciones de la memoria de la primera parte y las figuras celestes
de la segunda?

Hay un diagrama [lam. 14 d] que probablemente es el «Sello»
que expresa el sistema como un todo. Se nos dice que representa la
disposicién de los veinticuatro atria, las habitaciones de la memoria
dentro de cuyos loci se alojan las imagenes. Se dice que cada atrium
individual, y el plano de los atria en su conjunto, esta relacionado
con los cuatro puntos del compids. La circunferencia que rodea el
disenio cuadrado de la habitacién de la memoria representa, creo,
los cielos. En ese circulo se habrian de inscribir las figuras e image-
nes celestes, de modo que el sistema celeste redondo animase, or-
ganizase, unificase el infinito pormenor de los contenidos del mun-
do inferior memorizados en los lugares e imdgenes del sistema de
habitaciones de la memoria.

Este diagrama, pues, representaria el edificio de la memoria del
sistemna de I'mdgenes en conjunto. El edificio redondo representaria
el cielo y tendria en su interior un diseno cuadrado, de manera que
todo el edificio simbolizaria los mundos superior e inferior, y en ese
edificio el mundo como un todo se recordaria desde arriba, desde
el plano celeste, unificador, organizador. Tal vez este sistema lleva a
la practica la sugerencia que aparece en el sello 12 de Sellos, donde
Bruno dice que «conoce una pintura doble de la memoria»*: una es
la memoria celeste con imégenes astrales, la otra es, «simulando, se-
gun la necesidad lo requiere, edificios». El sistema de Imdgenes em-
plearia simultineamente la «pintura doble», combinando el sistema
celeste redondo con el sistema cuadrado de habitaciones de la me-
moria.

Ahora nos fijamos en la inscripcién del circulo central del dia-
grama, que no esta explicado en ninguna parte del texto (ni esta re-

351



producido con exactitud en la edicién decimonénica de la obra).
Quizds empezamos a estar embrujados o aturdidos, pero ¢no se lee
en estas letras del circulo «Alta Astra»? ¢Es éste el templo de la me-
moria de una religién astral?

Un uso mucho mis sencillo de la memoria arquitecténica clasi-
ca adaptada a un uso renacentista se puede ver en la Ciudad del Sol
de Campanella. La Citta del Sole® es, por supuesto, primariamente
una utopia, la descripcién de una ciudad ideal, cuya religién es un
culto solar o astral. La ciudad es redonda, con un templo redondo
en el centro en el que se dice que estdn pintadas todas las estrellas
del cielo y sus relaciones con las cosas de aqui abajo. Las casas de la
ciudad estan dispuestas segtin muros circulares, o giri, concéntricos
respecto al circulo central en el que se halla el templo. Se dice que
en estos muros estan pintadas todas las figuras matematicas, todos
los animales, pdjaros, peces, metales, etc.; todas las invenciones hu-
manas y actividades; y en el circulo o muro mas externo hay estatuas
de grandes hombres, de grandes guias morales y religiosos y funda-
dores de religiones. Este es el tipo de disefio enciclopédico de siste-
ma universal de la memoria, con base organizativa «celeste», con el
que Bruno nos ha familiarizado ampliamente. Campanella afirma-
ba repetidamente que su Ciudad del Sol, o quizd un modelo de ella,
podia ser utilizada como memoria local, como riapido modo de sa-
berlo todo «usando el mundo como libro»*. Es evidente que cuan-
do se emplease la Ciudad del Sol como «memoria local», serfa un
sistema renacentista de la memoria muy sencillo, un sistema en el
que el principio clasico de memorizar lugares habria sido adaptado
a usos de reflexion del mundo, al modo renacentista.

Cuando la Ciudad del Sol, que es una ciudad utépica basada en
una religién astral, es considerada un sistema de la memoria, pue-
de ser comparada provechosamente con los sistemas de Bruno, con
el de Sombrasy el de Imdgenes. Este sistema es mds simple que los sis-
temas de Bruno, al ser estdtico dentro de una ciudad (como el sis-
tema de Camillo es estitico en un teatro), y no intenta las impo-
nentes complejidades de Bruno. Sin embargo, si comparamos el
«Alta Astra» que se encuentra en el altar central redondo del siste-

352

ma de Imdgenes con el templo redondo que se encuentra en el cen-
tro de la Ciudad del Sol, pueden hacerse manifiestas ciertas seme-
janzas basicas entre la «memoria local» concebida por Bruno y Cam-
panella, ambos educados en el convento dominico de Népoles.

«Pensar es especular con imagenes», dice una vez mas Bruno en
Imdgenes®, malinterpretando a Aristoteles, como ya habia hecho en
Sellos. La abrumadora preocupaciéon bruniana por las imagenes nun-
ca es tan evidente como en esta obra postrera que contiene el mas
trabajosamente complejo de todos sus sistemas y sus dltimos pensa-
mientos sobre las imigenes. Ahondando en dos tradiciones acerca
del uso de las imdgenes, la tradicién mnemonica y la tradicion ma-
gica o talismanica, se debate con problemas que ain no estan re-

“sueltos dentro de su propio marco de referencias ni en ningin otro.

Sobre la composicion de imdgenes, signos e ideas: éste es el titulo del
libro, y Bruno utiliza el concepto «ideas» en el sentido de imdgenes
madgicas o astrales, en el sentido en que lo us6 en Sombras. En la pri-
mera parte de Imdgenes estudia y compone imagenes de la memoria
valiéndose de las reglas tradicionales; en la segunda parte estudia y
compone «ideas», imdgenes talismdanicas, efigies de las estrellas a
manera de «estatuas» magnificadas, tratando de confeccionar 1ma-
genes que actiien como vehiculos que transporten a la psique los
poderes cosmicos. Con estas faenas, Bruno talismaniza —por asi de-
cirlo— las imdgenes mneménicas e introduce aspectos mnemonicos
en los talismanes al tiempo que va «componiéndolos» para que se
ajusten a sus objetivos. Las dos tradiciones que conciernen al modo
de impartir poder a las imdgenes —la tradiciéon de la memoria segun
la cual las imagenes han de ser percusivas emocionalmente y capa-
ces de producir afectos, y la tradicién maégica que introduce pode-
res astrales o césmicos en los talismanes— quedan fusionadas en la
mente de Bruno con utensilios para componer imdgenes, signos e
ideas. En este libro se advierte la genialidad de un ser extraordina-
riamente brillante, que al rojo vivo trabaja en el problema que €l
cree es el mas importante de todos, el problema de como organizar
la psique a través de la imaginacion.

El convencimiento de que es en el interior, en las imadgenes in-

353



ternas que estan mds cerca de la realidad que los objetos del mun-
do externo, donde la realidad es aprehendida y se consigue la visién
unificada, estd debajo de todo. Vistas a la luz del sol interior, las im4-
genes se combinan y se funden en la visién del Uno. El impulso re-
ligioso que mueve a Bruno en sus excepcionales esfuerzos de la me-
moria, en ningin lugar es mas patente que en Imdgenes. Tremenda
es la fuerza de las «intenciones espirituales» que Bruno encamina
hacia sus imdgenes internas, y esta fuerza es un legado de la trans-
formacién medieval del arte clasico de la memoria, aun cuando en es-
ta posterior transformacién renacentista se ha convertido en un arte
que es una de las disciplinas de una religién hermética o «egipcia».

Puede que Bruno tuviese tiempo de dar algunas lecciones en Pa-
duay Venecia tras su retorno a Italia, mas cuando desaparecié en los
calabozos de la Inquisicién en el ano 1592, su errante carrera se ha-
bia acabado. Como anécdota curiosa nos sorprende, aunque pueda
ser s6lo una coincidencia, que cuando Bruno se eclips6 surgié otro
maestro de ]a memoria que vagé por Bélgica, Alemania y Francia. Si
bien ni Lambert Schenkel ni su discipulo Johannes Paepp estuvieron
a la altura de Giordano Bruno, vale la pena que les dediquemos cier-
ta atencion como maestros posbrunianos de la memoria que algo sa-
bian de la versién bruniana de la memoria artificial.

Lambert Schenkel®® (1547-¢c. 1603) fue una persona algo célebre
€n su tiempo, que atrajo la atencién con la exhibicién publica de
sus poderes memoristicos y sus obras publicadas. Su origen parece
haber tenido lugar en los Paises Bajos catélicos; estudié en Lovai-
na, y su primer libro sobre la memoria, De memoria, fue publicado
en Douai en 1593, lo que parece demostrar la aprobacién que le
otorgaba aquel centro, intensamente catélico, de actividades de la
Contrarreforma™. No obstante, se cree que surgieron sospechas so-
bre la personalidad de Schenkel, y mis tarde se le acusaria de ma-
go- Reclamaba honorarios por sus lecciones, y el aspirante, tras
aprender los secretos de la memoria, estaba obligado a consultarle
personalmente, pues, decia, no todos los secretos eran revelados en
sus libros.

La obra principal de Schenkel sobre la memoria es el Gazophyla-

354

cium, publicado en Estrasburgo en el ano 1610 y en Paris, traducido
al francés, en 1623*. Se basa en su mayor parte en su anterior De me-
moria, si bien presenta elaboraciones y adiciones.

Con el Gazophylacium estamos en la corriente de libros de texto
de la memoria del tipo de los de Romberch y Rossellius, y Schenkel
intenta deliberadamente unirse a la tradicion dominica de la me-
moria por medio de sus constantes citas a Tomas de Aquino como
gran experto de la memoria. Expone una larga historia del arte de
la memoria en la primera parte de su libro, donde menciona todos
los nombres habituales: Siménides, por supuesto, Metrodoro de Es-
cepsis, Tulio y el resto, y en los tiempos modernos Petrarca y los de-
mas, agregando a las listas habituales de nombres modernos mu-
chos otros relacionados con pericias memoristicas, entre los que se
halla Pico della Mirandola. Schenkel adjunta referencias a sus afir-
maciones, y este libro es en verdad recomendable como de cierto
valor para el historiador moderno del arte de la memoria, quien, si
se preocupa de consultar las referencias de Schenkel, puede verse
llevado a una buena cantidad de material provechoso.

Lo que Schenkel ensefia, en modo alguno parece inusual; basi-
camente es el arte clisico, con largas secciones sobre los lugares, en
las que proporciona diagramas de habitaciones que contienen lu-
gares de la memoria, y largas secciones sobre las imagenes. Lo que
ensefia podria considerarse mnemotecnia racional, si bien con las
formas elaboradas que le han dado los tratados de la memoria. Pe-
ro resulta muy oscuro y menciona algunos autores mds bien sospe-
chosos, como Trithemius.

Schenkel tuvo un discipulo e imitador, un tal Johannes Paepp.
Las obras sobre la memoria de Paepp estin mereciendo una aten-
cién mas cuidadosa por haber desempenado el papel que podria-
mos describir vulgarmente como «descubrir el pastel». El, segiin lo
describe, «descubre a Schenkel» o revela los secretos que de la me-
moria ocultista encubren los libros de Schenkel. Este objetivo lo de-
clara en el titulo de su primer libro, Schenkelius detectus: sew memoria

antificialis hactenus occultata, publicado en Lyon en 1617. Y contintia
con su buena obra de «descubrir a Schenkel» en dos publicaciones
subsiguientes®. El chismoso Paepp menciona un nombre que Schen-

355



kel nunca menciona, Jordanus Brunus?, y el secreto que revela pa-
rece tener alguna caracteristica bruniana.

Paepp ha estudiado solicitamente las obras de Bruno, particu-
larmente Sombras, ala que cita varias veces®™. Y las largas listas de ima-
genes que presenta como imagenes de la memoria son muy remi-
niscentes de las de Imdgenes. Arcanos misterios filoséficos, dice
Paepp, estian contenidos en el arte de la memoria®. No hay nada del
extrano poder filos6fico y visual de Bruno en estos librillos, pero en
un curioso pasaje proporciona una de las indicaciones mas nitidas
que yo haya encontrado de c6mo se pueden aplicar los textos clasi-
cos y escolasticos de la memoria a la hermética contemplacién del
orden del universo.

Tras citar el famoso estudio de la memoria que Tomas de Aqui-
no hace en la Summa (11, 11, 49) y subrayar lo que dice Tomas sobre
el orden y la memoria, introduce al punto una cita del «quinto ser-
mon de Trismegistos en Pimander>. Se sirve del Pimander ficiniano,
de su traduccion latina del Corpus Hermeticum, cuyo quinto tratado
versa acerca de que «Dios es a la vez visible e invisible». Es este tra-
tado una rapsodia sobre el orden del universo como revelacién de
Dios, y sobre la experiencia hermética en la que, a través de este or-
den, Dios se revela a si mismo. A continuacién pasa a citar el Timeo,
y luego al Cicerén de De oratore cuando afirma que ubicar ordena-
damente es la mejor ayuda de la memoria; y cita también el Ad He-
rennium (que €l atn atribuye a Gicerén), donde se dice que el arte
de la memoria consiste en un orden de lugares e imagenes. Retor-
na, por tltimo, a la regla de Aristételes y Tomas, seguin la cual la me-
ditacion frecuente ayuda a la memoria®. El pasaje pone en eviden-
cia una transicién que va de los lugares e imigenes de la memoria
artificial al orden del universo que en el éxtasis percibe «Trismegis-
tus» como experiencia religiosa. La secuencia de citas e ideas pone
aqui de manifiesto la secuencia conceptual por la que los lugares y
las imdgenes de la memoria artificial tuliana y tomista han pasado a
ser una técnica con la que se imprime en la memoria el orden uni-
versal del mundo. O, en otras palabras, cémo las técnicas de la me-
moria artificial se convirtieron en técnicas magico-religiosas de la
memoria ocultista.

356

Es un secreto del Renacimiento lo que Paepp estd revelando a
comienzos del siglo XVII, pues en la Idea del Theatro de Camillo se ci-
ta el quinto tratado de Trismegistos”. Pero Paepp lo ha descubierto
por via de Giordano Bruno.

Schenkel y su indiscreto discipulo confirman lo que nosotros ba-
rruntamos: que la ensefianza de la memoria con un lado ocultista
podia muy bien pasar a ser el vehiculo con el que se propagase un
mensaje hermético religioso, o una secta hermética. Evidencian asi-
mismo, por contraste, qué genio y poder imaginativos infundié Bru-
no a un material que en manos de Schenkel o Paepp desciende al
nivel de tratado de la memoria. Ya quedan lejos las visiones del gran
artista del Renacimiento que esculpia estatuas en el interior de la
memoria, que infundia potencia filoséfica y una perspectiva religio-
sa a las figuras de su vasta imaginacién césmica.

¢Qué hemos de hacer con la extraordinaria secuencia de las
obras de Giordano Bruno sobre la memoria? Todas ellas estan inti-
mamente unidas y trabadas entre si. Sombrasy Circe en Francia, Sellos
en Inglaterra, Figuratio en su segunda visita a Francia, Estatuas en
Alemania, Imdgenes, la Gltima de las obras que publicase antes de su
retorno fatal a Italia, ¢son todas esas obras las huellas del transito
por Europa del profeta de una nueva religién que transmite men-
sajes en cédigo, en el cédigo de la memoria? ¢Eran todas las intrin-
cadas consideraciones de la memoria, todos los diferentes sistemas,
barreras levantadas para confundir al no iniciado sin dejar al mismo
tiempo de indicar al iniciado que detras de todo eso habia un «Se-
llo de los Sellos», una secta hermética, y acaso incluso una organi-
zacién politico-religiosa?

En mi otro libro he prestado atencién al rumor de que Bruno
afirmé haber fundado en Alemania una secta llamada los «Giorda-
nisti»*, y he sugerido que esto podria tener algo que ver con los ro-
sacruces, la misteriosa hermandad de la Rosa Cruz, anunciada con
manifiestos en Alemania a comienzos del siglo XVII, de la que se sa-
be tan poco que algunos estudiosos infieren que nunca existio. Si
hubo o no alguna conexién entre los rosacruces, de quienes tanto
se rumored, y los origenes de la masoneria, de la que se tiene noti-
cia que fue erigida como institucién por primera vez en Inglaterra

357



en 1646, cuando Elias Ashmole se hizo masén, es una cuestién, una
vez mds, misteriosa e incierta. En cualquier caso, Bruno propagé sus
puntos de vista tanto en Inglaterra como en Alemania; asi pues, su
actividad se puede imaginar como fuente comun tanto para rosa-
cruces como para masones®. Los origenes de la masoneria estan en-
vueltos en misterio, y, aunque se ha supuesto que deriva de los gre-
mios medievales de masones «operativos» o albaniles efectivos,
nadie ha sido capaz de explicar c6mo esos gremios «operativos» die-
ron lugar a la masoneria «especulativa», al uso simbélico de la ima-
gineria arquitecténica del ritual masénico.

Estos temas han sido el feliz coto de caza de escritores faltos de
sentido critico y de imaginacién asilvestrada. Ha llegado la hora de
investigarlos con métodos histéricos y criticos apropiados, y hay in-
dicios de que esa hora se acerca. En el prefacio a un libro sobre la
génesis de la masoneria se afirma que no se ha de mirar la historia
de la masoneria como algo aparte, sino como una rama de la histo-
ria social, como el estudio de una institucién particular cuyas ideas
subyacentes <han de ser investigadas y escritas de la misma manera
que la historia de otras instituciones»*.

Otros libros mds recientes sobre la materia se mueven en la di-
reccién de una investigacion histérica exacta, pero los escritores de
tales libros han de dejar sin solucién el problema de los origenes de
la masoneria «especulativa», de su uso simbdlico de columnas, arcos
y otros elementos arquitecténicos, y del simbolismo geométrico, co-
mo marco dentro del cual se expone una ensenanza moral y una
perspectiva mistica dirigida hacia el divino arquitecto del universo.

Me gustaria pensar que la respuesta a este problema pudiera su-
gerirla la historia del arte de la memoria; que la memoria ocultista
del Renacimiento, tal como la hemos visto en el Teatro de Camillo
y tal como la propagé fervientemente Giordano Bruno, pudiera ser
la fuente efectiva de un movimiento hermético y mistico que em-
pleaba no la arquitectura real de la masoneria «operativa», sino la
arquitectura imaginaria o «especulativa» del arte de la memoria co-
mo vehiculo de sus ensefianzas.

Un cuidadoso examen del simbolismo utilizado tanto por los ro-
sacruces como por los masones podria confirmar esta hipétesis.

358

Una investigacién de esa indole no forma parte del propésito de es-
te libro, aunque apuntaré algunas indicaciones sobre las lineas por
las que se la podria conducir.

El manifiesto supuestamente rosacruz o Fama de 1614 habla de
misteriosas rotae o ruedas, y de una sagrada «béveda» cuyos muros,
techo y suelo estian divididos en compartimientos, cada uno de los
cuales contiene diferentes figuras o sentencias®. Esto podria ser al-
go analogo a un uso ocultista de la memoria. Puesto que no hay re-
gistros de la masoneria hasta mucho después, la comparacién ten-
dria que hacerse en este punto con el simbolismo masénico de
finales del siglo XvIl y del XV11I, y acaso particularmente con el sim-
bolismo de la rama de la masoneria que se conoce con el nombre
de Arco Real. Algunos de los viejos grabados, insignias y mandiles
de la masoneria del Arco Real, con sus disenios de arcos, columnas,
figuras y emblemas geométricos*, dan la impresion de estar, o po-
der muy bien estar, dentro de la tradicién de la memoria ocultista.
Esta tradicién habria quedado enteramente olvidada, de ahi el va-
cio de la historia primitiva de la memoria.

La ventaja que presenta esta teoria es que suministra un eslabon
entre la gran tradicién hermética del Renacimiento y posteriores
manifestaciones herméticas de sociedades secretas. Pues hemos vis-
to que el secreto de Bruno habia sido un secreto mds o menos abier-
to en los comienzos del Renacimiento, cuando el Teatro de Cami-
llo fue un fenémeno tan ampliamente divulgado. El secreto era la
combinacion de creencias herméticas con técnicas del arte de la
memoria. A comienzos del siglo XVI se pudo considerar que esto for-
maba parte natural de la tradicién renacentista, la del «neoplato-
nismo» de Ficino y Pico, segiin se difundié desde Florencia a Vene-
cia. Era una muestra del impacto extraordinario que los libros
herméticos ejercieron sobre el Renacimiento, que hizo girar las
mentes de los hombres hacia la fabrica mundi, hacia la divina arqui-
tectura de mundo, en cuanto objeto de veneracion religiosa y fuen-
te de experiencia religiosa. Y avanzado el siglo XVI, en la mas per-
turbada época de la vida de Bruno, las presiones de la €época, tanto
politicas como religiosas, pudieron arrojar el «secreto» a zonas cada
vez mas subterraneas; pero considerar a Giordano Bruno s6lo como

359



el propagador de una sociedad secreta (cosa que pudo ser) seria
perder de vista su entera significacion.

Pues este secreto, el secreto hermético, fue el secreto de todo el
Renacimiento. Segun iba viajando de pais en pais con su mensaje
«egipcio», Bruno iba transmitiendo el Renacimiento en una forma
muy tardia pero particularmente intensa. Este hombre poseia en su
maxima extension el poder creativo del Renacimiento. Creé inter-
namente las amplias formas de su imaginacién césmica, y cuando
exterioriza estas formas en creaciones literarias, cobran vida obras
geniales, los didlogos que escribié en Inglaterra. Si hubiese exterio-
rizado las estatuas que model6 en la memoria, o el magnifico fres-
co de imagenes de las constelaciones que pintara en el Spaccio della
bestia trionfante, el mundo habria gozado de un gran artista. Pero era
la misién de Bruno pintar y modelar en el interior, ensefiar que el
artista, el poeta y el filésofo son una misma cosa, pues la Madre de
las Musas es Memoria. No sale afuera nada que previamente no ha-
ya sido formado dentro, y, en consecuencia, es dentro donde ha de
hacerse la obra significativa.

Podemos ver que la tremenda fuerza creadora de imagenes que
€l ensena en las artes de la memoria es aplicable a la creativa fuerza
imaginativa del Renacimiento. Pero ;qué decir del terrorifico por-
menor con el que Bruno expone esas artes, las ruedas giratorias del
sistema de Sombras, cargado, no en general, sino hasta el menor de-
talle, de los contenidos de los mundos de la naturaleza y el hombre,
qué decir de las atiin mas aterradoras acumulaciones de salas de la
memoria del sistema de Imdgenes? ;Fueron estos sistemas exclusiva-
mente erigidos para hacer circular los c6digos o rituales de una so-
ciedad secreta? O, si Bruno creia realmente en ellos, Json acaso la
obra de un locor

Es indudable, creo, que hay un elemento patolégico en la com-
pulsién que indujo a Bruno a crear sistemas, lo cual es una de sus
caracteristicas principales. Pero jqué esfuerzos en la buisqueda del
método hay en esta locura! La magia de la memoria de Bruno no es
la perezosa magia del Ars notoria, cuyo practicante se limita a mirar
fijamente una nota al tiempo que recita plegarias magicas. Con qué
incansable industriosidad anade ruedas a ruedas, amontona estan-

360

cias de la memoria sobre estancias de la memoria! Con qué labo-
riosidad forma las imdgenes innumerables que han de surtir los sis-
temnas; ilimitadas son las posibilidades sistemdticas, y todas ellas han
de ser intentadas. Hay en todo ello algo que sélo se puede describir
como un elemento cientifico, un presagio dentro del ambito ocul-
tista de la preocupacién por el método que se produciria en el siglo
siguiente.

Pues si Memoria era la Madre de las Musas, tenia también que
ser la Madre del Método. El ramismo, el lulismo, el arte de la me-
moria —todas esas confusas construcciones compuestas de todos los
métodos de la memoria que atestaban el final del siglo XvIy el co-
mienzo del XVII- son sintomas de la bisqueda del método. Visto en
el contexto de esta creciente bisqueda y apremio, no es tanto locu-
ra lo que hay en los sistemas de Bruno cuanto inflexible resolucion
de encontrar un método que parezca significativo.

Al término de esta tentativa de hacer un estudio sistematico de
las obras brunianas sobre la memoria, quisiera subrayar que no pre-
tendo haberlas entendido por entero. Cuando investigadores pos-
teriores descubran algo mds acerca de las poco menos que desco-
nocidas y no estudiadas materias sobre las que este libro versa,
habri llegado el momento de alcanzar una comprension mads cabal
de estas obras extraordinarias y de la psicologia de la memoria ocul-
tista. Lo que yo he intentado hacer, como necesario preliminar pa-
ra la comprension, es tratar de situarlas en un contexto historico.
Fue el arte medieval de la memoria, con sus asociaciones religiosas
y éticas, que Bruno transformo en sus sistemas ocultistas, lo que me
parece que posee posiblemente una triple pertinencia. Puede que
éstos desarrollen la memoria ocultista del Renacimiento en la di-
reccién de las sociedades secretas. Estas obras contienen atn todo
el poder artistico e imaginativo del Renacimiento. Presagian el pa-
pel que han de desempenar el arte de la memoria y el lulismo en el
desarrollo del método cientifico.

Pero no hay red histdrica, ni examen alguno de tendencias o in-

" fluencias, ni analisis psicolégicos que puedan jamas servir para cap-

turar o identificar a este hombre extraordinario, Giordano Bruno,
el Mago de 1a Memoria.

361



Capitulo X1V
El arte de la memoria

y los didlogos italianos de Bruno

El arte de la memoria, tal como Bruno lo concibiera, es insepa-
rable de su pensamiento y religion. La vision magica de la naturale-
za es la filosofia que hace posible que el poder magico de la imagi-
nacién tome contacto con ella, y el arte de la memoria, segtin Bruno
lo transformara, fue el instrumento para efectuar este contacto a
través de la imaginacién. Fue la disciplina interna de su religion, los
medios internos por los que Bruno pretendia asir y unificar el mun-
do de las apariencias. Ademads, como en el Teatro de Camillo, se
consideraba que la memoria ocultista proporcionaria poderes ma-
gicos a la retérica, y Bruno aspiré a infundir estos poderes a sus pa-
labras. Deseaba tanto actuar sobre el mundo como reflejarlo, al
tiempo que iba publicando, ya en poesia, ya en prosa, su filosofia
hermética de la naturaleza y la religién hermética o «egipcia» con
la que asocié a aquélla, y cuyo inminente retorno profetiza en In-
glaterra.

Esperariamos, por consiguiente, encontrar que las pautas de la
memoria ocultista, tal y como las hemos estudiado en las obras so-
bre la memoria, fueran rastreables en todos los escritos de Bruno, y
particularmente en aquellos por los que es mds vastamente conoci-
do: la fascinante serie de los didlogos italianos', que escribiera en la
mansion londinense del embajador francés en medio de los tumul-
tos que tan vividamente describe.

En la Cena de le ceneri o «Cena del Miércoles de Ceniza», publi-
cada en Inglaterra en el ano 1584, se refleja la visita que Bruno hi-
ciera a Oxford y su refriega con los doctores oxonienses, a propésito
de su versién ficiniana o mdgica del heliocentrismo copernicano®.
Da a los didlogos un emplazamiento topogréfico, que toma la forma
de una excursién por las calles de Londres. Parece que la excursion
comienza en la embajada francesa, que estaba situada en Butcher

363



Row, calle que desemboca en el Strand, aproximadamente en el
mismo punto donde ahora se levantan los Tribunales de Justicia, y
que se dirigieron a la casa de Fulke Greville, del que se nos dice que
invit6 a Bruno a exponer sus puntos de vista sobre el heliocentris-
mo. Segun la descripcion de la ruta, la meta parece estar situada cer-
ca de Whitehall®. Se supone que Bruno y sus amigos caminan desde
la embajada a la casa donde iba a tener lugar la misteriosa «Cena del
Miércoles de Ceniza» que da titulo al libro.

John Florio y Matthew Gwinne* preguntan por Bruno en la em-
bajada, algo después de la hora en que él los esperaba, y salen todos
de allf tras la puesta de sol por oscuras calles. Cuando llegan a la ca-
lle principal (tras bajar de Butcher Row al Strand), deciden torcer
hacia el Tdmesis y continuar la excursién en barca. Después de vo-
cear «Remeros» durante largo rato, por fin consiguen dos viejos bar-
queros y suben a una vieja y agrietada barca. Hay problemas sobre
el precio del pasaje, pero por fin zarpa la barca con sus pasajeros, y
boga con extremada lentitud. Bruno y Florio animan la excursién
cantando versos del Orlando furioso de Ariosto. «Oh feminile ingeg-
no», canta el Nolano, a lo que responde Florio con «Dove, senza
me, dolce mia vita», que interpretaba «como pensando en sus amo-
res»’. Insisten los barqueros en dejarles en tierra aunque en modo
alguno estaban cerca de su destino. Asi pues, el grupo fue a caer en
una oscura y sucia callejuela cercada por altos muros. No pudieron
hacer nada mas que forcejear un rato, lo que no dejaron de hacer,
y lanzar maldiciones. Por fin llegaron de nuevo a «la grande ed or-
dinaria strada» (el Strand), s6lo para darse cuenta de que estaban
junto al mismo punto desde donde habian torcido para bajar al rio.
El interludio en barca no les habia llevado por lugar alguno. Se les
ocurrié renunciar a la expedicién, pero el filésofo recordé su mi-
sioén. La tarea con la que se enfrentaba, aunque ardua, no era im-
posible. «Los hombres de raro espiritu que tienen algo de heroico
y de divino escalardn el cerro de la dificultad y arrancaran de las ri-
gurosas circunstancias la palma de la inmortalidad. Y aunque nun-
ca hayas de alcanzar el poste de llegada ni ganar el trofeo, no dejes
de correr la carrera.»® Por consiguiente, decidieron perseverar y co-
menzaron a caminar a lo largo del Strand hacia Charing Cross. Aho-

364

ra les salen al paso turbas alborotadoras, y junto a «la pirdimide pré-
xima a la mansion donde tres calles se encuentran» (Charing Cross),
el Nolano recibié un golpe al que irénicamente replicé: «Tanchi,
maester», tinicas palabras inglesas que conocia.

Por fin llegan. Ocurren confusos incidentes, pero al fin toman
asiento. A la cabecera de la mesa estaba un caballero innominado
(probablemente Philip Sidney); Greville estaba a la derecha de Flo-
rio, y Bruno a su izquierda. Junto a Bruno estaba Torquato, uno de
los doctores con los que habia de disputar; el otro, Nundino, se sen-
taba frente a éL

La excursion dista mucho de ser clara; la relacién que de ella se
hace se interrumpe cuando Bruno expone su nueva filosofia, su as-
cension hermética a través de las esferas hacia la visién libre del vas-
to cosmos, y su interpretaciéon del heliocentrismo copernicano es
muy diferente de la del propio Copérnico, quien, siendo «solamen-
te matematico», no se percaté de la significaciéon del descubrimien-
to. En la cena, Bruno disputa con los dos «pedantes» doctores sobre
si el sol estd 0 no en el centro; se malinterpretan mutuamente; los
«pedantes» se vuelven vindicativos y el fildsofo extremadamente
grosero. La ultima palabra esta de lado del filésofo, que mantiene
contra Aristoteles, y con Hermes Trismegistos, que la tierra se mue-
ve porque estd viva.

Posteriormente, Bruno contaria a la Inquisicién que esta cena
tuvo realmente lugar en la embajada francesa’. ;Fue entonces la ex-
cursion por las calles y canales de Londres enteramente imaginaria?
Asi es como yo la consideraria. El viaje es algo que esta dentro de la
naturaleza de un sistema ocultista de la memoria por el que Bruno
recordaria los temas debatidos en la cena. «Al dltimo de los lugares
romanos puedes anadir el primero de los lugares parisienses», dice
en uno de sus libros de 1a memoria®. En la Cena de le ceneri usa Bru-
no los «lugares de Londres», el Strand, Charing Cross, el Tamesis,
la embajada fracesa, una casa de Whitehall, en los que recuerda los
temas acerca del sol discutidos en la cena, temas que tienen cierta-
mente una significacién oculta relacionada en algiin modo con el
retorno de la religién magica, que como heraldo anticipaba el sol
copernicano.

365



Poco antes de que Bruno comience su relacién de la cena y los
eventos que llevaron a ella, convoca a Memoria para que acuda en
su ayuda:

Y ti, Mnemésine mia, que estas escondida bajo los Treinta Sellos y em-
paredada dentro de la sombria prisién de las sombras de las ideas, déjame
oir tu voz sonante en mis oidos.

Hace algunos dias vinieron dos mensajeros al Nolano de parte de un
gentilhombre de la corte. Le informaron de que este gentilhombre estaba
muy deseoso de tener una conversacién con €l a fin de escuchar su defen-
sa de la teorfa copernicana, y de otras paradojas incluidas en su nueva filo-

sofia®.

Empiezan a continuacién las exposiciones de la «nueva filosofia»
de Bruno combinadas con la confusa relacién de la excursion ca-
mino de la cena y el debate que alli tendria lugar con los «pedan-
tes» acerca del sol. La invocacién a la Mnemésine de Sellosy Sombras
al comienzo de toda la historia parece aprobar mi punto de vista.
Quienquiera desee conocer qué especie de retérica dimana de la
memoria ocultista ha de leer la Cena de le ceneri.

Y esta retérica mdgica ejercié una influencia extraordinaria.
Gran parte de la leyenda de Bruno, el martir de la ciencia moderna
y de la teoria coperni€ana, el Bruno que hace estallar el aristotelis-
mo medieval, se encuentra en el siglo XIX, y descansa en los pasajes
retoricos de la Cena, en que trata sobre el sol copernicano y la as-
censién hermética a través de las esferas.

La Cena de le ceneri suministra una muestra del desarrollo de una
obra literaria a partir de los procedimientos del arte de la memoria.
Pero la Cena no es, por supuesto, un sistema de la memoria; es un
conjunto de didlogos con interlocutores vivaces y bien caracteriza-
dos —el filésofo, los pedantes y otros—, donde esos personajes de-
sempefnan un papel en la historia, en el viaje a la cena y lo que ocu-
rrié a su llegada. Hay sétira en la obra; e incidentes comicos. Hay,

sobre todo, drama. Bruno escribié una comedia, el Candelaio o -

«Lampadario», durante su estancia en Paris, en la que aparecen los
notables dones dramdticos que Bruno sintié agitarse dentro de si

366

durante su estancia en Inglaterra. Podemos ver de este modo en la
Cena como el arte de la memoria se desarrollaba en la literatura, por
decirlo asi; como las calles de los lugares de la memoria se podian
poblar de personajes, podian convertirse en el telén de fondo de un
drama. La influencia ejercida por el arte de la memoria en la lite-
ratura es una materia practicamente intacta. La Cena proporciona
un ejemplo de obra literaria imaginativa cuya conexion con el arte
de la memoria es indudable.

Otra caracteristica interesante es el uso de la alegoria dentro del
esquema mnemonico. En su camino a lo largo de los lugares de la
memoria hacia un objetivo mistico, los buscadores encuentran mu-
chos obstaculos. Tratan de ahorrar tiempo tomando una vieja y
agrietada barca, que sélo les lleva al punto de partida, y en una cir-
cunstancia aiin peor, pues forcejean entre altos muros en una som-
bria y fangosa callejuela. De vuelta al Strand, perseveran en su ca-
mino hacia Charing Cross, donde reciben punadas al darse de
bruces con turbas bestiformes y desprovistas de toda delicadeza. Y
cuando por fin llegan a la cena, soportan interminables formalis-
mos sobre déonde han de tomar asiento. Y alli estan los pedantes,
¢argumentando sobre el sol, o es sobre la cena? Hay en la Cena algo
que nos hace recordar los oscuros forcejeos de las gentes del mun-
do de Kafka, y éste es el plano en el que se han de leer estos dialo-
gos. Pero paralelismos modernos de esta indole podrian extraviar-
nos; pues en la Cena nos encontramos en el Renacimiento italiano,
donde Ia gente estallaba facilmente en la lirica amorosa de Ariosto;
y los lugares de la memoria son lugares del Londres isabelino, en el
que moran poetas caballerosos envueltos en misterio que parecen
presidir aqui una muy misteriosa asamblea.

Una lectura de la alegoria en el contexto de los lugares de la me-
moria oculta podria querer decirnos que la vieja Arca de Noé dege-
nerada en ruinosa barca era la Iglesia que dejaba al peregrino entre
los muros de un convento poco satisfactorio, de donde escaparia
con el sentimiento de tener bajo su custodia una misién heroica, pa-
ra encontrar solamente que los protestantes, con su cena, eran aun
mas ciegos a los rayos del sol retornante de la religiéon magica.

En este libro el irascible mago expone sus fracasos. Le fastidian

367



no sélo los «pedantes», sino también el trato que le da Greville, si
bien no tiene mas que palabras de elogio para Sidney, el famoso y
culto caballero, «a quien conozco bien, primero por su reputaciéon
cuando yo estaba en Mildn y en Francia, y ahora, desde que estoy en
este pais, porque he podido verle en carne y hueso»".

Este fue el libro que provocé la lluvia de protestas que obligé a
Bruno a encerrarse dentro de la embajada, bajo la proteccién del
embajador'. En ese mismo afo, Dicson, su discipulo, entablaba su
pelea con el ramista. {Qué sensaciones tendria Bruno en los lugares
de la memoria del Londres isabelino! Aun cuando ya no quedaban
genuinos «frailes negros» que, como Fra Agostino en Florencia®,
buscasen en Londres lugares en los que memorizar la Summa de To-
mas de Aquino, sin embargo, un ex fraile herético estaba usando la
antigua técnica en la versién mas extraordinaria de su transtorma-
cién ocultista del arte de la memoria del Renacimiento.

La Cena concluye con curiosas imprecaciones mitoldgicas dirigi-
das a aquellos que le han criticado:

Me dirjjo a todos vosotros, y a unos os convoco en el nombre del escu-
do y la lanza de Minerva, a otros en el de la noble salida del caballo de Tro-
ya, a otros por la venerable barba de Esculapio, a otros por el tridente de
Neptuno, a otros por las coces que dieron los caballos a Glauco, y a todos
os ruego que os conduzcais en lo futuro de suerte que poddis escribir sobre

vosotros mismos didlogos mejores, o bien que gocéis de nuestra paz®.

Aquellos que hubiesen sido admitidos a los misterios de algtn
mitolégico «sello» de la memoria podrian haber sido capaces de en-
tender todo lo que quiere decir esto.

En la dedicatoria a Philip Sidney incluida en De gl eroict furor:
(1585), Bruno declara que la poesia amorosa de su obra no va diri-
gida a una mujer, sino que expresa heroicos entusiasmos por una
religion de contemplacién natural. El esquema de la obra lo consti-
tuye la sucesién de unos cincuenta emblemas que son descritos en
poemas y tratados en comentarios a los poemas. La mayor parte de
las imagenes son conceptos petrarquistas sobre ojos y estrellas, fle-

368

chas de Cupido", etc., o escudos de impresa con divisas en su inte-
rior. Estas imagenes estin fuertemente cargadas de emocion. Si las
leemos dentro del contexto de los muchos pasajes de sus obras de
la memoria en que se habla de la necesidad de la memoria magica
de cargar las imdgenes con emociones, y particularmente con el
afecto del amor, comenzamos a ver los emblemas amorosos de los
Eroici furori en un contexto nuevo, no, por supuesto, como sistema
de la memoria, sino como huellas de los métodos de la memoria en
una obra literaria. Particularmente, cuando la serie termina llevan-
donos a la visién de la hechicera Circe comenzamos ciertamente a
sentirnos dentro de los esquemas familiares de la mente de Bruno.

Podemos en este punto hacernos una pregunta. ¢Incluia la per-
sistente tradicién que asocié a Petrarca con la memoria algin pun-
to de vista sobre el empleo como imdgenes de la memoria de los
conceptos petrarquistas? Después de todo tales imagenes contienen
las «intenciones» del alma hacia un objeto. En cualquier caso, Bru-
no emplea los conceptos con vigorosas intenciones, como medios
imaginativos y mégicos de conseguir una percepcion clara. Una co-
nexion entre los Sellos y esta letania de imdgenes amorosas la sugie-
re una referencia a las «contracciones» o experiencias religiosas des-
critas en el Sello de los Sellos®.

Este libro muestra al filésofo como poeta, que vierte las imagenes
de su memoria en formas poéticas. Los recurrentes poemas acerca
de Acteén, que va a la caza de los vestigios de lo divino que hay en la
naturaleza hasta que él mismo es cazado y devorado por sus perros,
expresan la identificacién mistica del sujeto con el objeto, y la bra-
vura de la caza, en medio de los bosques y las aguas de la contem-
placién, tras el objeto divino. También aqui aparece una vasta vision
de Anfitrite, que encarna, cual magna estatua de la memoria, la ima-
ginativa captacion del entusiasta que aprehende la monas o el Uno.

El esquema del bruniano Spaccio della bestia trionfante, publicado
en Inglaterra en el afio 1585 y dedicado a Sidney, se basa en las ima-
genes de las cuarenta y ocho constelaciones celestes, las constela-
ciones septentrionales, las del zodiaco, y las constelaciones meridio-
nales. He sugerido en otra parte que acaso Bruno estd empleando

369



el Fabularum liber de Higinio, donde se refieren las imagenes de las
cuarenta y ocho constelaciones y la mitologia que va asociada a
ellas®. Bruno usa el orden de las constelaciones como bosquejo ge-
neral de su sermén sobre virtudes y vicios. «La expulsién de la bes-
tia triunfante» es la expulsién del vicio por la virtud, y en el largo
serm6n de este texto Bruno describe pormenorizadamente cé6mo
cada una de las virtudes de las cuarenta y ocho constelaciones se re-
montan triunfadoras en tanto que los vicios opuestos descienden,
derrotados por las virtudes, en la gran reforma de los cielos.

Johannes Romberch, el autor dominico del libro de texto sobre
la memoria que, por las miiltiples evidencias que hemos encontra-
do, tan bien conocia Bruno, menciona que el Fabularum liber de Hi-
ginio proporciona un orden facilmente memorizable de lugares de
la memoria'”. Nos da, piensa Romberch, un orden fijo que puede
ser usado provechosamente como orden de la memoria.

Virtudes y vicios, premios y castigos... (No eran éstos los temas
basicos de los sermones de los viejos frailes? El consejo de Rom-
berch sobre el empleo de Higinio en relacion con el orden de las
constelaciones como orden de la memoria, adoptado por un fraile
predicador, podria haber servido para memorizar un sermon sobre
virtudes y vicios. Cuando Bruno, en su dedicatoria a Sidney del Spac-
cio, cataloga los temas éticos que adjunta a las cuarenta y ocho cons-
telaciones”, ¢no habria hecho recordar un tipo de predicacién muy
diferente del que era corriente en la Inglaterra isabelina? Y una evo-
cacion tal del pasado quedaria subrayada por los constantes ataques
que en el Spaccio aparecen contra los modernos pedantes que des-
precian las buenas obras: alusién obvia al acento que el calvinismo
ponia sobre la justificacién por la fe. Cuando Jove anima a que al-
gun herculeo libertador salve a Europa de las miserias que la afli-
gen, Momo anade:

Serd suficiente con que ese héroe termine con la ociosa secta de los pe-
dantes, quienes, sin hacer nada bueno segun las leyes divinas y naturales, se
consideran y quieren ser considerados hombres religiosos que agradan a
los dioses, y dicen que hacer el bien es bueno, y hacer el mal es malo. Pero

no dicen que es por el bien que se ha hecho o por el mal que no se ha he-

370

cho por lo que uno se vuelve digno y agradable a los dioses, sino por espe-
rar y creer conforme a su catecismo. Considerad, oh dioses, si ha habido
nunca irreverencia de mis clara indecencia que ésta [...] Lo peor es que
nos difaman diciendo que ésta [religion suya] es institucién de los dioses; y
es de este modo como ellos censuran los efectos y los frutos, refiriéndose in-
cluso a ellos con el titulo de defectos y vicios. Al tiempo que nadie trabaja
para ellos y ellos no trabajan para nadie (ya que su unica labor es hablar
mal de las obras), al mismo tiempo viven de las obras de aquellos que han
laborado antes para otros que para ellos, y que para otros han instituido
templos, capillas, viviendas, hospitales, escuelas y universidades. Por consi-
guiente, son claros ladrones y ocupadores de la riqueza hereditaria de otros
que, si no son perfectos ni tan buenos como debieran, sin embargo, no son
[como son los primeros] perversos y perniciosos para el mundo, sino antes
bien necesarios a la republica, y son expertos en las ciencias especulativas,
estudiosos de la moralidad, solicitos en incrementar el celo y la disposicion
para la mutua ayuda y para sostener la sociedad (a la cual se ordenan todas
las leyes), cosa que logran proponiendo ciertos premios a los benefactores

y amenazando con ciertos castigos a los delincuentes®.

Esta era la clase de cosas que no se podian decir abiertamente en
la Inglaterra isabelina, como no fuese alguien que bajo proteccién
diplomatica estuviese a salvo en la embajada francesa. Y es en el con-
texto del sermén sobre virtudes y vicios, memorizado en las conste-
laciones, donde debia resultar nitidamente claro que el sermén del
ex fraile tenfa aplicacion respecto a las ensenanzas de los «pedan-
tes» calvinistas y respecto a la destruccion de obras ajenas a la que
se habjan dedicado. Bruno antepone a tales doctrinas las leyes mo-
rales que ensenaron los antiguos. Como escrupuloso estudioso de la
Summa de Tomas de Aquino, sabia ciertamente €l uso que se hacia
de Tulio y otros escritores antiguos sobre ética en la definicion to-
mista de las virtudes y los vicios.

Sin embargo, el Spaccio estd muy lejos de ser el sermén de un
fraile medieval sobre virtudes y vicios, castigos y recompensas. Las
potencias personificadas del alma que conducen la reforma de los
cielos son Jupiter, Juno, Saturno, Marte, Mercurio, Minerva, Apolo
con sus magas Circe y Medea y su médico Esculapio, Diana, Venus

371



y Cupido, Ceres, Neptuno, Tetis, Momo, Isis. De estas figuras, que
hemos de percibir en el interior del alma, se dice que tienen el as-
pecto de estatuas o pinturas. Nos hallamos en los territorios de los
sistemas ocultistas de la memoria basados en «estatuas» animadas
como imégenes de la memoria. He estudiado en mi otro libro® la
relacién intima que existe entre los interlocutores del Spaccioy los
doce principios en los que se basa el sistema de la memoria de Imd-
genes; y un andlisis mas profundo de otras obras brunianas sobre la
memoria hecho en el presente libro deja atin mds claro que los re-
formadores y estatuarios dioses del Spaccio forman parte del con-
texto de los sistemas ocultistas de la memoria. Su reforma, aunque
basada en lo que ellos conciben como leyes morales, virtudes y vi-
cios, incluye el retorno de la religién magica «egipcia», de la que se
hace una larga defensa® con una larga cita del Asclepius acerca de
cémo los egipcios sabian hacer estatuas de los dioses introduciendo
en ellas poderes celestes. El «Lamento» por la supresién de la divi-
na religion magica de los egipcios incluido en el Asclepius es asimis-
mo citado en toda su extensién. La reforma moral de Bruno es,
pues, «egipcia» o hermética cualitativamente, y la asociacién de es-
te aspecto suyo con la vieja predicacién de las virtudes y los vicios re-
sulta, de una manera extremadamente curiosa, una nueva ética: una
€tica de religién natural y una moralidad natural a través de la se-
cuencia de las leyes naturales. El sistema de las virtudes y los vicios
estd relacionado con los aspectos buenos y malos de las influencias
planetarias, y la reforma consiste en hacer que triunfen los aspec-
tos buenos sobre los malos y en subrayar la influencia de los plane-
tas buenos. Asi, hay como resultado una personalidad en la que se
combina la visi6n religiosa apolinea con el jovial respeto por la ley
moral; los instintos naturales de Venus quedan refinados en una
complexion «mds suave, mds cultivada, mas ingeniosa, mas perspi-
caz, mds comprensiva»®; y una benevolencia y filantropia universa-
les han de reemplazar las crueldades de las belicosas sectas.

El Spaccio es una obra independiente de literatura imaginativa.
Sus didlogos pueden ser leidos frontalmente por la manera atrevida
y extrana que se otorga a muchos temas, por su curioso humor y s-
tira, por el tratamiento dramdtico que se confiere a la historia de es-

372

te reformador concilio de los dioses, por sus numerosos toques de
ironia lucianesca. Sin embargo, se puede percibir claramente, sub-
yaciendo a la obra, el sistema bruniano de la memoria. Segiin su es-
tilo habitual, Bruno ha extraido un sistema a partir de los libros de
texto de la memoria, del uso de Higinio del orden de las constela-
ciones interpretado como orden de la memoria, «ocultizandolo» en
la forma de un «sello» de su propia cosecha. Su intenso interés por
las imagenes reales de las constelaciones podemos verlo como for-
mando claramente parte de sus modos magicos de pensar, tal como
los hemos encontrado en sus libros sobre la memoria.

Creo, por tanto, que estd justificado decir que el‘Spaccio repr.e—
senta el tipo de retérica celeste que acompana a un sistema ocultis-
ta de la memoria bruniana. Hemos de suponer que los discursos, en
que se catalogan los epitetos que describen los aspectos buenos de
las influencias de los dioses planetarios, tienen infuso un poder pla-
netario, al igual que la oratoria que procedia del sistema de la.l me-
moria de Camillo. El Spaccio es el sermén mégico de un ex fraile.

En la candente atmésfera que rodeé la controversia de Bruno
con los doctores de Oxford y la de su discipulo con el ramista de
Cambridge, el Spaccio no habria sido leido con el espl’n"tu soseigado
y distanciado con el que el estudioso moderno se aproxx’ma a él. Se-
guramente, su sistema «escepsio» de la memoria habria resulta.do
claramente visible para todos a causa de las recientes controversias.
Debieron de crecer considerablemente los temores de William Per-
kins, ya que la dedicatoria de una obra tal iba diri.gid'a a Sidney. En
el Spaccio eran atin mds evidentes los alcances «egipclos» de «escep-
sios» como el Nolano y Dicson. Con todo, para algunos esta extran.a
obra pudo suponer una cegadora revelacion de la inminente y uni-
versal reforma religiosa y moral hermética, presentada con .la es-
pléndida imagineria de una gran obra de arte del Renacnr’memo,
pintada y esculpida en el interior por el artista de la memoria.

Los didlogos italianos, con sus subyacentes «sellos» de la memo-
ria, retrotraen al lector hasta los Sellos, que pasan a ser la obra opf:--
rativa de Bruno, la que abrié su entera campana en Inglaterra e hi-
z0 del arte de la memoria una cuestién crucial. El lector de los Sellos
que hubiese penetrado en el Sello de los Sellos podria escuchar de un

373



modo poético los didlogos italianos, podria contemplarlos artistica-
mente, y comprenderlos filoséficamente como sermones sobre la
religion del amor, el arte, la magia y la matesis.

Tales eran las influencias que flufan del extrano inquilino de la
embajada francesa durante los afios 1583-1586. Estos fueron los afios
cruciales, los anos germinales, para la iniciacién del Renacimiento
poético inglés, introducido por Philip Sidney y su grupo de amigos.
Fue a este circulo al que Bruno se dirigié, dedicando a Sidney sus
dos didlogos mas significativos, el Eroici furori'y el Spaccio. Con pala-
bras extranamente proféticas, Bruno habla de su futuro destino y de
si mismo en la dedicatoria del Spaccio.

- Vemos cémo este hombre, como ciudadano y servidor del mundo, hijo
del Padre Sol y de la Madre Tierra, por amar demasiado al mundo, ha de
ser aborrecido, censurado, perseguido y extinguido por ello. Mas, en el en-
tretanto, que no esté ocioso o malamente empleado mientras aguarda su
muerte, su transmigracién, su. cambio. Que hoy presente a Sidney, nume-

radas y dispuestas, las simientes de su filosofia moral...?

(Numeradas y dispuestas estdn en verdad, cual en un sistema ce-
leste de la memoria.) Y no son sélo las dedicatorias lo que aporta
pruebas de la significacion de Bruno en el circulo de Sidney; ya he-
mos visto como las publicaciones asociadas con los «escepsios», las
del Nolano y Dicson, en controversia con aristotélicos y ramistas, pa-
recian rondar en torno a Sidney. Fulke Greville, el amigo insepara-
ble de Sidney, figura como huésped de la misteriosa Cena, y se le
menciona en la dedicatoria del Spaccio como «aquel segundo hom-
bre que tras tus primeros buenos oficios [i. e., los de Sidney] se me
acercoy ofreci6 en segundo lugar»*. Con seguridad, el impacto que
Bruno produjera en Inglaterra debe de haber sido la experiencia
suprema de esos afos, una revolucién intimamente asociada a los
conductores del Renacimiento inglés.

¢Y qué influencia pudo tener este impacto sobre aquel que ha-
bria de ser la suprema manifestacion de este ya muy tardio Renaci-
miento? Shakespeare tenia diecinueve anos cuando Bruno llegé a
Inglaterra y veintidés cuando la dejé. Ignoramos el afio en que Sha-

374

kespeare llegé a Londres y comenz6 su carrera de actor y escritor de
comedias; sabemos inicamente que debid de ser algo antes de 1592,
época en la que ya estaba bien establecido. Entre las migajas de tes-
timonios y rumores que han llegado hasta nosotros acerca de Sha-
kespeare, hay una que lo relaciona con Fulke Greville. En un libro
publicado en 1665 se dice de Greville que

gran prucba de su valia fue su respeto por la valia de otros, deseando ser
conocido para la posteridad con los tinicos titulos de Sefor [ Master] de Sha-
kespeare y Ben Jonson, protector del canciller Egerton, Senor [Lord] del

obispo Overall, y amigo de sir Philip Sidney™.

No se sabe ni cuindo ni de qué manera Greville pudo haber si-
do el master de Shakespeare. Pero es probable que Shakespeare co-
nociese a Greville, pues ambos procedian de Warwickshire?; la resi-
dencia familiar de Greville estaba cerca de Stratford-on-Avon. Es,
por tanto, posible que cuando el joven Shakespeare lleg6 a Londres
pudiese tener acceso a la casa y al circulo de Greville, donde pudo
haber aprendido c6mo usar el zodiaco en la memoria artificial, a la
manera de Metrodoro de Escepsis.

375



Capitulo xv
El sistema del teatro
de la memoria de Robert Fludd

Durante la época del Renacimiento inglés las influencias her-
méticas estaban en su apogeo en Europa, mas no fue hasta el rei-
nado de Jaime I cuando un inglés publicase un estudio a gran esca-
la de la filosofia hermética. Robert Fludd' es uno de los filésofos
herméticos mejor conocidos, y en los ultimos afnos sus numerosas y
abstrusas obras —ilustradas muchas de ellas con bellos grabados de
jeroglificos— han atraido sobre si una buena cantidad de atencién.
Fludd estaba de lleno dentro de la tradicion hermética y cabalista
del Renacimiento tal como la franquearon Ficino y Pico della Mi-
randola. Estaba saturado del Corpus Hermeticum, que habia leido en
la traduccién ficiniana, y del Asclepius, y no es exagerado decir que
citas de las obras de Hermes Trismegistos se encuentran en casi to-
das las pdginas de sus obras. Era también cabalista, descendiente de
Pico della Mirandola y de Reuchlin, y parece representar tan fiel-
mente la tradicion ocultista del Renacimiento que he usado en otra
parte algunas de las ilustraciones de sus obras, junto con las exposi-
ciones diagramaticas de sus enfoques, con el objeto de clarificar an-
teriores sintesis renacentistas’.

Pero Fludd vivié en una época en la que los modos renacentistas
de pensamiento hermético y magico sufrian el ataque de la nacien-
te generacion de filésofos del siglo XVII. La autoridad de los Herme-
tica quedé debilitada cuando en 1614 Isaac Casaubon los feché co-
mo habiendo sido escritos en tiempos poscristianos®. Fludd ignoré
por completo esta datacién y continué considerando que los Her-
metica eran los escritos reales de un sabio egipcio muy antiguo. La
apasionada defensa que hizo de sus creencias y enfoques le pusie-
ron en activa pugna con los conductores de la nueva época. Famo-
sas son sus controversias con Mersenne y con Kepler, y en estas con-
troversias aparece en el papel de «rosacruz». Existiesen o no los

377



rosacruces, el hecho es que los manifiestos que anunciaban la exis-
tencia de la hermandad de la Rosa Cruz suscitaron inmensa con-
mocion e interés en los primeros anos del siglo Xvil. En sus obras
mas tempranas, Fludd se presenté como discipulo de los rosacruces,
y el publico en general lo identificé con la misteriosa e invisible her-
mandad y sus elusivas metas.

Hemos comprobado siempre que los fil6sofos herméticos u ocul-
tistas se interesan muy a menudo por el arte de la memoria, y Fludd
no es una excepcion. Desde su tardia entrada en el Renacimiento,
en un tiempo en el que las filosofias de este periodo estin a punto
de dejar paso a los nacientes movimientos del siglo Xvi1, Fludd erige
lo que es probablemente el dltimo gran monumento a la memoria
renacentista. Y, al igual que su primer gran monumento, el sistema
de la memoria de Fludd adopta el teatro como forma arquitect6ni-
ca. El Teatro de Camillo abrio la serie que hemos trazado de los sis-
temas renacentistas de la memoria; el Teatro de Fludd la cerrara.

Por cuanto el sistema de la memoria de Fludd, como veremos en
el préximo capitulo, acaso tiene importancia como reflejo —distor-
sionado por los espejos de la memoria magica— del teatro del Globo
de Shakespeare, espero que el lector sea indulgente con los labo-
riosos esfuerzos que hago en este capitulo para abrir el Gltimo de los
Sellos de la Memoria con el que le he de confrontar.

Encontramos el sistema de la memoria en la obra que es mis ca-
racteristica y una completa exposicién de la filosofia de Fludd. Lle-
va el engorroso titulo de Utriusque Cosmi, Maioris scilicet et Minoris, me-
taphysica, physica, atque technica Historia. Los «mundos mayor y
menor» que la historia pretende abarcar son el gran mundo del ma-
crocosmos, el universo, y el pequenno mundo del hombre, el micro-
cosmos. Apoya Fludd sus puntos de vista sobre el universo y el hom-
bre con muchas citas del Hermes Trismegistos del Pimander (es
decir, de la traduccion de Ficino al latin del Corpus Hermeticum) y del
Asclepius. A estas perspectivas herméticas y magico-religiosas une el
cabalismo, completando de este modo la visién que del mundo tie-
ne el mago del Renacimiento, aproximadamente como la hemos
encontrado muchos anos antes en el Teatro de Camillo.

378

Esta monumental obra fue publicada por Johann Theodor de
Bry, por partes, en Oppenheim, Alemania‘. La primera parte del
primer volumen (1617), el que trata sobre el macrocosmos, se abre
con dos dedicatorias extremadamente misticas, la primera dirigida
a Dios, la segunda a Jaime I como representante de Dios en la tie-
rra. El segundo volumen, sobre el microcosmos, aparecié en 1619
con una dedicatoria a Dios en la que se define a la Divinidad con
muchas citas de Hermes Trismegistos. No se menciona al rey, pero
como en la dedicatoria del volumen primero estaba muy intima-
mente ligado a la Divinidad, se puede presumir que su presencia es-
td ya implicita en la dedicatoria a la sola Divinidad del segundo vo-
lumen. En estas dedicatorias, Fludd parece considerar a Jaime I
«defensor de la fe hermética».

Sabemos que por ese tiempo Fludd recurria muy especialmente
al monarca para que le apoyase contra los ataques de sus enemigos.
Un manuscrito del British Museum, de 1618 aproximadamente,
contiene una «Declaracién» hecha por Robert Fludd sobre sus
obras impresas y los puntos de vista que dirigié a Jaime®. En ella se
defiende a s mismo y a los rosacruces alegando ser inofensivos se-
guidores de divinas y antiguas filosofias; menciona la dedicatoria a
Jaime del Macrocosmos, y anexa testimonios de estudiosos extranje-
ros sobre el valor de sus escritos. La dedicatoria de la obra, cuyo se-
gundo volumen contiene el sistema de la memoria, forma, pues,
parte de un periodo de su vida en el que se sintié atacado y desea-
ba muy particularmente granjearse el apoyo del rey.

Fludd se encontraba viviendo en Inglaterra cuando escribi6 es-
tas y otras obras, aunque no publicé en Inglaterra ni esta ni sus otras
obras. Uno de sus enemigos senalé este hecho como cosa perjudi-
cial. En 1631, un tal doctor William Foster, clérigo anglicano, atacé
la medicina paracelsiana de Fludd tachandola de magica; aludi6 al
hecho de que Marin Mersenne le habia llamado mago, e insinué
que fue a causa de su reputacién de mago por lo que no publicé sus
obras en Inglaterra. «Supongo que ésta es la causa por la que ha im-
preso sus libros allende los mares. Nuestras universidades y nuestros
reverendos obispos (gracias a Dios) son lo bastante precavidos co-
mo para no permitir aqui la impresién de libros magicos.»® En su ré-

379



plica a Foster (con quien dice no diferir en religién), Fludd toma
las referencias hechas a su polémica con Mersenne. «Mersenne me
ha acusado de magia, y Foster se pregunta cémo es posible que el
rey Jaime me haya permitido vivir y escribir en su reino.»’ Dice
Fludd que él fue capaz de convencer al rey de la inocencia de sus
obras e intenciones (alude probablemente a la «Declaracién»), y se-
nala el hecho de que dedicé un libro a Jaime (alude ciertamente a
la dedicatoria del Utriusque Cosmi...) como prueba de que nada ha-
bia contra ellas. Y rebate con firmeza la explicacién que da Foster
sobre por qué envié a imprimir sus libros allende los mares. «Los
envié allende los mares porque nuestros impresores nativos pedian
quinientas libras para imprimir el primer volumen y buscar los gra-
bados de cobre; pero allende los mares fue impreso sin que me cos-
tase nada, y como yo queria...»*. Aun cuando Fludd publicé una
buena cantidad de libros con ilustraciones allende los mares, esta
puntualizacion se refiere casi seguramente en particular al Utriusque
Cosmi... cuyos dos volimenes estan ilustrados con una notable serie
de grabados.

La ilustracién de sus obras era muy importante para Fludd, pues
formaba parte de su objetivo de exponer su filosofia visualmente o
en «jeroglificos». Este aspecto de la filosofia de Fludd salié a relucir
en su controversia con Kepler, cuando el matematico le vituperé
por sus «dibujos» y «jeroglificos», por su empleo de nimeros «se-
gun la manera hermética», en contraste con los diagramas genui-
namente matemadticos de las propias obras de Kepler®. Los dibujos y
jeroglificos de Fludd son a menudo extremadamente complejos, y
le importaba mucho que estuviesen en exacta correspondencia con
su complicado texto. (Cémo comunicé Fludd al editor y grabador
aleman sus deseos sobre las ilustraciones?

Si Fludd necesitaba un emisario de confianza para que portase
su texto y el material para las ilustraciones a Oppenheim, tenia uno
bien a mano en la persona de Michael Maier. Este hombre, que ha-
bia pertenecido al circulo del emperador Rodolfo II, crefa cierta-
mente en la existencia de los rosacruces y creia ser él mismo uno de
ellos. Se dijo que fue €l quien persuadié a Fludd para que escribie-
se el Tractatus Theologo-Philosophicus, dedicado a los Hermanos de la

380

Rosa Cruz, y publicado por De Bry en Oppenheim®. Ademas, se ha
dicho que fue Maier quien llevé esta obra de Fludd a Oppenheim
para que alli fuera impresa'. Maier viaj6 repetidas veces de Inglate-
rra a Alemania, y por ese mismo tiempo obras suyas eran impresas
por De Bry en Oppenheim'. Habia, por tanto, un emisario, Maier,
que pudo haber llevado el material para las ilustraciones del Utrius-
que Cosmi... de Fludd a Oppenheim, de suerte que el libro pudiera
ser publicado «como yo deseaba», como el mismo Fludd dijo que se
habfa hecho.

El dato es de alguna importancia, pues el sistema del teatro de la
memoria estd ilustrado, y surgird el problema (en el préximo capi-
tulo) de hasta qué punto una de estas ilustraciones puede depender
de un escenario real de Londres, del cual seria reflejo.

Para resumir esta breve introduccion al Utriusque Cosmi... diga-
mos que este libro se halla dentro de la tradicién hermético-caba-
lista del Renacimiento; que incide en esa tradicién en los tiempos
del furor «rosacruz»; que su dedicatoria intenta granjearse a Jaime
I como defensor de la tradicién; que la conexién entre el Fludd de
Inglaterra y el editor de Alemania pudo haberla efectuado Michael
Maier o los canales de comunicacién entre Ja casa De Bry e Inglate-
rra establecidos en anteriores empresas editoriales.

En vista de la significativa situacion histérica del libro, es asimis-
mo significativo comprobar que contiene un sistema ocultista de la
memoria, un «sello» de la memoria cuya complejidad y misterio na-
da tienen que envidiar al propio Bruno.

Fludd estudia el arte de la memoria en el segundo volumen de
su Historia de los dos mundos, en el que trata del microcosmos, don-
de expone lo que €l llama «la historia técnica del microcosmos»,
que alude a las técnicas o artes usadas por el microcosmos. Los con-
tenidos de esta parte estan provechosamente expresados en forma
visual al comienzo del volumen. Homo, el microcosmos, tiene so-
bre su cabeza una gloria triangular que denota su origen divino; ba-
jo sus pies hay un mono, el simbolo favorito que Fludd emplea pa-
ra el arte por el que el hombre imita o refleja la naturaleza. En los
segmentos del circulo aparecen las artes o técnicas sobre las que se

381



va a tratar, y sobre las que, de hecho, trata en ese mismo orden en
los capitulos siguientes: profecia, geomancia, arte de la memoria,
genetliaca (arte de hacer el hordscopo), fisiognémica, quiroman-
cia, pirdmides de la ciencia. Se designa el arte de la memoria con
cinco /loci de la memoria que contienen imagenes en su interior. El
contexto en el que aqui vemos el arte de la memoria resulta ins-
tructivo; sus lugares e imdgenes estdn junto al diagrama del horés-
copo, que estd senalizado con los signos del zodiaco. Otras artes
mdgicas y ocultas estan en la serie que también incluye la profecia,
lo que sugiere connotaciones misticas y religiosas, y las piramides,
simbolo favorito de Fludd para el movimiento ascendente y des-
cendente, o interaccién entre lo divino o espiritual y lo terrestre o
corporal.

El capitulo sobre «Ja ciencia de la memorizacion espiritual que
es vulgarmente llamada Ars memoriae»” viene precedido por un di-
bujo ilustrativo de esta ciencia [lam. 15]. Vemos en €l a un hombre
con un gran «ojo de la imaginacién» en la parte anterior de su ca-
beza, y junto a él cinco loci de l]a memoria que contienen imagenes
de la memoria. El cinco es el nimero favorito de Fludd para crear
un grupo de lugares de la memoria, como se pondra luego en evi-
dencia, y el diagrama ilustra también su criterio de colocar una so-
la imagen principal en una habitacién de la memoria. La imagen
principal es un obelisco; las otras son la Torre de Babel; Tobias y el
dngel; un navio, y el Juicio Final con los condenados entrando en
la boca del Infierno —interesante reliquia, en este sistema renacen-
tista tan tardio, de la virtud medieval de recordar el infierno por
medio de la memoria artificial-. A continuacién, en el texto, no
aparecen por sitio alguno explicaciones o referencias a estas cinco
imdgenes. Ignoro si estan destinadas a ser leidas alegéricamente —el
obelisco como un simbolo egipcio que hace alusién a la «escritura
interna» con la que se superaran las confusiones de Babel y condu-
cird a su usuario a la salvacion religiosa bajo guia angélica—. Esta ex-
plicacién puede parecer en extremo caprichosa, y ante la ausencia
de explicaciones del propio Fludd, serd mejor dar por no explica-
das las imagenes.

Tras algunas de las habituales definiciones de la memoria artifi-

382

cial, Fludd dedica un capitulo™ a explicar la distincién que él hace
entre dos diferentes tipos de arte, a los que llama respectivamente
«arte redondo» [ars rotunda) y «arte cuadrado» [ars quadratal.

Para la completa perfeccion del arte de la memoria la fantasia opera de
dos maneras. La primera es por medio de ideas, que son formas separadas
de las cosas corporales, cuales espiritus, sombras [umbrae], almas, etcétera,
también angeles, que usamos principalmente en nuestra ars rotunda. No
empleamos el vocablo «ideas» del mismo modo que Platén, que acostum-
bré emplearlo para la mente de Dios, sino que lo empleamos para cual-
quier cosa que no se componga de los cuatro elementos, es decir para co-
sas espirituales y simples concebidas en la imaginacién; por ejemplo
angeles, demonios, las efigies de las estrellas, las imagenes de los dioses y las
diosas a las que se atribuyen poderes celestes y que participan mds de na-
turaleza espiritual que de naturaleza corporal; similarmente las virtudes y
los vicios concebidos en la imaginacién y convertidos en sombras, a los que

también se entendia como demonios®.

El «arte redondo» usa, pues, imagenes magificadas o talismani-
cas, efigies de las estrellas, «estatuas» de dioses y diosas animadas
con influencias celestes; imagenes de virtudes y vicios, como en el
viejo arte medieval, pero a las que ahora se considera con poder
«demoénico» o magico. Fludd elabora una clasificacion de las ima-
genes que va de las mas a las menos potentes, tal cual fue la cons-
tante preocupacién de Bruno.

El «arte cuadrado» usa imagenes de cosas corporales, de hom-
bres, animales, objetos inanimados. Cuando las imagenes son de
hombres o animales, son activas, comprometidas en alguna especie
de accion. El «arte cuadrado» suena como el arte ordinario de la
mermoria, que usa las imagenes activas del Ad Herennium, y que aca-
so es «cuadrado» por usar como lugares edificios o habitaciones. Es-

_tos dos artes, el redondo y el cuadrado, son, afirma Fludd, los dos

unicos artes posibles de la memoria.

A la memoria se la puede perfeccionar solamente de un modo artificial,

ya por medicamentos, ya por la operacién de la fantasfa encaminada hacia

383



las ideas en el arte redondo o por imdgenes de cosas corporales en el arte

cuadrado'®.

La prdctica del arte redondo, aun cuando es muy diferente del
arte que se vale del «anillo de Salomoén» del que Fludd oyé rumores
en Toulouse (y que debia de ser magia negra), requiere, sin em-
bargo, dice, la asistencia de demonios (en el sentido de poderes de-
monicos, no de demonios del infierno) o la influencia metafisica
del Espiritu Santo. Y es necesario que «la fantasia concurra en el ac-
to metafisico»".

Mucha gente, prosigue Fludd, prefiere el arte cuadrado por ser
mas facil, mas el arte redondo es infinitamente superior. Pues el ar-
te redondo es «natural» y usa lugares «naturales» y se adapta natu-
ralmente al microcosmos. En tanto que el arte cuadrado es «artifi-
cial» y usa lugares e imdgenes confeccionados artificialmente.

A continuacién, Fludd dedica todo un capitulo, un largo capitu-
lo, a polemizar contra el uso de «lugares ficticios» en el arte cua-
drado®. Para comprender esto hemos de recordar la secular distin-
€ién, que tiene sus raices en el Ad Herennium y en las otras fuentes
clasicas, de lugares de la memoria «reales» y «ficticios». Lugares
«reales» son edificios reales de cualquier clase empleados para crear
lugares a la manera mnemonica normal. Lugares «ficticios» son edi-
ficios o lugares imaginarios de toda indole, que el autor del Ad He-
rennium decia que habrian de ser inventados si no se contaba con
suficientes lugares reales. La distincién entre lugares «reales» y «fic-
ticios» pasé ya para siempre a los tratados de la memoria donde se
hicieron glosas elaboradas de estos temas. Fludd estd muy en contra
del uso de edificios «ficticios» en el arte cuadrado. Pues confunden
la memoria y aumentan el trabajo. Debemos siempre usar lugares
reales de edificios reales. «Algunos que estan versados en este arte
pretenden ubicar su arte cuadrado en palacios fabricados o erigidos
por la invencién de la imaginacién; que esta opinién es inconve-
niente lo explicaremos ahora sucintamente.»" Asi se abre el capitu-
lo contra el uso de lugares ficticios en el arte cuadrado. Se trata de
un capitulo importante, pues si en verdad se mantienen los pode-
rosos puntos de vista contra los lugares ficticios, los edificios que

384

Fludd va a usar en su sistema de la memoria habrin de ser edificios
«reales».

Habiendo establecido la distincién entre el ars rotunda y el ars
quadratay las diferentes clases de imdgenes que se han de usar en ca-
da una de ellas, y habiendo puesto en claro el punto de vista de que
el ars quadrata ha de usar siempre edificios reales, llega Fludd ahora
a la exposicién de su sistema de la memoria®. Es una combinacién
de ambas artes, la redonda y la cuadrada. Basandose en los redondos
cielos, el zodiaco y las esferas de los planetas, Fludd utiliza, en com-
binacién con estos elementos, edificios que han de ser ubicados en
los cielos, edificios que contienen lugares con imadgenes de la me-
moria que van a ser, por asi decirlo, astralmente activados por su re-
lacion orgénica con las estrellas. Cosas de este género ya las hemos
encontrado antes. De hecho, la idea es la misma que observamos en
el Imdgenes de Bruno®, donde éste usé conjuntos de atria o habita-
ciones, cubiculos y campos, atestados de imdgenes, y activados por
estar organicamente vinculados con su arte «<redondo»; las imagenes
contenidas en ellos eran dioses y diosas a los que se atribuian in-
fluencias celestes. Bruno habia también sentado la distincién entre
estos artes «redondo» y «cuadrado» en los Sellos que publicase en In-
glaterra treinta y seis aios antes de la obra de Fludd®.

El aspecto mds sorprendente y excitante del sistema de la me-
moria de Fludd estd en que los edificios de la memoria que se han
de ubicar en los cielos, segtin esta nueva combinacion de las artes
redonda y cuadrada, son lo que él llama «teatros». Y por el vocablo
«teatro» no entiende lo que nosotros habriamos de llamar teatro,
un edificio consistente en un escenario y un auditorio, sino sola-
mente un escenario. La verdad es que esta afirmacién, que el «tea-
tro» que Fludd ilustra es realmente un escenario, quedara probada
ampliamente mds adelante. Serd empero provechoso que lo deje-
mos aqui afirmado antes de comenzar a estudiar su sistema de la

memoria.
El «dugar comun» del ars rotunda, afirma Fludd, es «la parte eté-

rea del mundo, es decir, los orbes celestes numerados a partir de la
octava esfera y terminando en la esfera de la luna»*. Esta afirmacién

385



la ilustra con un diagrama [lam. 16] en el que aparece la octava esfe-
ra, o zodiaco, senalizada con los signos del zodiaco, y que contiene en
su interior siete circulos que representan las esferas de los planetas, y
en el centro otra esfera que representa la esfera de los elementos. Es-
to simboliza, dice Fludd, un orden «natural» de los lugares de la me-
moria basado en el zodiaco, y asimismo el orden temporal a través del
movimiento de las esferas en relacién con el tiempo*.

A ambos lados del signo Aries aparecen dos pequeios edificios.
Son unos muy menudos «teatros» o escenarios. Estos dos «teatros»
nunca serdn ilustrados en la forma que aqui de hecho se les da, con
dos puertas al fondo del escenario, ni volvera a referirse a ellos en
el texto. Los sistemas ocultistas de la memoria muestran siempre
muchas lagunas que quedan sin explicacién, y no entiendo por qué
Fludd no vuelve a mencionar estos dos «teatros». Lo tinico que
puedo suponer es que estan colocados aqui en el diagrama césmi-
co como una suerte de avance de los principios de su sistema de la
memoria, en el que se utilizardn «teatros», edificios que contienen
loci de la memoria segin la manera del ars quadrata, pero ubicados
en el gran lugar comun del ars rotunda, es decir, ubicados en el zo-
diaco.

Enfrente exactamente del diagrama de los cielos, en la pagina si-
guiente del libro, aparece €] grabado de un «teatro» [lam. 17]. El
diagrama de los cielos y la estampa del «teatro» estin colocados en
paginas enfrentadas, de tal suerte que cuando se cierra el libro los
cielos cubren el teatro. Este teatro, como ya he afirmado, no es un
teatro completo sino un escenario. El muro que queda frente a no-
sotros, segiin lo miramos, es la frons scaenae, que comprende cinco
entradas como en la frons scaenae clasica. No es, con todo, un esce-
nario cldsico. Es un escenario isabelino o de la época de Jacobo I
con varios niveles. Tres de las entradas se encuentran en el nivel in-
ferior; dos son arcos, pero la central puede ser cerrada mediante
puertas fuertemente engoznadas que aparecen entornadas. Las
otras dos entradas se encuentran en el nivel superior; se abren so-
bre una terraza almenada. En el centro, como caracteristica desta-
cada de este escenario, se encuentra una especie de mirador, o ca-
mara o habitacién superior.

386

Este diseno de «teatro» o escenario lo presenta Fludd con las si-
guientes palabras:

Llamo teatro [al lugar en el que] se exponen todas las acciones de las pa-
labras, de las oraciones, de las particularidades de un discurso o de las ma-

terias, como en un teatro piblico en el que se representan comedias y tragedias®.

Fludd va a usar este teatro como sistema de lugares de la memo-
ria para la memoria de palabras y la memoria de cosas. Pero en si
mismo el teatro es como «un teatro piblico en el que se represen-
tan comedias y tragedias». A aquellos grandes teatros de madera en
los que se representaban las obras de Shakespeare y otros se los co-
noce técnicamente con el nombre de «teatros publicos». Teniendo
a la vista la firme conviccion fluddiana en contra del uso de la me-
moria de «Jugares ficticios», ¢podriamos suponer que lo que nos
muestra es un escenario real de un teatro piblico?

El capitulo que contiene la ilustracién del teatro va encabezado
por «La descripcion de los teatros del este y el oeste», y alli figuran
dos teatros, el del «este» y el del «oeste», idénticos en cuanto al di-
sefio mas diferentes en cuanto al color. El teatro del este ha de es-
tar iluminado, ha de ser brillante y refulgente, por cuanto en €l se
daran acciones pertinentes al dia. El teatro del oeste ha de ser som-
brio, negro y oscuro, pertinente a la noche. Ambos han de estar si-
tuados en los cielos, y se han de referir, presumiblemente, a las «ca-
sas» diurnas y nocturnas de los planetas. ;Ha de tener cada uno de
los signos del zodiaco un teatro del este y otro del oeste? ¢Se han de
situar aquellos dos teatros que vimos a cada lado de Aries a cada la-
do de los demas signos del zodiaco? Me inclino a creerlo asi. Pero
nos encontramos en los territorios de la memoria oculta y no es facil
comprender c6mo se supone que funcionan los teatros en los cielos.

La comparacién mds préxima de este sistema la tenemos en el
sistema bruniano recogido en Imdgenes, en el cual las elaboradas or-
denaciones de las habitaciones de la memoria, que contienen luga-
res para las imdgenes de la memoria (como en lo que Fludd llama
el arte «cuadrado»), estan supeditadas a un sistema «redondo» o ce-
leste. Andlogamente (o asi lo creo yo), los «teatros» de Fludd son

387



habitaciones de la memoria que, por estar emplazados en el zodfa-
co, han de estar supeditados a los redondos cielos. Si la intencién
de Fludd es que tales teatros sean colocados cada uno de los signos,
entonces el «teatro» que ilustra ha de ser una de las veinticuatro ha-
bitaciones idénticas de la memoria. Los teatros del «este» y del «oes-
te», o diurnos y nocturnos, introducen el tiempo dentro del sistema,
que va unido a la revolucién de los cielos. Es desde luego un siste-
ma altamente oculto o magico, basado en la creencia de la relaciéon
mMacrocosmos-microcosmos.

En el mirador del «teatro» estan inscritas las palabras «Theatrum
Orbi». Puesto que tanto Fludd como el altamente refinado graba-
dor sabian latin, parece dificil creer que pueda ser una errata por
«Theatrum Orbis». Sugiero por tanto (si bien con alguna reserva)
que el uso del dativo es intencionado y que la inscripcién quiere de-
cir no que éste sea un «Teatro del Mundo» sino uno de los «teatros»
0 escenarios que se han de emplazar con o en el mundo, es decir,
en los cielos que aparecen en la pagina opuesta.

«Cada uno de los teatros tendrd cinco puertas distintas entre si 'y
aproximadamente equidistantes, cuyo uso mds adelante explicare-
mos»*, dice Fludd. Asi pues, las cinco puertas o entradas que se ven
en el grabado del «teatro» quedan confirmadas por el texto, en el
que se afirma que los teatros tienen cinco puertas. En este punto es-
tan de acuerdo el grabado y el texto. La funcién de las cinco puertas
de los teatros que mds adelante explica Fludd es servir como cinco
loci de la memoria, en relacién con cinco columnas de las que se di-
ce que estian enfrente”. Las bases de estas cinco columnas aparecen
en la parte anterior del dibujo del «teatro». La primera es redonda,
la siguiente cuadrada, la central es hexagonal, y a continuacién hay
otra cuadrada y otra redonda. «Se han de imaginar cinco columnas,
que entre si se distinguen por su figura y color. Las figuras de las dos
extremas son circulares y redondas; la columna central tendra la fi-
gura del hexdgono; y las intermedias serdn cuadradas.»® De nuevo
en este punto el grabado concuerda con el texto, pues muestra las
bases de las columnas con estas formas y en el mismo orden.

Estas columnas, prosigue Fludd, son de colores diferentes, en co-
rrespondencia con «los colores de las puertas del teatro, que tienen

388

enfrente». A estas puertas se las ha de usar como cinco loci de la me-
moria y se han de distinguir entre si recordiandoselas por sus colores
diferentes. La puerta primera serd blanca, la segunda roja, la tercera
verde, la cuarta azul, ]Ja quinta negra®. La correspondencia entre
puertas y columnas queda quizas indicada mediante las formas geo-
métricas que aparecen en la terraza almenada. Lo que no entiendo
es c6mo se supone que funcionan estas correspondencias en todos
sus detalles, aunque es evidente que la puerta central principal que
aparece en el nivel inferior se corresponde con la columna central
principal de figura hexagonal, asi como se corresponden las otras
cuatro puertas con las otras cuatro columnas circulares y cuadradas.

Con este conjunto de diez lugares, cinco puertas y cinco colum-
nas, que se dan en todos los «teatros», Fludd pretende que se re-
cuerden cosas y palabras en su sistema mégico de la memoria. Aun-
que no menciona, en conexion con puertas y columnas, las reglas
del Ad Herennium, sin embargo las tiene ciertamente presentes. Las
puertas estan lo suficientemente espaciadas como para formar ade-
cuados lugares de la memoria. Las columnas tienen formas dife-
rentes, de suerte que no sean demasiado parecidas entre si y con-
fundan la memoria. La idea de recordar los loci de 1a memoria por
diferencias de color, como ayuda adicional para su reciproca dis-
tincién, no se halla en el Ad Herennium, pero es a menudo aconse-
jada en los tratados de la memoria.

E] sistema funciona por su acoplamiento a las estrellas, o mads
bien a las «ideas principales», que es como Fludd las llama en un ca-
pitulo que trata sobre la relacién de los planetas y los signos del zo-
diaco®. En este capitulo se expone la base celeste del sistema; y es
seguido inmediatamente por un capitulo que trata sobre las cinco
puertas y las cinco columnas de los teatros de la memoria. Los cie-
los operan juntamente con los teatros, y los teatros estan en los cie-
los. Las artes «<redonda» y «cuadrada» se unen para formar un «Sello»
de la memoria, o un sistema ocultista de la memoria extremada-
mente complejo. Fludd no usa nunca el término «sello», pero su sis-
tema de la memoria es sin lugar a dudas de tipo bruniano.

En el texto aparecen ilustrados otros dos «teatros» [lams. 18 a,
18 b]. Estos no son escenarios con varios niveles como los teatros

389



principales, sino que se parecen mds a habitaciones a las que les fal-
ta una pared a fin de que el espectador pueda mirar dentro de ellas.
Se emparejan con los teatros principales por las almenas de sus mu-
ros, que presentan un disefio similar al de las almenas de las terra-
zas de los teatros principales. Estos teatros subsidiarios han de ser
asimismo usados como habitaciones de la memoria. Uno tiene tres
puertas y el otro cinco, como en los teatros principales. Estos teatros
subsidiarios estin en conexién con los teatros principales y por me-
dio de éstos con los cielos.

Hemos hablado de los «lugares» del sistema de Fludd; el «lugar
comun» principal son los cielos con los que se conectan los teatros
en calidad de habitaciones de la memoria. ;:Qué decir acerca del se-
gundo aspecto de la memoria, de las «<imdgenes»? ;Qué ha de decir
Fludd acerca de éstas?

Para sus imdgenes bdsicas o celestes, Fludd usa imagenes talis-
manicas o magicas, cual Bruno en la rueda central de Sombras. Las
imdgenes de los signos del zodiaco y los caracteres de los planetas
aparecen en el plano de los cielos, mas no las imagenes de los de-
canos, los planetas, las casas, etc. Podemos empero conjeturar que
Fludd seguia las pautas de tales imdgenes cuando en el capitulo so-
bre «el orden de las ideas principales a través de las esferas de los
planetas» analiza la progresién de Saturno a través del zodiaco, dan-
do imdgenes diferentes de Saturno segun los diferentes signos, lo
cual se ha de hacer también con los planetas restantes®. Estas serian
las imagenes celestial o magicamente operativas que se habrian de
usar en la parte «redonda» del sistema.

A este capitulo sobre las imagenes de las «ideas principales» le
sucede otro sobre las «<imagenes menos principales» que han de ser
puestas en los teatros, en puertas y columnas. Estas son las imdgenes
que se han de usar en la parte «cuadrada» del arte. Se las ha de for-
mar de acuerdo con las reglas de imagenes percusivas del Ad Heren-
nium, que Fludd cita, pero como si adquirieran un matiz magico en
este sistema magico. Entre los conjuntos de cinco imdgenes que se
han de usar en los teatros figuran Jasén sosteniendo el vellocino de
oro, Medea, Paris, Dafne y Febo. Otro motivo que se ha de poner en
la puerta blanca es Medea recogiendo hierbas mdgicas; en la puer-

390

ta roja, Medea matando a su hermano; y en las otras tres puertas,
otras escenas de Medea®. Hay otro conjunto de cinco imdgenes de
Medea®; también algunas imagenes de Circe. La magia de estas he-
chiceras debié de prestar mucha ayuda al sistema.

Al igual que Bruno, Fludd estd profundamente implicado en las
complejidades de los viejos tratados de la memoria que sobreviven
en medio de la magia y que incrementan la oscuridad. Se presentan
listas de nombres o cosas en orden alfabético del tipo tan caro a es-
critores como Romberch o Rossellius, pero ahora mas misteriosas
por su implicacién en un arte oculto. Entre las listas que expone
Fludd, se encuentran todas la figuras mitolégicas principales, y tam-
bien las virtudes y los vicios —haciéndonos recordar esto tltimo, en
medio del extraordinario farrago, la memoria artificial medieval.

Fludd deja bien clara su adhesién a la vieja tradicion de los tra-
tados de la memoria incluyendo muestras de «alfabetos visuales»™.
El alfabeto visual es una suerte de sefia de aquellos viejos tratados.
Bosquejado probablemente ya por Boncompagno en el siglo XII1, lo
hemos encontrado una y otra vez en Publicius, Romberch, Rosse-
llius, etc.* Aunque Bruno nunca llega a ilustrarlos realmente, con
frecuencia se refiere a los alfabetos visuales o los describe verbal-
mente®. Los alfabetos visuales de Fludd ponen en evidencia que, al
igual que Bruno, €l consideraba que su extraordinario «Sello» de la
memoria estaba atin en continuidad con la vieja tradicién de la me-
moria.

En resumen, me parece claro que el sistema de la memoria de
Fludd tiene muchas semejanzas con algunos de los sistemas de Bru-
no. Refleja el mismo esfuerzo escalofriante por llevar a cabo una mi-
nuciosa tentativa por configurar, con el empleo de los principios
del arte de la memoria en asociacién con los cielos, un sistema total
que refleje el mundo. Ademds del disefio general del asunto inte-
gro, muchos puntos mas menudos recuerdan a Bruno. Fludd usa los
términos «cubiculo» y «campo» de los lugares de la memoria, tér-
minos usados a menudo por Bruno. No parece, con todo, que em-
plee el lulismo®, y no esta obsesionado con el numero «treinta», co-
mo Bruno. El sistema bruniano que me parece mds préximo al
sistema de Fludd es el de Imdgenes, donde hay una tentativa similar

391



de usar una serie muy compleja de habitaciones de la memoria en
asociacion con los cielos. Los atria de Bruno como estancias de la me-
moria son sustituidos por Fludd por los «teatros» como habitaciones
de la memoria, como el aspecto arquitecténico o «cuadrado» de un
sistema que se emplea conjuntamente con los cielos «redondos».
Este «teatro» o escenario con sus cinco puertas, que se ha de usar
como cinco lugares de la memoria, es el motivo conductor de todo
el sistema. Podemos verlo bosquejado en la ilustracién introducto-
ria [lam. 15] del hombre que ve con el ojo de la imaginacién cinco
lugares de la memoria con sus cinco imdgenes correspondientes.

El propio Fludd induce a pensar que aprendié su arte de la me-
moria en Francia. En una época temprana de su vida viajé por varios
paises europeos y pasé algun tiempo en el sur de Francia. En una
seccion sobre el arte de la geomancia del Utriusque Cosmi. .. dice que
practicé la geomancia en Avinén en el invierno de 1601-1602, des-
pués de lo cual dejé esta ciudad por Marsella, donde instruyé al du-
que de Guisa y a su hermano «en las ciencias matematicas»*. Al mis-
mo periodo pasado en el sur de Francia de la vida de Fludd se ha de
referir la relacion que hace al comienzo de la seccién sobre el arte
de la memoria, donde habla sobre cé6mo empez6 a interesarse en el
arte estando en Nimes; después se perfeccioné en Avinén; y cuando
fue a Marsella a ensenar al duque de Guisay a su hermano «las cien-
cias matematicas», les ensené asimismo el arte de la memoria®.

Fludd, por consiguiente, pudo haber oido algo sobre el Teatro
de Camillo y las obras de Bruno durante su estancia en Francia. Pe-
ro Sellos habia sido publicado en Inglaterra, y Dicson habia ensena-
do en Londres el arte de la memoria por largo tiempo tras la parti-
da de Bruno. Pudo, por tanto, haber existido una tradicién de la
memoria bruniana en Inglaterra que llegase de ese modo a Fludd.

Y cabe preguntarse si una de las influencias directas en el sistema
de la memoria de Fludd pudo proceder de una obra publicada en
Londres en 1618, es decir, un afo antes de la publicacion, en 1619,
de la parte del Utriusque Cosmi... que contiene el sistema de la me-
moria. Se trata de Mnemonica, sive Ars reminiscendi de John Willis®,
donde se describe un sistema de la memoria formado por conjuntos

392

b i B

c M T S 4

e JRmmATing

a’ 5
Fig. 10. Teatro o repositorio de la memoria,
en John Willis, Mnremonica, 1618.

de «teatros» idénticos. Willis ilustra uno de sus «teatros» o «reposi-
torios», como €l los denomina [fig. 10]. Es un edificio de un solo ni-
vel, en el que se ha omitido el muro frontal, de suerte que se puede
mirar dentro de €l, y estd dividido en dos mitades mediante una co-
lumna préxima al muro posterior. Esta division proporciona a Willis
dos habitaciones de la memoria en las que memoriza los loci. Hemos
de imaginar que los repositorios o teatros tienen colores diferentes
a fin de distinguirlos en la memoria; y que las imagenes de la me-
moria presentan alguna particularidad a fin de que nos acordemos
del color del teatro al que pertenecen. Willis da los siguientes ejem-
plos de imdagenes para que, usadas en un teatro «dorado», recuerden
a alguien los negocios que ha de hacer en una ciudad mercantil:

El primer negocio que se ha de recordar es preguntar el precio del gra-
no de trigo en el mercado. Por consiguiente, supongamos que en €l primer
lugar o habitacién del repositorio, primero é} ve hombres diversos de pie y
junto a sacos de grano [...] y que en la parte mds cercana del escenario ve
a un campesino con aderezos bermejos, con un par de zapatos altos pues-

tos, trasvasando el grano de trigo de un saco a una fanega, siendo sus asi-

393



deros o mangos de oro puro; que por esta suposicién la Idea tendria el co-
lor, que es el del oro, atribuido al repositorio [...]

El segundo negocio es procurarse segadores para que corten la hierba
del prado. Supongamos, por consiguiente, que en el segundo lugar del re-
positorio primero hay tres o cuatro mozos de labor amolando sus guadaiias,
siendo sus hojas de oro, de acuerdo con el color del repositorio {...] La re-
lacién que tiene esta Idea con la primera lo es respecto de la situacién, ya

que ambas Ideas estian colocadas en el escenario del repositorio primero...*"

Da esto la impresién de un uso perfectamente racional del arte
como mnemotecnia directa; podria funcionar muy bien como lista
interna de compras, cuando, como dice el autor, «estamos despro-
vistos de ayuda de papel, tinta, o libros de cuentas»*. De todos mo-
dos, resulta sorprendente su semejanza con el uso que Fludd hace
de los conjuntos de «teatros» con columnas como habitaciones de
la memoria; asi como con el énfasis que se pone sobre la diferen-
ciacion de los lugares de la memoria mediante los diferentes colo-
res que sirven para recordarlas. Y atin podria verse un humilde origen
de los maravillosos teatros fluddianos del Dia y la Noche zodiacales
en el consejo de Willis de que «las cosas encargadas a la memoria
por el dia han de ser depositadas a lo menos antes de dormir; las co-
sas encargadas por la noche, han de ser depositadas inmediata-
mente después de haber dormido»*.

Era costumbre de Bruno adoptar un sistema racional de la me-
moria y «ocultarlo» convirtiéndolo en un sistema mégico; se lo he-
mos visto hacer una y otra vez. Posiblemente fue esto lo que Fludd
hizo con los conjuntos que Willis llama teatro, entendidos como ha-
bitaciones de la memoria; los ocultizé con mdgica actividad supedi-
tandolos al zodiaco. Reciprocamente, cuando recordamos cémo
por la misma época, en Francia, Paepp «descubria» a Schenkel*,
descubriendo en sus exposiciones aparentemente racionales del ar-
te de la memoria corrientes ocultistas soterradas, podemos pregun-
tarnos si hay en el Mnemonica de Willis mas de lo que el ojo ve. No
puedo resolver este pequeiio problema pero habia de ser mencio-
nado, por cuanto es algo significativo el hecho de que en Inglaterra
se publicase un ano antes de la publicacién de Fludd un arte de la

394

memoria que emplea conjuntos de «teatros» o escenarios como ha-
bitaciones de la memoria, lo cual sugiere que Fludd pudo haber oi-
do del arte de la memoria no solamente en sus viajes al extranjero.

En cualquier caso, el sistema de la memoria de Fludd parece re-
trotraernos, muchos anos atras, a las grandes controversias que se
centraron en Metrodoro de Escepsis y el uso del zodiaco en la me-
moria artificial, con todo lo que ello implicaba. Si William Perkins
hubiese vivido todavia cuando se publicé el libro de Fludd, segura-
mente habria reconocido en él la «impia memoria artificial» de su
«Scepsio».

Mersenne, en uno de los ataques que lanzé contra Fludd, dijo
que los dos mundos de Fludd descansaban en ensenanzas «egip-
cias» (es decir, ensenadas en los Hermetica) no probadas, segiin las
cuales el hombre contiene el mundo, y en la declaracion de «Mer-
curius» (en el Asclepius) de que el hombre es un gran milagro y se-
mejante a Dios. Capta en este punto correctamente Mersenne la ba-
se hermética de los dos mundos de Fludd®. Es a causa de que el
hombre de Fludd, como microcosmos, contiene el mundo, por lo
que puede reflejarlo en su interior. El arte ocultista de la memoria
de Fludd es un intento de reproducir o recrear la relacién macro-
cosmos-microcosmos estableciendo o componiendo o haciendo
consciente en la memoria del microcosmos el mundo que contiene,
que es la imagen del macrocosmos, que es la imagen de Dios. El es-
fuerzo por conseguir tal cosa mediante la manipulacién dentro del
hombre de las estrellas, a través de imdgenes astralizadas segun la
versioén ocultista del arte de la memoria, es la base de todos los her-
culeos esfuerzos de Bruno, que Fludd ahora copia.

Pero, aun cuando tanto Bruno como Fludd ponen en accién sus
sistemas ocultistas de la memoria a partir de filosofias herméticas,
esas filosofias no son, con todo, idénticas. Los enfoques de Fludd
son los del Renacimiento temprano, en el que los «tres mundos» o
estadios de la creacién entera —los mundos elemental, celeste y su-
praceleste— eran cristianizados identificando el mundo supraceleste
con las cristianizadas jerarquias angélicas del Pseudo-Dionisio. Esto
permitia, por asi decirlo, culminar todo el sistema con un apice tri-
nitario o angélico cristianizado. Camillo forma parte de este enfo-

395



que. Su «Teatro del Mundo» conecta allende las estrellas con sefi-
rotas y angeles que en el pensamiento del filésofo hermético y cris-
tiano del Renacimiento se identifican con las cristianas jerarquias
angélicas que son la imagen de la Trinidad. ‘

Bruno, que rechazaba la interpretacién cristiana de los Hermeti-
¢a,’y que pretendia retornar a la pureza de la religién «egipcia», pa-
saba por alto lo que él llamaba el dpice «metafisico» del sistema. Pa-
ra él, mas alld del mundo celeste estd el supraceleste Uno, o sol
intelectual, que es objeto alcanzable a través de sus manifestaciones
y vestigios en la naturaleza y por medio de la agrupacién y unifica-
cion de éstos en la memoria mediante sus imagenes.

Una de las ilustraciones de Fludd expresa en forma visual el re-
flejo de los tres mundos dentro de la mente y memoria del micro-
cosmos. En ella aparece un hombre que en primer lugar recibe im-
presiones sensoriales a partir del mundo o mundus sensibilis a través
de los cinco sentidos. Seguidamente, trata en su interior con éstos
como imdgenes o umbra de un mundus imaginabilis. Fludd incluye en
este punto el reflejo de las imdgenes del zodiaco y las estrellas®. En
este estadio el microcosmos unifica en un nivel celestial los conte-
nidos de la memoria. A continuacién, el diagrama pasa a la mens, al
mundo intelectual donde se produce la visién de las nueve jerar-
quias celestiales y la Trinidad. Por tltimo el diagrama llega a la se-
de de la memoria, en la parte posterior de la cabeza, que acoge den-
tro de si a los tres mundos.

En el caso de Bruno, el sol intelectual al que la mens llegaria a
través del proceso unificador no tendria este aspecto cristiano y tri-
nitario. Y, ademads, Bruno suprimiria, como hace en Sellos, las divi-
siones de la «psicologia de las facultades» que Fludd conserva par-
cialmente: el pasaje del material que a partir de las impresiones
sensoriales viene a través de las varias «facultades» en cuanto com-
partimientos separados en el interior de la psique. Para Bruno no
hay mds que una sola potencia y una sola facultad, que recorre todo
el mundo interno de la aprehensién, a saber, la potencia imaginati-
va o facultad imaginativa que cruza inmediatamente las puertas de
la memoria y es una con la memoria®.

396

Asi pues, Fludd, en cuanto filésofo hermético y psicélogo her-
mético, no habla con la misma voz que Bruno. Es en verdad proba-
ble que la tradicion heredada por Fludd no fuera tanto la forma im-
portada por Bruno cuanto la que ya habia establecido en Inglaterra
John Dee. Fludd estaba fuertemente interesado en la mecanicay las
miquinas (lo que en la tradicién hermética se consideraba una ra-
ma de la magia)*, y esto habia sido una caracteristica de Dee mas
no de Bruno. Dee estaba asimismo préximo a la forma original cris-
tianizada y trinitaria de la tradicién, desechada por Bruno, pero que
estd aun presente en Fludd.

Con todo, en su sistema hermético de la memoria, Fludd estaba
influido por Bruno, lo que por si mismo prueba que fue Bruno el
que desarrollé mas que cualquier otro el arte de la memoria como
arte hermético. A despecho de las diferencias que en cuanto fil6so-
fos se dan entre Fludd y Bruno, el Sello mneménico de Fludd pre-
senta fundamentalmente los mismos problemas que hemos intenta-
do desentranar en Bruno. De una manera general podemos captar
mas o menos la naturaleza del esfuerzo hecho en tal sistema, pero
los detalles nos sobrepasan. ¢Es pura locura ubicar en el zodiaco
veinticuatro teatros? ;O es una locura que potencialmente conduce
al método? ;O es un sistema de esa indole el Sello o cédigo secreto
de una secta o sociedad hermética?

Resulta mads ficil volverse hacia el aspecto histérico del problema
y considerar el sistema de Fludd como la reaparicién de un esquema
que parece recorrer el Renacimiento. Lo vimos de nuevo en los Se-
llos de la Memoria que Bruno transporté de pais en pais. Por dltimo
lo vemos en el sistema del teatro de la memoria del libro que Fludd
dedic6 al rey de Inglaterra. Y este sistema contiene, cual secreto ve-
lado en su interior, informacién factual sobre el teatro del Globo.

Puede que el interés suscitado por este hecho extraordinario ha-
ga que la intensiva investigaciéon de muchos estudiosos se enfoque
sobre estos problemas con los que me he debatido sola, y que la na-
turaleza y significado de la memoria ocultista del Renacimiento ter-
mine en el futuro siendo mds clara de lo que para mi lo es.

397



Capitulo xXvI
El teatro de la memoria
de Fludd y el teatro del Globo

Los grandes teatros publicos de madera que podian albergar a
miles de personas y que habian alojado el teatro del Renacimiento
inglés estaban atn en pie y en servicio en tiempos de Fludd. El pri-
mitivo teatro del Globo, erigido en 1599 en el Bankside, en el do-
micilio de la compania de actores de Lord Chamberlain, a la que
pertenecia Shakespeare y para la que escribié sus comedias, habia
quedado destruido a causa de un incendio en 1613. Fue reconstrui-
do en seguida sobre los mismos cimientos y los mismos lineamien-
tos de su predecesor, si bien con mayor magnificencia. De esta nue-
va casa de comedias se dijo que era «la mejor que jamas existiera en
Inglaterra»'. Jaime I contribuy6é con una suma considerable a los
costes de la restauracion?, lo cual era de esperar por cuanto habia
tomado bajo su proteccién la compariia de Lord Chamberlain, a la
que ahora se conocia con el nombre de los Hombres del Rey’. Era
natural que el rey tuviese interés en la reedificacién del teatro de su
propia compania de actores.

En los dltimos anos se ha incrementado notablemente el interés
por la reconstruccion de casas de comedias isabelinas y de la época
de Jacobo I, y en particular del teatro del Globo, en relacién con el
interés que el propio Shakespeare comporta‘. Los testimonios vi-
suales para llevar a cabo este trabajo son escasos; de hecho, consis-
ten principalmente en un tosco boceto del interior del teatro del
Cisne —el famoso dibujo de De Witt [lam. 19]-, del que los expertos
han explorado con el mayor detalle todas las migajas de informa-
cién que pudiera contener. Quizis no sea muy exacto, y es cierta-
mente una copia del boceto original de De Witt (que no existe).
Aun asi, es el mejor testimonio visual de que hasta el momento se
dispone sobre el interior de un teatro publico, y todas las recons-
trucciones tienen en él su punto de partida. Las modernas re-

399



construcciones del Globo se han levantado sobre las bases del dibu-
Jjo de De Witt, asi como a partir de los contratos de edificacién de
teatros y el andlisis de las direcciones escénicas de las comedias. La
situacién no es empero satisfactoria. El dibujo de De Witt represen-
ta el teatro del Cisne, no el del Globo; los contratos de construccién
corresponden al Fortuna y el Esperanza®, no al Globo. No se ha uti-
lizado ningiin testimonio visual del interior del teatro del Globo,
pues nadie ha supuesto que existiese. Otros testimonios visuales so-
bre su exterior han sido extraidos de mapas antiguos de Londres en
los cuales un simbolo, del que se dice que representa el Globo, pue-
de ser localizado en Bankside®. Estos mapas dan testimonios contra-
dictorios sobre si el edificio era redondo o poligonal.

Con todo, se han realizado muchos progresos en la comprension
del aspecto que pudo tener el Globo. Sabemos que el muro poste-
rior del escenario estaba formado por el muro de la tiring house,
construccion en Ja que los actores se cambiaban de ropa, guardaban
sus pertenencias, etc. Este muro de la tiring house tenia tres niveles.
En el nivel inferior, que daba al escenario, habia puertas o abertu-
ras proyectadas para que fuesen tres en nimero, quizas una puerta
central flanqueada por dos entradas laterales. Una de estas puertas
pudo estar abierta para mostrar un escenario interior. En el segun-
do nivel habia una terraza, harto usada para representar asedios y
peleas, que pudo haber estado almenada, por cuanto en los docu-
mentos teatrales y en las comedias se hace mencién a «almenas»’.
Habia también en alguna parte de este nivel superior una habita-
cién, llamada «la camara», y ventanas. Por encima de este nivel aun
habia una tercera fila, y las <hutas» que contenian la maquinaria es-
cénica. El escenario, con su muro posterior o frons scaenae formado
por el muro de los camerinos [tiring house], se levantaba sobre una
plataforma y se extendia adentrandose en el «patio», espacio abier-
to en los teatros desprovistos de tejado donde estaban de pie los
groundlings, aquella parte del auditorio que pagaba una pequena
cantidad para tener acceso. Quienes podian procurarse asientos se
acomodaban en las galerias que corrian alrededor del edificio. Po-
demos ver este esquema general en el dibujo del teatro del Cisne de
De Witt; en €] hay un escenario, con su muro posterior formado por

400

el muro de la tiring house, que se extiende adentrandose en el «pa-
tio»; y hay en torno galerias. En el escenario vemos dos puertas con
goznes a ras del suelo y ninguna prueba de puerta alguna que se
abra para descubrir un escenario interior. En el nivel superior no
hay ninguna «cdmara» ni ventana alguna, sino solamente una'gale-
ria que aparece conteniendo espectadores pero que en ocasiones
pudo haber sido utilizada por actores. Pero el escenario que esta-
mos contemplando en este dibujo no es el escenario del Globo.

Un aspecto que ha quedado claro en las reconstrucciones es que
en estos teatros parte del escenario tenia una cubierta que sobresa-
lia del muro de los camerinos y se apoyaba en columnas o «postes»,
seglin se los llamaba’. Podemos ver dos de tales columnas o postes
en el escenario del disenno de De Witt, donde sostienen una cubier-
ta del tipo sefialado. S6lo la puerta interior del escenario estaba pro-
tegida de esa manera; la parte exterior, como podemos comprobar
en el dibujo de De Witt, quedaba al descubierto. Es sabido que la
parte interior de esta cubierta estaba pintada de modo que repre-
sentase los cielos. En la reconstruccién del Globo hecha por Adams,
el cielorraso de la cubierta de la parte interior del escenario apare-
ce pintado con los signos del zodiaco y algunas otras estrellas Vag’a-
mente dispuestas dentro del circulo del zodiaco’. Naturalmente, és-
ta es una tentativa moderna de reconstruir el cielorraso, pues no ha
sobrevivido muestra alguna de estos pintados cielos teatrales. En
ellos, ciertamente, no habria aparecido un cielo de decoracién tan
vaga, esporddicamente salpicado de estrellas. En ellos habria hatfi—
do representaciones del zodfaco con sus doce signos, y dentro de é€l,
las esferas de los siete planetas, representaciones que acaso a veces
fuesen muy sencillas y a veces quizd mds elaboradas'”. A esta parte
del aderezo de un teatro se la llama en los contratos y en otras par-
tes «los cielos»'!; a veces se alude a ella como a «la sombra»®.

En un articulo publicado en 1958, Richard Bernheimer, ya en sus
dltimos anos, reprodujo el grabado del Theatrum Orbi [lam. 17] del

libro de Fludd. De sus observaciones al respecto cito lo siguiente:

Que la ilustracién retrata una estructura de tipo genéricamente isabeli-

401



no, si bien estilisticamente inusual, es algo que aparece al primer vistazo
Los shakespeareanos reconocerén la presencia de un escenario inferior y
superior, de dos puertas de entrada flanqueando un escenario interior. de
almenas a propésito para escenas de asedios, y de un mirador, por el (,]ue
Julieta podria asomarse para beber las melosas palabras de su amante; co-
sas éstas todas que nadie ha visto nunca, aun cuando han sido postulz’ldas

por los que han investigado direcciones escénicas y alusiones en los textos
dramiticos'.

Bernheimer vio algo, vio cosas que, como dice, ningiin 0jo mo-
de.rno ha visto, aunque por las comedias sabemos que debieron de
existir. Desgraciadamente eché a perder su brillante intuicién co-
metiendo equivocaciones basicas en su interpretacién del grabado
y del texto de Fludd.

La primera equivocacién fue creer que el grabado representaba
un teatro completo, un pequefio teatrito con palcos a los lados pa-
ra la.audiencia, similar a los que aparecen en los campos de tenis
del siglo XV1. El grabado representa un escenario, o mas bie
de un escenario. ’ e

La segunda equivocacién de Bernheimer, que no se habia apli-
Cad? al tenaz aprendizaje de los Sellos de la memoria brunianapse
debia a que habia sido burlado por los artes «redondo» y «cua(;ra-
do». Al ver que Fludd decia una buena cantidad de cosas sobre el
«’redondo», pensé que esto queria decir que el edificio que apare-
cia en el grabado era redondo. Pero como el edificio que aparece
en el grabado no tenia nada de redondo, Bernheimer se arriesgé a
la conclusién de que la estampa no tenia relacién alguna con el tex-
to. ?upuso que el impresor aleman habria usado algtin grabado que
tenia a mano para ilustrar la oscura mnemoénica de Fludd, un gra-

bado (fruto enteramente de la imaginacién de Bernheimer) que re-
prfesentarfa un teatrillo de algiin punto de Alemania al que se ha-
F)rla dado una apariencia de campo de tenis y algunos visos
1sabeli1?os a fin de que alguna compaiiia visitante de actores ingle-
ses' se sintiese mds en su casa. Con la invencién de este mito, Bern-
heimer dejaba que su notable observacién sobre el cardcter shakes-
peareano del escenario que aparece en el grabado se evaporase en

402

la nada. La curiosa manera con que disfrazé y destruy6 lo que in-
tuitivamente habia visto justifica, supongo, el hecho de que los re-
constructores del Globo no hayan reparado en su articulo ni en su

ilustracién.

Ahora bien, si Fludd utiliza, tal como afirma, un teatro publico
«real» para los escenarios de su sistema de la memoria del mundo
(Bernheimer pasé por alto esta afirmacién), ¢qué teatro podria ser
mas adecuado que el Globo, el mds famoso de los teatros publicos
londinenses y cuyo mismo nombre sugiere el mundo? Ademas, sien-
do asi que dedicé su primer volumen a Jaime I, ¢no habria sido una
buena manera de conservar el interés del monarca por el segundo
volumen aludir en el sistema de la memoria al recién reconstruido
Globo, a cuya restauracién Jaime habia contribuido ampliamente y
que era el teatro de su propia compaiiia de comediantes, los Hom-
bres del Rey? '

Los tnicos elementos que del grabado del Theatrum Orbi [lam. 17]
menciona Fludd en su texto y utiliza en su mnemonica son las cin-
co puertas o entradas del muro del escenario, y las cinco columnas
«opuestas» a aquéllas, de las que sélo las bases aparecen en el gra-
bado. Nunca menciona en el texto ni utiliza en la mnemonica los
otros aspectos tan claramente precisados en el grabado: el mirador,
la terraza almenada, los muros laterales con aberturas en la parte in-
ferior. Y aunque se hace continua mencién de las quinque portae del
muro del escenario —de hecho son la base del esquema de los cinco

loci de 1la memoria—, nunca especifica las diferencias de las quinque
portae que aparecen en el grabado, nunca dice que la central tiene
aquellas grandes hojas engoznadas que vemos entreabicrtas para
mostrar una habitacién interior. ¢Cudl podria ser el objeto de mos-
trar todos estos elementos en el grabado, que nunca utiliza ni men-
ciona en el texto sobre mnemonica, a menos que fuesen aspectos
«reales» de un escenario «real» al que pretendia aludir?

Ademds, los escenarios «reales» contenian el rasgo que es la ba-
se del ars rotunda, los «cielos» pintados en la cara inferior de la cu-
bierta de la parte interior del escenario. Abramos una vez mis el vo-
lumen y echemos una mirada al diagrama de los cielos [lam. 16] que

403



aparece en la pagina izquierda, ¢l cual, cuando se cierra el libro, cu-
bre el escenario que aparece en la pagina de la derecha [lam. 17].
¢Se refiere esta disposicién no s6lo a la mneménica madgica, en la
que a escenarios como éste se los emplaza a la derecha y a la iz-
quierda de los signos del zodiaco en torno a los cielos, sino también
a la disposicién de un teatro «real»? Una vez que empezamos a pen-
sar en esta direccion, nos encontramos en la ruta que lleva a com-
prender las relaciones que hay entre el grabado del Theatrum Orbiy
el teatro del Globo.

El grabado representa aquella parte del escenario del Globo que quedaria
cubierta por los «cielos» del escenario.

Lo que vemos cuando miramos de frente al muro posterior es el
muro de la tiring house del Globo, no su totalidad sino sélo los dos
niveles inferiores; el nivel del suelo con las tres entradas; el segun-
do nivel con la terraza y la camara. No vemos el tercer nivel porque
estamos bajo los cielos que, invisiblemente, se proyectan por encima de
nosotros debajo de la tercera fila del muro de la tiring house.

Hay cinco entradas al escenario; tres estan a ras del suelo, una
amplia puerta central que se abre para mostrar una habitacién in-
terior, y, flanquedndola, otras dos entradas. Estas son las quingue por-
tae usadas como loci de 1a memoria en el sistema de la memoria. Pe-
ro Fludd no usa «lugares ficticios», sino «lugares reales». Esas cinco
entradas son reales, y estin emplazadas como si estuviesen situadas
en el escenario real del Globo. Y el mirador que sobresale es real; es
la ventana de la «camara» superior, con una terraza almenada real
a ambos lados de ella.

Pero ¢qué decir acerca de los muros laterales que aparecen en el
grabado y de aquellas aberturas, préximas a sus bases, semejantes a
palcos? Estos muros laterales cierran el escenario y hacen imposible
un espacio de actuacién visible desde todo el teatro. ;Y qué decir acer-
ca de las cinco columnas, de las que s6lo se muestran las bases, y que,
de estar realmente en las posiciones en que aparecen, impedirian ne-
cesariamente que la audiencia viese desde delante el escenario?

Mi explicacién de estos aspectos es que son distorsiones, debidas
a los objetivos mneménicos, del escenario real. Fludd queria una
«habitacion de la memoria» dentro de la cual practicar su mnemé-

404

A

nica con las cinco puertas y las cinco columnas. Queria que esta «ha-
bitacién de la memoria» estuviese basada en un escenario real pero
cerrado por los laterales a fin de crear un «teatro de la memoria» ce-
rrado, acaso parecido a uno de los teatros o repositorios de la me-
moria de Willis. Para ver el escenario real del Globo que esta detras
del grabado hay, pues, que eliminar los muros laterales. )

Estos muros laterales producen una curiosa impresion. De algun
modo parecen estructuralmente imposibles, como si fuesen apoyo
insuficiente para mantener los desarrollos que se extienden por en-
cima de los palcos. Y no se ajustan claramente a los extremos del
muro, pues mutilan pedazos de almenas de la terraza. Parecen en-
debles si los comparamos con la solidez del muro posterior. Hel.nos
de descartarlos por considerarlos irreales distorsiones mnemonicas
de un escenario real. Sin embargo, estos muros laterales imagina-
rios muestran una caracteristica de un teatro «real», a saber, los pal-
cos o «estancias de los gentilhombres», ocupadas por personas de
rango y por los amigos de los actores, y que estaban situadas en las
galerias a ambos lados del escenario™. .

También las cinco columnas son irreales, introducidas sélo a ins-
tancias de la mneménica. El propio Fludd dice que son «simula-
das»". Sin embargo, también ellas tienen una caracteristica «real‘»,
pues estdn situadas en la linea en la que estarian en un escenario
real, donde no serian cinco sino dos columnas o «postes» que sos-
tendrian los «cielos».

Una vez que hemos entendido estos puntos fundamentales —que
el grabado muestra el muro de la tiring house del Globo desde.la par-
te inferior de los «cielos» y que se ha distorsionado el escenario con-
virtiéndolo en una habitacién de la memoria—, podemos, combi-
nando el grabado de Fludd con el dibujo de De Witt, hacer que el
escenario del Globo aparezca fuera del sistema magico de la me-

moria.

En el boceto del escenario del Globo, tal como lo revela Fludd
[1am. 20], las distorsiones mnemonicas quedan suprimidas. Los im-
practicables muros laterales son sustituidos por dos columnas o
«postes» que se elevan hasta sostener los «cielos» que quedan arri-

405



ba. Las columnas son copia de las que aparecen en el «Templo de
la Musica» del primer volumen del Utriusque Cosmi... En los «cielos»
estan representados el zodiaco y las esferas de los planetas, cual en
el diagrama frontero al teatro de la memoria, pero los signos del zo-
diaco aparecen solo en sus caracteres. No se ha hecho ningtn in-
tento de representar sus imagenes, ya que esto no es mas que un es-
queleto del aspecto que pudieron tener los pintados «cielos» del
Globo. Las «estancias de los gentilhombres» o palcos aparecen en
su lugar apropiado, en las galerias a ambos lados del escenario. En
vez de mostrar la distorsién que daba lugar a una «habitacién de la
memoria», el escenario es visto ahora claramente proyectindose
desde el muro de la tiring house y adentrindonos en el patio, abier-
to a ambos lados y con postes que sostienen los cielos por encima
del escenario interior.

Si comparamos este boceto con el dibujo de De Witt, podemos
ver que estin de acuerdo en puntos esenciales como el muro de la
tiring house, el escenario saledizo, los postes y las galerias para el pi-
blico. La unica diferencia -y fundamental, por cierto- es que en él
vemos no el escenario del Cisne, sino el escenario del Globo.

Asi pues, el grabado de Fludd se convierte en documento de pri-
mera magnitud sobre el escenario shakespeareano. Se trata, por su-
puesto, del segundo Globo, el reconstruido tras el incendio de 1613,
que Fludd queria hacerle recordar a Jaime I de esta manera extre-
madamente compleja. Fue en el primer teatro del Globo donde mu-
chas de las comedias de Shakespeare fueron representadas. El dra-
maturgo murié sélo tres anos después, en 1616, del incendio del
primer teatro del Globo. Pero el nuevo teatro utilizé los cimientos
del viejo, y es opinién generalizada que el escenario y el interior del
viejo Globo fueron reproducidos muy exactamente en el nuevo. No
oculto el hecho de que el grabado de Fludd nos muestra el escena-
rio del segundo Globo en los distorsionantes espejos de la memoria
magica. Pero el boceto suprime lo que creo son las distorsiones
principales. Fludd dio a entender que se usaba un «teatro ptblico»
real en su sistema de la memoria; tal dice, y repetidamente hace hin-
capié en que estd utilizando lugares «reales» y no «ficticios». Y lo
que nos manifiesta acerca del escenario del Globo, sabemos ora que

406

estaba alli, ora que se ha conjeturado que estaba alli, aun cuando la
configuracion exacta de las entradas, la cimara y la terraza no nos

haya sido dada a conocer. .
Fludd nos revela que habia cinco entradas al escenario, tres a ni-
vel del suelo y dos en el nivel superior que da a la terraza. Y esto re-
suelve el problema que ha preocupado a algunos estudiosos que
pensaban que tenian que existir mds de tres entradas, pero que no
parecia haber espacio en el nivel del suelo para ninguna otra.
Chambers sugeria que debian existir cinco entradas en correspon-
dencia con las cinco entradas de la frons scaenae del escenario clasi-
co'. El escenario clasico tenia desde luego un solo nivel. Aqui ve-
mos el tema clasico de las cinco entradas de la frons scaenae, pero
transferido a una frons scaenae de varios niveles formada por el mu-
ro de la tiring house del Globo, en la que hay tres entradas abajo y
dos arriba. Es ésta una solucién extremadamente satisfactoria, que
ademads sugiere que, a pesar de la terraza y el mirador, pueden en-
contrarse algunos elementos cldsicos y vitruvianos en el diseno del

Globo. )
La cuestion de los «escenarios interiores» es una de las que mas
ha atareado a los estudiosos. Una forma extrema de la teoria del «es-
cenario interno» la expuso Adams, quien pens6 que habia un am-
plio «escenario interno» que se abria en el centro del n.ivel inferl?r,
y que existia un «escenario interior superior» justo encima. Este én-
fasis en escenarios interiores esti ahora un tanto desfasado, pero
Fludd muestra grandes puertas con goznes que se abren en el cen-
tro para dejar ver algo, e inmediatamente encima de ellas muestra
la «cdmara». La tnica alteracién o correccion del grabado de Fludd
que se ha hecho en el boceto es la sugerencia de que la parte ante-
rior del mirador (parte de la cual estd ocupada en el grabado por el
letrero) podria haberse abierto de dos maneras, ya como venta‘I}as
que se abren en tanto que la parte inferior queda cerrada, ya abrlerf-
dose toda la hoja de la derecha hacia dentro. De este modo el mi-
rador podria ser empleado tanto para escenas de ventana (abrién-
dose separadamente las ventanas) como para mos.tra:r, cu‘ando las
puertas estuviesen abiertas del todo, un «escenario Interior supe-
rior». Tales escenarios inferior y superior podrian haberse extendi-

407



do en derechura a través de la tiring house hasta la trasera del edifi-
cio, donde las ventanas los habrian iluminado desde atras.

La posicion de la cdmara tal como aparece en Fludd resuelve
uno de los problemas principales de la escénica de Shakespeare. Se
sabia que existia una terraza en el nivel superior ideada para que
cruzase el espacio en linea recta, y se sabia también que existia una
camara superior. Se habia pensado que esta cimara estaba empla-
zada detras de la terraza, la cual, con sus barandas o balaustradas (o,
mas bien, como ahora vemos, con sus almenas), oscureceria la vista
del interior de la camara". Fludd pone de manifiesto que la terraza
corria detrds de la parte frontal de la cimara, que sobresalia de ésta
por encima del escenario principal. La terraza, por asi decirlo, pa-
saba a través de la camara, a la que se podria entrar por ambos late-
rales (en estas entradas se podrian descorrer las cortinas cuando se
usase la cimara como escenario interior superior). Nadie ha consi-
derado esta solucién al problema de la cimara y de la terraza, que
obviamente es la correcta.

La ventana en saliente proyectada sobre una gran puerta era un
elemento habitual en la arquitectura Tudor. Podemos contemplar
un ejemplo de ello en Hengrave Hall (1536), donde aparecen ven-
tanas en saliente en un portal almenado®. Se dice que esta clase de
portal es un rasgo muy caracteristico de las grandes casas inglesas
del siglo XVI'%; descendia de los portales fortificados y almenados de
tiempos anteriores y a menudo conservaba las almenas. Otro ejem-
plo de entrada de gran mansién del estilo portal con una ventana
salediza encima se encuentra en Bramshill, Hants (1605-1612)%; con
sus tres entradas y la terraza a ambos lados de la ventana en salien-
te, es reminiscente del escenario que aparece en Fludd. Presenta-
mos estas comparaciones para sugerir que el escenario que Fludd
revela tiene algunos de los atributos propios del portal o entrada de
una gran mansién contemporanea, e incluso podria facilmente con-
vertirse en la entrada almenada y fortificada de una ciudad o casti-
llo. Hago también esta comparacién a fin de senalar que, en los dos
ejemplos mencionados, la ménsula que estd bajo la ventana saledi-
za que se encuentra sobre la puerta desciende hasta el dpice de és-

408

ta, lo que nos hace preguntarnos si la puerta central del grabado de
Fludd es demasiado pequena en el boceto.

Bernheimer crey6 distinguir influencias alemanas en la ménsula
que aparece bajo el mirador del grabado®. En el caso de los ejem-
plos ingleses aqui citados es innecesario suponer tal cosa, aunque
no se puede excluir enteramente la posibilidad de alguna influen-
cia alemana en el acabado del grabado.

El toque final a la arquitectura del escenario del grabado de
Fludd lo proporciona el efecto de «rusticacién» de estilo italiano
que presentan los muros (toscamente reproducido en el boceto).
Sabemos que los grandes teatros publicos de madera estaban cu-
biertos con lonas pintadas. El efecto mostrado aqui debe de ser mas
parecido al creado para una sala de banquetes de madera levantada
en Westminster en 1581, que tenia muros «cubiertos con lonas, y es-
taban pintadas todas las superficies de las mismas muy artificiosa-
mente con una obra llamada rdstica, muy parecida a la piedra»®.
Nos preguntamos si la imitacion de la «obra ristica» que aparece en
Fludd fue una de las costosas mejoras hechas en el segundo teatro
del Globo. El uso de la rusticacién en combinacién con las almenas
y el mirador produce un efecto extraordinariamente hibrido en el
conjunto, pero pone una vez mas de manifiesto que se pretendia
crear la ilusién de una gran mansién moderna, que podria facil-
mente transformar su aspecto en el de un recio castillo o ciudad for-
tificada.

Pese a las distorsiones mnemonicas, las influencias alemanas y
los esplendores del segundo Globo que puedan interponerse entre
el grabado de Fludd y el teatro original de Shakespeare, no hay nin-
guna duda de que este filésofo hermético nos ha hecho ver mds co-
sas de €l de las que nunca antes habiamos visto. De hecho Fludd es
la Ginica persona que nos ha dejado un registro visual del escenario
en el que se representaron las comedias del mayor dramaturgo del
mundo.

Podemos, pues, comenzar a poblar este escenario con escenas.
En el nivel del suelo estin las puertas para las escenas de calle, puer-
tas a las que la gente llama, junto a las que charla en escenas de

409



«umbral». También tenemos el «tejaroz», formado por el saliente
del mirador, que proporciona abrigo contra la lluvia. Tenemos tam-
bién muros almenados de ciudad o castillo, con un baluarte en sa-
liente (al que entran los defensores desde la terraza), bajo el cual se
halla la gran puerta de la ciudad o el castillo, todo lo cual resulta
muy a propésito para escenas de asedio o batalla. O, si estamos en
Verona, sera la Casa de Capuleto, con la habitacién de la planta ba-
Jja donde se prepara el banquete, y la cimara alta por cuya ventana
se asoma Julieta «en tal noche cual ésta». O, si estamos en Elsinor,
se convertira en los baluartes en los que Hamlet y Horacio conver-
saban cuando Hamlet vio al Fantasma. O, si estamos en Roma, ahi
estd la tribuna rostral en el escenario de arriba, desde la que Marco
Antonio se dirigia a sus amigos, a los romanos, a los ciudadanos. O,
si estamos en Londres, ahi estd, en la habitacién superior, la taber-
na de la Cabeza del Jabali, en Eastcheap. O, si nos encontramos en
Egipto, camara y terraza serdn ataviadas para recrear el monumen-
to en el que murié Cleopatra®.

Dirijamos ahora nuestra mirada hacia los otros dos «teatros»
[lams. 18 a, 18 b] que Fludd ilustra en su sistema de la memoria. Son
escenarios de un solo nivel, uno con cinco entradas, y el otro con
tres. El de las cinco entradas muestra bases de columnas imaginarias
frente a las entradas, segin el modelo del teatro principal. Se ha-
bian de usar estos teatros subsidiarios en el sistema de la memoria
Jjunto con el teatro principal, con el que, como antes se ha sefiala-
do, coincidian en sus almenas, similares a las que aparecen en la te-
rraza del teatro principal. Estos teatros estdn también cubiertos con
lonas pintadas que dan la impresién, en un caso, de ser muros de
piedra, y en el otro, de ser paredes de madera en las que aparecen
claramente las juntas del maderamen.

Aqui debo interpolar que en los tratados de la memoria a me-
nudo se hace la observacién de que los lugares se recuerdan mejor
si se los recuerda como hechos de materiales diferentes®. Fludd ha
distinguido sus teatros de la memoria haciendo que el principal es-
t¢ hecho de «obra rustica» y los subsidiarios de bloques planos de
piedra y vigas de madera, respectivamente. Sin embargo, como

410

siempre, Fludd insiste en que estos teatros secundarios son tan/lbién
lugares «reales» y no lugares ficticios. Uno de ellos lleva el. rétulo:
«La figura de un teatro verdadero»®. Los teatros subsidiarios s<?n,
pues, no sélo teatros magicos de la memoria, sino también reflejos
de algo «real» o verdadero visto en el Globo. ‘

Los perplejos estudiosos de Shakespeare se han preguntado c6-
mo se indicaban las localizaciones en el escenario principal. Un ca-
50 a este proposito es el del huerto de Capuleto, que tenia muros a
los que se encaramaba Romeo a fin de llegar bajo la ventana de Ju-
lieta. Chambers sugirié que habria existido un muro que saltar y
senalaba muchas escenas a este respecto, como aquellas en que apa-
recen campamentos de ejércitos rivales, que requerirfan ser dife-
renciados por medio de muros o alguna otra clase de divisién..Con-
jeturaba que posiblemente se llevaban al escenario construcciones
escénicas que pareciesen muros®. Y en los documentos teatrales de
Glynn Wickham se han recogido referencias numerosas a «alme-
nas» como unidades escénicas”.

Sugiero que los dos teatros subsidiarios de la memoria de Fludd
reflejan tales construcciones escénicas, o pantallas, similares a muros
almenados. Habrian sido fabricados con ligeros bastidores de made-
ra cubiertos de lonas pintadas, de suerte que pudieran ser movidos
con facilidad. Fludd hace una revelacién muy importante acerca de
tales construcciones al mostrar que tenfan entradas, que podrian ser
utilizadas para la representacién de escenas que requerian entr.adas
y salidas. Se las podria emplazar en la parte anterior del escenario en
obras cuyas escenas fuesen dificilmente representables con las dis-
ponibilidades de la frons scaenae principal. Por ejemplo, para Romeo y
Julieta se precisarian escenarios extra que representasen el huerto de
Capuleto y Ia celda del fraile —que estaba en el campo, hasta do¥1de
caminaron los visitantes para entrar luego por una puerta—. O, si to-
mamos el ejemplo de Ricardo I1I, pieza en la que con tanta rapidez
cambian las escenas entre los campamentos de los ejércitos rivales, el
problema de cémo escenificar tales escenas queda resuelto si p‘ensa-
mos que se utilizaban para los campamentos rivales construcciones
como los teatros subsidiarios de Fludd.

De nuevo, Fludd nos ha mostrado algo de lo que no ha existido

411



hasta el presente testimonio visual alguno. El que empareje sus tea-
tros almenados subsidiarios con el principal y la terraza almenada
de éste sugiere que a estas construcciones escénicas se las conside-
raba parte integrante del escenario como un todo. Esta revelacion,
al igual que su revelacién sobre las relaciones terraza-cimara, hace
posible entender mas nitidamente que nunca los cambios escénicos
de las comedias de Shakespeare.

¢No tiene nada que decirnos Fludd, que tanto nos dice acerca
del escenario, sobre la forma y el plano del teatro del Globo como
un todo? Creo que si analizamos el asunto cuidadosa y metédica-
mente podremos obtener del testimonio fluddiano la suficiente in-
formacién para dibujar el plano de todo el teatro, no, por supuesto,
un detallado plano de arquitecto en el que aparecerian detalladas
las escalas, etc., sino un plano de las formas geométricas basicas usa-
das en la construccién del teatro. Creo que Fludd proporciona in-
formacién sobre el plano de todo el teatro de dos maneras: prime-
ramente, por medio de las figuras de las cinco bases de columna
que menciona; y en segundo lugar, a través de su insistencia en que
son cinco las entradas de la frons scaenae.

Las cinco bases de columna que aparecen en el grabado del Thea-
trum Orb: son redonda, cuadrada, hexagonal, cuadrada, redonda.
Esas son sus figuras no sélo en el grabado sino también en el texto.

El unico testimonio visual sobre la forma exterior del Globo se
encuentra, como ya hemos mencionado, en aquellos antiguos ma-
pas de Londres en los que aparecen pequenas representaciones de
teatros en Bankside. En algunos mapas, al Globo se le da una figu-
ra poligonal; en otros aparece como un edificio redondo. En su
atenta lectura de las formas indistinguibles que aparecen en los ma-
pas, Adams crey6 poder detectar ocho lados en uno de ellos y, en
consecuencia, basé en el octégono su elaborada reconstruccién del
Globo. Otros han preferido la teorfa del Globo redondo. Los testi-
monios de los mapas no son realmente muy concluyentes.

Poseemos, sin embargo, la declaracién de un testigo ocular so-
bre la forma del Globo, si bien algunos estudiosos la han conside-
rado poco fiable. Hester Thrale, amiga del doctor Johnson, vivia a

412

L

mediados del siglo XVIII cerca del emplazamiento del Globo, que,
en 1644, durante la repiiblica de Cromwell, habia sufrido un gran
menoscabo, pero del que atin podian verse en su tiempo algunos
restos, que la amiga del doctor Johnson describe como «negro mon-
tén de escombros». Mrs. Thrale sintié un romdntico interés por el
viejo teatro, sobre el que hace esta declaracion: «Habia unos restos
realmente curiosos de la vieja Casa de Comedias del Globo, que, si
bien hexagonal por fuera, era redonda por dentro»*.

Alentado por Mrs. Thrale, creo que Fludd nos comunica por me-
dio de las bases de las cinco columnas las formas geométricas em-
pleadas en la construccién del Globo, a saber: el hexagono, el circu-
lo y el cuadrado.

Ponderemos ahora el hecho en el que Fludd insiste tan tenaz-
mente, a saber, que habia cinco entradas al escenario que muestra
su grabado. El testimonio de Fludd sobre este punto resuelve muy
satisfactoriamente el problema suscitado por Chambers: que el es-
cenario del Globo deberia haber tenido cinco entradas, mas no co-
mo en el escenario clasico, todas ellas a nivel del suelo, sino tres en
ese nivel y dos encima —adaptacion de las cinco entradas del esce-
nario clasico a un teatro con varios niveles—. A pesar de la diferen-
cia basica que por causa del escenario con varios niveles se da entre
éste y el escenario cldsico, ¢sugieren, sin embargo, las cinco entra-
das del Globo una influencia vitruviana y cldsica en su diseno?

En la descripcién que Vitruvio hace del teatro romano, la posi-
cién de la frons scaenae, de las cinco entradas del escenario y de las
siete pasarelas que conducen a los asientos del auditorio estd deter-
minada por cuatro tridngulos equilateros inscritos en un circulo. Es-
tos cuatro tridngulos aparecen en la reconstruccion palladiana del
teatro vitruviano ilustrada en un diagrama [lam. 9 a] del comentario
a Vitruvio de Barbaro, publicado por primera vez en 1556®. En él ve-
mos c6mo la base de uno de los tridngulos determina la linea de la
frons scaenae, al tiempo que su vértice indica la pasarela principal del
auditorio. Tres vértices de tridngulos establecen las posiciones de las
tres entradas principales o puertas en la frons scaenae. Otros dos vér-
tices de tridngulos determinan las dos entradas al escenario desde
los lados. Otros seis vértices de triangulos determinan seis pasarelas

413



del auditorio (resultando siete con la central principal, determina-
da por el tridngulo cuya base determina la posicion de la frons scae-
nae). Vitruvio asocia estos cuatro tridngulos a los cuatro triangulos
que inscriben los astrélogos dentro del zodiaco, de suerte que for-
man los trigona de los signos (tridngulos estos que conectan los sig-
nos del zodiaco relacionando unos con otros)®. Asi pues, el escena-
rio cldsico estaba disefiado de acuerdo con la fabrica mundi, para que
reflejase las proporciones del mundo. ¢No podriamos suponer que el
teatro del Globo, con sus «cielos» sobre parte del escenario, habria
sido también diseniado segiin la fabrica mundi, como el escenario cla-
sico, y que los cuatro tridngulos inscritos dentro de un circulo de-
sempenarian un papel en la determinacién de la frons scaenae y las
pasarelas?

El intento de dibujar aqui, como sugerencia, un plano del Glo-
bo se basa en la suposicién de que este teatro era una adaptacién
del teatro vitruviano. Tenia que ser una adaptacion, pues el escena-
rio de este teatro, a diferencia del escenario del teatro cldsico, no es-
taba todo €l en un solo nivel; y las galerias del auditorio consistian
también en galerias superpuestas, y no en la gradual elevacién de
los asientos del teatro clasico.

El otro supuesto que se hace en el dibujo del plano es que Fludd
da informacion acerca de las formas geométricas basicas usadas en
la construccién del Globo, que eran el hexagono, el circulo y el cua-
drado.

Y en tercer lugar, en el plano se utilizan las dimensiones prescri-
tas en el contrato de construccién del teatro Fortuna®. El contrato
del Fortuna ha sido siempre una fuente fundamental para los re-
constructores del Globo, ya que en dos lugares se afirma que algu-
nas de sus especificaciones han de ser semejantes a las realizadas en
el Globo. Sin embargo, desde el punto de vista del reconstructor, es-
te documento es confuso, porque (1) el Fortuna era un teatro cua-
drado y no pudo por ello haber sido igual al Globo; (2) las declara-
ciones que en €l aparecen estan a menudo redactadas vagamente, y
no es del todo claro, para mi al menos, qué partes de este teatro fue-
ran hechas a semejanza del Globo. Sin embargo, no se pueden ig-
norar las dimensiones que se especifican. El contrato del Fortuna

414

.
‘\‘
oY

Fig. 11. Plan que sugerimos del teatro del Globo.

Escala: 1 pulgada = 40 pies

establece en 43 pies la dimensién del escenario, que se ha de «ex-
tender hasta el centro del patio»; y en 80 pies la dimension del lado
del cuadrado que forma el teatro, con un cuadrado interior de 55
pies al que se llega restando la anchura de las galerias. El plano del
Globo que aqui presentamos conserva para el escenario la dimen-
sién de 43 pies, pero los 80 pies dados para el cuadrado del Fortuna
los aumentamos a 86 para el didmetro del circulo formado por el
muro exterior de las galerias de este teatro, que creemos era re-
dondo por dentro y hexagonal por fuera.

Este nuevo plano del Globo [fig. 11] se basa en el hexdgono co-
mo forma exterior del teatro. Dentro del hexdgono se ha inscrito
un circulo (el muro exterior de las galerias). Dentro del circulo han
sido inscritos cuatro tridngulos; la base de uno de ellos proporciona
la situacion de la frons scaenae su vértice apunta a la parte opuesta
del auditorio; otros seis vértices de triangulo apuntan hacia otras
partes del auditorio. En el circulo interior que marca los limites de
galerias y patio, se sefialan siete aberturas frente a los vértices de los

415



siete tridngulos. Estos vértices, sugerimos, denotan las pasarelas en-
tre los asientos de las galerias, cuyas posiciones quedan determina-
das por los tridngulos, como en el caso de las pasarelas del teatro
clasico. Dos de estas entradas indicaban los ingressus que pueden
verse en el dibujo de De Witt [1am. 19]; es posible que éstas no fue-
sen entradas reales a la galeria inferior, a la que mas probablemen-
te se podria entrar desde atrds, como en la galeria superior, pero de-
notarian los siete puntos significativos en cuyo campo estarian las
siete pasarelas que corrian entre los asientos.

Los otros tres vértices de tridngulos determinarian, como en el
teatro clasico, la situacién de las tres puertas que al nivel del suelo
tenia la frons scaenae. Pero se desvia del plano del teatro clasico en
el hecho de que los dos vértices que quedan no sefialan entradas;
en el teatro cldsico senalarian entradas laterales al escenario, pero
en el Globo las otras dos entradas al escenario estaban en el nivel su-
perior, inmediatamente por encima de las dos entradas que flan-
queaban, en el nivel del suelo, la entrada principal. De este modo,
las cinco entradas del Globo precisaban, para denotar su situacién,
de sélo tres vértices. Se trata de una desviacién del teatro clasico de-
bida al escenario de varios niveles.

El cuadrado incluye tanto la tiring house como el escenario, y es
limitado por detrds por el muro del hexdgono exterior. Siendo asi
que existian dreas de actuacién dentro de la tiring house, se podria
decir que en conjunto el cuadrado es el escenario. La parte de éste
que estd frente a la frons scaenae es un rectangulo que sobresale has-
ta el centro del patio. La parte anterior del escenario se halla sobre
el didmetro del patio, precisamente a la manera en que el prosce-
nio del teatro clasico estaba sobre el didmetro de la orquesta. Los
dos «postes» redondos indican el punto en el que termina la cu-
bierta, o «cielos», del escenario. Estas bases de columnas denotan
realmente «postes» reales, y también indican qué parte del teatro
aparece en el grabado de Fludd.

No hemos hecho ninguna tentativa de sugerir la posicién de la
puerta o puertas dentro del teatro ni tampoco ningun detalle ar-
quitecténico. Se trata simplemente de un plano de formas geomé-
tricas basicas. Mas creo que los tridngulos zodiacales de Vitruvio y la

416

L

geometria simbdlica de Fludd pueden ser guias mas seguros y esta-
bles para el plano basico del Globo que los indiscernibles mapas y
los indiscernibles contratos en que hasta el presente se han basado
los reconstructores.

Es muy interesante percatarse de cudn cenido se encuentra a Vi-
truvio, como adaptacién, el Globo. Si comparamos este plano con
el plano palladiano del teatro de Vitruvio [lam. 9 a], podemos ver
que ambos planos han de resolver el problema de c6mo ubicar un
escenario y un edificio escénico en relaciéon con un circulo, y ambos
lo resuelven en gran medida de la misma manera. Salvo que el Glo-
bo acomoda al piblico en galerias superpuestas y tiene un escena-
rio con varios niveles. Asimismo, el contorno hexagonal del Globo
hace posible que contenga un cuadrado, que precisamente no se
puede obtener con el circulo del plano del teatro vitruviano.

Este cuadrado es altamente significativo, pues relaciona el teatro
shakespeareano con el templo y la iglesia. Vitruvio, en el libro ter-
cero sobre templos, describe c6mo la figura de un hombre con bra-
zos y piernas extendidos se ajusta con exactitud al cuadrado o al
circulo. En el Renacimiento italiano, la imagen vitruviana del hom-
bre inscrito en un cuadrado o un circulo pasé a ser la expresion fa-
vorita de la relacién del microcosmos y el macrocosmos; o, como
afirma Rudolf Wittkower: «Fortalecida con la creencia cristiana de
que el hombre como imagen de Dios encarnaba las armonias del
Universo, la figura vitruviana inscrita en el cuadrado y el circulo
pasé a ser un simbolo de la simpatia matemadtica del microcosmos y
el macrocosmos. (Cémo podria expresarse mejor la relacién del
hombre con Dios... que construyendo la casa de Dios segun la geo-
metria fundamental del cuadrado y el circulo?»*. Esta fue la preo-
cupacién de todos los grandes arquitectos del Renacimiento. Y evi-
dentemente fue la preocupacién de los disenadores del teatro del
Globo.

La vieja teoria que considera que el patio de las posadas fue el
antepasado de los teatros de madera del Renacimiento inglés em-
pieza a parecer del todo inadecuada®, aunque pueda ain dar razon
de algunas cosas, quizas de las galerias, y del uso de la palabra «pa-

417



tio» para la orquesta. La propia tentativa de edificar amplios teatros
de madera pone en evidencia una influencia clasica, pues dice Vi-
truvio que muchos «teatros publicos» romanos eran de madera®. Y
las observaciones de los visitantes extranjeros cuando pasan revista
a los numerosos teatros piblicos londinenses indican que observa-
ron en ellos influencias clasicas. De Witt habla de los «anfiteatros»
de Londres®. Un viajero que visité6 Londres en 1600 dijo haber visto
una comedia inglesa en un teatro «construido en madera segin el
estilo de los antiguos romanos»*. Y en el disefio del Globo, tal como
es revelado por Fludd, se vislumbra no sélo el conocimiento de Vi-
truvio, sino también de las interpretaciones que en el Renacimien-
to italiano se hicieron de Vitruvio.

El primero de los teatros de madera del Renacimiento inglés fue
el «Teatro» que edificé James Burbage en Shoreditch en 1576Y. El
«Teatro» fue el prototipo de todos los teatros de madera de nuevo
estilo. Ademas, se lo asocié particularmente a los origenes del Glo-
bo, pues el maderamen procedente del «Teatro» fue transportado
a través del Tamesis y se us6 en la construccién del primer Globo,
en Bankside, en 1599*. Si hemos de buscar en los origenes del Glo-
bo influencias procedentes de la reviviscencia de Vitruvio operada
en el Renacimiento italiano, las hallaremos antes de 1576, época en
la que se construy6 el «Teatro». Fuentes de tales influencias las
encontrariamos tanto en el libro sobre arquitectura de Shute (1563)
como en el filésofo hermético John Dee, maestro de Philip Sidney
y su circulo.

En el afio 1570 (es decir, seis afios antes de la construccién del
«Teatro»), John Day imprimi6 en Londres un libro muy importan-
te. Se trata de la primera traduccién al inglés de Euclides, que fue
realizada por H. Billingsley, ciudadano de Londres®. La traduccién
iba precedida por un muy largo prefacio en inglés escrito por John
Dee®, en el que pasa revista a todas las ciencias matematicas, tanto
desde el punto de vista de la teoria platénica y mistica del nimero
como con el objetivo de ser de utilidad prictica para los artesanos.
En este prefacio, Dee cita profusamente a Vitruvio. Cuando trata so-
bre el hombre en cuanto «mundo menor», dice: «Mira en Vitruvio»,
haciendo referencia en el margen al capitulo primero del libro ter-

418

cero de Vitruvio*, que es el capitulo en el que se describe el hom-
bre vitruviano dentro del cuadrado y el circulo. Y en la parte del
prefacio que trata sobre arquitectura, Dee expone la teor.ia vi.truvia—
na que ensalza la arquitectura como la més noble de las ciencias y al
arquitecto como al hombre universal que ha de estar famqlarlzz'ldo
no s6lo con los aspectos practicos y mecanicos de su profesion, sino
también con todas las demas ramas del saber. Ademas, Dee no sélo
estd sirviéndose aqui de «Vitruvio el romano», sino también de «Leon
Battista Alberti, florentino». Apoyandose en Vitruvio y en Alberti,
Dee considera que la arquitectura perfecta es inmaterial. «La mano
del carpintero es el instrumento del arquitecto», que lleva a cabo lo
que el arquitecto determina «en mente e imaginacién». «Y pode-
mos prescribir en la mente y la imaginacién todas las formas, con
exclusién de toda estofa material.»*

Parece extrafio que este prefacio de Dee, con sus entusiastas refe-
rencias a los ideales relativos al redescubrimiento de Vitruvio en el
Renacimiento italiano, haya sido tan poco observado. Quizas haya-
mos de atribuir este descuido a los prejuicios que hay contra Dee en
cuanto «filésofo ocultista». Comprendo, sin embargo, que R. Wittko-
wer vaya a incluir a Dee en su préximo libro sobre teoria arquitecto-
nica inglesa. i

Dee no da detalles de planos arquitecténicos, mas cuando trata
de la miisica como una de las ciencias que ha de conocer el arqui-
tecto, menciona un elemento del teatro antiguo, aquellos misterio-
sos y musicales amplificadores de sonido que Vitruvio dice se colo-

caban bajo los asientos:

Y [el arquitecto] debe necesariamente conocer la misica: que tenga co-
nocimiento tanto de la musica corriente como de la matemaitica [...] Ade-
mds, que las broncineas vasijas, en los teatros, estén colocadas segiin un or-
den matemdtico [...] bajo las gradas [...] y que las diversidades de los
sonidos [...] estén ordenadas de acuerdo a sinfonias y armonias musicales_,
distribuyéndose en circuitos, segin diatesarén, diapente y diapasén. Que
cuando el sonido apropiado de la voz de los comediantes llegue a estos
aprestos, en ellos, dispuestos ordenadamente, se incremente; que con su in-

7 43
cremento serd mas clara y grata a vuestros oidos y a los espectadores®.

419



Con este poético pasaje sobre las voces musicales de los come-
diantes, acaso estemos cerca de la génesis del tipo shakespeareano
de teatro. Pues James Burbage era carpintero de profesién. Cuando
iba a edificar su «anfiteatro», ¢no habria sido probable que usase es-
ta traduccién de Euclides, en cuyo prefacio se hallaba la menciona-
da evocaciéon musical del teatro antiguo, y la descripcién de cémo
«la mano del carpintero» lleva a cabo las formas ideales que estan
en la mente del arquitecto?

En este momento se abre un tema ingente, y un tema al que s6-
lo puedo aludir ligeramente en un corto parrafo. Dee expone en es-
te prefacio la teorfa renacentista del nimero; tiene a la vista las apli-
caciones prdcticas de las ciencias matemdticas, y se dirige a los
artesanos. Estos temas estaban excluidos de las universidades, he-
cho al que frecuentemente se refiere Dee en el propio prefacio. De
aqui que acaeciese que se fijase en el artesano, en un carpintero co-
mo James Burbage, a la hora de presentar la verdadera arquitectu-
ra renacentista de la era isabelina, la arquitectura del teatro de ma-
dera. ;Fue también Burbage (quizd con el asesoramiento de Dee)
quien adapté a Vitruvio mediante la combinacién del teatro clasico
y el escenario de varios niveles, herencia procedente del teatro reli-
gioso medieval?* Fue esta adaptacién lo que hizo del teatro shakes-
peareano una sintesis maravillosa del contacto inmediato que se da-
ba entre comediantes y piblico en el teatro cldsico y la insinuacién
de la jerarquia de grados espirituales expresada en el antiguo teatro
religioso.

Si bien el primer Globo prolongaba tradiciones iniciadas con el
primer «anfiteatro», era sin embargo un teatro nuevo, y general-
mente considerado como el mejor y mas venturoso de los teatros.
Era el teatro del que Shakespeare era copropietario; es incluso con-
cebible que hubiese podido influir en su disefio. Y el Globo (a juz-
gar por el reflejo del segundo Globo que aparece en Fludd) pone
de manifiesto que el teatro shakespeareano no era imitacién sino
adaptacién de Vitruvio. Aparte del cambio introducido en la Jrons
scaenae, que de edificio cldsico pasa a ser mansién almenada y con
mirador, el cambio basico lo introdujo el escenario de varios nive-
les. En el teatro antiguo religioso, el drama espiritual del alma hu-

420

mana aparecia relacionado con los niveles del infierno, el purgato-
rio y el paraiso. Un teatro renacentista como el Globo expresaba
también el drama espiritual, pero en relacién con la nueva pers-
pectiva renacentista que presentaba la verdad religiosa a través del
mundo, a través de la fabrica mundi.

El teatro shakespeareano fue un teatro espléndido, una adapta-
cién de Vitruvio superior a la del escenario pintado que iba dentro
del arco del proscenio, en el que se perdian las verdaderas cualidades
vitruvianas. Sin embargo, el teatro de escenario pintado suplantaria
durante siglos el tipo del Globo, pero en verdad ya lo habia suplan-
tado cuando se publicé el grabado de Fludd. Fludd estaba anticuado
en sus gustos teatrales, pues los escenarios pintados que Inigo Jones
introdujese en la corte en 1604 comenzaban a hacer que el Globo pa-
reciese, en 1619, pasado de moda.

«El mundo es un teatro.» Fludd nos ensena a reconsiderar esta
expresion familiar. Nadie nunca ha barruntado que los disenadores
de aquel desvanecido edificio de madera fueran expertos en las su-
tilezas de las proporciones cosmoldgicas. Si bien Ben Jonson sabia
de esto, pues examinando los carbonizados restos del primer Globo,
tras el fuego, exclamé: «jVed las ruinas del mundo!»*.

«La creencia en la correspondencia del microcosmos y el macro-
cosmos, en la estructura arménica del universo, en la comprehension
de Dios a través de simbolos matematicos..., todas estas ideas inti-
mamente relacionadas que tenian sus raices en la antigiiedad y for-
maban parte de los indisputados principios de la filosofia y teologia
medievales, adquirieron una vida nueva en el Renacimiento y halla-
ron su expresién visual en la iglesia renacentista.»* Rudolf Wittkower
trata del uso de la forma redonda en las iglesias-del Renacimiento.
Cita a Alberti, quien crefa que la forma redonda era la forma mds ca-
ra a la naturaleza, como lo evidencié con sus prepias creaciones, y
que la naturaleza era el mejor maestro, pues la «naturaleza es Dios»*.
Alberti recomendaba nueve formas basicas de iglesias, entre las cua-
les se cuentan el hexagono, el octégono, el decdgono y el dodecago-
no, figuras todas determinadas por el circulo®. Los diseniadores del
Globo escogieron el hexdgono para su teatro religioso.

421



Algo mas es lo que Fludd nos dice, a saber: c6mo el Teatro del
Mundo encaraba los puntos del compas. A éstos se los senaliza en el
diagrama de los «cielos» [lam. 16] que estd frente al grabado del es-
cenario —Oriens estd en el dpice del grabado, Occidens en el punto de
abajo-. Cuando estos «cielos» cubren el escenario, aprendemos que
el escenario estaba al este del teatro, como el altar en la iglesia.

Se nos ocurre la posibilidad de usar las revelaciones de Fludd no
solo para comprender la escénica real de las comedias de Shakes-
peare, sino también para interpretar la pertinente significacién es-
piritual de las escenas representadas en los diferentes niveles. :Es el
escenario shakespeareano una transformacién renacentista y her-
mética del viejo escenario religioso? ¢Son sus niveles (habia un ter-
cer nivel, por encima de los «cielos», sobre el que Fludd no da in-
formacién alguna) la exposicién de la relacién que hay entre lo
divino y lo humano vista a través del mundo en su caricter de um-
bral? El mundo elemental y subceleste seria el escenario cuadrado
en el que el hombre representa sus papeles. El redondo mundo ce-
leste se cierne sobre aquél, no como determinante astrolégico del
destino del hombre, sino como «sombra de las ideas», como vesti-
gio de lo divino. En tanto, por encima de los «cielos» estaria el su-
praceleste mundo de las ideas, que derrama hacia abajo sus efluvios
a través del espacio intermedio de los cielos, y de alli se asciende por
peldanos idénticos a los del descenso, es decir, a través del mundo
de la naturaleza.

Quizd las escenas de mis elevada significacion espiritual en las
que eran menos densas las sombras fuesen las escenas que se repre-
sentaban en la parte alta. Julieta se manifesté a Romeo en la cima-
ra. Cleopatra muri6 en lo alto de su monumento egipcio. En una
ocasion, Préspero aparecié «en la parte alta», invisible a los actores
del escenario inferior a los «cielos», pero visible para el publico®.
No se sabe si La tempestad fue representada por vez primera en el
Globo o en Blackfriars, teatro que estaba acondicionado en el edifi-
cio del viejo convento de los dominicos que, en 1608, adquiriera la
compania de comediantes del rey. Pero el teatro de Blackfriars te-
nia, sin duda, «cielos», de suerte que tanto si Préspero fue visto por
vez primera «en la parte alta» del Blackfriars como si lo fue en el

422

Globo, su aparicién debié de ser singularmente grandiosa, como
apoteosis del mago benévolo que se habia elevado mas alla de las
sombras de las ideas hasta la suprema visién unitiva.

Al cierre ya de este capitulo quiero subrayar que considero que
sus contenidos no son mdas que un primer acercamiento a un mate-
rial con el que hasta ahora no se ha contado para la reconstruccion
del tipo de teatro shakespeareano. Este material consiste, ante todo,
en los grabados del sistema de la memoria de Fludd, y en segundo
lugar en el uso del prefacio que Dee escribiera para el Euclides de
Billingsley, como prueba de que fue Dee (y no Inigo Jones) el pri-
mer «Vitruvius Britannicus», y que por consiguiente los disenadores
del primer teatro isabelino y sus sucesores recibieron influencias vi-
truvianas. Los expertos ciertamente escudrifiaran y criticardn este
capitulo, y de este modo se lograra sin duda que el tema progrese
mas alla de donde yo he sido capaz de llevarlo. Queda mucho por
investigar, particularmente en lo que se refiere al acabado aleman
de la publicacién de la obra de Fludd (lo cual podria arrojar luz so-
bre el grabador del teatro) y a las influencias vitruvianas que reci-
bieron Dee y Fludd.

He tenido que comprimir este capitulo en lo posible por miedo
a que este libro, que trata sobre la historia del arte de la memoria,
perdiera su rumbo. Sin embargo, este capitulo tenia que estar en es-
te libro, porque es solo en el contexto de la historia del arte de la
memoria como podemos comprender las relaciones del sistema de
la memoria fluddiano y su teatro real. Es en virtud de la estricta his-
toria del arte de la memoria como nos hemos encontrado inmersos
en el teatro shakespeareano. ¢A quién debemos esta experiencia ex-
traordinaria? A Siménides de Ceos y a Metrodoro de Escepsis; a Tu-
lio y a2 Tomads de Aquino; a Giulio Camillo y a Giordano Bruno. Pues
si no hubiésemos hecho nuestro largo viaje a través de los tiempos
con el arte de la memoria, aun cuando podriamos haber visto algo
excitante en el grabado de Fludd (al igual que Bernheimer), no ha-
briamos podido entenderlo. Es con el instrumental forjado en el
curso de la historia del arte de la memoria como hemos podido ex-
cavar el teatro del Globo sacandolo de su escondido emplazamien-
to en el fluddiano Utriusque Cosmi. ..

423



Verdaderamente, estuvo bien escondido durante tres siglos y
medio. Y es en este punto donde surge la cuestién que siempre nos
ha eludido al estudiar los Sellos brunianos de la memoria. ¢Fueron
estos fantdsticos sistemas ocultistas de la memoria hechos delibera-
damente impracticables e inescrutables a fin de velar un secreto?
¢Era el sistema fluddiano de los veinticuatro teatros de la memoria
zodiacales el elaborado estuche ingeniado a propésito para encu-
brir su alusién al teatro del Globo ante todos salvo ante los inicia-
dos, entre los que debemos suponer que se encontraba Jaime I?

Como antes he dicho, creo que, aunque la tradicién hermética
del Renacimiento se fuera haciendo cada vez mds secreta en el Re-
nacimiento tardio, sin embargo no se da enteramente razén del sis-
tema ocultista de la memoria considerandolo como una cifra. La
memoria ocultista forma parte del conjunto del Renacimiento. Era
el Renacimiento, en su faz hermética, como un todo, el secreto de
sus estimulos interiores sobre la imaginacién, que Giordano Bruno
llev6 consigo a Inglaterra; y yo consideraria esta visita de Bruno y las
controversias «escepsias» que suscitaron sus Sellos un factor basico
en la formacién de Shakespeare. Sugeriria también a quienes se in-
teresan por el Renacimiento inglés que no excluyesen de su aten-
cién a los dos filésofos herméticos nativos, John Dee y Robert Fludd.
Acaso sea por haberlos excluido por lo que no se ha acertado con
el secreto de Shakespeare.

La revelacién del Globo que aparece en el dltimo de los Sellos
de la Memoria resultaria incomprensible e increible si se la presen-
tase sin la preparacién adecuada; sin embargo, muestra un contex-
to histérico inteligible dentro de la historia del arte de la memoria,
y esto es lo que Unicamente nos concierne en las paginas que cie-
rran este capitulo.

En muchos sentidos, el Teatro de Camillo es analogo al sistema
del teatro de Fludd. En ambos casos observamos la distorsién de un
teatro «real» a causa de los objetivos del sistema hermético de la me-
moria. Camillo distorsiona el teatro vitruviano sustituyendo la prac-
tica de decorar con imdgenes las cinco entradas del escenario por
las siete veces siete puertas imaginarias que levanta en el auditorio.
Fludd estd de espaldas al auditorio y mira hacia el escenario, en el

424

que embute con imaginaria imagineria sus cinco puertas, que usa
como loci de la memoria. En ambos casos hay una distorsién del tea-
tro real, si bien las distorsiones son de especies diferentes.

El Teatro de Camillo se eleva en medio del Renacimiento vene-
ciano, heredado directamente del movimiento que iniciaran Ficino
y Pico. Suscita una admiracién y un interés inmensos y parece .for-
mar parte natural de aquellas intensas manifestaciones de imagina-
cién creadora que vemos en los escenarios del Renacimiento italia-
no. Admirado por Ariosto y Tasso, su figura arquitecténica estaba
relacionada con la arquitectura neoclisica, a partir de la cual pron-
to se desarrollaria un significativo teatro «real», el Teatro Olimpico.
El sistema del teatro de la memoria de Fludd se alza dentro de una
filosofia que deriva muy estrechamente de la tradicién del primer
Renacimiento. Y usa el tipo de teatro que alojaria el logro supremo
de un Renacimiento muy tardio. Cuando meditamos lo mejor que
podemos sobre esta comparacién, comienza a parecer que después
de todo es histéricamente correcto el hecho de que el sistema her-
mético de la memoria de Fludd reflejase el Globo.

La cuestion a la que no puedo dar una respuesta clara y satisfac-
toria es: ;Qué fue la memoria ocultista? ¢Acaso el transito de la for-
macién de similitudes corporales del mundo inteligible al esfuerzo
por aprehender el mundo inteligible a través de tremendos ejerci-
cios imaginativos, como aquellos a los que Giordano Bruno consa-
gro su vida, estimulaba realmente la psique humana elevandola a
una esfera de logros creadores e imaginativos mas amplia de lo que
nunca antes habfa sido? ;Fue ése el secreto del Renacimiento, y ex-
presa la memoria ocultista ese secreto? Lego a otros el enigma.

425



Capitulo XVII
El arte de la memoria
y el desarrollo del método cientifico

Ha sido objetivo de este libro mostrar el lugar que ocupa el ar-
te de la memoria entre los grandes centros nerviosos de la tradi-
cién europea. En la Edad Media ocupé un lugar central; formula-
ron su teoria los escoldsticos, y su practica estaba conectada con la
imagineria medieval del conjunto del arte y la arquitectura y los
grandes monumentos literarios, como la Divina Comedia de Dante.
En el Renacimiento su importancia mengué en la tradicién pura-
mente humanista, mas crecié adquiriendo vastas proporciones en
la tradicién hermética. Ahora que el curso de nuestra historia ha
llegado al siglo XVII, podemos preguntarnos: ¢desaparecera defini-
tivamente, o sobrevivird sélo como fenémeno marginal y no en el
centro? Robert Fludd es la tdltima avanzada de la plena tradicién
hermética del Renacimiento. Entra en conflicto con representan-
tes del nuevo movimiento cientifico, con Kepler y Mersenne. ¢Es su
sistema hermético de la memoria, basado en el shakespeareano
teatro del Globo, también una avanzada postrera del arte de la me-
moria en cuanto tal, un signo de que, segin avanza el siglo XV, el
antiguo arte de Siménides estd a punto de ser desechado por ana-
crénico?

Es un hecho curioso y significativo el que en el siglo XVII conoz-
can y traten del arte de la memoria no sélo, como seria de esperar,
escritores de la especie de Robert Fludd, que atn sigue la tradicion
renacentista, sino también pensadores que apuntan €n direcciones
nuevas como Francis Bacon, Descartes y Leibniz. Pues en este siglo
el arte de la memoria sufrié atn otra de sus transformaciones, pa-
sando de ser un método para la memorizacién de la enciclopedia
del saber, para reflejar en la memoria el mundo, a ser una ayuda pa-
ra la investigacién de la enciclopedia y el mundo, con el objeto de
descubrir conocimientos nuevos. Es fascinante observar como, en-

4927



tre las tendencias del nuevo siglo, el arte de la memoria sobrevive
como factor de crecimiento del método cientifico.

En este capitulo final, que llega cual posdata de lo principal del
libro, solamente puedo indicar sucintamente la importancia del ar-
te de la memoria en su nuevo papel. Por insuficiente que pueda ser,
hemos de abordar este capitulo, por cuanto en el siglo XVII el arte
de la memoria se halla aiin en situacién relevante dentro de los mas
importantes desarrollos europeos. Nuestra historia, que comenzara
con Siménides, no puede terminar antes de Leibniz.

Fue Ramus quien popularizé la palabra «método». En un capi-
tulo anterior' vimos que hay una estrecha conexién entre el ramis-
mo y el arte de la memoria y que aunque sélo fuese por esto se po-
dria sugerir una conexién entre la historia de la memoria y la
historia del método. Pero también se usé la palabra en relacién con
el lulismo y el cabalismo que florecieron en el Renacimiento en in-
tima asociacién con la memoria. Para dar un ejemplo a partir del
cual podriamos citar muchos otros, ahi estaba el «método circular»
para conocer todo descrito por Cornelio Gemma en De arte cyclo-
gnomica®, que era un compuesto de lulismo, hermetismo, cabalismo
y arte de la memoria. Esta obra pudo haber ejercido alguna in-
fluencia sobre Giordano Bruno, quien asimismo llama «método» a
sus procedimientos®, y el uso que se daba a esta palabra, en relacién
con modos de pensar que habrian parecido tener parva conexién
con el nuevo método matematico, prevalecia ampliamente en el si-
glo XVII como ilustra la siguiente anécdota.

Cuando los miembros de una pequena academia privada de Pa-
ris se reunieron para su primer encuentro hacia el ano 1632, el ob-
jeto de sus deliberaciones fue el «método». La conferencia se inicid
con una referencia altamente abreviada al «método de los cabalis-
tas» que desde el mundo arquetipico desciende al mundo intelec-
tual y de ahi al mundo elemental; los miembros de la academia pa-
saron después a una igualmente rapida caracterizacién del «método
de Ramoén Llull», basado en los atributos divinos; y de alli pasaron
a lo que ellos describian como «el método de la filosofia ordinaria».
En la relacién de actas que publicaran, estos esfuerzos quedan re-

428

sumidos bajo el titulo De la méthodé'. Las escasas paginas con las que
se despachan estos vastos temas no merecerian nuestra atencién si
no fuese porque indican cuan poca sorpresa suscité el titulo Discours
de la méthode del libro que cinco anos después publicara Descartes.

Entre los numerosos «métodos» que pululaban a comienzos del
siglo XvII, el arte de ]a memoria ocupaba un lugar relevante, asi co-
mo también el arte de Ramén Llull. Estas dos magnas artes medie-
vales, que el Renacimiento habia intentado combinar, pasaron a ser
métodos en el siglo XVII y representaron su papel propio en la re-
volucién metodolégica®.

Francis Bacon tenia un conocimiento muy completo del arte de
la memoria y lo utilizaba para su uso personal®. Se encuentra cierta-
mente en la vida de Bacon escrita por Aubrey uno de los pocos tes-
timonios de cémo era el disefnio real de un edificio usado con vistas
a la «memoria local». Aubrey dice que en una de las galerias de la
casa de Bacon, en Gorhambury, habia vidrieras pintadas «y todos los
vidrios tenian variadas figuras de bestias, pdjaros y flores: quizds Su
Senoria las usase como topicos para uso local»”. La importancia que
Bacon concedié al arte de la memoria la demuestra el hecho de
que figura muy relevantemente en el Advancement of Learning como
una de las artes que requieren reforma, tanto en sus métodos como
en los fines para los que aquéllos se usan. El arte de la memoria ac-
tual podria ser perfeccionada, dice Bacon, y deberia ser usada, no
para vacua ostentacion, sino para tareas ttiles. La tendencia general
que aparece en el Advancement en la linea de perfeccionar las artes
y las ciencias y convertirlas en fines ttiles es apoyada en la memoria,
de la que Bacon dice que es un arte actual, «pero me parece a mi
que hay mejores preceptos que ese arte, y mejores practicas de ese
arte que las recibidas». Tal como se usaba en su tiempo, el arte pu-
diera «remontarse a puntos de prodigiosa ostentacién», pero resul-
ta entonces arido, y no enderezado a serios «negocios y casos». En
su definicién del arte, lo hace basar en «prenociones» y «emble-
mas», que es la versién baconiana de los lugares y las imagenes:

Este arte de la memoria no se levanta sino sobre dos intenciones: la pri-

429



mera es la prenocion, la segunda el emblema. La prenocién dispensa de la
bisqueda indefinida de lo que hayamos de recordar, y endereza nuestra
bisqueda dentro de un dmbito reducido, esto es, en algo que tenga con-
gruencia con nuestro lugar de la memoria. El emblema reduce los concep-
tos intelectuales a imagenes sensibles, las cuales impresionan en grado ma-
yor a la memoria; a partir de lo cual se pueden deducir principios que

mejoren la practica que esta en uso...?
A los lugares se los define también en el Novum Organum como el

orden o distribucién de lugares comunes en la memoria artificial, que pue-
den ser ora lugares en el sentido propio de la palabra, como una puerta, un
rincén, una ventana, y otros por el estilo; ora personas familiares y bien co-
nocidas; ora otra cosa cualquiera que escojamos (habida cuenta de que es-
tén dispuestas con un cierto orden), como animales, hierbas; también pa-

labras, letras, caracteres, personajes histéricos...*

Una definicién de esta indole de los diferentes tipos de lugares
procede directamente de los libros de texto mnemonicos.

La definicién en la que considera las imagenes como «emble-
mas» la desarrolla en la obra De augmentis scientiarum:

Los emblemas hacen descender lo intelectual a las cosas sensibles; pues
lo sensible impresiona siempre mds vigorosamente a la memoria, y se im-
prime mds pronto que lo intelectual [...] Y por tanto es mas facil retener la
imagen de un cazador que va en persecucién de una liebre, la de un boti-
cario que ordena sus cajas, la de un orador que elabora un discurso, la de
un muchacho que repite versos, o la de un comediante que representa su
papel, que las nociones correspondientes de invencién, disposicion, elocu-

cién, memoria, accion®.

Con lo que se demuestra que Bacon suscribia enteramente el
punto de vista cldsico de que la imagen activa se imprime mejor en
la memoria, y el punto de vista tomista de que las cosas intelectua-
les se recuerdan mejor por medio de cosas sensibles. De una mane-
ra incidental se comprueba que Bacon, con su aceptacion de las

430

imdgenes en la memoria, no era ramista, aunque estuviese influido
por el ramismo.

Hablando en general, se puede decir que el arte que Bacon
aceptaba y practicaba era el normal arte de la memoria que usa lu-
gares e imdagenes. Qué propuso para su perfeccionamiento, no es
cosa clara. Pero entre los nuevos usos que se le iban a asignar esta-
ba el de memorizar diferentes materias a fin de que estuviesen en la
mente con vistas a la investigacién. Esto ayudaria a la indagacién
cientifica, pues extrayendo casos particulares de la masa de la histo-
ria natural, y disponiéndolos ordenadamente, la facultad del juicio
podria ejercitarse en ellos con més facilidad". En este punto el arte
de la memoria estd siendo usado para la investigacién de Ia historia
natural, y sus principios de orden y disposicion se convierten en al-
go andlogo a la clasificacién.

A este respecto el arte de la memoria ha sido ciertamente refor-
mado, abandona los usos «ostentatorios» conferidos por los retéri-
cos que pretendian impresionar con sus maravillosas memorias y se
vuelve hacia asuntos serios. Y entre los usos ostentatorios que han de
quedar abolidos en la reforma del arte, Bacon tiene ciertamente en
el pensamiento las memorias ocultistas de los magos. «La antigua
opinién de que el hombre es un microcosmos, extracto o modelo
del mundo, la han forzado fantdsticamente Paracelso y los alqui-
mistas», dice en el Advancement”. Era en esa opinién en la que se ba-
saban sistemas «metrodorianos» de la memoria como el de Fludd.
A Bacon tales esquemas le habrian podido parecer «lentes encanta-
das» llenas de deformantes idola, y lejanas al modesto acercamiento
a la naturaleza por el que abogaba con la observacién y el experi-
mento.

Pese a que coincidiria con Rossi en que la reforma baconiana del
arte de la memoria excluiria totalmente la memoria ocultista, sin
embargo se ha de tener en cuenta que Bacon es un cardcter elusivo
y que hay un pasaje en la Sylva Sylvarum en el que presenta el arte
de la memoria en el contexto del uso de la «fuerza de la imagina-
cién». Cuenta la historia de un truco de cartas que surtia efecto por
la fuerza de la imaginacién del malabarista, por medio de la cual
«obligaba a los espiritus» del espectador a pedir una carta determi-

431



nada. Como comentario a este juego de naipes operado por la
«fuerza de la imaginacién», dice lo siguiente:

Vemos en el arte de la memoria que las imagenes visibles operan me-
jor que otros conceptos: asi, si quisieras recordar la palabra filosofia, lo con-
seguirias mejor imaginando que tal hombre (pues los hombres son los me-
jores lugares) estd leyendo la Fisica de Aristételes que si lo imaginases
diciendo: Voy a estudiar filosofia. Y, en consecuencia, trasladariamos esta ob-
servacion al objeto del que ahora estamos hablando [el truco de las car-
tas]: pues cuanto mas lustrosa es la imaginacién tanto mejor queda llena y
establecida'’.

Pese a estar explorando su objeto desde un punto de vista cien-
tifico, Bacon estd profundamente imbuido de la creencia clasica de
que Ja imagen mneménica cobra poder excitando la imaginacién, y
la conecta con los trucos de la «fuerza de la imaginacién». Esta linea
de pensamiento fue una de las vias por las que el arte de la memo-
ria en el Renacimiento pasé a unirse al mago. Bacon, evidentemen-
te, intuye ain tales conexiones.

También Descartes empled su gran mente en el arte de la me-
moria y en cémo poder reformarla, y el autor mnemonico que dio
lugar a estas reflexiones no fue otro que Lambert Schenkel. En las
Cogilationes privatae aparece la siguiente observacion:

Leyendo las provechosas bagatelas de Schenkel [en el libro De arte me-
moriae] pensé en un facil procedimiento con el que me haria dueno de to-
do lo que descubriese con la imaginacién. Este consistiria en la reduccién
de las cosas a sus causas. Siendo asi que todo puede ser reducido a la uni-
dad, no es entonces obviamente necesario recordar todas las ciencias.
Cuando uno comprende las causas, todas las imagenes desaparecidas pue-
den ser ficilmente encontradas de nuevo en el cerebro mediante la impre-
si6n de la causa. Este es el verdadero arte de la memoria y es francamente
contrario a sus nebulosas nociones [las de Schenkel]. No es que éste [arte]
no produzca frutos, sino que ocupa todo el espacio con demasiadas cosas y

no en el orden correcto. El orden correcto consiste en que se formen las

432

imdgenes con interdependencia las unas de las otras. El [Schenkel] omite
esto, que es la clave de todo el misterio.

He pensado otro procedimiento; que a partir de imdgenes no conectadas
entre si se compongan imagenes nuevas comunes a todas ellas, o que una
imagen sea hecha de tal suerte que haga referencia no sélo a la que tiene mas
cerca, sino también a todas ~de modo que la quinta se refiera a la primera
por medio de un venablo arrojado en el suelo, la central mediante una esca-
la por la que descienden, la segunda mediante una flecha lanzada sobre ella,

y andlogamente la tercera se conecte de algiin modo ya real ya ficticio'.

Muy curioso en verdad; la reforma que Descartes sugiere para el
arte de la memoria estd mds cerca de los principios «ocultistas» que
la de Bacon, pues la memoria ocultista reduce todas las cosas a sus
causas supuestas, de cuyas imdgenes, cuando son impresas en la me-
moria, se cree que organizan las imégenes subsidiarias. Si Descartes
hubiese consultado al Paepp que «descubre» a Schenkel”, habria sa-
bido esto. La frase acerca de la «impresion de la causa», por medio
de la cual se puede hacer comparecer a todas las imagenes desapa-
recidas, pudiera ser facilmente la de un artista ocultista de la me-
moria. Claro estd que Descartes no piensa ciertamente en €sa linea,
pero su brillante nueva idea sobre la organizacién de la memoria a
partir de causas se parece, curiosamente, a una racionalizacién de
la memoria ocultista. Sus otras ideas sobre la formacion de cone-
xiones de imagenes estin muy lejos de ser nuevas y se las puede en-
contrar de alguna forma en casi todos los libros de texto.

Parece improbable que Descartes hiciese mucho uso de la me-
moria local; segun las referencias recogidas en la Vida de Baillet,
Descartes descuidaba hacer mucho uso de ella en su retiro, y la con-
sideraba «memoria corporal» y «exterior a nosotros» comparada
con la «<memoria intelectual» que estd dentro de nosotros y no pue-
de ni crecer ni decrecer®. Esta idea singularmente cruda se aviene
bien con la falta de interés que por la imaginacién y su funciona-
miento mostré Descartes. Rossi, empero, sugiere que los principios
mneménicos del orden y la disposicién influyeron en Descartes tan-

to como influyeron en Bacon.

433



Bacon y Descartes sabian del arte de Llull, al que ambos se re-
fieren en términos muy derogatorios. Cuando en el Advancement tra-
ta sobre métodos falsos, dice Bacon:

Se ha labrado y puesto en prictica un método que no es un método le-
gal, sino un método de impostura; que consiste en rendir conocimientos
que no se tienen. Tal fue la tarea de Raymundus Lullus cuando hizo el ar-
te que lleva su nombre"’.

Y Descartes, en el Discours de la méthode, es igualmente severo con
.el.arte luliano, que sirve para hacer posible que alguien «hable sin
Jjuicio de cosas de las que es ignorante» .

Asi pues, ni el descubridor del método inductivo, que no iba a
conducir a resultados cientificamente valiosos, ni el descubridor del
método de la geometria analitica, que habria de revolucionar el
mundo en cuanto primera aplicacién sistematica de las matematicas
a la investigacion de la naturaleza, tienen nada bueno que decir en
este punto sobre el método de Ramén Llull. ;Y por qué, en verdad,
habri'fm de decirlo? ;Qué posible conexion puede haber entre la
«fip?rlcién de la ciencia moderna» y aquel arte medieval, tan fan-
tasu?amente redescubierto y «ocultizado» en el Renacimiento, con
SL.IS sistemas combinatorios, basado en Divinos Nombres o atributos?
Slg embargo, el arte de Ramé6n Llull tenia algo en comin con los
objetivos de Bacon y Descartes. Y era que prometia suministrar un
arte o método universal que, por estar basado en la realidad, podria
ser aplicado a la solucién de todos los problemas. Ademas era una
especie de légica geométrica, con sus cuadrados y tridngulos y sus
ruedas combinatorias en revolucién; y se valia de una notacién al-
fabética para expresar los conceptos sobre los que versaba.

Cuando bosquejaba este nuevo método en una carta dirigida a
Beeckman con fecha de marzo de 1619, Descartes decia que lo que
e.staba meditando no era un ars brevis de Llull, sino una nueva cien-

cia que resolviese todos los problemas relativos a la cantidad®. La
palabra operativa es, por supuesto, «cantidad», con la que se deno-
ta el gran cambio del uso cualitativo y simbélico del nimero. Por fin
se habia encontrado el método matemaitico, pero a fin de vislum-

434

brar la atmésfera en que se hallé deberiamos saber algo de aquellas
enloquecidas preocupaciones sobre artes de la memoria, artes ca-
balistas, que legé el Renacimiento al siglo XVII. La marea ocultista
estaba bajando y en la nueva atmésfera las pesquisas se vuelven en
direccién al método racional.

En la transferencia de los modos de pensar y los procedimientos
del Renacimiento al siglo XVIj, desempend un papel considerable el
alemian Johann-Heinrich Alsted (1588-1638), que fue enciclopedista,
lulista, cabalista, ramista y autor del Systema mnemonicunm?®®, vasto re-
pertorio acerca del arte de la memoria. Al igual que Bruno, y los lu-
listas del Renacimiento, Alsted creia que el pseudoluliano De auditu
kabbalistico era obra genuinamente luliana®, con lo que se facilitaba
la asimilacién del lulismo al cabalismo. Alsted describe a Llull como
«matemitico y cabalista»*. Define el método como el instrumento
mnemonico que procede de los generales a los especiales (defini-
cién, por supuesto, también influida por el ramismo), y llama a los
circulos lulianos lugares que se corresponden con los lugares del ar-
te de la memoria. Alsted es un enciclopedista renacentista, y un
hombre del Renacimiento, también en sus esfuerzos por fundir to-
da guisa de método en bisqueda de una clave universal®.

Aun asi, también a él le afectd la reaccion contraria al ocultismo
renacentista. Queria liberar el lulismo de los ociosos ensuenos y fan-
tasias con que habia sido contaminado y retornar a la mas pura doc-
trina, cual la ensefiaba Lavinheta. En el prefacio, que lleva fecha de
1609, a su Clavis artis Lullianae, prorrumpe €n invectivas contra los
comentaristas que han danado con sus falsedades y oscuridades el
arte divino, mencionando por su nombre a Agrippa y a Bruno®. Sin
embargo, Alsted publicé uno de los manuscritos de Bruno (no, cier-

tamente, un manuscrito luliano) después de su muerte?. Parece ha-
ber en el circulo de Alsted un movimiento en el que se continua re-
cordando a Bruno, que se encamina hacia una version reformada
de aquellos procedimientos que Bruno habia estimulado tan extra-
vagantemente desde un plano salvajemente hermético. Un estudio
completo de Alsted podria revelar que las semillas que Bruno habia
sembrado durante sus viajes por Alemania habian germinado, y que
estaban dando frutos mas en congruencia con los nuevos tiempos.

435



Pero la investigacion de la ingente produccién de Alsted requeriria
un libro entero.

Otro ejemplo interesante de la aparicién de un método mds ra-
cional derivado del ocultismo renacentista lo suministra el Orbis pic-
tus de Comenius (primera edicién en 1658)®. Se trata de un manual
bdsico para ensenar a los nifnios lenguas como el latin, el alemadn, el
italiano y el francés por medio de dibujos. Los dibujos estan orde-
nados segiin la ordenacién del mundo, dibujos de los cielos, las es-
trellas y los fen6menos celestes, de animales, pajaros, piedras, etc.,
del hombre y todas sus actividades. Mirando la imagen del sol, el ni-
no aprendia la palabra que hay para el sol en las diferentes lenguas;
o mirando la imagen del teatro?, la palabra que hay para el teatro
en las diferentes lenguas. Esto puede parecer bastante normal aho-
ra que el mercado estd saturado de libros de dibujos para nifios, pe-
ro en aquellos tiempos fue un método pedagdgico asombrosamen-
te original y debi6 de hacer deleitable el aprendizaje de lenguas a
muchos ninos del Xvil, sobre todo si lo comparamos con la educa-
cién tradicional y sus ingratos e insulsos deberes, acompanados de
frecuentes capones. Se ha dichorque, en tiempos de Leibniz, los mu-
chachos de Leipzig eran educados con «el libro de dibujos de Co-
menius» y el catecismo de Lutero®,

Actualmente no hay duda de que el Orbis pictus procedia en linea
directa de La ciudad del Sol de Campanella®, aquella utopia de ma-
gia astral en la que al central y redondo templo del Sol, pintado con
las imdgenes de las estrellas, lo rodeaban, en circulos concéntricos,
los muros de la ciudad, en los que todo el mundo de la creacién y
del hombre y de sus actividades estaban representados con imdge-
nes que dependian de las imagenes causales del centro. Como se ha
dicho anteriormente, La ciudad del Sol se podia usar como un siste-
ma ocultista de la memoria por medio del cual se podia aprender
velozmente toda cosa, usando el mundo «como un libro» y como
«memoria local»*. Los nifos de la Ciudad del Sol eran instruidos
por sacerdotes que les llevaban alrededor de la ciudad para que, mi-
rando las pinturas, aprendiesen los alfabetos de todas las lenguas y
todas las demds cosas mediante las imdgenes que habia en los mu-

436

ros. El método pedagégico de los altamente ocultistas solarianos y
el disefio entero de su ciudad e imédgenes era una forma de memo-
ria local, con sus lugares e imagenes correspondientes. Trasladado
al Orbis pictus, el sistema magico de la memoria solariana se con-
vierte en un manual de lenguaje para nifios perfectamente racional,
y extremadamente original y valioso. Se puede anadir que la ciudad
utépica descrita por Johann Valentin Andreae —aquel hombre mis-
terioso al que diferentes rumores conectaron con los manifiestos de
los rosacruces— esta toda ella decorada con pinturas utilizadas para
instruir a la juventud®’. Comoquiera que sea, la Christianopolis de An-
dreae recibié también el influjo de La ciudad del Sol, que fue, pues,
en tltima instancia, la fuente de la nueva educacién visual.

Una de las preocupaciones del siglo XVII fue la bisqueda de una
lengua universal. Estimulado por la exigencia baconiana de «carac-
teres reales» para expresar las nociones™ —caracteres o signos que
habrian de estar realmente en contacto con las nociones que ex-
presasen—, Comenius trabajé en esa direccién, y por su influencia
todo un grupo de escritores —Bisterfield, Dalgarno, Wilkins y otros—
se atare6 en la bisqueda de lenguas universales que se basasen en
«caracteres reales». Como Rossi ha senalado, estos esfuerzos proce-
den directamente de la tradicién de la memoria y de toda su bus-
queda de simbolos y signos que usar como imégenes de la memo-
ria®. A las lenguas universales se las consideraba ayudas de la
memoria, y en muchos casos sus autores se acercan obviamente a los
tratados de la memoria. Y podemos agregar que la biisqueda de «ca-
racteres reales» procede de la cara ocultista de la tradicién de la me-
moria. Los entusiastas de la lengua universal del siglo XVII traducen
en términos racionales esfuerzos de la misma indole que los practi-
cados por Giordano Bruno en su bisqueda de sistemas universales
de la memoria basados en imagenes magicas a las que consideraba
en contacto directo con la realidad.

Asi pues, los métodos y objetivos del Renacimiento se funden
con los métodos y objetivos del siglo XVIL, y el lector del XV1I no dis-
tinguia tan tajantemente como NoOsotros los aspectos modernos de
su época. Para él los métodos de Bacon o Descartes eran solo dos
cosas mas. Un interesante ejemplo de ello es el monumental Pharus

437



scientiarum™ del jesuita espanol Sebastidn Izquierdo, publicado en
1659.

Izquierdo somete a examen a aquellos que han trabajado con
vistas a encontrar un arte universal. Dedica un espacio considerable
al «<método circular» o Cyclognomica de Cornelio Gemma (si alguien
pretende alguna vez entender el arte ciclognémica, que acaso sea
importante histéricamente, puede encontrar ayuda en Izquierdo);
de ahi pasa al Novum Organum de Francis Bacon, al arte de Ramén
Llull, y al arte de la memoria. Paolo Rossi ha escrito valiosas pdginas
sobre Izquierdo® en las que senala la importancia de la insistencia
del jesuita en la necesidad de que una ciencia universal sea aplica-
da a todas las ciencias de la enciclopedia; la necesidad de una logi-
ca que incluya la memoria; y la de que un procedimiento exacto pa-
ra la metafisica sea modelado a partir de las ciencias matematicas.
Pudo darse una influencia de Descartes en el tltimo punto citado,
pero es asimismo claro que Izquierdo sigue las lineas lulianas y los
designios de los viejos esfuerzos por combinar el lulismo con el ar-
te de la memoria. Insiste en que el lulismo ha de ser «matematiza-
do», y de hecho escribe paginas y paginas en las que las combina-
ciones alfabéticas lulianas han sido reemplazadas por combinaciones
numeéricas. Rossi sugiere que esto presagia el uso que como cilculo
daria Leibniz a los principios de la combinatoria. Athanasius Kir-
cher, jesuita mds famoso que el anterior, también apremié a la «ma-
tematizacion» del lulismo®.

Cuando vemos en las paginas de Izquierdo cémo las influencias
procedentes de Bacon y quizd de Descartes marchan al lado del lu-
lismo y el arte de la memoria, y c6mo las tendencias matematicas
del siglo operan en medio de las viejas artes, comienza a hacerse evi-
dente que la aparicién de los métodos del siglo XviI deberia ser es-
tudiada en el contexto de la continuada influencia de esas artes.

Pero es Leibniz quien suministra el ejemplo sin duda mds nota-
ble de la supervivencia de influencias procedentes del arte de la me-
moria y el lulismo en la mente de una gran figura del siglo xvi. Es,
por supuesto, universalmente sabido que Leibniz estaba interesado
en el lulismo y que escribié una obra, De arte combinatoria, basada en

438

intentos de adaptar el lulismo™. Lo que no es tan conocido, aunque
lo ha sefialado Paolo Rossi, es que Leibniz estaba tambi€n familiari-
zado con las tradiciones del arte cldsico de la memoria. De hecho,
los esfuerzos leibnizianos por inventar un cdlculo universal en el
que se usasen combinaciones de signos o caracteres significativos
pueden ser vistos como descendientes histéricos de aquellos esfuer-
z0s renacentistas que intentaban combinar el lulismo con el arte de
la memoria, esfuerzos de los que Giordano Bruno fue un ejemplo
tan destacado. Mas los signos o caracteres significativos de la charac-
teristica de Leibniz eran signos matematicos, y sus combinaciones 16-
gicas habfan de producir la invencion del célculo infinitesimal.

En los manuscritos leibnizianos no publicados de Hannover apa-
recen referencias al arte de la memoria; en ellos se menciona parti-
cularmente a Schenkel (éste es el escritor de la memoria que tam-
bién menciond Descartes) y otro conocido tratado de la memoria,
el Simonides redivivus de Adam Bruxius, publicado en Leipzig en
1610. Siguiendo indicaciones dadas por Couturat, Paolo Rossi ha lla-
mado la atencién sobre esta prueba, procedente de los manuscritos,
de que Leibniz estaba interesado en el arte de la memoria®. A este
propésito hay pruebas numerosas en las obras publicadas de Leib-
niz. La Nova methodus discendae docendaeque jurisprudentiae (1667) con-
tiene largas discusiones sobre la memoria y el arte de la memoria®.
La mnemonica, dice Leibniz, proporciona la materia de un asunto; la
methodologia le da forma; y la logica es la aplicacion de la materiaala
forma. Define a continuacién la mnemonica como ayuntamiento de
la imagen de una cosa sensible con la cosa que se ha de recordar, y
a esta imagen la llama nota. La nota «sensible» ha de tener alguna
conexién con la cosa que se ha de recordar, ya porque se le aseme-
je ya porque se le desasemeje, o por estar conectada con ella. De es-
te modo se pueden recordar las palabras, aunque es cosa muy difi-
cil, y también las cosas. En este punto la inteligencia del gran
Leibniz se mueve sobre lineas que nos retrotraen directamente al
Ad Herennium, a las imigenes de cosas y a las mas arduas imagenes
de palabras; asimismo, hace comparecer las tres leyes aristotélicas
de la asociacién que tan intimamente ligaron a la tradicién de la
memoria los escoldsticos. Menciona entonces que las cosas vistas se

439



recuerdan mejor que las cosas oidas, que es por lo que usamos no-
tae en la memoria, y afiade que los jeroglificos de los egipcios y los
chinos son de la misma naturaleza que las imigenes de la memoria.
Indica «reglas de lugares» con la observacion de que la distribucién
de las cosas en celdas o lugares es de gran auxilio para la memoria,
y nombra a Alsted y a Frey como autores mneménicos que se han
de consultar al respecto®.

Este pasaje viene a ser un pequefio tratado de la memoria de
Leibniz. Me inclino a pensar que la figura de la portada de la Dis-
putatio de casibus in iure (1666)*, en la que ha sido dispuesto un cier-
to nimero de emblemas visuales, estd destinada a ser usada como
sisterna local de la memoria con vistas a recordar causas legales
(uso éste completamente clisico del arte de Ia memoria), y asimis-
mo se podrian, sin duda, sacar a la luz otras muchas pruebas del
conocimiento que Leibniz tenia sobre los ardides del comercio
mnemonico. Uno de los trucos que he advertido es la observacién
(que aparece en una obra de 1678) de que el Ars memoriae sugiere
un procedimiento para recordar una serie de ideas conectandolas
a una serie de personajes, como patriarcas, apéstoles o emperado-
res®, lo cual nos retrotrae a una de las mds caracteristicas y vene-
rables practicas de la memoria que habia crecido en torno a las re-
glas clasicas.

Asi pues, Leibniz conocia extremadamente bien la tradicién de
la memoria; habia estudiado los tratados de la memoria y habia re-
cogido no sélo las lineas principales de las reglas clasicas, sino tam-
bién las complicaciones que a lo largo de la tradicién de la memo-
ria se habfan desarrollado en torno a aquéllas. Y estaba asimismo
interesado en los principios en los que se basaba el arte clasico.

Mucho se ha escrito sobre Leibniz y el lulismo, y amplias prue-
bas de la influencia que sobre él ejerciera la tradicién lulista las su-
ministra la Dissertatio de arte combinatoria (1666). El diagrama con que
se abre la obra®, en el que al cuadrado de los elementos se lo asocia
con el cuadrado 16gico de las oposiciones, pone en evidencia su
comprension del lulismo como légica natural“. En las pdginas pre-
liminares menciona a lulistas modernos, y entre ellos a Agrippa, Als-
ted, Kircher, sin omitir a «Jordanus Brunus». Bruno, dice Leibniz,

440

Jlamé al arte luliano combinatoria®® —la palabra que el propio Leibniz
emplea para su nuevo lulismo—. Leibniz interpre.ta el lulismo con {a
aritmética y con la «légica inventiva» que Francis Bacon preten'dla
perfeccionar. Ya en este punto aparece la idea de usar la combina-
toria junto con las matematicas, 1o cual, como hemos visto, se esta-
ba desarrollando en Alsted, Izquierdo y Kircher.

En este nuevo arte matematico-lulista, dice Leibniz, las notae se-
ran usadas como alfabeto. Estas notae han de ser lo mas «naturales»
posible, han de ser una escritura universal. Pueden pz.lre?erse a ﬁgg—
ras geométricas, o a las «pinturas» utilizadas por los egipciosy lo? chi-
nos, si bien las notae leibnizianas seran para la «memoria» mejores
que aquéllas®. En el otro contexto en el que ya hemos en.contrado
las notae leibnizianas, éstas estaban conectadas muy deﬁn%dafnente
con la tradicién de la memoria, y eran algo semejante a las imagenes
que requeria el arte clasico. También aqui estdn conectadas con 1?1
memoria. No hay ninguna duda de que Leibniz emerge de la tradi-
cién renacentista, de aquellos interminables esfuerzos que preten-
dian combinar el lulismo con el arte cldsico de la memoria.

La Dissertatio de arte combinatoria es una obra temprana de las es-
critas por Leibniz antes de su estancia en Pari‘s (1672-1676), donde
perfeccion6 sus estudios matematicos, aprendlend‘o. con Huyghens
y otros los adelantos mds recientes de las matemaucas superiores.
Fue a partir de esta obra desde donde habria de llevar. a'cabo (siui
propios avances, y a esa historia pertenece el descut?rlmlento' e
calculo infinitesimal, al que Leibniz llegé al parecer independien-
temente de Isaac Newton, que por la misma época trabajaba en una
direccién similar. Sobre Newton nada tengo que decir, pero el con-
texto en el que el cilculo infinitesimal emerge en Lelbm% forrfla
parte de la historia que se ha trazado en este libro. .El propio Leib-
niz afirmé que el germen de su pensamiento posterior estaba en la
Dissertatio de arte combinatoria.

Como es bien sabido, Leibniz creé un proyecto al que se conoce
con el nombre de characteristica’’. Se habian de redactar ¥1stas de to-
das las nociones esenciales del pensamiento, y a esas nociones se les
habian de asignar simbolos o «caracteres». Es obvia en tal esquema
la influencia de la multisecular bisqueda de «imdgenes de cosas»,

441



que empieza en Simoénides. Leibniz tenia conocimiento de las aspi-
raciones, tan generalizadas en su tiempo, que apuntaban a crear
una lengua universal de signos o simbolos® (los esquemas de Bis-
terfield y otros), pero tales esquemas, como ya hemos apuntado, es-
taban influidos por la tradicién mneménica. Y la characteristica de
Leibniz habia de ser algo mas que una lengua universal; habia de
ser un «calculo». Los «caracteres» debian ser usados en combina-
ciones logicas que resultaran en un arte o célculo universal vdlido
para la solucién de todos los problemas. El Leibniz maduro, el ma-
tematico y l6gico supremo, emerge directamente de los esfuerzos
renacentistas por alear el arte cldsico de la memoria con el lulismo
mediante el uso de las imagenes del arte cldsico puestas sobre las
ruedas combinatorias lulianas.

Junto a la characteristica o cilculo, estaba en el pensamiento de
Leibniz el proyecto de una enciclopedia que habia de reunir todas
las artes y ciencias conocidas por el hombre. Cuando todos los co-
nocimientos estuviesen sistematizados en la enciclopedia, entonces
se podrian asignar «caracteres» a todas las nociones, y por tltimo se
podria establecer el cilculo para la solucién de todos los problemas.
Leibniz imaginé la aplicacién del calculo a todos los comporta-
mientos del pensamiento y la actividad humana. Mediante él, in-
cluso las dificultades religiosas quedarian suprimidas®. Aquellos
que, por ejemplo, no estuviesen de acuerdo con el Concilio de Tren-
to ya no tendrian que ir a la guerra, sino que, juntos, se sentarian y
dirian: «Calculemos».

Ramén Llull crey6 que su arte, con sus notaciones alfabéticas y
sus figuras geométricas giratorias, podria aplicarse a todas las mate-
rias de la enciclopedia, y que con €l se podria convencer a judios y
mahometanos de las verdades del cristianismo. Giulio Camillo ha-
bia fabricado un Teatro de la Memoria en el que todos los conoci-
mientos estarian sintetizados por medio de imagenes. Giordano
Bruno, que habia dado movimiento a las imdgenes, y las habia ubi-
cado en las ruedas combinatorias de Llull, viajé por toda Europa lle-
vando a cuestas sus fantasticas artes de la memoria. Leibniz es el he-
redero de esta tradicion en el siglo XVII.

Leibniz intent6 interesar a varios potentados y academias en

442

sus proyectos, mas sin éxito. La enciclopedia nunca fue redactada;
la asignacién de «caracteres» a las nociones nunca fue completa-
da; el cilculo universal nunca fue establecido. Nos trae a la me-
moria al Giulio Camillo que nunca llegé a completar el magnifico
Teatro de la Memoria, para el que s6lo encontrd parcial e insufi-
ciente apoyo en el rey de Francia. Y a Giordano Bruno, empren-
diendo fervorosamente un esquema de la memoria tras otro hasta
que encontré la muerte en la hoguera.

Sin embargo, Leibniz pudo disfrutar de algunas partes de su es-
quema total. Crefa que los avances logrados en matematicas eran
fundamentalmente debidos a haber conseguido encontrar simbolos
para la expresién de las cantidades y sus relaciones. <Y 'en verdad»,
dice Couturat, «<no hay duda alguna de que su mas famosa inven-
cién, el calculo infinitesimal, surgié de su constante busqueda de
simbolismos nuevos y mas generales, y que, a ]Ja inversa, esta inven-
¢ién le confirmaba en la opinién de la importancia capital que tie-
ne para las ciencias deductivas una buena caracteristica»®. La pro-
funda originalidad de Leibniz, prosigue Couturat, consistié en
representar, a través de los signos apropiados, nociones y operacio-
nes para las que hasta entonces no existia notacién®. En resumen,
fue mediante su invencién de «caracteres» nuevos por lo que pudo
llevar a cabo el calculo infinitesimal, que no era mas que un frag-
mento o muestra de la nunca completada «caracteristica universal».

Si, como hemos sugerido, la characteristica de Leibniz procede en
conjunto directamente de la tradicién de la memoria, entonces se
ha de deducir que cuando se traslada al simbolismo matemadtico la
bisqueda de «imdgenes de cosas», da como resultado el descubri-
miento de nuevas y mejores notaciones matematicas o légico-mate-
maticas, capaces de hacer posibles nuevos tipos de calculo.

En su busqueda de «caracteres», Leibniz fue siempre constante
en la exigencia de que éstos representasen lo mas fielmente posible
la realidad o la real naturaleza de las cosas, y hay varios pasajes en
sus obras que arrojan brillante luz sobre el fondo de esta busqueda.
En el Fundamenta calculi ratiocinatoris, por ejemplo, define los «ca-
racteres» como signos ya escritos, ya delineados, ya esculpidos. Tan-
to mis til es un signo cuanto mas préximo estd a la cosa significa-

443



da. Pero Leibniz dice que no tienen utilidad alguna los caracteres
alquimicos o astronémicos de la especie de los que John Dee expu-
so en su Monas hieroglyphica, ni tampoco las figuras de los chinos y
los egipcios. La lengua de Adén, por medio de la cual nombré a las
criaturas, debié de estar muy préxima a la realidad, pero no la co-
nocemos. Las palabras de las lenguas ordinarias son imprecisas y su
uso induce al error. Sélo las notae de los aritméticos y los algebristas
son totalmente validas para una indagacién y calculo precisos™.

Este pasaje -y otros similares— muestra a Leibniz dirigiendo su
busqueda, caminando meditativo por el mundo del pasado entre
los «caracteres» magicos, los signos de los alquimistas, las imagenes
de los astrélogos, la ménada de Dee configurada con los caracteres
de los siete planetas, la lengua de Addn, méagicamente en contacto
con la realidad, los jeroglificos egipcios que veladamente guarda-
ban la verdad. A partir de todo esto emerge Leibniz, al igual que su
siglo emergia del ocultismo del Renacimiento, descubriendo las no-
taeverdaderas, los caracteres mds proximos a la realidad, en los sim-
bolos de las matematicas.

Pero Leibniz conocia el pasado demasiado bien, y quizd por ello
se guardaba de las sospechas que podrian considerar a su «caracte-
ristica universal» demasiado intimamente conectada con el pasado,
cuando habla de su proyecto como de una «magia inocente» o de
una «Cabala verdadera»”. En otra época la habria presentado en el
lenguaje del pasado como un gran secreto, como una clave univer-
sal. En la introduccién a los «arcanos» de su enciclopedia, afirma
que alli se hallard una ciencia general, una nueva légica, un nuevo
método, un Ars reminiscendi o Mnemonica, una Céabala del Sabio, una
Magia naturalis, en resumen, alli como en un Océano se contendrian
las ciencias todas™.

Podriamos estar leyendo el prolijo frontispicio de los Sellos de
Bruno®, o el discurso con el que present6 a los doctores de Oxford
aquellos lunaticos sistemas magicos de la memoria que conducian a
la revelacion de la nueva religién del amor, el arte, la magia y la ma-
tesis. ¢Quién iba a adivinar en estas nubes de viejo estilo ampuloso
que Leibniz habia encontrado realmente la Gran Clave? La verda-
dera Clavis, dice en un ensayo sobre la characteristica, no ha sido co-

444

nocida hasta ahora a consecuencia de las ineptitudes de la magia de
las que estin llenos los libros®. La luz de la verdad mostraba una ca-
rencia que sélo podia cubrir la disciplina matematica®.

Volvamos ahora hacia atras y miremos una vez mds aquel extra-
no diagrama [lam. 11] que extrajimos de las Sombras de Bruno, en el
que las imagenes de las estrellas que giran en la rueda cer?tral go-
biernan las imdgenes de las otras ruedas, las de los contenidos del
mundo elemental y las imigenes que en la rueda exterior repre-
sentan todas las actividades humanas. O recordemos los Sellos, don-
de se ensayan combinaciones de todos los métodos de la memor.ia
concebibles conocidos por el ex dominico experto en memoria,
combinaciones cuya eficacia se basa en la concepcién que presenta
a la imagen como recepticulo de fuerzas magicas. Leamqs una vez
mas el pasaje final de Sellos (que ofrece paralelos en otros libros br1.1—
nianos de la memoria) en el que el artista ocultista de la memoria
cataloga las clases de imdgenes que se pueden emplear. en las rue-
das combinatorias lulianas, entre las que figuran preeminentemen-
te signos, notae, caracteres, sellos®. O contemplemos el especté(fulo
de las estatuas, asimiladas a las estrellas, de dioses y diosas que giran
en la rueda de Estatuas como imédgenes de la realidad y como ima-
genes de la memoria comprehensivas de todas las r.10c'%ones posi-
bles. O pensemos en el inextricable laberinto de habitaciones de la
memoria de Imdgenes, repletas de imigenes de todas las cosas del
mundo elemental, gobernadas por las imagenes significativas de los
dioses olimpicos.

Esta locura contenia un método muy complejo, pero ¢cudl era su
objeto? Llegar a un conocimiento universal combin.ando las imél.gF-
nes significativas de la realidad. Siempre hemos tenido la sensacion
de que habifa un vehemente impulso cientiﬁco- en estos/ esfut?rzos,
un empeno por llegar, desde un plano hermético, a algin método
del futuro, entrevisto, entresonado, proféticamente prefigurado en
aquellos tanteos infinitamente intrincados a la zaga de un ’célculo
de imagenes mnemonicas, a la zaga de disposiciones de ordc.ane.s
mneménicos en los que de alguna manera se combinase el. princi-
pio luliano del movimiento con una magificada mnemonica que

usase caracteres de la realidad.

445



Enfin Leibniz vient, podriamos decir parafraseando a Boileau. Y
mirando hacia atras desde el punto privilegiado de Leibniz, pode-
mos ver en Giordano Bruno al profeta renacentista —si bien hermé-
tico- del método cientifico, y al profeta que pone de manifiesto la
importancia del arte cldsico de la memoria, en combinacién con el
lulismo, en el aparejamiento del camino para encontrar una Gran
Clave.

Pero el asunto no termina aqui. Hemos insinuado o barruntado
siempre que habia una cara secreta en los sistemas brunianos de la
memoria, que eran una manera de transmitir una religién, o una
ética, o un mensaje de significacién universal. Y en ellos habia un
mensaje de amor y hermandad universales, de tolerancia religiosa,
de caridad y benevolencia, implicados asimismo en los proyectos
que hizo Leibniz con vistas a su cilculo o caracteristica universal.
Planes para la reunificacién de las Iglesias, para el apaciguamiento
de las diferencias sectarias, para la fundacién de una «Orden de la
Caridad», constituyen una parte basica de sus esquemas. El progre-
so de las ciencias, creia Leibniz, llevaria a un mds amplio conoci-
miento del universo, y por consiguiente a un mas amplio conoci-
miento de Dios, su creador, y de ahi a una mas amplia extensién de
la caridad, fuente de todas las virtudes®. Misticismo y filantropia se
unen a la enciclopedia y al cdlculo universal. Cuando miramos a es-
ta cara de Leibniz, la comparacién con Bruno es, una vez mds, sor-
prendente. La religion del amor, el arte, la magia y la matesis esta-
ba, oculta, en los Sellos de 1a Memoria. Y es una religién de amor y
de filantropia general la que se ha de hacer manifiesta o se ha de
llevar a cabo por medio del cilculo universal. Si eliminamos la ma-
gia, sustituimos la matesis por las matemdticas genuinas, entende-
mos el arte como célculo y retenemos el amor, las aspiraciones leib-
nizianas parecen aproximarse asombrosamente —si bien en una
transformacion del XVII- a las de Bruno.

Un aura «rosacruz» nimba a Leibniz, sugerencia que a menudo
se ha suscitado vagamente, y que se ha pasado por alto sin examinar
o estudiar los muchos pasajes de las obras de Leibniz en que men-
ciona la «Christian Rosenkreuz» o a Valentin Andreae, o se refiere

446

directa o indirectamente a los manifiestos rosacruces®. Es imposible
investigar aqui esta cuestion, pero es una hipétesis posible que las
curiosas conexiones que se dan entre Bruno y Leibniz —conexiones
indudables— puedan ser explicadas por la mediacién de una socie-
dad hermética que Bruno fundara en Alemania y que después evo-
lucionase en los rosacruces. Los Treinta Sellos que Bruno publicé en
Alemania®, y sus conexiones con los poemas latinos que también
publicé en Alemania, serian el punto de partida de una investiga-
cién de esta indole en lo que toca a Bruno. Por lo que se refiere a
Leibniz, la indagacién tendria que aguardar a la completa publica-
cién de sus manuscritos y al completo esclarecimiento de la actual
e insatisfactoria situacién en que se encuentra la edicién de sus
obras. Sin duda habremos de esperar mucho tiempo hasta la solu-
cién de este problema.

Las t6picas historias de filosofia moderna que repiten unay otra
vez la idea de que el término «<ménada» fue un préstamo que Leib-
niz tomé de Bruno omiten, como si se tratase de cosa muy ajena a
sus limites estipulados, hacer mencién de la tradicién hermética de
la que Bruno y otros filésofos herméticos del Renacimiento toma-
ron la palabra. Aunque, como filésofo del xv1i, Leibniz se halla en
una atmésfera diferente y en un mundo nuevo, sin embargo la mo-
nadologia leibniziana lleva en su frente las sefiales obvias de la tra-
dicion hermética. Cuando las ménadas leibnizianas son almas
humanas dotadas de memoria tienen como funcién capital la re-
presentacion o reflexién del universo del que son espejos vivientes™,
concepcién con la que el lector de este libro estard plenamente fa-
miliarizado.

Una comparacién detallada entre Bruno y Leibniz, sobre pautas
enteramente nuevas, podria ser uno de los mejores acercamientos al
estudio del surgimiento del siglo XVII a partir de la tradicién herme-
tica del Renacimiento. Y tal estudio podria demostrar que todo lo
que hubo de mds noble en las aspiraciones religiosas y filantrépicas
del siglo estaba ya presente, en un plano hermético, en Giord.ano
Bruno, que lo transmitié en el secreto de sus artes de la memoria.

447



He elegido a Leibniz para finalizar mi historia porque uno ha de
detenerse en algin lugar, y porque pudiera ser que en este punto
terminase la influencia del arte de la memoria como un factor en
los desarrollos basicos de Europa. Pero hubo muchas supervivencias
en siglos posteriores. Siguieron apareciendo libros sobre el arte de
la memoria, en los que atin se podria reconocer la tradicién clasica,
y es improbable que se perdiesen las tradiciones de la memoria
ocultista, o que dejasen de influir sobre movimientos significativos.
Se podria escribir otro libro que estudiase la continuacién de nues-
tra materia en siglos posteriores.

Aunque con esta obra he intentado hacer una relacién de la his-
toria del arte de la memoria en los periodos que abarca, no se ha de
pensar en modo alguno que sea una historia completa y definitiva.
He usado solamente una porcién del material disponible, o que po-
dria estar disponible para investigaciones posteriores, para el estudio
de esta materia ingente. Se puede decir que las investigaciones serias
de este arte olvidado no han hecho mis que emperzar. Tales materias
no tienen tras de si, hasta el presente, el aparato de una erudicién
moderna organizada; no forman parte de los programas de estudios
habituales; y por eso se las margina. El arte de la memoria es un ca-
so muy claro de materia marginal, a la que no se reconoce como per-
teneciente a ninguna de las disciplinas normales, habiéndosela pasa-
do por alto porque era asunto de nadie. Y, sin embargo, se ha vuelto,
en cierto sentido, asunto de todos. La historia de la organizacién de
la memoria toca puntos vitales de la historia de la religién y la ética,
de la filosofia y la psicologfa, del arte y la literatura, del método cien-
tifico. Como parte de la retérica, la memoria artificial forma parte de
la tradicién retérica; como potencia del alma, la memoria forma par-
te de la teologia. Cuando pensamos en estas profundas conexiones,
comienza a parecer que después de todo no es sorprendente que su
prosecucion haya abierto nuevos puntos de vista respecto a algunas
de las mas grandes manifestaciones de nuestra cultura.

Soy consciente, mientras echo una mirada atras, de cudn poco
he comprendido la significacién de Ia totalidad de trechos de la his-
toria del arte supuestamente inventado por Simdnides tras aquel le-
gendario y calamitoso banquete.

448

Notas

Capitulo 1
Las tres fuentes latinas
del arte clasico de la memoria

'La traduccién inglesa de las tres fuentes latinas que usamos es la de la edicién
Loeb de los cldsicos: la traduccién del Ad Herennium es de H. Caplan; la del De orato-
re, de E. W, Sutton y H. Rackham; la de la Institutio oratoria de Quintiliano es de H. E.
Butler. Las citas de estas traducciones han sido en ocasiones modificadas para buscar
una mayor literalidad, particularmente en lo que se refiere a la reproduccién de la
terminologia de la mneménica, lo que he preferido antes que utilizar parafrasis de
los términos. La mejor relacién que conozco del arte de la memoria de la antigiie-
dad es la de H. Hajdu, Das Mnemotechnische Schriftum des Mittelalters, Viena 1936. In-
tenté un resumen de esta obra en mi articulo «The Ciceronian Art of Memory», en
Medioevo e Rinascimento. Studi in onore di Bruno Nardi, Florencia 1955, I, pags. 871 y ss.
En general esta materia ha sido curiosamente descuidada.

2Ciceron, De oratore, 11, 1xxxvi, 351-354.

3 Institutio oratoria, X1, ii, 17-22.

4 De oratore, 11, Ixxxvii, 357.

*Sobre la autoria y otros problemas del Ad Herennium, véase la excelente intro-
duccién de H. Caplan a la edicién Loeb (1954).

%La seccién sobre la memoria estd en Ad Herennium, 111, Xvi-xxiv.

" De inventione, 1, vii, 9 (traduccién basada en la de H. M. Hubbel de la edicién
Loeb, pero mis literal con la reproduccién de los términos resy verba).

8 Ad Herennium, 111, xxii.

® Ibid., 111, xxiii, 39.

1 Ibid., 111, xx, 33. Sobre la traduccion de medico testiculos arietinos tenentem como
«en el cuarto dedo los testiculos de un carnero», véase la nota del traductor, ediciéon
Loeb, pag. 214. El digitus medicinalis era el cuarto dedo de la mano izquierda. Los lec-
tores medievales, incapaces de entender medico, pusieron en escena a un médico; véa-
se, mas adelante, pag. 86.

1 De oratore, 11, 1xxxvii, 355.

2 Ad Herennium, 111, xxi, 34. Véanse las notas del traductor, pigs. 216217 de la edi-
cion Loeb.

“Edicién Loeb, nota del traductor, pag. 217.

449



" Ad Herennium, loc. cit.

** Ibid., 1, xxiii, 38.

*Plutarco dice que Cicerén introdujo en Roma la taquigrafia; el nombre de su
liberto Tirén pasé a ser asociado a las llamadas «notas tironianas». Véase The Oxford
Classical Dictionary, articulo «Tachygraphy»; H. J. M. Milne, Greek Shorthand Manuals
Londres 1934, introduccién. Puede haber alguna conexién entre la introduccién dc;
la mnemonica griega en el mundo latino, que se refleja en el Ad Herennium, y la im-
portacién de la estenografia por ese mismo tiempo.

" Ad Herennium, 111, Xxiv, 40.

*Marco Anneo Séneca, Controversiarum Libri, Lib. 1, Praef. 2.

' Agustin, De anima, v, cap. vii.

* Ad Herennium, 111, iii.

% De oratore, 1, Xxxxiv, 157.

2 Ihid., 11, 1xxiv, 299-300.

® Ibid., 11, Ixxxvii, 358.

* Ibid., loc. cit.

® Ibid., Ixxxviii, 359.

* Ibid., Ixxxviii, 360. :

¥ De inventione, 1, liii, 160 (trad. de H. M. Hubbel, ed. Loeb).

*Véase el capitulo 11

® Institutio oratoria, 11, iii, 4.

® Ibid., x1, ii, 17-22.

' Ibid., X1, ii, 23-26.

* Ibid., X1, i, 32-33.

Capitulo 11
El arte de la memoria
en Grecia: memoria y alma

'Quintiliano dice (Institutio oratoria, X1, ii, 14-16) que las fuentes griegas no estin
de acuerdo acerca de si el banquete tuvo lugar «en Farsalia, como el propio Siméni-
des .pz.lrece indicar en alglin pasaje, y registran Apolodoro, Eratéstenes, Euforién y
Euripilo de Larisa, o en Crannon, como afirma Apolas Calimaco, a quien sigue Ci-
cerén».

*Una coleccién de referencias a Siménides en la literatura antigua se encuentra
en Lyra Graeca, J. M. Edmonds (ed.), Loeb Classical Library, vol. It (1924), pags. 246
y sS.

*Plutarco, Gloria de Atenas, 3; cf. R. W. Lee, «Ut pictura poesis. The Humanistic
Theory of Painting», Art Bulletin, XX (1940), pag. 197.

*Véase pag. 306.

*Citado segtn la traduccién que aparece en Lyra Graeca, It, pag. 249. Véase F. Ja-

450

coby, Die Fragmente der Griechischen Historiker, Berlin 1929, 11, pag. 1.000, y Fragmente,
Kommentar, Berlin 1930, 11, pag. 694.

SH. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin 1922, 11, pag. 345. Cf. H. Gomperz,
Sophistik und Rhetorik, Berlin 1912, pag. 149, donde se da una traduccién alemana.

"Véase Gomperz, pags. 179y ss.

¢ Hipias mayor, 285d-286a; Hipias Menor, 368d.

* Dibgenes Laercio, Vida de Aristételes (en su Vidas de los filésofos, V, 26). Laobraa
la que se hace referencia en la lista de obras de Aristételes que aqui se da puede em-
pero ser la existente De memoria et reminiscentia.

¢ Tépicos, 163b, 24-30 (trad. de W. A. Pickard-Cambridge, en Works of Aristotle,
W. D. Ross [ed.], vol. 1, Oxford 1928).

"' De in. iis et de divinatione per

2 D¢ anima, 427b, 18-22.

* Ibid., 432a, 17.

1 Ibid., 431b, 2.

5 Ibid., 432a, 9.

1%Ya citado.

v De memoria et reminiscentia, 449b, 31.

® Ibid., 450a, 30.

'8 Ibid., 450b, 1-10.

® Ibid., 451b, 18-20.

nVéase W. D. Ross, Aristotle, Londres 1949, pag. 144; y la nota de Ross a este pa-
saje en su edicion de los Parva naturalia, Oxford 1955, pag. 245.

2 De mem. et rem., 452a, 8-16.
#Para un examen de! pasaje, véase la nota de Ross en su edicién de los Parva na-

, 458b, 20-22.

turalia, pag. 246.
2 Dg mem. et rem., 452a, 16-25. Sobre correcciones que se han sugerido respecto a

la serie de letras, de las que existen muchas variantes en los manuscritos, véase la no-
ta de Ross en su edicién de los Parva naturalia, pags. 247-248.

» Institutio oratoria, XI, ii, 4.

2 Teeteto, 191 c-d.

27 Fedén, ‘75 b-d.

 Fedro, 249 €250 d.

#Véase pag. 161.

* Fedro, 274 ¢275 b.

MVéase J. A Notopoulos, «Mnemosyne in Oral Literature», Transactions and Pro-

ceedings of the American Philological Association, LXIX (1938), pag. 476.
2E. R. Curtius (European Literature in the Latin Middle Ages, Londres 1953, pag. 304)

considera que el pasaje es una censura «tipicamente griega» de la escritura'y los li-
bros comparados con una sabiduria mds profunda.

$Véase pag. 320.

“Véase pag. 42.

451



*La fuente principal para la vida de Metrodoro esta en la Vida de Liiculo, de Plu-
tarco.

*Estrabén, Geografia, X111, i, 55.
L. A. Post, «Ancient Memory Systems», Classical Weekly, xv, Nueva York (1932),
pag. 109.
*Plinio, Historia natural, vi1, cap. 24.
*Filéstrato y Eunapio, Las vidas de los sofistas, «<Vida de Dionisio de Mileto», W. C.
Wright (trad.), Loeb Classical Library, pags. 91-93.
“FilSstrato, Vida de Apolonio de Tiana, 1, 14; C. P. Ealls (trad.), Stanford University
Press, 1923, pag. 15.
“ Ibid., m1, 16, 41; pags. 71 y 85-86.
**Sobre el Ars notoria, véase Lynn Thorndike, History of Magic and Experimental
Science, 11, cap. 49.
#Véase pag. 226.
“ Institutio oratoria, X1, ii, 7.
* Disputaciones tusculanas, 1, xxiv, 59.
* Ibid., 1, Xxv, 62-64.
47 Ibid., 1, xxv, 65.
% Confesiones, X, 8.
“ Ibid., X, 9.
® Ibid., x, 17.
5 Ibid., X, 25-26.
** De Trinitate, 1X, 6, Xi.
* Confesiones, 111, 4.

Capitulo m
El arte de la memoria en la Edad Media

'F. Marx, introduccién a la edicién del Ad Herennium, Leipzig 1894, pig. 1, H. Ca-
plan, introduccién a la edicién Loeb del Ad Herennium, pag. xxxiv.

* Apologia adversus libros Rufini, 1, 16; In Abdiam Prophetam (Migne, Pat. lat., xX111,
409; XXV, 1.098).

*Martianus Capella, De nuptiis Philologiae et Mercurii, A. Dick (ed.), Leipzig 1925,
pags. 268-270.

*Véase Curtius, European Literature in the Latin Middle Ages, pig. 36.

5W.. S. Howell, The Rhetoric of Charlemagne and Alcuin (texto latino, traduccién in-
glesa e introduccién), Princeton y Oxford 1941, pags. 136-139.

*Véase la introduccién de Howell, pags. 22 y ss.

"«Para obtener memoria, mucha gente hace observaciones acerca de lugares e

imigenes que no me parecen sean de utilidad» (Carolus Halm, Rheiores latini, Leip-
zig 1863, pag. 440).

452

8 Alcuino, Rhetoric, op. cit., pag. 146.

sVéanse las introducciones de Marx y Caplan a sus respectivas ediciones del Ad
Herennium. Un estudio admirable de la difusién del Ad Herennium se encuentra en la
tesis doctoral no publicada de D. E. Grosser, «Studies in the influence of the Rheto-
rica ad Herennium and Cicero’s De inventione», tesis doctoral en filosofia, Cornell
University, 1953. He tenido el privilegio de ver esta tesis en microfilm, por lo que ex-
preso aqui mi agradecimiento.

1 Marx, op. cit., pags. 51y ss. La asociacién del Ad Herennium cont el De inventione
en la traduccién de los manuscritos estd estudiada en la tesis de D. E. Grosser, a la
que he hecho referencia en la nota precedente.

1 Curtius (op. cit., pag. 1563) compara el emparejamiento de las dos retdricas, la
«vieja» y 1a «nueva», con correspondencias similares entre Digestum vetusy Digestum
novum, Metaphysica vetus y nova de Aristoteles, lo que considera que en dltima ins-
tancia fue sugerido por el Viejo y el Nuevo Testamento.

2 Monarchia, 11, cap. 5, donde cota el De inventione, 1, 38, 68; cf. Marx, op. cit., pag. 53.

Lo conocia Lupus de Ferriéres en el siglo Ix; véase C. H. Beeson, «Lupus de Fe-
rriéres as Scribe and Text Critic», Mediaeval Academy of America, 1930, pags. 1y ss.

14Sobre la transmisién del De oratore, véase . E. Sandys, History of Classical Scho-
larship, 1, pags. 648 y ss.; R. Sabbadini, Storia e critica di testi latin, pags. 101 y ss.

15Sobre la transmisién de Quintiliano, véase Sandys, op. cit., I, pags. 655y ss.; Sab-
badini, op. cit., pag. 381; Priscilla S. Boskoff, «Quintilian in the Late Middle Ages», Spe-
culum, XXVII (1952), pags. 71y ss.

5Uno de ellos pudo ser John de Salisbury, cuyo conocimiento de los clasicos era
excepcional y estaba familiarizado con el De oratore de Cicerdn y la Institutio oratoria
de Quintiliano (véase H. Liebeschatz, Mediaeval Humanism in the Life and Writings of
John Salisbury, Warburg Institute, Londres 1950, pags. 88 y ss.). En el Metalogicon (Lib.
1, cap. X1), John de Salisbury examina el «arte» y repite algunas frases empleadas en
las fuentes cldsicas cuando presentan la memoria artificial (cita el De oratorey quizds
también el Ad Herennium), pero no menciona los lugares ni las imagenes ni habla de
sus reglas. En un capitulo posterior (Lib. v, cap. Xi1) dice que la memoria es una par-
te de la prudencia (cita, por supuesto, el De inventione), pero no hay nada en este ca-
pitulo sobre la memoria artificial. La aproximacién a la memoria de John de Salis-
bury me parece diferente de la principal tradicién medieval «Ad-herenniana» y estd
muy préxima a lo que posteriormente serd la vision luliana del arte de la memoria.
El Liber ad memoriam confirmandam de Llull (véanse al respecto las pags. 294y ss.) pa-
rece hacerse eco de algunos elementos de la terminologia del Metalogicon.

7 E. H. Kantorowicz, «<An “Autobiography” of Guido Faba», Mediaeval and Renais-
sance Studies, Warburg Institute, 1 (1943), pags. 261-262.

 Boncompagno, Rhetorica Novissima, A. Gaudentio (ed.), Bibliotheca Turidica Me-
dii Aevi, 11, Bolonia, pag. 255.

1 Ibid., pag. 275.

® Jbid., pags. 275-276.

453



# Ibid., pag. 277.

2 Ibid., pag. 278.

» Ibid., pag. 279.

#Véase R. Davidsohn, Firenze ai tempi di Dante, Florencia 1929, pag. 44.

#Véanse las pags. 116-117, 131-133, 138-140, 145-146 y la lam. 7.

* Alberto Magno, De bono, en Opera omnia, H. Kihle, C. Feckes, B. Geyer, W. Kii-
bel (eds.), Monasterii Westfalorum in aedibus Aschendorff, xxviu (1951), pags. 82y ss.

7 Ibid., pag. 245.

* hid., pags. 245-246.

® [bid., pags. 246-252.

*Punto 3, ibid., pag. 246.

*Punto 8, ibid., pag. 247.

*8Solucion, punto 8, ibid., pag. 250.

*Solucién, punto 7, ibid., loc. cit.

% Punto 10, ibid., 247.

*Solucién, punto 10, ibid., pag. 251.

*Punto 11, ibid., pag. 247.

*Punto 15, ibid., pag. 247.

*®Solucion, punto 15, ibid., pag. 251.

®Punto 12, ibid., pag. 247.

“Solucion, punto 12, ibid., pag. 251.

“Punto 13, ibid., pag. 247.

“Solucién, punto 13, ibid., pag. 251.

#Este ejemplo lo presenta Alberto cuando trata de las intentiones en De anima;
véase "}lberto Magno, Opera omnia, A. Borgnet (ed.), Paris 1890, v, pag. 521.

“Esta es mi deduccién; este ejemplo no lo da Alberto.

“Punto 16, De bono, op. cit., pags. 247-248.

“Solucién, puntos 16 y 18, ibid., pag. 251.

“Punto 17, ibid., pag. 248.

“Alberto usaba un texto en el que en vez de itionem (en el verso que se ha de me-
morizar) se leia uitionem [venganza];y en el que en vez de in aitero loco Aesopum et Cim-
brum subornari ut ad Iphigeniam in Ag nem et Menel — hoc erit «Atridae parant»,

se leia in altero loco Aesopum et Cimbrum subornari vagantem Iphigeniam, hoc erit «Atridae
parant». Las notas de Marx a su edicién del Ad Herennium (pag. 282) ponen de ma-
nifiesto que algunos manuscritos tienen tales lecturas.

*Solucién, punto 17, De bono, op. cit., pg. 251. Cf. Aristételes, Metafisica, 982b, 18-19.

*Punto 20, De bono, op. cit., pig. 248.

* Solucién, punto 20, ibid., pag. 252.

* Jbid., pag. 249. Estas son las primeras palabras de Ia solucién.

»Alberto Magno, De memoria et reminiscentia, Opera omnia, Borgnet (ed.), 1X, pags.
97y ss.

*Para una relacién de la psicologia de las facultades de Alberto, véase M. W.

454

Bundy, The Theory of Imagination in Classical and Mediaeval Thought, University of Illi-
nois Studies, X1 (1927), pags. 187y ss.

* Borgnet, IX, pag. 108.

% Ambas reglas las cita correctamente Alberto en De bono, op. cit., pag. 247.

% Sobre la melancolfa como temperamento de la buena memoria, véase R. Kli-
banskly, E. Panofsky, F. Saxl, Saturn and Melancholy, Nelson, 1964, pags. 69, 337. La de-
finicién originaria la da Alberto en De bono (op. cit., pag. 240): «L.a bondad de la me-
moria se halla en el seco y frio, por lo cual se considera que los melancélicos son los
que tienen mejor memoria». Cf. también Boncompagno sobre melancolia y memo-
ria; véanse pags. 78 y 80.

% Borgnet, X, pig. 117. Sobre Alberto Magno y la «inspirada» melancolia de los
Problemata del pseudo-aristotélico, véase Saturn and Melancholy, pags. 69y ss.

»E. K. Rand, Cicero in the Courtroom of St. Thomas Aquinas, Milwaukee 1946, pags.
72-73.

*Segun la edicién: Tomds de Aquino, In Aristotelis libros De sensu et sensato, De me-
moria et reminiscentia commentarium, R. M. Spiazzi (ed.), Turin-Roma 1949, pags. 85y ss.

o Jbid., pag. 87.

% Ibid., pag. 91. )

% Jhid., pag. 92. Se ha de leer el comentario juntamente con la psicologia expuesta
en el comentario del Aquinate al De anima. El Aquinate usa la traduccién latina de
Aristételes de William Moerbeke, en la cual las afirmaciones de Aristételes son in-
terpretadas como Numgquam sine phantasmate intelligit anima o intelligere non est sine
phantasmate. Una traducci6n al inglés de la traduccién al latin que empleé el Aqui—
nate aparece en Aristotle’s «De anima» with the commentary of St. Thomas Aquinas, trad.
de Kenelm Foster y Sylvester Humphries, Londres 1951.

“Tomas de Aquino, De mem. et rem., op. cit., pag. 93.

® Ibid., pag. 107. Inmediatamente a continuacién de este pasaje, el Aquinate da
una interpretacién del pasaje aristotélico relativo a la transicién de la leche al blan-
co, al aire, al otono (véase pag. 54), que entiende como ilustracién de las leyes de la
asociacién.

%Rand, op. cit., pdg. 26.

% Summa Theologiae, 11, 11, quaestio XLvuL, De partibus Prudentiae.

% Quaestio XLIX, De singulis Prudentiae partibus; articulus 1, Utrum memoria sit pars
Prudentiae.

® Ad Herennium, 111, Xix, 31; véase pag. 23.

" Summa Theologiae, 1, 1, quaestio 1, articulus 9.

" E. Panofsky, Gothic Architecture and Scholasticism, Latrobe, Pensilvania 1951,

pag. 45.

455



Capitulo 1v
La memoria medieval y la formacién de la imagineria

“]acc.>po Ragone, Antificialis memoriae regulae, escrito en 1434. Citado a partir del
manuscrito del British Museum, Additional 10, 438, folio 2 verso.

?Jacobus Publicius, Oratoriae artis epitomata, Venecia 1482 y 1485; ed. de 1485, si
G 4 recto. , e

*]. Romberch, Congestorium artificiose memorie, ed. de Venecia 1533, pag. 8.

* Ibid., pag. 16, etc.

*T. Garzoni, Piazza universale, Venecia 1578, Discorso LX.

°F. Gesualdo, Plutosofia, Padua 1592, pag. 16.

f]ohannes Paepp, Artificiosae memoriae fundamenta ex Aristotele, Cicerone, Thoma
Aquinate, aliisque praestantissimis doctoribus, Lyon 1619. ’

* Lambert Schenkel, Gazophylacium, Estrasburgo 1610, pags. 5, 38, etc. Versién
francesa: Le Magazin de Sciencies, Paris 1623, pags. 180, etc.

*W. Fulwood, The Castel of Memory, Londres 1562, sig. Gv, 3 recto.

”’Greg(.)r von Feinaigle, The New Art of Memory, 3.* ed., Londres 1813, pag. 206.

"'Por ejemplo, H. Hajdu, Das mnemotechnische Schriftum des Mitelalters, Viena, Ams-

te‘rdam, Leipzig 1936, pags. 38 y ss.; Paolo Rossi, Clavis Universalis, Milz’m—Népole; 1960
pags. 12. y ss. Rossi estudia la memoria de Alberto y Tomds en sus Summaey en sus coz
mentarios a AristSteles. Su estudio es el mejor de que disponemos hasta la fecha, pe-
ro no examina las imagines agentes ni suscita la cuestién de cudl era la interpreta(’:i(’)n
que se les daba en la Edad Media.

¥ Muchas de tales colecciones fueron compiladas para uso de predicadores; véa-
?:o{;l’(l;;l:/;’ellgzgi Lexemplum dans la littérature religieuse et didactique du Moyen Age, Paris-

¥Véase G. R. Owst, Preaching in Mediaeval England, Cambridge 1926.

"*Véase A. Dondaine, «La vie et les ceuvres de Jean de San Gimignano», Archivum
Fratrum Praedicatorum, 11 (1939), pag. 164. Esta obra debe de ser posterior a 1’298 ro-
bablem.ente anterior a 1314. Fue enormemente popular (véase ibid., pags. 160;15)5 )

15(j,.lovamni di San Gimignano, Summa de exemplis ac similitudinibus rerum, Lib v1
cap. xlii. Y

’f’ He empleado la edicién de Mildn, 1808. La primera edicién apareci6 en Flo-
reana en 1585. La edicién florentina de 1734, editada por D. M. Manni, de la Acca-
demia della Crusca, influy6 sobre las ediciones posteriores. Véase, mas adelante, la
nota 20. ’

17 1
Pudo ser casi exactamente contemporinea a la Summa de San Gimignano, y no
- )
fue posterior a esta obra.

C estrament antich Vil OPA cil., pa
Bartolomeo da San Concor dl(), Ammaes enti degli chi, 1X, Vi
) 8! ( » pags.

‘ ¥J. L. 47 y Pal. 54, ambos en la Biblioteca Nazionale de Florencia. Cf. Rossi, Clavis
universalis, pags. 16-17, 271-275. ,

456

»E] primero que imprimié el Trattato della memoria artificiale junto con el Amma-
estramenti degli antichi fue Manni en su edicién de 1734. Los editores subsiguientes
continuaron el error de suponer que el Trattato era de Bartolomeo; se imprimi6 de-
tras del Ammaestramenti en todas las ediciones posteriores (en la edicién de Milan,
1808, en las pags. 343-356).

2 a5 dos retéricas (el De inventioney el Ad Herennium) fueron de las primeras obras
clasicas que se tradujeron al italiano. Una traduccién libre de partes de la Retérica Pri-
mera (De inventione) fue realizada por Brunetto Latini, maestro de Dante. Guidotto de
Bologna hizo una versién de la Retérica Segunda (Ad Herennium) entre 1254y 1266 con
el titulo de Fiore di Rettorica. Esta version omite la seccién de la memoria. Pero otra tra-
duccién, también llamada Fiore di Rettorica, la hizo por la misma época Bono Giambo-
ni, y ésta si contiene la seccién de la memoria, que figura al final de la obra.

Respecto a las traducciones italianas de las dos retéricas, véase F. Maggini, I pri-
mi volgan'zzammti dei classici latini, Florencia 1952.

2Ysta es mi sugerencia. Comoquiera que sea, se ha reconecido que la escuela bo-
lofiesa del dictamen influyé de alguna manera en las primeras traducciones de las re-
tGricas; véase Maggini, op. cit., pag. 1.

»Se encuentra separado en ¢l manuscrito vaticano del siglo xv Barb. Lat. 3929,
f. 52, en el que una nota moderna lo atribuye equivocadamente a Brunetto Latini.
Hay mucha confusion en torno a Brunetto Latini y las traducciones de las retdricas.
El hecho es que €l hizo una versién libre del De inventione, aunque no tradujo el Ad
Herennium. Pero sabia de memoria artificial, ya que se refiere a ella en el libro terce-
ro del Trésor: «Memore artificiel que I’en aquiert par insegnement des sages» (B. La-
tini, Li Livres dou Trésor, F.J. Carmody [ed.], Berkeley 1948, pag. 321).

2 Fsta asociacion se encuentra solamente en dos codices, ambos del siglo xv. El
manuscrito mas antiguo del Ammaestramenti (Bibl. Naz., 11, 11, 319, con fecha de 1342)
no contiene el Trattato.

»Véase pag. 88.

% Matteo de’ Corsini, Rosaio della vita, F. Polidori (ed.), Florencia 1845.

7Rl Ars memorie artificialis que se ha de usar para la memorizacién del Rosaio della
vita ha sido impreso por Paolo Rossi, Clavis universalis, pags. 272-275.

#Rossi, Clavis, pag. 272.

»1,0s contenidos del Pal. 54 y del J. I. 47 {que son idénticos, salvo en que al final
del J. 1. 47 se agregan algunas obras de San Bernardo) son los siguientes:

(1) El Rosaio della vita.

(2) El Trattato della memoria artificiale (es decir, la traduccién de Bono Giamboni
de la seccién de la memoria del Ad Herennium).

(3) La «Vida de Jacopone da Todi».

(4) El Ammaestramenti degli antichi.

(5) El Ars memorie artificialis, que comienza «Poi che hauiamo fornito il libro di
leggere resta di potere tenere a mente» y menciona después el Rosaio della vita como

el libro que se ha de recordar.

457



En otros cédices, €l Rosaio della vita se acompana de uno o ambos opiisculos so-

bre la memoria, pero sin el Ammaestramenti (véase, por ejemplo, Riccardiana 1157 y
1159). Otra obra a la que se pudo considerar adecuada para la memorizacién es la
seccion €tica del Trésor de Brunetto Latini. El curioso volumen titulado Ethica d’Aris-
totele, Tidotta, in compendio da ser Brunetto Latini, publicado en Lyon por Jean de Tour-
nes en 1568, fue impreso a partir de un viejo volumen manuscrito, por otra parte per-
dido. Contiene ocho apartados, entre los que estin los siguientes: (1) una Ethica, que
es la traduccidn al italiano de la seccién de ética del Trésor; (4) un fragmento que pa-
rece ser el intento de poner en imdgenes los vicios con los que la Ethica termina; (7)
el Fiore di Rettorica, i. e., 1a traduccién de Bono Giamboni del Ad Herennium, con la sec-
ci6n de la memoria final en una versién muy corrompida.

*Sobre la iconografia de esta pintura, véase N. Rubinstein, «Political Ideas in Sie-
nese Art», Journal of the Warburg an Courtauld Intitutes, XX1 (1958), pags. 198-227.

*'Véanse las pags. 79 y 80.

*Véanse las pags. 116-117, 131-133, 138-140 y 1a lam. 7.

*Johannes Romberch, Congestorium artificiose memorie, ed. de Venecia, 1533, pag. 18.

* L. Dolce, Dialogo nel quale si ragiona del modo di accrescere et conservar la memoria
(1.* ed., 1562), ed. de Venecia, 1586, pag. 15 verso.

*Esto se puede deducir de las similitudes de la prudencia que aparecen en la
Summa de San Gimignano. Espero publicar un estudio sobre esta obra como guia de
la imagineria de la Divina Comedia.

*Beryl Smalley, English Friars and Antiquity in the Early Fourteenth Century, Oxford
1960.

*"Smalley, English Friars, pags. 114-115.

*]. Ridevall, Fulgentius Metaforalis, H. Liebeschiitz (ed.), Leipzig 1926. Cf. J. Sez-
nec, The Survival of the Pagan Gods, trad. B. Sessions, Bollingen Series, 1953, pags.
94-95. )

* Aunque el libro tuvo ocasionalmente ilustraciones (véase Seznec, lim. 30), es-
to no formaba parte del plan original (véase Smalley, pags. 121-123).

“Véase la pag. 87.

* Smalley, pag. 165.

“ Ibid., pags. 174, 178-180.

“F. Saxl, «A Spiritual Encyclopaedia of the Later Middle Ages», Journal of the War-
burg and Courtauld Institutes, v (1942), pag. 102, 1am. 23 a.

“Smalley, pags. 173-174.

* Ibid., pag. 172.

“Biblioteca Nacional de Viena, ms. 2639, f. 33 recio y verso. Respecto a estas mi-
niaturas, que pudieran ser reflejo de un fresco perdido de Padua, véase el estudio
de Julius von Schlosser, «Giusto’s Fresken in Padua und die Vorlaufen der Stanza

della Segnatura», Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen der Allerhichsten Kaiser-
hauses, Xvi1 (1896), pdgs. 19 y ss. Estan relacionadas con las que ilustran un poema
mnemonico sobre las virtudes y las artes liberales de un manuscrito de Chantilly

458

(véase L. Dorez, La canzone delle virtis e delle scienze, Bérgamo 1894). Estin también en
otra copia, en la Biblioteca Nazionale de Florencia, 11, 1, 27. '

7Schlosser sefala (pag. 20) que las inscripciones que hay sobre las figuras regis-
tran las partes de las virtudes tal como se las define en la Summa. :

#Véanse, ademds, las pags. 142-143.

¥ Romberch, Congestorium, pags. 27 versoy 28.

* Ibid., pags. 19 verso'y 20.

s Gesualdo, Plutosofia, pag. 14.

52 Garzoni, Piazza universale, Discorso LX. '

»E. C. Agrippa, De vanitate scientiarum, 1530, cap. X, «De arte memorativa».

sLambert Schenkel, Gazophylacium, Estrasburgo 1610, pag. 27. ]

s En la nota de Diodati al articulo «Mémoire» de la edicién de Lucca, 1767, X, pag.
263. Véase Rossi, Clavis, pag. 294.

% F. Petrarca, Rerum memorandarum libri, G. Billanovich (ed.), Florencia 1943, In-
troduccién, pags. CXXiv-CXXX.

* Ibid., pag. 44

# Ibid., pag. 45.

* Ibid., pag. 60. '

% Aunque el Rerum memorandarum libri es la obra de Petrarca que se l.la de‘ inter-
pretar mds obviamente como un referente a la memoria artificial, es posible sin em-

bargo que otras puedan ser interpretadas de esta manera.

Capitulo v
Los tratados de la memoria

1Las principales obras modernas en las que se ha escrito sobre los tratfldos de la
memoria son: H. Hajdu, Das Mnemotechnische Schriftum des Mittelalters, Viena 193('5;
Ludwig Volkmann, «Ars Memorativa», Jahrbuch der Kunsthistorischen Sammlungen in
Wien, N. F. Sonderheft 30, Viena 1929, pags. 111-203 (nica obra sobre la materia qu?
lleva ilustraciones); Paolo Rossi, «Immagini e memoria locale nei secoli XIv e Xv», Ri-
vista critica di storia della filosofia, Facs. 11 (1958), pags. 149-191, y «La costruzi?ne de?le
immagini nei trattati di memoria artificiale del Rinascimento», en Umfmeszmo e Sfm-
bolismo, E. Castelli (ed.), Padua 1958, pégs. 161-178 (ambos articulos publican e‘n aper.l-
dices algunos tratados de Ars memorativa manuscritos); Paolo Rosslx, Clavis ufuversahs,
Milin 1960 (publica también tratados de Ars memorativa en apéndices y en citas en el

texto). o y
2British Museum, Sloane 3744 y ss., 7 verso9 recto; Fitzwilliam Museum, Cambrid-

ge, McClean Ms. 169 y ss., 254-256. . 3

3] tratado de Lodovico da Pirano ha sido impreso, con una introduccién, por
Baccio Ziliotto, «Frate Lodovico da Pirano e le sue regulae memoriae artificialis», Atii .e
memorie della societd istriana di archeologia e storia patria, XLIX (1937), pags. 189-224. Zi-

459



liotto imprime el tratado a partir de la versién que se encuentra en la Marciana, vi,
274, que no contiene los curiosos diagramas de las hileras de torres que se han de
usar para «multiplicacién de los lugares», que si aparecen en otros manuscritos del
tratado, por ejemplo en el de la Marciana, X1v, 292 y ss., 182y ss., y en el manuscrito
Vaticano Lat. 5.347 y ss., 1 y ss. S6lo el de la Marciana vi, 274, sefala que el autor es
Lodovico da Pirano. Cf. Tocco, Le opere latine di Giordano Bruno, Florencia 1889, pags.
28y ss.; Rossi, Clavis, pags. 31-32. Otro tratado que menciona a Demécrito es el de Lu-
ca Braga, escrito en Padua en 1477, del que hay copia en el British Museum, Addi-
tional 10.438 y ss., 19 y ss. Sin embargo, Braga también menciona a Siménides y a To-
mas de Aquino.

“Existe una traduccion al griego de la seccién de la memoria del Ad Herennium,
que acaso hiciese Maximo Planudes (comienzos del siglo x1v) o Teodoro de Gaza (si-
glo xv). Véase la introduccién de H. Caplan a la edicién Loeb del Ad Herennium, pag.
XXVi.

*Rossi, Clavis, pags. 22-23, cita las reglas de lugares e imagenes de un tratado de la
clase Pater reverende. Las reglas de imdgenes subrayan que las imdgenes han de ser igua-
les a nuestros conocidos. Rossi no cita las listas de objetos de la memoria, de las que
un ejemplo tipico se encuentra empero en el tratado de Pirano, impreso por Ziliotto
en el articulo citado. Otros varios manuscritos que contienen tratados de la clase Pa-
ter reverende podrian anadirse a los mencionados en la nota de Rossi (Clavis, pag. 22).

*Boncompagno, Rhetorica Novissima, A Gaudentio (ed.), Bibliotheca Iuridica Medii
Aevii, 11, Bolonia 1891, pags. 277-278.

’Sobre el tratado de Ragone, véase Rossi, Clavis, pags. 12-22, y el articulo de M. P.
Sheridan, «Jacopo Ragone and his Rules for Artificial Memory», en Manuscripta (pu-
blicado por la St. Louis University Library), 1960, pags. 131 y ss. La copia del tratado
de Ragone que hay en el British Museum (Additional 10.438) contiene el dibujo de
un palacio, que se ha de usar para formar lugares de la memoria.

*Marciana, X1v, 292 y ss., 195 recto-209 recto.

*Marciana, vi, 238 y ss., 1y ss., «De memoria artificiali». Este importante e intere-
sante tratado puede ser anterior al siglo xv, que es la fecha de esta copia. El escritor
hace hincapié en que se ha de usar el arte para meditaciones devotas y consolacio-
nes espirituales; é] usara, dice, en su arte \inicamente «imagenes devotas» e «historias
sacras», no fabulas o «wana phantasmata» (f.1rectoy ss.). Parece que considera las ima-
genes de los santos y sus atributos como imégenes de la memoria que el devoto ha
de memorizar en los loci de la memoria (f. 7 verso).

" Ibid., £. 1 rectoy ss.

" Biblioteca Nacional de Viena, cédice 5.395; véase Volkmann, art. cit., pags. 124-
131, lams. 115-124.

¥ Ibid., pag. 128, lam. 123.

" Ibid., 1am. 113. Ademds de ser (asi se supone) notablemente hermosa y de estar

" coronada, esta dama obedece también a otra regla de la memoria por estar hecha a
semejanza de personas conocidas del practicante de la memoria artificial. La faz de

460

esta imagen de la memoria, dice el escritor del tratado, puede ser rc?cordada c.omo
«Margarita, Dorotea, Apolonia, Lucia, Anastasia, Inés, Benigna, Bea.tnz, u otra virgen
cualquiera que conozcas, como Ana, Marta, Maria, Isabel, etc.». Ibid., pag. 130. Una
de las figuras masculinas (Iim. 116) lleva el rétulo de «<Hermano Otelo», que se pue-
de presumir era inquilino del monasterio, jal que uno de sus colegas emplea en su
sistema de la memoria!

" [bid., lam. 119.

15Segunda edicién, Venecia 1485.

16Edicién de Venecia, 1485, Sig. G 8 recto. Cf. Rossi, Clavis, pag. 38.

v Br. Mus., Additional 28.805; cf. Volkmann, pigs. 145 y ss.

¥ Uno de los diagramas de la memoria del monje inglés (reproducido por Volk-
mann, lam. 145) es probablemente maégico.

8Entre éstos estan los de Bolonia, 1492; Colonia, 1506, 1608; Venecia, 1526, 1533;
Viena, 1541, 1600; Vicenza, 1600.

»] a traduccién al inglés es de Robert Copland, The Art of Memory that is otherwise
called the Phoenix, Londres, c. 1548. Véase infra, pag. 313.

2 Gregor Reisch, Margarita philosophica, primera edicion, 1496; postenormente,
otras muchas ediciones. El arte de la memoria de Pedro de Ravena esti en el Lib. m,

3

Tract. 11, cap. XXIII
2(f, Rossi, Clavis, pag. 27, nota. A las copias manuscritas de la obra de Ravena

que menciona Rossi se pueden agregar las de Vat. Lat. 5.347, f. 60, y de Paris, Lat.
8.747, f. 1. . . o

5 Petrus Tommai (Pedro de Ravena), Phoenix, ed. de Venecia 1491, sigs. b iii-b iv.

H Ibid., sig. c iii recto. .

= Posibles ejemplos son Jodocus Weczdorff, Ars memorandi nova secretissima, c. 1600,
y Nicolas Simon aus Weida, Ludus artificialis oblivionis, Leipzig 1510. Volkmann fe.pro-
duce (ldms. 168-171) frontispicios y diagramas de estas obras fuertemente magicas.

» Utilizo la edicién de Venecia 1533. Se puede estudiar més agradablemente a
Romberch en la traduccién al italiano de Lodovico Dolce, respecto a la cual véanse
pdgs. 186-187 y pag. 117.

7 Romberch, pags. 2 verso, 12 verso, 14 recto, 20 recto, 26 verso, €tc.

% Ibid., pags. 17 rectoy ss., 31 rectoy ss.

® Ibid., pag. 18 rectoy verso. Véase pag. 116.

® [bid., pags. 25 rectoy ss.

* Ibid., pag. 33 verso.

* Ibid., pags. 35 rectoy ss.

® Ibid., pag. 28 verso.

* Ibid., pags. 39 versoy ss. . o

»Boncompagno, Rhetorica novissima, op. cit., pag. 278, «De alphabeto imaginario».

%E] alfabeto de «objetos» de Publicio en el que se basa uno de los de Romberch
lo reproduce Volkmann, 1dm. 146. . y

9Volkmann, ldms. 146-147, 150-151, 179-188, 194, 198. Habia otro dispositivo para

461



formar imdgenes de nimeros a partir de objetos; Volkmann, ldms. 183-185, 188, 194

reproduce ejemplos de Romberch, Rossellius y Porta. o
*Cosmas Rossellius, Thesaurus artificiosae memoriae, Venecia 1579, pag. 119 verso
*Petrus Tommai (Pedro de Ravena), Phoenix, op. cit., sig. ¢ i recto. .
“Romberch, pigs. 82 verso83 recto.

‘ *'8i Romberch hubiese compuesto su propio alfabeto de «pdjaros», la A habria
sido un Anser (véase lam. 6 b); sin embargo, en el texto (pag. 83 recto) sc’e afirma que
el ave que estd en el brazo de la Gramatica es un Agquila. !

“Romberch, pag. 84 recto.
* Ibid., pag. 81 recto.

s

“Rossellius, Thesaurus, pag. 2 verso.
* Ibid., Pag. 33 recto.
“ Ibid., pag. 22 verso.
“El cédice de Viena 5.393, citado por Volkmann, pdg. 130.
. j‘“Ha c‘luedado establecido que el autor de este libro, Francesco Colonna, era do-
T;x;;z,l\;e;s; .M. T. Casella y G. Pozzi, Francesco Colonna, Biografia e Opere, Padua 1959,
“ De vanitate scientiarum, cap. X.
50l?aphael Regius, Ducenta problemata in totidem institutionis oratoriae Quintiliani de-
pmva.tzones, Venecia 1491. Va incluido un ensayo sobre «Utrum ars rhetorica ad He-
renmuw Ciceroni falso inscribatur». Cf. la introduccién de Marx a su edicién del Ad
Herennium, pag. Ixi. Cornificio ha sido frecuente candidato a la autoria, cosa que aho-
ra no se acepta; véase la introduccién de Caplan a la edicién Loeb, pdgs. ix y ss.
L. Valla, Opera, ed. de Basilea 1540, pag. 510; cf. Marx, loc. cit.; Caplan, loc. cit
**Véase pag. 75. o
*Romberch, pags. 26 verso, 44 recto, etc.
**Rossellius, prefacio, pag. 1 verso, etc.
*G. Bruno, Opere latine, 11 (i), pag. 251.
% Literary Remains of Albrecht Diirer, W. M. Conway (ed.), Cambridge 1899 pags. 54
55 (carta con fecha de septiembre, 1506). Debo esta referencia a O. Kurz. P
"Erasmo, De ratione studii, 1512 (en la edicién Froben de las Opera, 1540, 1, pa
466). Cf. Hajdu, pag. 116; Rossi, Clavis, pag. 3. No hace falta decir que Erasm(; e,sgt:ga.
muy en contra de todos los atajos mégicos que se le pudiesen dar a la memoria, con-
tra la cual amonesta a su ahijado en el Coloquio sobre Ars notoria; véase The Coll:) uies
of Erasmus, trad. de Craig R. Thompson, Chicago University Press, 1965, pags. 45851461.

5 .
) F. Melanchton, Rhetorica elementa, Venecia 1534, pag. 4 verso. Cf. Rossi, Clavis
pag. 89. ’ ,

462

Capitulo vI
La memoria renacentista:
el Teatro de la Memoria de Giulio Camillo

1El arte de la memoria entra ahora en una fase en la que recibe las influencias
ocultistas del Renacimiento. He bosquejado la tradicién hermético-cabalista del Re-
nacimiento, desde Marsilio Ficino y Pico della Mirandola hasta la aparicién de Bru-
no, en los primeros diez capitulos de mi libro Giordano Bruno and the Hermetic Trads-
tion, Londres y Chicago 1964. Aunque en ese libro no se menciona a Camillo, se
suministra en él el trasfondo de las perspectivas que se expresan en su Teatro de la
Memoria. A partir de ahora y en adelante nos referiremos a €l con la abreviatura
G. B. and H. T. Un estudio mds amplio de la magia de Ficino y de las bases que tie-
ne en el Asclepius hermético se encontrard en D. P Walker, Spiritual and Demonic Ma-
gic from Ficino to Campanella, Warburg Institute, Londres 1958; de aqui en adelante nos
referiremos a €I con la abreviatura de Walker, Magic. La mejor traduccién moderna
de los tratados herméticos que usa Camillo es la de A. D. Nock y A. J. Festugiére, Cor-
pus Hermeticum, Paris 1945 y 1954.

*Esta afirmacion, que aparece en el articulo «Delminio, Giulio Camillo» de 1a En-
ciclopedia italiana, no es una exageracion.

3Dos memorias sobre Camillo se publicaron en el siglo xvii: F. Altani di Salvaro-
lo, <Memorie intorno alla vita ed opere di G. Camillo Delminio», en Nuova raccolta
d'opuscoli scientifici e filologici, A. Calogiera y F. Mandelli (eds.), Venecia 1755-1784, vol.
xxit; G. G. Liruti, Notizie delle vite ed opere. ... da letterati del Friuli, Venecia 1760, vol. 111, pags,
69y ss.; cf. también Tiraboschi, Storia della letteratura italiana, Vil (4), pags. 1.513 y ss.

E. Garin en Testi umanistici sulla retorica, Roma-Milan 1953, pags. 32-35; R. Bern-
heimer, «Theatrum Mundi», A7t Bulletin, XXVl (1956), pags. 225-231; Walker, Magic,
1958, pags. 141-142; F. Secret}; «Les cheminements de la Kabbale a la Renaissance; le
Théatre du Monde de Giulio Camillo Delminio et son influence», Rivista critica di sto-
ria della filosofia, XIv (1959), pags. 418436 (véase también el libro de F. Secret Les Kab-
balistes Chrétiens de la Renaissance, Paris 1964, pags. 186, 291, 302, 310, 314, 318); Paolo
Rossi, «Studi sul lullismo e sull’arte della memoria: I teatri del mondo e il lullismo di
Giordano Bruno», Rivista critica di storia della filosofia, XIv (1959), pags. 28-59; Paolo
Rossi, Clavis universalis, Mildn 1960, pags. 96-100. En una conferencia que pronuncié
en el Warburg Institute en enero de 1955, mostré una diapositiva del plano del Tea-
tro de Camillo que se reproduce en este libro, y fue comparado con los sistemas de
la memoria de Bruno, Campanella y Fludd.

sLiruti, pdg. 120.

¢Erasmo, Epistolae, P. S. Allen (ed.) y otros, 1X, pag. 479.

7 Ibid., X, pags. 29-30.

*Un resumen de lo que se conoce de los pasos de Camillo se encuentra en la
nota a Erasmo, Epist., IX, pag. 479.

9R. C. Christie, Etienne Dolet, Londres 1880, pag. 142.

463



10 & 1 3
Vease.l’a nota a Erasmo, Epist., 1X, pag. 475. Las citas de Viglius que Cousin to-
ma en relacién con el Teatro se encuentran en Cognati opera, Basilea 1562, 1, pags. 217
218, 302-304, 317-319. Cf. también Secret, art. cit., pag. 420. R
"'Liruti, pag. 129.
2 G. Betussi, Il Raverta, Venecia 1544; G. Zonta (ed.), Bari 1912 pag. 133
#Véase pdg. 176. ’ o
" G. Muzio, Lettere, Florencia 1590, pdgs. 66 y ss.; cf. Liruti, pags. 94y ss
* Epist., X, pg. 226. T
“Muzio, Lettere, pags. 67y ss.; cf. Liruti, loc. cit.
"Bartolomeo Taegio, La Villa, Mildn 1559, pag. 71.
*“Tiraboschi, vii (4), pag. 1.523. -
19 1
. El autor de este prefacio, L. Dominichi, dice que publica esta descripcion del
ea;ro «non ;.)otendom anchora scoprire la macchina intera di si superbo edificio»
G. Camillo, Tutte le opere, Venecia 1552; prefacio de Ludovico Dolce. Se publi-
caron por lo menos otras nueve ediciones de Tutte le opere entre los afios 1554 y 1584
toda ellas e:n Venecia. Véase C. W. E. Leigh, Catalogue of the Christie Collection, Man:
chester University Press, 1915, pags. 79-80. ,
* Liruti, pag. 126.
#]. M. Toscanus, Peplus italiae, Paris 1578, pag. 85.
®G. B. and H. T, pags. 84y ss.
" . . S
N Muzio, Lettere, pag. 73; Liruti, pag. 104; Tiraboschi, op. cit., pag. 1.522.
Las referencias de paginas que respecto a L Idea del Theatro se hallan en este ca-

pitulo proceden de la edicién florentina. LIdea de
. i Theat ié
las ediciones de Tutte le opere. P apaece ambién e tods

* L'Idea del Theatro, pag. 14.

2’V1Eruvio, De architectura, lib. v, cap. 6. En el plano del Teatro de Camillo hemo:
dac}(? mds anchura a la pasarela central. Camillo no afirma que haya de ser asi ,
e.sta Justificado segiin los diseios de teatros antiguos. L. B. Alberti en De re aedi o
ria (Lib. v1IL, cap. 7) llama via regia a la pasarela central y mds ancha et

*Véanse ademds pags. 193-194. .

* Lldea del Theatro, pig. 9.

* Ibid., pags. 10-11.

* Ibid., pag. 11.

‘ 32 Ibzdh,. pag. 17. Cf. Homero, lliada, 1, 423-425. Camillo podia tener en el pensa-
n}lento la interpretacién que da del mito Macrobio, segun la cual los dioses uieacu-
dieron con Jiipiter al banquete de Océano eran los planetas. Véase Macr(?bio C
mentario al suefio de Escipion, Columbia 1952, pag. 218. o

* L'Idea del Theatro, pag. 29. Cf. Homero, Odisea, X111, 102 y ss. La interpretacién se-

guin la cual Ia Cueva de las Ninfas a
. parece como la mezcla de los el i
Porfirio, De antro nympharum. o clomenton derivde

* L'ldea del Theatro, pag. 53.
*Hesiodo, El escudo de Hércules, 230.

464

% [ Idea del Theatro, pag. 62.

¥ Ibid., pag. 67.

% Ibid., pag. 68.

® Jbid., pag. 76.

* Ibid., pag. 79 (en el texto estd numerado equivocadamente como 71).

* Jbid., pag. 81.

“Homero, lliada, 18 y ss. La antigiiedad interpret6 esta imagen como alegoria de
los cuatro elementos; los dos pesos atados a los pies de Juno eran los dos elementos
pesados, la tierra y el agua; la propia juno era el aire; Japiter era el aire mas elevado
y ardiente, o éter. Véase F. Buffiére, Les mythes d’Homére et la pensée grecque, Paris 1956,
pag. 43.

 Respecto a asociaciones y caracteristicas saturnianas, véase Saturn and Melan-
choly, de R. Klibansky, E. Panofsky, F. Saxl, Londres 1964.

#Fste es el simbolo del tiempo, va asociado a Serapis y lo describe Macrobio; cf.
E. Panofsky, «Signum Triciput: Ein Hellenistisches Kultsymbol in der Kunst der Re-
naissance», en Hercules am Scheidewege, Berlin 1930, pags. 1-35.

* I.’Idea del Theatro, pags. 11-12.

©Véase pag. 265. ,

“Véase G. B. and H. T., pags. 6y ss.

* I Idea del Theatro, pag. 10. El pasaje va citado segiin la traduccién al latin de Fi-
cino (Ficino, Opera, ed. Basilea 1576, pag. 1.837).

# Citado segtn la traduccién dada en G. B. and H. T., pag. 23.

% J.’Idea del Theatro, pag. 53.

31 Ibid., loc. cil.

2 Cita del Corpus Hermeticum. XI1, «Sobre el intelecto comin», en L7dea del Thea-
tro, pag. 51.

»Se puede presumir que ha hecho la ascensién gnéstica a través de las esferas
hasta llegar a su origen divino. Segiin Macrobio, las almas descienden por Céncer,
donde beben Ia copa del olvido del mundo superior, y vuelven a ascender al mundo
superior por Capricornio. Véase el plano del Teatro, serie de Saturno, grada de las
Gorgonas, «Muchacha ascendiendo por Capricornio»; y serie de la Luna, grada de
las Gorgonas, «Muchacha bebiendo la copa de Baco».

51 ’Idea del Theatro, pag. 13.
»Secret, art. cit., pag. 422; y Egidio da Viterbo, Scechina et Libellus de litteris hebraicis,

F. Secret (ed.), Roma 1959, I, Introduccién, pag. 13. Otros miembros del circulo del
cardenal Egidio da Viterbo, que estaba profundamente interesado en los estudios ca-
balisticos, fueron Francesco Giorgi, autor del De harmonia mundi, y Annius de Viterbo.

5 1.’Idea del Theatro, pags. 56-57; cf. Zohar, 1, 206a; 11, 141b; 111, 70b, y G. G. Scholem,
Major Trends in Jewish Mysticism, Jerusalén 1941, pags. 236-237.

5" Camillo, Tutte le opere, ed. de Venecia 1552, pags. 42-43.

5 Pico della Mirandola, De hominis dignitate, E. Garin (ed.), Florencia 1942, pags.

157, 159.

465



® L’ldea del Theatro, pags. 89.

*Sobre la magia de Ficino, véase Walker, Magic, pags. 30y ss.; Yates, G. B. and
H. T, pags. 62y ss.

®Ficino, Opera, ed. cit., pags. 965-975; véase también De lumine, ibid., pags. 976-986;
ycf. G. B. and H. T., pags. 120, 153. ,

** L'Idea del Theatro, pag. 39. El «Gallo y el Leén» se lo pudo sugerir el De sacra et
magia de Proclo, en el que se afirma que de estas dos criaturas solares el gallo es Ia
mis solar por cuanto canta himnos al sol naciente. Cf. Walker, Magic, pag. 37, nota 2.
Con el gallo se alude posiblemente al rey de Francia. Cf. Bruno sobre el francés ga-
llo solar, citado en G. B. and H. T., pag. 202.

*G. B. and H. T., pag. 154.

* Ibid., pags. 155, 208-211.

* L'Idea del Theatro, pag. 38, en la que se cita Corpus Hermeticum, X1,

*Cf. G. B. and H. T., pigs. 241-243. Bruno cita el mismo pasaje del Corpus Her-

meticum X1l cuando argumenta en la Cena de le ceneri a favor del movimiento de la tie-
rra.

“Cf. G. B. and H. T., pags. 7y ss.

* L’ldea del Theatro, pags. 20-21.

®Cf. G. B. and H. T, pégs. 49y ss.

Cf. Walker, Magic, pags. 1-24 y passim.

"Cf. G. B. and H. T., pags. 75-16.

" Giulio Camillo, Discorso in materia del suo Teatro, en Tutte le opere, ed. cit., pag. 33.

®Citadoen G. B. and H T, pag. 37.

" Pietro Passi, Della magic’arte, ouero della Magia Naturale, Venecia 1614, pag. 21. Cf.
Secret, art. cit., pags. 429430. Uno se pregunta si el excéntrico escultor aleman del si-
glo ).(vm F. X. Messerschmidt, que combiné un intenso culto religioso a Hermes Tris-
megistos con el estudio intenso de un «viejo libro italiano» sobre la proporcién (véa-
se R. y M. Wittkower, Born under Saturn, Londres 1963, pags. 126 y ss.), habria recogido
alguna tradicién que procediese de las academias venecianas.

Capitulo v
El Teatro de Camillio
y €l Renacimiento veneciano

'Ficino, Opere, ed. cit., pag. 616; P. O. Kristeller, Supplementum Ficinianum, Floren-
cia 1987, 1, pag. 39. : ,

*Véase G. B. and H. T, pags. 73 y ss.

*Respecto a las diferentes interpretaciones de las Tres Gracias de Ficino, véase E.
H. Gombrich, «Botticelli’s Mythologies: A Study in the Neoplatonic Symbolism of his
Gircle», Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, vin (1945), pags. 32y ss.

‘Pico dclla Mirandol.a, De hominis dignitate, ed. cit., pag. 102.

466

5Respecto al fopos teatral, véase E. R. Curtius, European Literature in the Latin Midd-
le Ages, Londres 1953, pags. 188 y ss.

°Segtin sugiere Secret, art. cit., pag. 427.

7 Altani di Salvarolo, pag. 266.

*L. Dolce, Dialogo nel quale si ragiona del modo di accrescere et conservar la memoria,
Venecia 1562 (también 1575, 1586).

®Véase pag. 117.

“Dolce, Dialogo, pag. 86 recto.

!'Véase pag. 50.

2Rossellius, Thesaurus, pag. 113 recto.

¥ Otra edicién, Vicenza 1600.

““Hay un poema latino de Camillo dedicado a Bembo en el que se menciona el
Teatro; se encuentra en el manuscrito de Paris, Lat. 8.139, item 20. Para referencias so-
bre Camillo y Bembo, véase Liruti, pags. 79, 81.

1*Véase Erasmo, Epistolae, 1X, 368, 391, 398, 406, 442; X, 54, 98, 125, 130, etc.; y cf.
Christie, Etienne Dolet, pags. 194 y ss. »

Liruti, pag. 78.

7 Respecto a la academia de Paolini, las Hebdomades, y las menciones sobre los
tiempos posteriores del Teatro de Camillo, véase Walker, Magic, pags. 126-144, 183-185.

8 [bid., pag. 126. ‘

9E_ Paolini, Hebdomades, Venecia 1589, pags. 313-314. En relacién con estos siete
angeles y potencias, Paolini alude al De septem secunda deis de Trithemius, que es un
tratado sobre «Cibala prictica», o conjuros. )

wWalker, Magic, pags. 139-140. Walker sugiere que el interés de Paolini por las sie-
te formas de la buena oratoria lo apoyaba Hermégenes (el escritor griego de retéri-
ca del siglo 1 d. C.) y estaba probablemente conectado con la mistica del «siete». Ca- -
millo habfa estado también interesado en Hermogenes; véase el Discorso di M. Giulio
Camillo sopra Hermogene, en Tuite le opere, ed. cit., 11, pags. 77y ss.

Paolini hace la observacién de que J. C. Scaligero creia en las siete formas de Her-
mogenes y las mostré «quasi in Theatrum» (FHebdomades, pag. 24). Ignoro a qué obra
de Scaligero se refiere, pero la observacion puede sugerir que Paolini vio al oponen-
te de Erasmo dentro de la escuela mistica de los «sietes» en retérica y en memoria. .

* Hebdomades, pag. 27, cita L’ldea del Theatro, pag. 14; cf. Walker, pig. 141.

2Prefacio de Patrizi al Discorso de Camillo sobre Hermégenes (Tutte le opere, ed. cit.,
11, pig. 74). Patrizi elogia también a Camillo en su propia Retorica (1562). Respecto a
Camillo y Patrizi, véase E. Garin, Testi umanistici sulla retorica, Roma-Milan 1953, pigs.
32-35. ‘ '

3 Orlando furioso, XLVI, 12. _

*Torquato Tasso, La Cavaletta, overo de la poesia toscana (Dialoghi, E. Raimondi
[ed.], Florencia 1958, 1, pags. 661-663).

=G, Ruscelli, Imprese illustri, ed. de Venecia 1572, pégs. 209 y ss. Ruscelli afirma
que conocié a Camillo (Trattato del modo di comporre in versi nella lingua italiana, Ve-

467



necia 1594, pdg. 14). Otro discipulo de Camillo fue Alessandro Farra, cuyo Settenario
della humana riduttione, Venecia 1571, contiene un estudio de la filosofia de la impresa.

% Achilles Bocchius, Symbolicarum quaestionum. .. libri quinque, Bolonia 1555, pag.
cxxxviii. Uno de los simbolos va dedicado a Camillo.

La Monas Hieroglyphica de John Dee (Amberes 1563) s un simbolo compuesto de
los siete planetas, basado en el cardcter de Mercurio, y se mueve en un plano similar
al simbolo bocchiano de Mercurio y a su candelabro de siete brazos. De esta mane-
ra, posteriormente, Jacob B6hme meditard herméticamente en las siete formas de su
alquimia espiritual.

Vitruvio, De architectura, Lib. v, cap. 6.

BVitruvio, De architectura cum commentariis Danielis Barbari, ed. de Venecia 1567,
pag. 188.

*Véase R. Wittkower, Architectural Principles in the Age of Humanism, Warburg Ins-
titute, Londres 1949, pag. 59.

*Véase H. Leclerc, Les origines italiennes de Uarchitecture thédtrale moderne, Paris
1946, pags. 51 y ss.; R. Klein y H. Zerner, «Vitruve et le théitre de la Renaissance ita-
lienne», en Le Lieu thédtral a la Renaissance,j.]acquot (ed.), Centre National de la Re-
cherche Scientifique, Paris 1964, pags. 49-60.

Capitulo vix
El lulismo como arte de la memoria

' «The Art of Ramon Lull: An Approach to it through Lull’s Theory of the Ele-
ments», Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, XVil (1964), pags. 115-173; «Ra-
mon Lull and John Scotus Erigena», ibid., xxui (1960), pégs. 1-44. En lo sucesivo ha-
remos referencia a estos articulos con las siglas «The Art of R. L.» y «R. L. and S. E.».

*Véase «The Art of R. L.», pdg. 162; y T. y J. Carreras y Artau, Historia de la filoso-
fia espariola, Madrid 1939, 1943, 1, pags. 534 y ss. Las definiciones que da Agustin de las
tres potencias del alma en relacién con la Trinidad aparecen en su De trinitate.

‘Al menos en tres ocasiones Llull asisti6 al capitulo general de los dominicos, con
la esperanza de interesar a la Orden en su arte; véase E. A. Peers, Ramon Lull, A Bio-
graphy, Londres 1929, pags. 153, 159, 192, 208.

*Llull no usa nunca la voz «Idea» en relacién con sus Divinos Nombres o digni-
dades, sino que es Escoto quien identifica las Ideas plat6nicas con los creativos Nom-
bres; véase «R. L. and S. E.», pag. 7.

*Véase «R. L. and S. E.», pags. 6y ss.

*Véase G. G. Scholem, Major Trends in Jewish Mysticism, Jerusalén 1941 (2.2 ed.,
Nueva York 1942). La Cabala espaiiola en tiempos de Llull se basaba en los diez Sefi-
rotas y en las veintid6s letras del alefato hebreo. Los Sefirotas son «los diez Nombres
mas comunes de Dios, e integrados forman el Gran Nombre de Dios» (Scholem, pag.
210). Son «los creativos Nombres que Dios hizo entrar en el mundo» (ibid., pag. 212).

468

La otra base de la Cabala, el alefato hebreo, contiene también los Nombres de Dios.
El judio espafol Abraham Abulafia fue contempordneo de Llull y adepto de la cien-
cia cabalista de la combinacién de las letras hebreas. Se combinaban entre si en in-
terminables series de permutaciones y combinaciones que pueden parecer sin senti-
do actualmente, pero no a Abulafia, que acepta la doctrina cabalista del lenguaje
divino como sustancia de la realidad (ébid., pag. 131).

"Véase M. Asin Palacios, Abenmassara y su escuela, Madrid 1914, y El Islam cristiani-
zado, Madrid 1931.

® History of Magic and Experimental Science, 11, pag. 865. Respecto a ilustraciones de
los tipos de rotae cosmolégicas que sugieren las figuras de Llull, véase H. Bober, «An
illustrated mediaeval school-book of Bede’s De natura rerum», Journal of the Walters Art
Gallery, X1X-XX (1956-1957), pags. 65-97.

9Véase «The Art of R. L.», pags. 118 y ss.

1 Ibid., pags. 115y ss.

U Ibid., pags. 158-159.

2Véase «R. L. and S. E.». En este articulo no he logrado identificar los canales
por los que realmente pudo llegarle a Liull algiin conocimiento del sistema de Es-
coto, aunque sugeria que Honorius Augustoduniensis pudiese ser uno de los inter-
mediarios.

Los esquemas triddicos o correlativos del arte los ha estudiado R. D. F. Pring-
Mill, «<The Trinitarian World Picture of Ramon Lull», Romanistisches Jahrbuch, vi
(1955-1956), pags. 229-256. También hay correlativismo en el sistema de Escoto; véase
«R. L. and S. E.», pags. 23 y ss.

4 Arbre de ciencia, en Ramén Llull, Obres Essencials, Barcelona 1957, 1, pag. 829 (la
versién catalana de esta obra es mis accesible que la latina, por cuanto estd publica-
da en Obres Essencials); citado en «The Art of R. L.», pags. 150-151.

5 Libri contemplationis in Deum, en R. Lull, Opera omnia, Mainz 1721-1742, X, pig.
530.

1 Arbre de ciencia, en Obres essencials, 1, pag. 619.

7Esta trilogia no ha sido publicada. El manuscrito del De memoria que he leido
estd en Paris, Bibliothéque Nationale, Lat. 16.116. Paolo Rossi hace algunas otras ci-
tas de esta obra en «The Legacy of Ramon Lull in Sixteenth-Century Thought», Me-
diaeval and Renaissance Studies, Warburg Institute, v (1961), pags. 199-202. Otra obra
«Arbol» en la que se estudia la memoria es el Arbre de filosofia desiderat (publicado en
la edicién de Palma de las Obres de Llull, xvi1 [1933], ed. S. Galmes, pags. 399-507). Se
dice que esta obra de Llull es también una muestra de una proyectada ars memorati-
va; de nuevo aqui el arte de la memoria consiste en memorizar los procedimientos
del arte. Cf. Carreras y Artau, I, pags. 534-539; Rossi, Clavis universalis, pags. 64y ss.

“Véase «The Art of R. L.», pags. 151-154.

©Véase «R. L. and S. E.», pdgs. 39-40; E. Colomer, Nikolaus von Kues und Raimund
Lull, Berlin 1961.

®Véase «The Art of R. L.», pags. 118-132.

469



*J. Ruysschaert ha publicado pruebas de la difusién de Llull en el entorno de Fi-
cino, «Nouvelles recherches au sujet de la bibliothéque de Pier Leoni, médecin de
Laurent le Magnifique», Académie Royale de Belgique, Bulletin de la Classe des Lettres et des
Sciences Morales et Politiques, quinta época, XLVI (1960), pégs. 37-65. Parece que el mé-
dico de Lorenzo de’ Medici tenia un considerable niimero de manuscritos de Llull
en su biblioteca.

®Bruno, Medicina Lulliana (Op. lat., 1, pags. 569-633). Esta obra se basa en el lu-
liano Liber de regionibus sanitatis et infirmitatis, cuya figura giratoria Bruno elabora.
Véase «The Art of R. L.», pag. 167. En el prefacio al De lampade combinatoria lulliana

(Op. lat., 1, ii, pag. 234), Bruno declara que Paracelso tomé de Llull su medicina.

#Pico della Mirandola, Opera omnia, Basilea 1572, pag. 180; cf. G. G. Scholem, «Zur
Geschichte der Anfange der christlichen Kabbala», en Essays presented to L. Baeck, Lon-
dres 1954, pag. 164; Yates, G. B. and H. T, pags. 94-96.

#Véase Carreras y Artau, 11, pag. 201.

*Véase P. O. Kristeller, «Giovanni Pico della Mirandola and his Sources», L’Opera
e il Pensiero di Giovanni Pico della Mirandola, Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimen-
to, Florencia 1965, 1, pag. 75; M. Batllori, «Pico e il lullismo italiano», #id., 1, pag. 9.

*Sobre la alquimia pseudoluliana, véase F. Sherwood Taylor, The Alchemists, Lon-
dres 1951, pags. 110 y ss.

“Véase «The Art of R. L.», pags. 131-132; «R. L. and S. E.», pags. 40-41.

*El In Rhetoricen Isagoge, cuya primera edicién aparecié en Paris en 1515, es atri-
buido, en la portada, a «el divino e iluminado eremita Raymundus Lullus». Real-
mente su autor fue Remigius Rufus, discipulo de Bernardo de Lavinheta, que ense-
Naba lulismo en la Sorbona. Véanse Carreras y Artau, 11, pags. 214 y ss.; Rossi, «The
Legacy of Ramon Lull in Sixteenth-Century Thought», pags. 192-194. La obra contie-
ne al final un ejemplo de oracién que abarca misticamente el universo entero y la en-
ciclopedia de todas las ciencias.

¥ Se conocen cinco manuscritos del Liber ad memoriam confirmandam; dos en Mu-
nich (Clm. 10.593, f. 1-4; e tbid., f. 218-221); uno en Roma (Vat. lat. 5.347, f. 68-74); uno
en Milin (Ambrosiana, 1, 153 inf. f. 35-40); y uno en Paris (B. N. Lat. 17.820, f. 437-444).
Quiero expresar aqui mi agradecimiento al Dr. Stegmuller por haberme suministra-
do fotocopias de los manuscritos de Munich y el Vaticano.

El Liber ad memoriam confirmandam lo publicé Paolo Rossi en 1960 como apéndice
a su Clavis universalis, pags. 261-270. El texto de Rossi no es del todo satisfactorio por
cuanto emple6 sélo tres de los manuscritos que se conocen. Con todo, es muy pro-
vechoso que haya hecho disponible un texto provisional. Rossi estudia esta obra en
Clavis universalis, pags. 70-74; y en «The Legacy of R. L.», pags. 203-206.

*Los cinco manuscritos fueron leidos «in monasterio Sancti Dominici», cosa que
Rossi acepta (Clavis, pag. 267). Es sabido empero que Llull no se instalé en el con-
vento de los dominicos de Pisa sino en el convento cisterciense de San Donnino. En
los manuscritos mds viejos de las obras que Liull escribi6 en Pisa figura «S. Donnini»
como casa en la que los escribi6, lo que copistas posteriores corrompieron interpre-

470

i

tando «Dominici». Véase J. Tarré, «Los cddices lulianos de la Biblioteca Nacional
de Paris», Analecta Sacra Tarraconensia, XIv (1941), pag. 162. (Debo esta referencia a
J. Hillgarth.)

* Venio igitur... ad memoriam quae quidem secundum Antiquos in capite de memoria alia
est naturalis alia est artificialis. Cuatro de los cinco manuscritos dicen «in capite de me-
moria», por tanto no se deberia relegar al papel de mera nota en calidad de varian-
te que sblo se encuentra en el manuscrito de Paris (Rossi, Clavis, pag. 265).

2 Rossi, Clavis, pag. 265.

%yt habetur in libro de memoria et reminiscentia per saepissimam reiterationem firmiter
confirmatur (Rossi, ibid., loc. cit.). Una referencia especifica al De memoria el reminiscen-
tia aparece en cuatro de los manuscritos; sélo uno de ellos (el manuscrito de la Am-
brosiana) la omite. Las afirmaciones de Rossi al respecto en «The Legacy of R. L.»,
pag. 205, son confusas.

#Véanse pags. 94-96.

*Véanse pags. 109y ss.

% Vida coetania, en R. Llull, Obres essencials, 1, pdg. 43. Se cita esta historia, traduci-
da al inglés, en Peers, Ramon Lull, pags. 236-238. Pertenece a un periodo de la vida de
Llull anterior a su estancia en Pisa.

% Bernardo de Lavinheta, Explanatio compendiosaque applicatio artis Raymundi Lulli,
Lyon 1523; citado a partir de la 2.* edicién en B. de Lavinheta, Opera omnia quibus tra-
dudit Artis Ray di Lullii compendi explicationem, H. Alsted (ed.), Colonia 1612, pags.
653-656. Véase Carreras y Artau, 1I, pags. 210y ss.; C. Vasoli, «<Umanesimo e Simbologia
nei primi scritti Lulliani e mnemotecnici del Bruno», en Umanesimo e simbolismo, E. Cas-
telli (ed.), Padua 1958, pags. 258-260; Rossi, «The Legacy of R. L.», pags. 207-210.

% Cerca del comienzo del tratado se le dice al lector que «vaya al quinto asunto de-
signado por B C D en el libro de los siete planetas (in libro septem planetarum) donde
tratamos sobre cosas milagrosas y podrés conseguir conocimientos sobre toda entidad
natural». Y en el diltimo pérrafo se lleva en dos ocasiones de nuevo al lector al libro de
los siete planetas, diciéndole que contiene la integra llave de la memoria (Rossi, Cla-

vis, pags. 262, 266-267). Estas tres referencias al Liber planetarum se hallan en los cinco
manuscritos. Rossi ha sugerido («The Legacy of R. L.», pags. 205-206) que, aun cuan-
do el Liber ad iam confir es auténticamente de Lluil —pero cuyos manus-
critos son todos ellos no anteriores al siglo Xvi-, pudo haber sido modificado. Si se ha
de prestar atencién a tal posibilidad, en mi opini6n la modificacién no consistiria en
la insercién de referencias al libro de los siete planetas. Aspecto constante de las obras
de Llull son las referencias que hace de otras obras suyas. Lo que resulta un poco sor-
prendente son las referencias especificas al Ad Herennium'y al De memoria et reminiscen-
tia, es muy poco corriente que Llull dé referencias de obras que no son suyas. Nf) es,
por tanto, un desproposito pensar que estas referencias especificas fuesen afiadidas,
posiblemente en el circulo de Lavinheta, en alguna revisién del siglo xvi. Aunque las

. referencias especificas fuesen de hecho una adicién posterior, ello no alterarfa el te-

nor de la obra con sus obvias citas del Ad Herennium y de Aristételes.

471



*Ivo Salzinger, «Revelatio Secretorum Artis», en R. Lull, Opera omnia, 1, pag. 154,
Mainz, 1721-1742. Salzinger interpreta que el «quinto asunto» significa el cielo (coe-
lum). Ni el Tractatus de astronomia ni el Liber ad memoriam confirmandam fueron publi-
cados en la edicién de Mainz (que nunca se llegé a completar), pero Salzinger cita
largos fragmentos de esos libros en su «Revelacién» y parece considerarlos funda-
mentales al Secreto.

“En el Renacimiento no se disponia en forma impresa de ninguna de las dos
obras pertinentes, pero los manuscritos de Llull circulaban. Lavinheta cita el Liber ad
memoriam confirmandam.Y, en particular, todo el Tractatus de astronomia, con inclusién
del pasaje acerca de por qué hay siete planetas; lo cita G. Pirovanus, Defensio astrono-
miae, Mildn 1507 (véase «R. L. and . E.», pdg. 30, nota). Asi pues, es posible que el
Tractatus de astronomia haya contribuido a engrosar el coro de la mistica del «siete»
(véase pdg. 191).

“ He estudiado estos ingeniosos esquemas de las figuras elementales del Ars de-
monstrativa en mi articulo «La teoria luliana de los elementos», Estudios Lulianos, Iv
(1960), pégs. 56-63.

“Llull menciona la significativa «figura de Salomén» en su Nova geometria, K. J.
Millas Vallicrosa (ed.), Barcelona 1953, pags. 65-66.

® LIdea del Theatro, pag. 18. Sobre el pseudoluliano Testament, véase Thorndike,
History of Magic and Experimental Science, v, pags. 25-27.

Capitulo 1x
Giordano Bruno:
el secreto de las Sombras

' Este y posteriores capitulos sobre Bruno presuponen algiin conocimiento de
mi libro Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, en el que analizo las influencias
herméticas que incidieron en Bruno y muestro que Bruno pertenece a la tradicién
ocultista del Renacimiento. Me referiré siempre al citado libro con las siglas G. B.
and H. T.

*El primero que sefalé la influencia de los tratados de 1a memoria en Bruno fue
Felice Tocco, cuyas paginas al respecto, en Le opere latine di Giordano Bruno, Florencia
1889, son todavia valiosas.

* Documenti della vita di G. B., V. Spampanato (ed.), Florencia 1933, pags. 42-43.

* Ibid., pags. 84-85.

° Ibid., pag. 72.

¢ Ibid., pag. 77.

’G. Bruno, Opere latine, Fiorentino (ed.) y otros, Nipoles y Florencia 1879-1891, 11
(i), pags. 1-77.

* Ibid., op. cit., pags. 179-257.

*Ibid., u (i), pags. 73-217.

472

** Ibid., 111, pags. 1-258.

" Ibid., 11 (iii), pags. 87-322. .

2 Ibid., 11 (i), pag. 14. En el texto aparece «Alulidus», que se puede presumir es
una mala impresién de Lullus. ‘

3Este nombre, sugestivo de «maestro Loro», es quizis una alusién al aprendiza-
je por medio de la repeticién que ahora se anteponia al arte clésico.

1“0p. lat., 11 (i), pags. 7-9; cf. G. B. and H. T., péags. 192y ss.

"Véase G. B. and H. T., pag. 365.

*En la Summa Theologiae, 11, 11, quaestio 96, articulus I, se suscita el interrogz.u%te
de si el Ars notoria es ilicita, y se responde que es, por ser un arte falso y supersticio-
so, completamente ilicita.

"Véanse pags. 93-94.

8Véase pag. 89.

“Véase G. B. and H. T., pags. 251, 272, 379 y ss. En su edicién de las obras dfe To-
mds de Aquino, publicada en 1570, el cardenal Cayetano defendia el uso de talisma-
nes; véase Walker, Magic, pags. 214-215, 218-219.

®Véase G. B. and H. T., pag. 347. .

# Thorndike ha puesto en evidencia (History of Magic and Ex[)en'.mentle Science, V1,
pags. 418 y ss.) que la magia natural de Porta estaba ampliamente influida por una
obra medieval, el Secreta Alberti, atribuido a Alberto Magno, aunque probablemente
no fuese de él.

2G. B. Porta, Physiognomiae coelestis libri sex, Ndpoles 1603.

®G. B. Porta, De furtivis litterarum notis, Ndpoles 1563. )

*Esta era la version latina de L’arte del ricordare que Porta habia publicado en Né-
poles en 1566. Louise G. Clubb (en Giambattista Délld Porta Dmmat‘zst? Princeton 1965,
pag. 14) ha sugerido que Porta pretendia proporcionar la mnemoénica a los actores.

*Véase pag. 148.

®Véase Walker, Magic, pags. 96-106. ) . .

“Jacques Gohorry, De Usu & Mysteriis Notarum Liber, Paris 1550, sigs. Ciii verso-Civ
recto. Cf. Walker, pag. 98.

#®Véase pag. 158. )

»Respecto a los encantamientos de Circe, véase G. B. and H. T., pags. 2(?0—2.02.

*T. Garzoni, Piazza universale, Venecia 1578, capitulo sobre «Professori di me-
moria».

" 0p. lat., 1 (ii), pags. 62, 333.

* Documenti, pag. 43.

® Ibid., pag. 84. )

% De vinculis in genere (Op. lat., 111, pags. 669-670). Cf. G. B. and H. T, pag. 266:

% Op. lat., 1 (i), pag. 42. No hay nada especifico sobre arquitectura en este libro
«sobre la arquitectura del arte de Llull». Versa sobre lulismo, Pero algunas de las fi-
guras no son figuras lulianas normales. El uso de la voz «arqultectur:a» que aparece
en el titulo puede querer decir que Bruno considera las figuras lulianas «lugares»

473



que se han de usar en vez de la arquitectura de un edificio de la memoria. Esta obra
tiene conexiones con Sombras y Circe.

*La multiplicacién del Nombre cuatrilitero procederia por miltiplos de cuatro
y doce, ninguna de cuyas series arroja por ningin lado un treinta. Hay a este prop6-
sito un pasaje en la bruniana Spaccio della bestia trionfante (Dialoghi italiani, G. Aqui-
lecchia (ed.), 1957, pags. 782-783). Cf. G. B. and H T., pag. 269.

¥K. Preisendanz, Papyri Graeci Magicae, Berlin 1931, pag. 32 (debo a E. Jaffé esta
referencia).

*Thorndike menciona estos «treinta», History of Magic and Experimental Science, 1,
pags. 364-365.

*El original, escrito a mano por Dee, estd en MS. Sloane 3.191, ff. 1-13; una co-
pia, de Ashmole, esti en MS. Sloane 3.678, ff. 1-13. La Steganographia no fue impresa
hasta 1606, pero era ampliamente conocida por manuscritos; véase Walker, Magic,
pag- 86. Respecto al extracto que de ella hizo Bruno, véase Op, lat., 111, pags. 496 y ss.

*Sobre las imagenes de los decanos, véase G. B. and H. T., pags. 45-48. En ese li-
bro se reproducen, ldm. 1, las representaciones de los decanos de Artes del Palazzo
Schifanoia.

“E. C. Agrippa, De occulta philosophia, 11, 37. Respecto a las variantes, véase G. B.
and H. T, pag. 196, nota 3.

2 De occulta philosophia, 11, 37-44. Cf. G. B. and H. T., pag. 196.

B Ibid., 11, 46. Cf. G. B. and H. T., loc. cit.

“L. Reymann, Nativitit-Kalendar, Niremberg 1515; reproducido en A. Warburg,
Gesammelte Schriften, Leipzig 1932, 1, ldm. LXXv.

*Bruno, Op. lat., 1t (i), pag. 9; cf. G. B. and H. T., pag. 193.

“Véase G. B. and H. T., pag. 197.

7 Op. lat., 1 (i), pag. 9.

* Ibid., pags. 51-52.

* Ibid., pag. 46.

* Ibid., pags. 77-78.

* Ibid., pag. 132.

% Ibid., pag. 129.

% Ibid., pag. 124.

# Ibid., pags. 124-125.
% Ibid., pag. 126.

% Ibid., loc. cit.

% Ibid., pag. 127.

8 Ibid., loc. cit.

* Ibid., pags. 127-128.
“ Ibid., pag. 128.

& Ibid., loc. cit.

% Ibid., loc. cit.

®Hay ademads otra lista de imagenes en Sombras, de treinta imdgenes mitolégicas

474

Y

que comienzan con Lica6n y terminan con Glauco (pags. 107-108). Estas figuras lle-
van letras segiin las treinta divisiones de las ruedas, y han de girar en las ruedas, pe-
ro sélo hay 30, no 150, como es el caso de las listas de los sistemas principales. Su-
pongo, por tanto, que constituyen un sistema separado, a semejanza de las Treinta
Estatuas del Estatuas (véanse pags. 346-347).

#Véase G. B. and H. T. en relacién con la creencia de Bruno en la religion «egip-
cia» o hermética.

%5 Véase pag. 187.

% Los «signos, notae, caracteres y sellos» tienen este alto grado de potencia; Bru-
no se refiere a la perdida Clavis Magna para mds informacién, Op. lat., 11 (i), pag. 62.

& Cerca del comienzo del Ars memoriae dice que recibimos las ideas eternas «co-
mo un influjo a través del medio de las estrellas» (ibid., pag. 58). El pasaje es remi-
niscente del De vita coelitus comparanda de Ficino.

%Segiin aparece en el diagrama, Op. lai., 11 (i), pig. 123. No he intentado repre-
sentar en mi plano este refinamiento.

% G. B. and H. T., pags. 450 y ss.

» Op. lat., 1t (i), pag. 20. La cita procede del Cantar de los Cantares, 11, 3.

" Op. lat., u (i), pags. 22-23.

” Ibid., pags. 23-24.

" Jbid., pag. 25.

™ Ibid., pags. 25-26.

™ Ibid., pag. 27.

% Ibid., pags. 27-28.

7 Ibid., pags. 28-29.

™ Ibid., pag. 45.

™ [bid., pag. 46.

® Ibid., loc. cit.

® Ibid., pag. 47.

% Ibid., loc. cit.

% Jbid., pags. 47-48.

* Ibid., pag. 48.

% Ibid., pag. 49.

% Jbid., pags. 51-562.

¥ G. B. and H. T., pags. 193-194.

% Dialoghi italiani, op. cit., pag. 329; cf. G. B. and H. T., pag. 248.

* Dialoghi italiani, op. cit., pag. 778; cf. G. B. and H. T., pag. 249.

* Dialoghi italiani, op. cit., pags. 1.123-1.126; of. G. B. and H. T., pag. 278.

sVéase G. B. and H. T., pags. 195, 197, etc.

475



Capitulo x
El ramismo como arte de la memoria

'Véase W. S. Howell, Logic and Rhetoric in England, 1500-1700, Princeton 1956, pags.
64y ss.

*Particularmente por W. J. Ong, Ramus; Method and the Decay of Dialogue, Harvard
University Press, 1958; Howell, Logic and Rhetoric, pags. 146 y ss.; R. Tuve, Elizabethan
and Metaphysical Imagery, Chicago 1947, pags. 331 y ss.; Paolo Rossi, Clavis universalis,
Mildn 1960, pdgs. 135 y ss.; Neal W. Gilbert, Renaissance Concepts of Method, Columbia
University Press, 1960, pags. 129 y ss.

*Ong, Ramus, pag. 280.

*Rossi, Clavis, pag. 140.

*P. Ramus, Scholae in liberales artes, Scholae rhetoricae, Lib. X1x (ed. de Basilea 1578,
309). Cf. Quintiliano, Institutio oratoria, X1, ii, 36.

® Ramus, pags. 307 y ss.

7 Ibid., pag. 311.

*F. Saxl, «A spiritual Encyclopaedia of the Later Middle Ages», Journal of the War-
burg and Courtauld Institutes, v (1942), pags. 82 y ss.

*Véanse pags. 143-144 y lam. 6 a.

"Véase pag. 145.

"P. Ramus, Dialecticae institutiones, Paris 1943, pag. 57; reproducido en Ong, Ra-
mus, pag. 181.

*Ong, Ramus, pig. 194.

** Dialect. inst., op. cit., pags. 57 verso58 recto.

"P. Ramus, De religione Christiana, ed. de Frankfurt 1577, pags. 114-115.

*Howell, Logic and Rhetoric, pags. 166 y ss.

=

CO

“Llull, Liber ad memoriam confirmandam, Rossi (ed.), en Clavis universalis, pag. 262.

""La génesis del epitome ramista podria encontrarse en los manuscritos lulianos
¥ en sus esquemas fuertemente encuadrados. Ejemplos de tales disefios pueden ver-
se en el compendio de lulismo de Thomas Le Myesier (Paris, Bibl. Nat., Lat. 15.450;
a propésito de éste véase mi articulo «The Art of R. L.», pdg. 172). Tales disefios lu-
listas, con sus series de cuadros (por ejemplo, el de Paris, Lat. 15.450, f. 99 verso), pro-
ducen una impresién muy similar al encuadrado epitome ramista, por ejemplo el
epitome de l6gica, que estd reproducido en Ong, Ramus, pag. 202.

¥Véase pag. 191.

“Véase Ong, Ramus, pags. 231y ss.

*Respecto a Saturno y Camillo, véase F. Secret, «Les cheminements de la Kab-
bale a la Renaissance; le Théatre du Monde de Giulio Camillo Delminio et son in-
fluence», Rivista critica di storia della filosofia, XIv (1959), pags. 420-421.

' Betussi (Raverta, edicién Zonta, pag. 57) asocia la Tipocosmia de Citolini con el
Teatro de Camillo. Otros hacen la aspera acusacion de que Citolini rob6 a Camillo;
para referencias sobre esto véase Liruti, u1, pags. 130, 133, 137 y ss. La Tipocosmia fue

476

publicada en Venecia en 1561. Citolini llegé a Inglaterra como exiliado protestante
con cartas de recomendacién de Sturm (véase L. Fessia, A. Citolini, esule italiano in
Inghilterra, Mildn 1939-1940). El «pobre gentilhombre italiano» mencionado por Bru-
no al que habia roto una pierna la rudeza de las turbas londinenses era Citolini (véa-
se G. Bruno, La Cena de le ceneri, Aquilecchia [ed.], Turin 1955, pag. 138).

® Prisca theologia fue el término que usé6 Ficino para designar la sabiduria de los
sabios antiguos como Hermes Trismegistos. Consideraba que tal «pristina teologia»
era una corriente de sabiduria que descendia de Hermes y otros hasta por fin llegar
a Platén; véase D. P. Walker, «The Prisca Theologia in France», Journal of the Warburg
and Courtauld Institutes, Xvi1 (1954), pags. 204 y ss.; Yates, G. B. and H. T., pags. 14y ss.
La mente de Ramus se mueve sobre lineas andlogas, si bien considera que Prometeo
es el pristino dialéctico cuya sabidurfa descendi6 hasta Sécrates.

P Ramus, Aristolelicae animaduersiones, Paris 1543, pags. 2 recto-3 verso.

% Dialect. inst., op. cit., pags. 37y ss.; véase Ong, Ramus, pags. 189y ss.

Capitulo X1
Giordano Bruno:
el secreto de los Sellos

'Respecto al titulo completo, véase pag. 223. Sellos se encuentra en Giordano Bru-
no, Op. lat., 1 (ii), pags. 69-217. .

*Véase G. Aquilecchia, «Lo stampatore londinese di Giordano Bruno», en Studi
di Filologia Italiana, Xvill (1960), pags. 101y ss.; cf. G. B. and H. T, pag. 205.

*Bruno, Op. lat., 11 (i), pags. 211-257.

*He estudiado estos encantamientos, que se basan en el De occulta philosophia de
Agrippa, en G. B. and H. T., pags. 199-202. o

sBiblioteca Nazionale, 11, 1, 13. Me he referido a este manuscrito sefialando la simi-
laridad que tiene el método que emplea con el que Bruno emplea en Sellos, en IIlli ar-
ticulo «The Ciceronian Art of Memory», en Medioevo ¢ Rinascimento, Studi in onore di Bru-
no Nardi, Florencia 1955, pag. 899. Cf. también Rossi, Clavis universalis, pags. 290-291.

fManuscrito citado, f. 5.

"Ibid., £. 6.

# Ibid., £. 16.

*Ibid., £. 33.

* Ibid., £. 35.

W Ibid., f. 40 verso.

2 Ibid., £. 40.

3 Ibid., £. 46.

" Ibid., £. 47.

I5El Ars reminiscendi no aparece junto a Sellos en Op. lat., u (ii) por habérsela ad-
juntado a Circe en un tomo anterior, Op. lat., 11 (i), pags. 211-257.

477



©Op. lat., u (i), pags. 221 y ss. t
" Ibid., pag. 224.

®Véanse pags. 135-136.

¥ Op. lat., 11 (i), pags. 241-246.

® Ibid., pag. 251. Véase pag. 149.

* Ibid., pags. 229-231. !
® Jbid., pag. 251.

8 Op. lat., 1 (i), pags. 79-80, 121-122.

* Ibid., pags. 80, 121-122.

* Ibid., pags. 81, 123-124.

*Ibid., pag. 124; cf. Sombras, Op. lat., 1 (i), pag. 28.
¥ 0p. lat., 1 (ii), pags. 81-82, 124-127.

® Jbid., pags. 82, 127-128.

® Ibid., pag. 85.

* Ibid., pag. 134.

¥ Ibid., pag. 129.

% Ibid., pags. 83-84, 130-131.

¥ Véase pag. 142.

* Op. lat., 11 (ii), pags. 84, 132-133.

% Ibid., pag. 139.

* Ibid., pags. 86-87, 140-141.

¥ Ibid., pags. 87-88, 141.

* Ibid., pags. 88, 141-143.

* Ibid., pags. 90-91, 145-146.

“ Ibid., pags. 92-93, 147.

# Ibid., pags. 95-96, 148-149.

“ Ibid., pags. 9697, 150-151.

# Ibid., pags. 98-99, 151-152.

“ Ibid., pags. 100-106, 153-160.

# Ibid., pag. 183. i

“ Ibid., loc. cit.

“"Véase pag. 48.

* «Intelligere est phantasmata speculari», Op. lat., 1 (ii), pig. 133.
“Véanse pags. 9192

* Op. lat., 11 (ii), pag. 135.

¥ Ibid., pags. 129-130.

*Véanse pigs. 168 y ss.

* Op. lat,, 1t (ii), pag. 91. Bruno se refiere aqui al De auditu kabbalistico.
* Ibid., pag. 161.

* Ibid., pag. 162.

% Ibid., pag. 163.

¥ Ibid., pag. 165.

478

*®Respecto a estas palabras de Agrippa y su influenca en Bruno, véase G. B. and
H. T, pags. 135-136, 239-240.

®Véase Romberch, Congestorium artificiose memorie, pags. 11 y ss.; Rossellius, The-
saurus artificiosae memoriae, pags. 138y ss., en el que también aparece un diagrama de
cabeza humana en el que se ven las facultades. Otro tratado en el que figura el dia-
grama de la psicologia de las facultades es el Ars memorativa de G. Leporeus, Paris
1520 (lo reproduce Volkmann, Ars memorativa, lam. 172).

“Op. lat., 1 (ii), pags. 172y ss.

% Sobre la confusién de Bruno a este propdsito, véase G. B. and H. T., pags. 335-336.

2 0p. lat., 11 (ii), pags. 174 y ss. Bruno cita aqui el virgiliano mens agitat molem ( Enei-
davi, 727).

% Alude a esto en un lenguaje muy abstruso, iid., pag. 166.

 Ibid., pags. 167 y ss.

% Bruno, Dialoghi italiani, Aquilecchia (ed.), pag. 969.

©Op. lat., 11 (ii), pags. 180 y ss.

“G. B. and H. T., pags. 271y ss.

® Op. lat., 1 (ii), pags. 190-191.

® Ibid., pag. 181.

™ Ibid., pags. 195 y ss.; cf. G. B. and H. T., pags. 272-273.

1 Op. lat., 11 (ii), pags. 199 y ss.

2 En Howell, Logic and Rhetoric in England, pags. 86-90, 95-98, se encuentran citas
de Hawes y del Mirour de Caxton acerca del arte de la memoria, y de la traduccion
de Pedro de Ravena hecha por Copland.

™ Cf. Howell, pag. 143. La primera edicién del The Castel of Memorie apareci6 en
1562. En lo principal es un tratado médico, al igual que su original; incluye una sec-
cién sobre memoria artificial al final.

"Véase G. B. and H. T., pags. 210y ss., etc.; y véanse pags. 333, 370-371.

7 Respecto al temprano tratado de la memoria de Thomas Bradwardine, véase
pag. 129, nota 2. Se rumoreé que Roger Bacon escribié un tratado de ars memorativa,
pero no se ha descubierto hasta la fecha (véase H. Hajdu, Das Mnemotechnische Schrif-
tum des Mittelalters, Viena 1936, pags. 69-70).

"*Véanse pags. 118-121.

"Véase G. B. and H. T., pag. 151.

 Ibid., pags. 148 y ss., 187 y ss., elc.

#En la Biblioteca Bodleiana de Oxford (Digby MS. 197) hay una copia del Ars de-
monstrativa de Llull que transcribié Dee. En el catdlogo de la biblioteca de Dee estin
registradas varias obras lulianas y pseudolulianas. Véase J. O. Halliwell, Private Diary
of Dr. John Dee and Catologue of his Library of Manuscripts, Londres, Camden Society,
1842, pdgs. 72y ss.

®Reproducida en G. B. and H. T., ldm. 15 (a).

8 Véase capitulo vii, nota 26.

® Op. lat., 1 (ii), pg. 160.

479



*Respecto a la conexi6n que tuvo Bruno con Mauvissiére y Enrique III, y sobre
su misién politico-religiosa, véase G. B. and H. T., pags. 203-204, 228-229, etc.

*Véase thid., pags. 205-206, donde se cita el discurso que Bruno dirigié a los doc-
tores de Oxford precediendo a Sellos.

Capitulo x1
Conflicto entre las memorias bruniana y ramista

'Prefiero conservar la pronunciacién que Dicson daba a su propio apellido, an-
tes que modernizarla.

2Se da cuenta de la controversia en J. L. McIntyre, Giordano Bruno, Londres 1903,
pags. 35-36, y en D. Singer, Bruno, His Life and Thought, Nueva York 1950, pags. 38-40.
En relacién con nuevas informaciones sobre la vida de Dicson y con valiosas suge-
rencias en torno a la controversia, véase John Durkan, «Alexander Dickson and S. T.
C. 6823, The Bibliothek, Glasgow University Library, 11 (1962), pags. 183-190. El analisis
de la controversia que se hace en este capitulo confirma la indicacién de Durkan en
la que se identifica a William Perkins en las siglas «G. P.».

Alexander Dicson era natural de Errol, Escocia, de ahi que Bruno lo llamase
«Dicsono Arelio». Segiin las trazas de Dicson que Durkan encontré en varios docu-
mentos de Estado, parece que fue un agente politico secreto. Murié en Escocia en
torno a 1604.

*Los titulos completos de las cuatro obras de la controversia son: Alexander Dic-
son, De umbra rationis, impresa por Thomas Vautrollier, Londres 1583-1584; «Heius
Scepsius» (i. e. A. Dicson), Defensio pro Alexandro Dicsono, impresa por Thomas Vau-
trollier, Londres 1584; «G. P. Cantabrigiensis», Antidicsonus y Libellus in quo dilucide ex-
plicatur impia Dicsoni artificiosa memoria, impreso por Henry Middleton, Londres 1584;
«G. P. Cantabrigiensis», Libellus de memoria verissimaque bene recordandsi scientia'y Admo-
nitiuncula ad A. Dicsonum de Artificiosae Memoriae, quam publice profitetur, vanitate, im-
preso por Robert Waldegrave, Londres 1584,

No es el aspecto menos curioso de la polémica el que las obras antirramistas de
Dicson fuesen impresas por el hugonote Vautrollier, que fue quien imprimié las pri-
meras obras ramistas que se publicaron en Inglaterra (véase Ong, Ramus, pag. 301).

*Dicson, De umbra rationis, pags. 38 y ss.

° Ibid., pags. 54, 62, etc.

¢ Ibid., pags. 69 y ss.

7 Ibid., pag. 61.

*Véanse pags. 224225,y G. B. and H. T., pags. 192-193.

*Véanse pégs. 58-59.

“Durkan es quien lo ha sugerido, art. cit., pags. 184-185.

"Véanse pags. 265-266.

? De umbra rationis, pag. 5.

480

1* Corpus Hermeticum, Nock-Festugiére (ed.), It, pags. 200-209; cf. G. B. and H. T,
pags. 28-31.
' De umbra rationis, pags. 6-8. La insistencia en las formas bestiformes de los hom-
bres a los que no ha regenerado la experiencia hermética puede tener alguna cone-
xi6n con la Circe de Bruno, donde la magia de Circe parece ser interpretada como
moralmente provechosa con vistas a poner en evidencia los caracteres bestiformes de
los hombres (véase G. B. and H. T., pag. 202).
' De umbra rationis, pag. 21.
' Corpus Hermeticum, op. cit., 1, pags. 49-53.
' De wmbra rationis, pag. 28.
¥La antitesis Troya-Grecia es, por supuesto, de origen virgiliano.
1* Corpus Hermeticum, op. cit., 11, pag. 232.
*F] tratado xv1 del Corpus Hermeticum no estaba incluido en la traduccién latina
de Ficino de los catorce primeros tratados que probablemente Dicson usaba. Fue
publicado por primera vez, en traduccién latina, por Lazzarelli en 1507. He sugeri-
do (G. B. and H. T., pags. 263-264) que Bruno conocia este tratado.
21 Sobre el extraordinario Crater Hermetis de Lazzarelli, véase Walker, Spiritual and
Demonic Magic, pags. 6472; G. B. and H. T., pags. 171-172, etc.
2Fn el arte de la memoria que acompana a los didlogos, Dicson afirma que al
«de Chius», es decir, Siménides de Ceos, se le atribuye falsamente que fue el inven-
tor del arte, que tiene su procedencia y origen en Egipto. «Y si se lo separa de Egip-
to no puede efectuar nada.» Agrega que los druidas pudieron conocerlo (De umbra
rationis, pag. 37).
2 Antidicsonus, dedicatoria a Thomas Moufet.
* Ibid., pag. 17.
® Ibid., pag. 19.
* Ibid., pag. 20.
¥ Jbid., pag. 21.
* Ibid., pag. 29.
® Jbid., pags. 29-30. Cf. Ramus, Scholae in liberales artes, ed. de Basilea 1578, col. 773
(Scholae dialecticae, 1ib. XX).

® Antidicsonus, pag. 30; cf. Ramus, Scholae, op. cit., col. 191 (Scholae rhetoricae, lib. 1).

3 Antidicsonus, loc. cit.; cf. Ramus, op. cit., col. 214 (Scholae rhetoricae, lib. 3).

2 Antidicsonus, pag. 45.

#Véase pag. 136.

“H. Buschius, Aureum reminiscendi... opusculum, Colonia 1501.

% Libellus de memoria, pags. 3-4 (dedicatoria a John Verner).

%] as paginas del Admonitiuncula que siguen al Libellus no estin numeradas. Este
pasaje se encuentra en Sig. C 8 verso del Admonitiuncula.

¥ Libellus: Admonitiuncula, Sig. E i.

% Cf. Durkan, art. cit., pag. 183.

*W. S. Howell, Logic and Rhetoric in England, pags. 206-207.

481



“W. Perkins, Prophetica sive de sacra et unica ratione concionandi tractatus, Cambrid-
ge 1592, Sig. F viii recto.

“W. Perkins, Works, Cambridge 1603, pag. 811.

© Ibid., pag. 830.

® Ibid., pag. 833.

* Ibid., pag. 716.

* Ibid., pag. 830.

© Ibid., pag. 841.

" Dialoghi italiani, op. cit., pag. 47. Bruno dice esto en la Cena de le ceneri, publica-
da en 1584.

*G. B. and H. T., pags. 205-211, pags. 235 y ss., etc.

* Dialoghi italiani, op. cit., pags. 176-177.

*Como lo sugiere D. Singer, Bruno, pag. 39, nota.

* Dialoghi italiani, op. cit., pag. 194.

* Ibid., pag. 201.

 Ibid., loc. cit.

* Ibid., pags. 209-210; cf. G. B. and H. T., pag. 210.

% Dialoghi italiani, op. cit., pag. 214.

* Ibid., pag. 260.

% Ibid., pags. 227-228.

*® Ibid., pag. 232.

* Ibid., pags. 242 y ss.

“ Ibid., pags. 272-274.

* Ibid., pag. 279.

® Ibid., pag. 340.

% Ibid., pags. 342y ss.

“Thomas Watson, Compendium memoriae localis, sin lugar ni fecha de publicacién,
prefacio. E1 S. T. C. conjetura que la fecha de publicacién fue el afio 1585 y que el im-
presor fue Vautrollier.

Hay una copia manuscrita de la obra de Watson en el British Museum, Sloane
3.751.

*Ct. Howell, Logic and Rhetoric in England, pags. 204y ss.

* Calendar of State Papers, Scottish, X (1589-1593), pag. 626; citado por Durkan, art.
cit., pag. 183.

* Commentationes autem meas his de rebus lucubratas, tuo inprimis nomine armatas ap-
parere volui; quod ita sis ab omni laude illustris, ut Scepsianos impetus totamque Dicsoni scho-
lam efferuescentem in me atque erumpentem facile repellas, Antidicsonus, carta a Thomas
Moufet, Sig. A 3 recto. X

*Sir Philip Sidney, An Apologie for Poetrie, E. S. Shuckburgh (ed.), Cambridge Uni-
versity Press, 1905, pag. 36.

*Platt, Jewell House, pag. 81.

* Ibid., pag. 82.

482

" Ibid., pag. 83.

2Véase J. van Dorsten, Thomas Basson 1555-1613, Leiden 1961, pag. 79.

™ Ibid., pags. 65y ss.

™ Ibid., pags. 16 y ss.

» Catalogo de manuscritos de la biblioteca del noveno conde de Northumber-
land, en Alnwick Castle.

®Véase A. Nowicki, «Early Editions of Giordano Bruno in Poland», The Book Co-

Uector, X111 (1964), pag. 343.
7 Martin del Rio, Disquisitionum Magicarum, Libri Sex, Lovaina 1599-1600, ed. de

1679, pag. 230.

Capitulo X111
Giordano Bruno: tltimas obras sobre la memoria

1Sobre la segunda visita de Bruno a Paris, véase G. B. and H. T., pags. 291 y ss.

 Camoeracensis Acrotismus, en G. Bruno, Op. lat., 1 (i), pags. 53 y ss. Cf. G. B. and
H. T., pags. 298 y ss. .

3 Op. lat., 1 (iv), pags. 129 y ss. Ellibro fue publicado en Paris «ex Typographia Pe-
tri Cheuillot, in vico S. Ioannis Lateranensis, sub Rosa rubra», y esta dedicado a Pie-
ro del Bene, abad de Belleville. Sobre la significacion de esta dedicatoria, véase G. B.
and H. T., pags. 303 y ss.

*Romberch, Congestorium artificiose memorie, pags. 7 verso8 recto.

2 0p. lat., 1 (iv), pags. 137 y ss.

& Ibid., pag. 139.

7 Ibid., pag. 136.

*El discipulo de Bruno, Jerénimo Besler, copi6 en Padua, 1591, el Lampas trigin-
ta statuarum, y se encuentra en la coleccién de escritos del manuscrito Noroff, que
fue publicado por vez primera en la edicién de 1891 de las obras latinas (Op. lat., 111,
pigs. 1yss.). Cf. G. B. and H. T., pags. 307y ss.

° Op. lat., 1, pags. 16y ss.

' Ibid., pags. 63-68.

" Ibid., pags. 68-77.

2 Ibid., pags. 97-102.

% Ibid., pags. 106-111.

" Ibid., pags. 151y ss.

¥ [bid., pags. 140-150.

® Ibid., pags. 8-9.

"Véase G. B. and H. T., pag. 310.

18 Pyede hallarse en este punto una interesante anticipacién del uso baconiano

de la mitologia como vehiculo que porta una filosofia antiaristotélica; véase Paolo
Rossi, Francis Bacon, trad. de S. Rabinovitch, Londres 1968, pags. 207 y ss.

483



"Los titulos de estas obras, De lampade combinatoria lulliana 'y De progressu et lam-
pade venatoria logicorum, tienen conexién obvia con el titulo Lampas triginta statuarum.
Cf. G. B. and H. T., pig. 307.

* Op. lat., 1u (i), pag. 107. Véase capitulo IX, nota 63.

* Op. lat., 1 (iii), pags. 85 y ss. Cf. G. B. and. H. T., pags. 325y ss.

2El De immenso, innumerabilibus et infigurabilibus; el De triplici minimo et mensura; el
De monade numero et figura. La imagineria de estos poemas se conecta con Estatuas e
Imdgenes de maneras demasiado complejas como para investigarlas aqui.

2 0p. lar, 1 (iii), pag. 95.

* Ibid., pag. 121.

* Ibid., pag. 113.

* Ibid., pag. 188.

¥ Ibid., pags. 200y ss.

*Véase G. B. and H. T., pags. 326 y ss.

®Véase pag. 301.

*Campanella escribi6 la Citta del Sole hacia 1602, cuando se encontraba en las pri-
siones que la Inquisicién tenia en Nipoles. Fue publicada por vez primera en versién
latina en el afo 1623. Respecto a la Ciudad del Sol y sus afinidades con las ideas de
Bruno, véase G. B. and H. T., pégs. 367y ss.

*'Véase Tommaso Campanella, Lettere, V. Spampanato (ed.), Bari 1927, pags. 27,
28, 160, 194 y L. Firpo, «Lista dell’opere di T. Campanella», Rivista di Filosofia, XXX-
VI (1947), pags. 213-229. Cf. Rossi, Clavis universalis, pag. 126; G. B. and H. T., pags.
394-395.

% Op. lat., 1 (iii), pag. 103. Cf. G. B. and H. T., pag. 335.

*Sobre Schenkel, véase el articulo de la Biographie universelle, sub. nom., y en la
Encyclopaedia Britannica, el articulo «Mnemonics»; Hajdu, Das Mnemotechnische Schrif-
tum des Mittelalters, pags. 122-124; Rossi, Clavis universalis, pags. 128, 154-155, 250, etc.

*Parece que hubo un gran interés por revivir el arte de la memoria en los Paises
Bajos catélicos, a juzgar por la apasionada oracién que a favor del arte de Siménides
se hiciese en Lovaina en el afio 1560 y se publicase como obra de N. Mameranus, Ora-
tio pro memoria et de eloquentia in integrum restituenda, Bruselas 1561.

*L. Schenkel, Le Magazin des Sciences, Paris 1623.

% Eisagoge, seu introductio facilis in praxim artificiosae memoriae, Lyon 1619.

*Rossi toma nota de las menciones que Paepp hace de Bruno, Clavis universalis,
pag. 125 (citando un articulo de N. Badaloni). Véase también Rossi, «Note Brunia-
ne», Rivista critica di storia della filosofia, XIv (1959), pags. 197-203.

* Eisagoge, pags. 36-113; Crisis, pags. 12-13, etc.

* Schenkelius detectus, pag. 21.

“ Crisis, pags. 26-27.

“'Véase pdg. 177. También alude a él Alexander Dicson.

“Véase G. B. and H. T., pigs. 312-313, 320, 345, 411, 414.

“®Véase ibid., pags. 274, 414-416.

484

“Douglas Knoop y G. P. Jones, The Genesis of Freemasonry, Manchester University
Press, 1947, prefacio, pag. v.

* Allgemeine und General Reformation der ganitzen weiten Welt. Beneben der Fama Frater-
nitas, des Loblichen Ordens des Rosencreutzes, Cassel 1614,

%Véanse las ilustraciones en Bernard E. Jones, Freemasons’ Book of the Royal Arch,
Londres 1957.

Capitulo x1v
El arte de 1a memoria y los didlogos italianos de Bruno

'Como va he indicado (véase pdg. 347), dejo sin estudiar los poemas latinos de
Bruno, publicados en Alemania, a los que también se podria investigar en relacién
con los sistemas de la memoria, y que usarian la versién de los Treinta Sellos que Bru-
no publicé en Alemania.

*Véase G. B. and H. T., pags. 235y ss.

*La casa de Greville estaba realmente en Holborn. Se ha sugerido que podria es-
tar alojado cerca de Whitehall, o que Bruno pensaba realmente en el palacio; véase
W. Boulting, Giordano Bruno, Londres 1914, pag. 107. i

*Bruno, Dialoghi italiani, Aquilecchia (ed.), pags. 26-27. En la primera versién de
este pasaje se afirma explicitamente que los dos que fueron a buscar a Bruno eran
Florio y Gwinne; véase Bruno, La cena de le ceneri, G. Aquilecchia (ed.), Turin 1955,
pag. 90, nota.

® Dialoghi italiani, pags. 55-56.

8 Ibid., pag. 63.

? Documenti della vita di Giordano Bruno, Spampanato (ed.), pag. 121.

$Véase pag. 299.

® Dialoghi italiani, pag. 26.

1 Ibid., pag. 69.

'Véanse pags. 332-333.

Véanse pags. 296-298.

©* Dialoghi italiani, pag. 171.

4 Cf. mi articulo «The Emblematic Conceit in Giordano Bruno’s De gli eroici furo-
riand in the Elizabethan Sonnet Sequences», Journal of the Warburg and Courtauld Ins-
titutes, V1 (1943), pags. 101121,y G. B. and H. T., pags. 275 y ss.

5 Dialoghi italiani, pag. 1.091; cf. G. B. and H. T., pag. 281.

8G. B. and H. T., pag. 218.

" Romberch, Congestorium artificiose memorie, pag. 25 recto. Véanse pags. 137y ss.

8 Dialoghi italiani, pags. 561 y ss.; The Expulsion of the Triumphant Beast, trad. A. D.
Imerti, Rutgers University Press, 1964, pags. 69 y ss.

* Dialoghi italiani, pags. 623-624; The Expulsion, op. cit., pags. 124125. Cf. G. B. and
H. T, pag. 226.

485



®G. B. and H. T., pags. 326y ss.

* Ibid., pags. 211y ss.

#Respecto a las resonancias del Spaccio que se hallan en el discurso amoroso de
Berowne de Love’s Labour’s Lost de Shakespeare, véase G. B. and H. T, pag. 356.

* The Expulsion of the Triumphant Beast, op. cit., pag. 70.

# Ibid., pag. 70.

¥ David Lloyd, Statesmen and Favourites of England since the Reformation, 1665; citado
en E. K. Chambers, William Shakespeare, Oxford 1930, 11, pag. 250.

*Veéase T. W. Baldwin, The Organisation and Personnel of the Shakespearean Company,
Princeton 1927, pdg. 291, nota.

Capitulo xv
El sistema del teatro
de la memoria de Robert Fludd

' Sobre la vida y obras de Fludd, véase el articulo que se encuentra en el Dictio-
nary of National Biography, y J. B. Craven, Doctor Robert Fludd, Kirkwall 1902. Fludd era
realmente de familia galesa.

*Véase G. B. and H. T., 1ams. 7, 8, 10, 16 y pags. 403 y ss.

*Véase ibid., pags. 399 y ss. El libro en el que Casaubon feché los Hermetica estaba
dedicado a Jaime L.

‘Robert Fludd, Utrisque Cosmi Maioris Scilicet et Minoris, Metaphysica, Physica atque
Technica Historia.

Tomus Primus. De Macrocosmi Historia in duos tractatus divisa.

De Metaphysico Macrocosmi et Creaturarum illius ortu, etc., Oppenheim, Aere Johan-
Theodori de Bry, Typis Hieronymi Galleri, 1617.

De Naturae Simia seu Technica Macrocosmi Historia, Oppenheim, Aere Johan-Theo-
dori de Bry, Typis Hieronymi Galleri, 1618.

Tomus Secundus. De Supernaturali. Naturali, Praeternaturali et Contranaturali Micro-
cosmi Historia, Oppenheim, Impensis Johannis Theodori de Bry, Typis Hieronymi Ga-
lleri, 1619.

Sectio 1. Metaphysica atque Physica... Microcosmi Historia.

Sectio 11. Technica Microcosmi Historia.

De practernaturali utriusque mundi historia, Frankfurt, typus Erasmeri Kempferi,
sumptibus Johan-Theodori de Bry, 1621. (Adjunto a este volumen va al final una ré-
plica que hace Fludd a Kepler, con el titulo Veritatis proscenium, etc.) Con esta mues-
tra que hemos dado de la compleja publicacién de la obra, se puede ver que el To-
mus Primus, acerca del macrocosmos, fue publicado en dos partes, en los afos 1617 y
1618; el Tomus Secundus, acerca del microcosmos, fue publicado en 1619 (la publica-
cién que se hizo en Frankfurt en 1621 era una parte posterior de este volumen). Juan
Teodoro de Bry, editor de toda la serie, era el hijo de Teodoro de Bry (muerto en

486

1598), cuyo negocio de publicaciones y grabados heredé. En las pdginas que sirven
de portada al Tomus Primus, se afirma que Juan Teodoro de Bry es el responsable de
los grabados ( «aere Johan-Theodori de Bry»), cosa que no se afirma en las paginas titu-
lares del Tomus Secundus. El grabado que sirve de portada al De Natura Simia (1618)
lleva la firma de «M. Merian sculp.». Mateo Merian era el yerno de Juan Teodoro de
Bry y miembro de la casa.

5Robert Fludd, «Declaratio brevis Serenissimo et Potentissimo Principi ac Domi-
no Jacobo Magnae Britanniae... Regi», British Museum, MS. Royal i2 C ii.

*William Foster, Hoplocrisma-Spongus: or A Sponge to wipe away the Weapon-Salve,
Londres 1631. El «weapon-salve» era un ungiiento que recomendaba Fludd, y del que
Foster dice que era peligrosamente mdgico y de origen paracelsiano.

? Dr. Fludd’s Answer unto M. Foster, or The Squesing of Parson Foster’s Sponge ordained
for him by the wiping away of the Weapon-Salve, Londres 1631, pdg. 11.

* Ibid., pags. 21-22. El The Squesing of Parson Foster’s Sponge, Gnico libro que Fludd
publicé en Inglaterra, fue evidentemente considerado libro de interés mas que local
y que formaba parte de las grandes controversias internacionales del momento, pues
se publicé traducido al latin en Gouda, en 1638 (R. Fludd, Responsum ad Hoplocrisma-
Spongum M. Fosteri Presbiteri, Gouda 1638).

*Véase G. B. and H. T., pags. 442-443.

wVéase J. B. Craven, Count Michael Maier, Kirkwall 1910, pag. 6.

"Véase Craven, Doctor Robert Fludd, pag. 46.

2 La Atalanta fugiens de Maier, con sus notables ilustraciones, fue publicada por
Juan Teodoro de Bry en Oppenheim, 1617; en 1618, la misma casa publicé su Viato-
rum hoc est de montibus planetarum. Debemos agregar que el viejo De Bry (Teodoro de
Bry) pudo haber establecido canales de comunicacién para sus negocios entre la ca-
sa De Bry e Inglaterra, pues él publicé en America grabados segtin dibujos de John
White. Teodoro de Bry visité Inglaterra en 1587 para recoger materiales e ilustracio-
nes con vistas a sus publicaciones sobre viajes de descubrimientos. Véase P. Hulton y
D. B. Quinn, The American Drawings of John White, Londres 1964, 1, pags. 25-26.

8 Utriusque Cosma..., Tomus Secundus, sectio 2, pigs. 48y ss.

1 Ibid., pag. 50.

s Ibid., loc. cit.

' Ibid., pags. 50-51.

" Ibid., pag. 51. El arte extremadamente migico del que habia oido hablar en Tou-
louse da la impresién de que era el ars notoria. Pudiera estar refiriéndose Fludd a Jean
Belot, que habia publicado en Francia a principios del siglo obras sobre quiromancia,
fisiognémica y arte de la memoria (sobre Belot, véase Thorndike, History of Magic and
Experimental Science, V1, pags. 360-363). La altamente maégica memoria artificial de Belot,
en la que menciona a Llull, Agrippa y Bruno, fue reimpresa en la edicién de sus Fuv-
res, Lyon, 1654, pags. 329 y ss. El arte de la memoria de R. Saunders (Physiognomie and
Chiromancie. .. whereunto is added the Art of Memory, Londres 1653, 1671) se basa en la de
Belot y vuelve a hacer mencién de Bruno. Saunders dedicé su libro a Elias Ashmole.

487



' Utriusque Cosmi..., 11, 2, pags. 51-52.

¥ Ibid., pag. 51.

¥ Ibid., pags. 54y ss.

#'Véanse pags. 349-350.

®Véase pag. 301.

® Utriusque Cosmi..., 11, 2, pag. 54.

*Si a este diagrama, el basico del ars rotunda, lo comparamos con el disefio de la
portada del volumen primero del Utriusque Cosms..., podemos ver alli que la revolu-
cién temporal estd visualmente representada mediante la cuerda de la que, enrolla-
da en torno el macrocosmos y el microcosmos, el Tiempo tira. Podemos asimismo
comprender, por comparacién con este dibujo en el que al microcosmos se lo re-
presenta dentro del macrocosmos, por qué la «redonda» arte de la memoria es la
«natural» del microcosmos.

* Utriusque Cosmi..., 11, 2, pag. 55.

*Ibid., loc. cit.

7 Ibid., pag. 63.

* His pratis oppositae fingantur quinque columnae, quae itidem debent figura et colore dis-
tingui; Figura enim duarum extremarum erit circularis et rotunda, media autem columna ha-
bebit figuram hexagoneam, et quae is intermedia sunt quadratam possidebunt figuram (ibid.,
pédg. 63). Aunque en este pasaje habla de «campos» [prata], sin embargo, en lo que
estd pensando es en las cinco puertas entendidas como campos o lugares de la me-
moria.

¥ Ibid., loc. cit.

* Ibid., pag. 62.

1 Ibid., loc. cit.

% Ibid., pag. 65.

* Ibid., pag. 67.

*Fludd, una vez mas en la vieja tradicién, da a los niimeros conjuntos de imdge-
nes visuales. Ejemplos de lugares de la memoria con imdgenes para uso de niimeros
aparecen en la seccién «De Arithmetica Memoriali», en el primer volumen del libro
(Utriusque Cosmi..., 1, 2, pags. 153y ss.).

*Véanse pags. 141 y ss.

*Véanse pags. 302, 348-350.

*7Si bien Llull aparece como imagen de la memoria representativa de la alquimia
(Utriusque Cosmi..., 1, 2, pag. 68).

* Utriusque Cosmi..., 1, 2, pdgs. 718-720. Hay una traduccién al inglés de este pasa-

Jje hecha por C. H. Josten, «Robert Fludd’s theory of geomancy and his experiences
in Avignon in the winter of 1601 to 1602», Journal of the Warburg and Courtauld Institu-
les, XXVII (1964), péags. 327-335. Este articulo estudia la teorfa de la geomancia que
Fludd presenta en Utriusque Cosmi..., 11, 2, pags. 37 y ss., que va inmediatamente antes
de que trate del arte de la memoria, con la que se puede provechosamente comparar.
* Ibid., 11, 2, pag. 48.

488

* John Willis, Mnemonica; sive Ars Reminiscendi: e puris artis naturaeque fontibus
hausta..., Londres 1618. Tres afios después el autor publicé una traduccién al inglés
de parte de la obra (John Willis, The Art of Memory, Londres, impresa y vendida por
Leonard Sowersby, 1661). Largos fragmentos de la publicacién de 1661 aparecen en
G. von Feinaigle, The New Art of Memory, Londres 1813 (3.2 ed.), pags. 249 y ss.

“ Willis, The Art of Memory, traduccién de 1621, pags. 58-60.

“2Willis, op. cit., pag. 28.

* Ibid., pag. 30.

“Véanse pags. 355-356.

*Marin Mersenne, Quaestiones celeberrimae in Genesim, Paris 1623, cols. 1.746, 1.749.
Cf. G. B. and H. T., pag. 437.

* Utriusque Cosmi..., 1, pags. 205 y ss.

“Véanse pégs. 308-309. Hay un rechazo similar de la psicologia de las facultades
en el Del senso delle cose e della magia de Campanella (A. Bruers [ed.], Bari 1925, pag.
96). El rechazo aparece en el pasaje en el que Campanella —tan préximo a Bruno en
€sto y en tantos otros aspectos— acusa a la psicologia de las facultades de «hacer mu-
chas almas a partir de un alma indivisible». Con todo, la psicologia de Fludd es ple-
namente renacentista en su insistencia en la importancia capital de la imaginacién.

®Véase G. B. and H. T., pags. 147 y ss.

Capitulo xvI
El teatro de la memoria
de Fludd y el teatro del Globo

'E. K. Chambers, Elizabethan Stage, Oxford University Press (1.2 edicién en 1923,
edicién revisada en 1951), 11, pag. 425.

2 Ibid., loc. cit.

* Ibid., pags. 208 y ss.

*‘La informacién bésica se encuentra en Chambers, Elizabethan Stage, 1, libro 1v:
«The Play-Houses». Entre otros numerosos estudios estdn: J. C. Adams, The Globe Play-
house, Harvard 1942, 1961; Irwin Smith, Shakespeare’s Globe Playhouse, Nueva York 1956,
Londres 1963 (que se basa en la reconstruccion de Adams); C. W. Hodges, The Globe
Restored, Londres 1953; A. M. Nagler, Shakespeare’s Stage, Yale 1958; R. Southern, «On
Reconstructing a Practicable Elizabethan Playhouse», Shakespeare Survey, xu (1959),
pags. 23-34; Glynn Wickham, Early English Stages, 11, Londres 1963; R. Hosley, «Re-
constitution du Théatre du Swan», en Le Lieu Théditral a la Renaissance, ]. Jacquot
(ed.), Centre National de la Recherche Scientifique, Paris 1964, pags. 295-316.

*Aparecen en Chambers, Elizabethan Stage, 11, pags. 436 y ss., 466 y ss.

*Irwin Smith reproduce detalles de mapas en los que aparece el Globo, Shakespe-
are’s Globe Playhouse, ms. 2-13.

?Chambers, Elizabethan Stage, 1, pags. 230-231; 111, pags. 44, 91, 96; Iv, pag. 28.

489



® Ibid., 11, pags. 544-545; 11, pags. 27, 38, 72, 108, 141, 144.

*Irwin Smith, Shakespeare’s Globe Playhouse, 1am. 31.

©E] lamado English Wagner Book de 1592, al que Chambers consider6 de algiin va-
lor como testimonio del teatro inglés, describe un teatro mégico en el que habia pos-
tes y una tiring house'y que estaba adornado «con el firmamento celeste, y salpicado de
dureas gotas que llaman estrellas los hombres. Estaba alli retratado todo el Ejército im-
perial de los claros moradores del cielo» (Chambers, Elizabethan Stage, 111, pig. 72).

"'Chambers, Elizabethan Stage, 11, pags. 466, 544-546, 555; 111, pags. 30, 75-77, 90, 108,
132, 501.

"*Por ejemplo, en el contrato del Fortuna; Chambers, 1, pags. 437, 544-545.

®Richard Bernheimer, «Another Globe Theatre», Shakespeare Quarterly, 1X (in-
vierno de 1958), pags. 19-29.

Quizas me sea permitido indicar que fui yo quien llamé la atencién del profesor
Bernheimer hacia el grabado de Fludd cuando aquél se encontraba recogiendo ma-
terial teatral en el Warburg Institute en 1955. Por aquel entonces yo no tenia ningu-
na idea de que pudiese haber ninguna conexién entre el grabado y el Globo.

' Elizabethan Stage, 11, pag. 531.

*Véase pag. 388.

¢ Elizabethan Stage, 111, pag. 100.

'"Véase un estudio sobre este problema en Irwin Smith, Shakespeare’s Globe Play-
house, pags. 124y ss.

®Véase John Summerson, Architecture in Britain 1530 to 1830, Pelican History of
Art, Londres 1953, lam. 8.

* Ibid., pag. 13.

* Ibid., tAm. 26.

! Art. cit., pag. 25.

# Chambers, Elizabethan Stage, 1, pag. 16, nota.

» Aunque las comedias a que aqui se alude pudieron ser primeramente produci-
das en teatros diferentes al Globo, sin embargo todas ellas fueron representadas, ca-
si seguramente, en el Globo alguna vez. El teatro de Shakespeare fue, por supuesto,
representado también en la corte y, después de 1608, en el teatro de Blackfriars.

*Por ejemplo, Romberch, Congestorium artificiose memorie, pags. 29 verso-30 recto;
Bruno, Op. lat., 1, ii, pag. 87 (Sellos).

* Sequitur figura vera theatri, Utriusque Cosmi..., 11, 2, pag. 64.

* Elizabethan Stage, 11, pags. 97-98.

¥ Early English Stages, 11, pags. 223, 282, 286, 288, 296, 305, 319.

* Citado por Chambers, Elizabethan Stage, 11, pag. 428.

® Algunas autoridades modernas interpretan que Vitruvio dice que los tridngulos
van inscritos dentro del circulo de la orquesta. Palladio, en su diagrama, interpreta
que dice que los tridngulos van inscritos dentro del circulo de todo el teatro. Segui-
mos nosotros el diagrama de Palladio, que es el que pudieron conocer los disefiado-
res del Globo.

490

*Véanse pdgs. 193-194.

¥ Lo publica Chambers en Elizabethan Stage, 11, pigs. 436 y ss.

2 Rudolf Wittkower, Architectural Principles in the Age of Humanism, Londres, War-
burg Institute, 1949, pag. 15.

% La teoria del patio de la posada ha sido ya desechada; véase Glynn Wickham,
Early English Stages, 11, pags. 157 y ss.

¥ De architectura, Lib. v, cap. v, 7.

s Chambers, Elizabethan Stage, 11, pag. 362. Cf. también el pasaje citado del Ho-
lland’s Leaguer en €l que se describen el Globo, el Esperanza y el Cisne como «tres fa-
mosos anfiteatros» (ibid., pag. 376).

% Ibid., pag. 366.

¥ Ibid., pags. 384y ss.

* Jbid., pag. 399. Se asocia también al «Teatro» con el Globo por el hecho de que
era el teatro que usaban principalmente los hombres de Lord Chamberlain ~la com-
paiifa de Shakespeare— antes de la construccién del Globo.

# «The Elements of the Geometrie of the most ancient Philosopher Euclide of Megara, Faith-
fully (now first) translated into Englishe toung, by H. Billingsley, Citizen of London... With a
very fruitfull Praeface made by M. I. Dee...», impreso en Londres por John Day (el pre-
facio lleva fecha de 3 de febrero de 1570).

“Sobre la referencia a Pico della Mirandola en dicho prefacio, véase G. B. and
H. T, pag. 148.

# Elements of the Geometrie, Prefacio, sig. c iii, recto. En las frases inmediatamente si-
guientes Dee apremia al lector a que «Mire en Albertus Durerus, De Symmetria humani
Corporis. Mira en los capitulos 27 y 28 del libro segundo del De occulta philosophia». En
los libros del De occulta philosophia, Agrippa presenta las figuras vitruvianas del hom-
bre inscritas dentro del cuadrado y el circulo.

“Prefacio, sig. d iii, recto.

* Ibid., sig. d iii, verso. Cf. Vitruvio, Lib. v, cap. v.

#Qtro aspecto medieval que sobrevive en el teatro de Shakespeare serian aque-
llos teatros que aparecen en Fludd; se los usaba para indicar simultineamente loca-
lizaciones diferentes, a la manera de las «mansiones» medievales. El teatro shakes-
peareano, segin lo entendemos ahora, se convierte en una de las adaptaciones
renacentistas mis interesantes y eficaces del teatro vitruviano (véase al respecto R. Klein
y H. Zerner, «Vitruve et le théitre de la Renaissance italienne», en Le Lieu Thédtral a
la Renaissance, J. Jacquot [ed.], Centre National de la Recherche Scientifique, 1964,
pags. 49-60).

Creo que se podrian aportar pruebas a partir del prefacio de Dee respecto a que
éste conocia el comentario a Vitruvio de Daniele Barbaro, libro que contiene la re-
construccién palladiana del teatro romano [lam. 9 a]. Cuando habla de la dedicato-
ria que de su libro hace Vitruvio a Augusto, Dee agrega: «en cuyos dias nacié nues-
tro celestial Archimaestro» (Prefacio, sig. d iii, recto); Barbaro, al comienzo de su
comentario (pag. 2 de la ed. de Venecia 1567), se detiene en la paz universal de la era

491



augusta «en el cual tiempo nacié Nuestro Sefior Jesucristo». Puede ser significativo
que, segun Anthony 3 Wood (Athenae Oxonienses, Londres 1691, cols. 284-285), Bi-
llingsley fuese ayudado en su obra matematica sobre Euclides por un fraile agustino
llamado Whytehead que en tiempos de Enrique VIII habia sido expulsado de su con-
vento de Oxford y que vivia en la casa londinense de Billingsley. Asi pues, en el fon-
do de este circulo habia un experto en nimeros, y sus significaciones simbdlicas so-
brevivian al viejo mundo anterior a la Reforma.

* Citado por Chambers, Elizabethan Stage, 11, pag. 422.

“R. Wittkower, Architectural Principles in the Age of Humanism, pag. 27.

¥ Ibid., pag. 4.

*Véanse los diagramas, ibid., pag. 3; y respecto al plano de Serlio para iglesia he-
xagonal, ibid., lam. 6.

* The Tempest, 111, iii; cf. Irwin Smith, Shakespeare’s Globe Playhouse, pag. 140.

Capitulo xviI
El arte de la memoria
y el desarrollo del método cientifico

'Véase capitulo X.

*Cornelio Gemma, De arte cyclognomica, Amberes 1569.

*Véase pag. 348.

* Recueil général des questions traitées és Conférences du Bureau d’Adresse, Lyon 1633
1666, 1, pags. 7y ss. Sobre esta academia del «Bureau d’Adresse», a la que impulsaba
Théophraste Renaudot, véase mi French Academies of the Sixteenth Century, pag. 296.

*El provechoso libro de Neal W. Gilbert, Renaissance Concepts of Method (Colum-
bia 1960), estudia las fuentes cldsicas del término y contiene valiosas paginas sobre
«artes» y «métodos». Los «conceptos renacentistas de método» que en este libro se
estudian son, sin embargo, principalmente ramistas y aristotélicos. Pero no se hace
mencién de los «<métodos» con los que tiene que ver este capitulo. Me gustaria pen-
sar que Ong tiene probablemente razén (Ramus, Method and the Decay of Dialogue,
Cambridge, Mass., 1958, pags. 231 y ss.) cuando subraya la importancia que tuvo la re-
viviscencia de Hermégenes en su papel de llamar la atencién sobre el término «mé-
todo». Giulio Camillo alenté esta reviviscencia (véanse capitulo Vi1, nota 20, pag. 265).

*Respecto a Bacon y el arte de la memoria, véase K. R. Wallace, Francis Bacon on
Communication and Rhetoric, North Carolina 1943, pags. 156, 214; W. S. Howell, Logic
and Rhetoric in England, Princeton 1956, pag. 206; Paolo Rossi, Francis Bacon, Londres
1968, y Clavis universalis, 1960, pags. 42 y ss.

"John Aubrey, Brief Lives, O. L. Dick (ed.), Londres 1960, pdg. 14.

*F. Bacon, Advancement of Learning, 11, XV, 2; en Works; Spedding, m, pdgs. 398-399.

* Novum Organum, 11, xxvi; Spedding, 1, pag. 275.

' De augmentis scientiarum, v, v; Spedding, I, pag. 649.

492

" Partis Instaurationis Secundae Delineatio et Argumentum; Spedding, i, pag. 552.
Cf. Rossi, Clavis, pags. 489 y ss.

* Advancement, 11, X, 2; Spedding, 111, pag. 370.

* Sylva Sylvarum, Century X, 956; Spedding, 11, pag. 659.

“Descartes, Cogitationes privatae (1619-1621); en (Euvres, Adam y Tannery (eds.),
X, pag. 230. Cf. Rossi, Clavis, pags. 154-155.

“Véanse pags. 355-356.

‘* Descartes, (Euuvres, op. cit., X, pags. 200, 201 (fragmentos del Studium bonae men-
tis, circa 1620, que se conserva por la cita que aparece en la Vida de Baillet).

7 Advancement, 11, xvii, 14; Spedding, 111, pag. 408.

' Discours de la méthode, parte 11; (Euvres, op. cit.., VI, pag. 17.

*® Euvres, op. cit., X, pags. 156-157. Cf. mi articulo «The Art of Ramon Lull», jour-
nal of the Warburg and Courtauld Institutes, Xvit (1954), pag. 155.

*]. H. Alsted, Systema mnemonicum duplex... in quo artis memorativae praecepta plene
et methodice traduntur, Frankfurt 1610.

*! Systema mnemonicum, pag. 5; citado por Rossi, Clavis, pag. 182. El influyente De
auditu kabbalistico (respecto al cual véanse pdgs. 213, 220, 232) pudo contribuir a pro-
pagar la palabra «método» que aparece en su prefacio (De auditu kabbalistico, en R.
Lull, Opera, Estrasburgo 1598, pag. 45).

#Véase T. y J. Carreras y Artau, Filosofia cristiana de los siglos xir al xv, Madrid 1943,
I, pag. 244.

#Una de sus obras se titula Methodus admirandorum mathematicorum novem libris ex-
hibens universam mathesim, Herborn 1623. Véase Carreras y Artau, II, pag. 239.

#]. H. Alsted, Clavis artis Lullianae, Estrasburgo 1633, prefacio; véase Carreras y
Artau, 1, pag. 241; Rossi, Clavis, pdg. 180.

*El Artificium perorandi, que Bruno escribié en Wittenberg en el afio 1587, lo pu-
blicé Alsted en Frankfurt en 1612. Véase Salvestrini-Firpo, Bibliografia di Giordano Bru-
no, Florencia 1958, nimeros 213, 285,

* Orbis sensualium pictus, Nuremberg 1658. Esta no es la misma obra que la Janua
linguarum, primera cartilla de lengua de Comenius. Comenius fue alumno de Alsted.

?Reproducido en Allardyce Nicoll, Stuart Masques and the Renaissance Stage, Lon-
dres 1937, fig. 113.

®Véase R. Latta, introduccion a la Monadologia de Leibniz, Oxford 1898, pag. 1.

®Véase Rossi, Clavis, pag. 186.

¥Véase pag. 352.

1J. V. Andreae, Reipublicae Christianopolitanae Descriptio, Estrasburgo 1619; traduc-
cién inglesa de F. E. Held, Christianopolis, an Ideal State of the Seventeenth Century; Nue-
va York y Oxford 1916, pag. 202. Respecto a Andreae y Campanella, véase G. B. and
H. T, pags. 413414

2En The Advancement of Learning, 11, xvi, 3; Spedding, 1, pags. 399-400. Cf. Rossi,
Clauvis, pags. 201y ss.

3Véase el valioso examen que hace Rossi sobre el movimiento de «la lengua uni-

493



versal> y su relacién con el arte de la memoria, en Clavis, capitulo vii, pags. 201 y ss.

*Sebastian Izquierdo, Pharus Scientiarum ubi quidquid ad cognitionem kumanam hu-
manitatis asquisibilem pertinet, Leiden 1659.

*Rossi, Clavis, pags. 194-195.

*A. Kircher, Ars magna sciendi in x11 libros digesta, Amsterdam 1669. Cf. Rossi, Cla-
vis, pag. 196.

"Véase L. Couturat, La logique de Leibniz, Paris 1901, pdgs. 36 y ss.; y véanse, en es-
te libro, pags. 440-442.

*Véase L. Couturat, Opuscules et fragments inédits de Leibniz, Hildesheim 1961, pag.
37; Rossi, Clavis, pags. 250-253. Estas referencias a la mnemoénica se encuentran en
Phil. vi.19y Phil. vi.B.m1.7 (manuscritos no publicados de Leibniz en Hannover).

* Leibniz, Philosophische schriften, P. Ritter (ed.), 1 (1930), pags. 277-279.

“J. C. Frey, Opera, Paris 1645-1646, contiene una seccién sobre la memoria.

*! Philosophische schriften, Ritter (ed.), 1, pag. 367.

“Couturat, Opuscules, pig. 281.

* Philosophische schriften, ed. cit., 1, pag. 166.

“Véanse pags. 201-202.

* Philosophische schriften, ed. cit., 1, pag. 194. Leibniz se refiere al prefacio del De spe-
cterum scrutinio de Bruno, Praga 1588 (Bruno, Op. lat., 11 [ii], pag. 333).

** Philosophische schrifien, ed. cit., 1, pag. 302. Cf. Rossi, Clavis, pag. 242.

*Couturat, Logique de Leibniz, pags. 51 y ss.; Rossi, Clavis, pags. 201 y ss.

*Couturat, loc. cit.; Rossi, loc. cit.

* Couturat, Logique, pag. 98, y cf. el articulo sobre Leibniz de la Enciclopedia Filo-
séfica (Venecia 1957).

*Couturat, Logique, pig. 84.

* Ibid., pag. 85. Cf. también Couturat, Opuscules, pig. 97, nota: «Quelle que soit la
valeur de cet essai d’une caractéristique nouvelle, il faut, pour le juger équitable-
ment, se rappeler que c’est de cette recherche de signes appropriés qu’est né l'algo-
rithme infinitésimal usité universellement aujourd’hui».

**Leibniz, Opera philosophica, J. E. Erdman (ed.), Berlin 1840, pags. 92-93. Hay un
texto muy similar en Philosophische schriften, C. J. Gerhardt (ed.), Berlin 1880, VII, pags.

204-205.
) Respecto al interés de Leibniz por la dJingua adamaica», la lengua mégica que
us6 Adan cuando nombré las criaturas, véase Couturat, Logique, pag. 77.

** Leibniz, Sdmtliche Schriften und Briefe, Ritter (ed.), Serie 1, vol. i1, Darmstad 1927,
pags. 167-169; citado por Rossi, Clavis, pag. 255.

* Introductio ad Encyclopaediam arcanam, en Couturat, Opuscules, pags. 511-512.
Cf. Rossi, Clavis, pag. 255.

*®Véase pag. 223.

*Leibniz, Philosophische schriften, C. ]. Gerhardt (ed.), Berlin 1890, v, pag. 184.

* Ibid., pag. 67 (Initia et specimena scientiae novae generalis).

*Bruno, Op. lat., 11 (it), pigs. 204 y ss.

494

* Couturat, Logique de Leibniz, pags. 131-132, 135-138.
“Que Leibniz era rosacruz es cosa que acepta firmemente el excelente estudio-

so Couturat: «On sait que Leibniz s’etait affilié en 1666 a Nirnberg a la société secre-
te des Rose-Croix» (Logique de Leibniz, pag. 131, nota 3). Quizds también el propio
Leibniz insinda que era rosacruz (Philosophische schrifien, Ritter [ed.], vol. 1, 1930, pdg.
276). Las reglas de su proyectada Orden de la Caridad (Couturat, Opuscules, pags. 3-4)
son una cita de la Fama rosacruz. Se podrian aducir otras pruebas a partir de sus
obras, pero éste es un tema que requiere algo mas que un tratamiento fragmentario.

*'Véase pag. 348.

® Leibniz, Monadology, trad. R. Latta, Oxford 1898, pags. 230, 253, 266, etc.

495



ISBN: 84-7844-876-4
Depésito legal: M-18.710-2005

Impreso en Anzos




