


PLIEGOS DE ORIENTE

LOS CUATRO LIBROS DEL EMPERADOR AMARILLOC
Inaki Preciado Tdoeta {editor)

CONFUCIO
fean Levi

EL ARTE DE LLA GUERRA
Sunzi

POEMAS DEL RIO WANG
Wang Wei

LOS CAPITULOS INTERICRES DE ZHUANG Zl
Zhuang Zi

RELACION DE LAS CCOSAS DEL MUNDOC
Zhang Hua

LIBRO DEL MAESTRO GONGSUN LONG
O LA ESCUELA DE LOS NOMBRES
Gongsun Long

SANZIJING. EL CLASICO DE TRES CARACTERES
Yinglia

MITOLOGIA CLASICA CHINA
Gabriel Carcifa-Noblejas Sdnchex-Cendal (editor)

HISTORIA DE LOS HERMANOS SOGA {50GA MONOGATARI]
Carlos Rubio y Rumi Tani Moratella (editores)

KOJIKI. GRONIGAS DE ANTIGUOS HECHOS DE JAPON
Carles Rubio y Rumi Tani Moratalie (editores)

POESIA CLASIGA JAPONESA
[KOKINWAKASHU)
Torquil Duthie (editor)

CUENTOS DE LLUVIA Y DE LUNA
Ueda Akinari

FUSHIKADEN. TRATADO SOBRE LA PRACTICA
DEL TEATRO NO Y CUATRO DRAMAS NO

Zeami

LOS AMANTES SUICIDAS DE AMIJIMA

Monzeemon Chikumeatsu

. Tao Te ching



Tao Te Ching
Los libros del Tao

Lao Tse

Edicién y traduccion del chino de Liiaki Preciado Idoeta



PLIEGOS DE ORIENTE
$ERIE LEJANO ORIENTE

Primera edicién: 2006
Segunda edicion: 2070
Tercera edicidn: 2012

©@ Editorial Trotta, 8.A., 2006, 2010, 2012
Ferraz, 55. 28008 Madrid
teléfono: 9I 543 03 61

fax: 9I 549 14 88
e-mail:  editorial@trotta.es
http: Hwww.trotta.es

© liiaki Preciade Idoeta, 2006

© Maria Teresa Roman, 2006

isbn: 978-84-8164-895-5
depdsito legal: M-12.708-2012

impresion
Graficas Varona, S.A.

A Gerardo Lopez Sastre



CONTENIDO

Presentacidn: Maria leresa Romdn., ... o oo iie e,
Prologo oo e e e
Advertencia sobre la numeracién de los capitulos ........ ...
Introduccidn .. ..o e e e
Estudio preliminar: El Lao zi y el taofsmo. . ....... ... ... ..
Bibliografia ... ... e

ElLaczideGuodian. . ... ... it
ElLgozide Mawangdul .. ..., . . i ..,
El Tao Te ching. Versiones tardfas del Lao zi ... ............

Comentarios . . ..ottt i e e e
Tabla de correspondencia .. ... ... i i
Glosario .« oo e e e e

11
15
17
19
43
137

145
217
381

465
525
527
541



PRESENTACION

Maria Teresa Romdn

Actdia sin actuar,

oclipate en no ocuparte en nada,
saborea lo que no tiene sabor.

Tanto en lo grande como en lo pequedo,
cuando se tiene todo por facil,

por fuerza se encuentra todo dificil.

De ahi que el sabio tenga todo por dificil
y asf nunca tropieza con dificultades.

(Lao zi)

El taofsmo —vetusto, fascinante, misterioso y poético—, surgido de
las espesas tinieblas que envuelven las rafces mds antiguas de [a ci-
vilizacién, es e} testimonio de un modo de vida que se pierde en el
profundo océano del tiempo y que ya forma parte del legado cultural
de China. Podemos referirnos al taofsmo como una amalgama de fol-
clore, esoterismo, literatura, mitos, leyendas, poesia, arte, filosofia,
misticismo, yoga, meditacién y como uno de los grandes pilares en
los que reposa la «Sabiduria Perennes.

La palabra «taoismo» es un concepto habitual en el mundo occi-
dental para nombrar dos tendencias de distinta indole. Por un lado,
el taoismo filoséfico (daojia), con sus tres principales representantes:
Lao zi, Zhuang zi v Lie 2i, ¥ que constituye una doctrina mistica
centrada en las concepciones del Tao o Dao («Camino») v del wu-
wei {«no interferir en el curso natural de las cosas»); por otra parte,
el taofsmo religioso, «taofsmo eclesidstico» o «ensefanzas taoistas»
(daojiao), con sus diversas orientaciones y escuelas {las Cinco Fane-
gas de Arroz, la Perfecta Realizacién, la Recta Unidad, la Higiene de
las Divinidades Interiores, la Joya Mdgica, la Via de la Suprema Paz,
etc.) que tienen por objeto la prolongacién de la vida cuando no ia
inmortalidad,

11




MARIA TERESA ROMAN

Algunos eruditos occidentales consideran que las doctrinas del
taoismo filosdfico y del taoismo religioso no séio son diferentes, sino
también opuestas; para ellos, el taoismo de Lao zi es una «filosofia
pura» que colisiona frontalmente con la bisqueda de la inmortali-
dad, principio fundamental de la religién taoista: la vida seguida por
la muerte es el curso de fa Naturaleza, v el ser humano debe seguir
serenamente este itinerario natural. Sin embargo, la doctrina cardinal
de la religién taoisea tiene que ver directamente con el principio y los
medios de eludir la muerte, lo que significa operar de modo manifies-
to contra la Naturaleza.

No obstante, las divergencias existentes entre la filosoffa taofs-
ta (daofia) y la religién taofsta (daofiao) se superaron merced a las
creencias mitoldgicas de las que ambas hacfan gala, asi como por
los entrenamientos o acciones magicas empleadas tanto en el 4mbito
corporal como en el mental (técnicas dietéticas, gimndsticas, respira-
torias, meditacién, yoga, determinadas practicas magicas, samdnicas,
sexuales, etc.) con el objetivo de mantener y robustecer la vitalidad
del ser humano e impedir gue ésta desapareciera.

El fundador del taoismo y el presunto artifice del Tao Te ching
es mis que probable que sea una figura legendaria. No tenemos da-
tos ciertos sobre él y algunos eruditos se preguntan si existié. Segdn
la leyenda, se llamaba Lao Dan o Li Er y nacié en China meridional;
tuvo una conversacién con Confucio, que era mas joven que él; fue
bibliotecario en fa corte de los Zhou, pero decepcionado de la vida
al lado de los poderosos, se dirigid hacia el oeste, siguiendo la Ruta
de la Seda. Antes de desaparecer montado en un biifalo, escribié
una coleccién de sentencias y pensamientos conocido como Tao Te
ching y que una traduccién académica occidental transforma Tao
Te ching en Disertacidn referente al Justo Principio vy su Accién. El
sistema de pensamiento es coherente en su conjunto y ha ejercido
una influencia considerable sobre fa cultura china.

* Trotta nos brinda en esta ocasién una esmerada edicién del Tao
Te ching, uno de los tres libros clasicos del taofsmo filoséfico, difun-
dido en todos los idiomas y traducido directamente del chino por
IRaki Preciado Idoeta, uno de los mds eminentes sindlogos de nuestro
pais. Muy bien documentado, con informacién actualizada y con va-
liosas aportaciones, este libro no es una edicién més del Tao Té ching,
$ino una obra de obligada lectura para introducirse en el taoismo,
uno de los grandes tesoros del pensamiento de China.

Si el significado del Tao Te ching fuera ficii de aprehender, resul-
tarfa baladf cualguier suerte de explicacidn. Pero no es éste el caso, ya

12

PRESENTACION

que hay tantas cosas oscuras en el texto, que se agradece ¢l alto indice
de calidad de la traduccidn, de la introduccién, de las notas y de los
comentarios que hay en este meticuloso trabajo de Ifaki Preciado.
Me consta que ha hecho un gran esfuerzo para allanar el camino
hacia la comprensién del texto. Y, desde luego, estd en condiciones
de hacerlo, dado su dominio del idioma y del pensamiento chinos.
La formacién filoséfica de Ihaki Preciado confiere a esta version del
Tao Té ching una profundidad de perspectiva que dificilmente podria
provenir de una mera traduccién.

La presente edicidn del Libro del Tao, constituye un esfuerzo mds
en la larga v laboriosa tarea de aproximar posturas entre Oriente y
Occidente por parte de algunos erudiros. Hasta ahora no ha resulta-
do demasiado dificil compartir postulados cientificos, sin embargo,
en el terreno de las creenciag, opiniones y pensarnientos, fas cosas son
bien distintas. «8i las otras filosofias dicen lo mismo que dice la mia
—afirma el califa Omar— son innecesarias; si no dicen lo mismo que
dice la mia, son falsas.»

Un cierto acuerdo bésico conceptual podria ser un aceptable pun-
to de partida que permitiria un didlogo respetuoso, cordial y abierto.
Sin embargo, desde mi punto de vista, atin no se ha logrado. Estd
resultando muy complicado consegnir una escucha abierta, despre-
iniciada (evitando esos incdmodos «filtros») v tolerante entre pafses,
tradiciones y culturas distintas. Hay que penetrar en el subsuelo de
la civilizacién v llegar a un estrato ideolfgico, constituido por mo-
delos cognitivos, emocionales y conductuales comunes. Al referirse
al pensamiento occidental v al hindd, Giuseppe Tucci, prestigioso
orientalista italiano, afirma: «Son como dos caminos paralelos. Con-
dicionadas en su nacimiento v desarrollo por el mismo misterio que
el hombre descubre a su alrededor, v estimuladas por el ansia de
aclararlo, aquellas corrientes se encuentran con mucha frecuencia,
porque son idénticos los problemas que surgen ante nuestra mente,
sea cual fuere el cielo bajo el que se viva, e idénticos los medios
de que aquélla dispone para resolverios». Y en palabras de Mircea
Eliade, el gran historiador de las religiones: «Lo importante no es la
identidad de la terminologia filoséfica: basta con que los problemas
sean homélogos».

No es en modo alguno facil hallar la correcta via de acceso a esta
joya del pensamiento chino, que se aleja bastante de nuestros modos
de pensar. A fin de entender en parte determinados contenidos del
Tao Te ching, es necesario dejar en suspenso algunos programas de
nuestra mente occidental. Los pensamientos de los viejos maestros

i3



MARIA TERESA ROMAN

tienen para mf mayor valor que los prejuicios filosdficos de muchos
eruditos occidentales. ¢Pnede haber una posicidn intelectual mas ego-
céntrica, fatigosa y menos fecunda que la de flotar en la nube del
rechazo de otras formas de construir la realidad? Seglin Fernando
Tola y Carmen Dragonetti, eminentes orientalistas argentinos: «En
todos nosotros existe cierta tendencia al provincianismo intelectual
que nos induce a no conceder valor a lo que estd fuera de los limites
del mundo cultural en que hemos sido educados v hemos crecido».

Y ya para finalizar, quisiera sefialar que si alguien me preguntara
qué remedio podria hallarse en el pensamiento oriental que curara a
nuestro mundo de su inveterada creencia en el prestigio, la fuerza, el
dinero y el poder, elegirfa, sin lugar a dudas, al Tao Te ching, peque-
fio en tamafio y grande en sabiduria, escrito en China hace muchos
siglos. En el Tao Te ching leemos:

El que actia fracasa;

el que aferra algo lo pierde.
Por eso ef sabio no actda

y de ese modo no fracasa;
nada aferra

y de ese modo nada pierde.

14

PROLOGO*

La naturaleza me ha provefdo de un cuerpo, y fati-
gado con la vida; me ha liberado con la vejez y con
la muerte me dard reposo. Asi pues, bienvenida sea
la vida, y por lo mismo, bienvenida sea la muerte.

{Zhuang zi, VI, 2)

En 1979 el autor publicé una traduccién del Libro del Tao basada en
las copias sobre tela de seda halladas seis afios antes en una tumba
del siglo 1 a.n.e. Desde entonces hasta el presente, ha proseguido
ininterrumpidamente sus estudios e investigaciones en torno al taofs-
mo v a otras corrientes de pensamiento afines, como el budismo, el
mantrayana v el Bon tibetano. _

A lo largo de todos estos afios, sus prolongadas estancias en Chi-
na le han permitido recorrer la mayor parte de la geografia de ese
inmenso y diverso pals, v asi es como ha podido entrar en contac-
to directo con varios auténticos maestros (que no meros eruditos),
practicantes de estas doctrinas. Doctrinas éstas cuyos textos sélo se
pueden entender, y por tanto traducir, cnando se ha tenido la rara
oportunidad de encontrar a alguno de tales maestros. Sin su ayuda,
todo queda en la cdscara de la mera erudicién, la cual, pese a cuanto
se pretenda pontificar, casi nunca lléga a penetrar més alld de la en-
gafiosa opinién (doxa) platénica. '

La presente edicién del Libro del Tao no es, pues, una simple
traduccidn revisada y mejorada de la obra, sino que representa una
nueva y original versién. Nueva en un doble sentido: por un lado,
contiene la traduccion de las tres versiones principales de la obra,
incliida la mas antigua, descubierta en fecha reciente; y por otro, se
ha elaborado 2 la luz de cuanto el autor ha podido aprender, com-
prender ¥ experimentar a lo largo de los diltimos veintiséis afios.

* Hemos reproducido los nombres y términos chinos ntilizando el pinyin, escri-

tura fonética de uso oficial en la Repablica Popular China. Con ello tratamos de obviar
la confusién creada en este terreno por la pluralidad de sistemas de transcripeidn occi-
dentales, y seguimos la pauta marcada por la sinologia europea de los tltimos afios.

15




IRAKI PRECIADO IDOETA

Estas traducciones, por supuesto, no pretenden, ni de lejos, ser
perfectas, y de ahi que el autor agradezca, de antemano y sincera-
mente, cuantas criticas {y aun varapalos) le puedan llegar de toda
suerte de lectores.

Como quiera que parte de este trabajo lo desarrolié el autor en
el Tibet, en la gruta de la Roca Solitaria, en primer y principal lugar
quiere manifestar su agradecimiento a las gentes del remoto valle del
Hor, en el distrito de Narong del Tibet oriental (Kham). Fervorosos
practicantes del Bon, la antigua religion de los tibetanos, tanto mon-
jes como laicos, pese a su escasez de recursos han prestado al autor
una entrafable acogida en estos tltimos afios, y se han convertido en
su familia adoptiva.

En segundo lugar, dado que este libro ha sido elaborado sin nin-
gln tipo de ayuda, subvencién o apoyo, por parte de institucién u
organismo alguno, en nuestro pais los inicos y solos agradecimientos
van dirigidos a aquellas personas que le han animado en su kabot, pro-
veido de valiosos materiales e informacién, y desbrozado el camino
para que la obra viera la luz en una prestigiosa editorial, donde el
criterio «economicista», a menudo torpe v miope, ne ha alcanzado a
imponer esa férrea dictadura que se ha hecho casi general en nuestros
«democrdticos» dias. Entre estas personas es deseo del autor mencio-
nar a Gerardo Lépez Sastre, inspirador de la obra y proveedor de los
primeros materiales; a Maria Teresa Roman Lopez, por sus inestima-
bles consejos; a Fernando Rodriguez Lafuente, a quien esta obra debe
el no haber tropezado con demasiadas dificultades en su alumbramien-
to; v esto también merced a Alejandro Sierra, de quien cumple elogiar
la socrética labor de sacar a la luz textos de los que, de otra manera,
el «pequefio» piiblico nunca hubiera podido disfrutar o aprovechar; y
agradecimiento asimismo a Maite Carpintero, por su paciente y esme-
rado trabajo de correccidén y composicién de los textos. Finalmente el
autor debe subrayar que esta nueva traduccién de los textos ha con-
tado con una ayuda de gran precio v rareza: la de un maestro taofsta
{residente en la provincia china de Shanxi), quien haciendo honor a
su condicién de tal, ha pedido al autor le mantenga en el anonimato.
Postura esta que el autor admira y envidia, y lamenta no poder imitar
en este nuestro teatral mundo de hoy, mundo de «fendmenos», meras
apariencias, doside la bocina cuenta més que la calidad de la harina.

En Yungdrung Ling (monasterio bonpo de la Svastika), Tibet, junio de 2005.

IS9AKE PRECIADO IDOETA (Yungdrung Norbu)

16

ADVERTENCIA SOBRE LA NUMERACION
DE LOS CAPITULOS

Dado que en el libro se citan 2 menudo pasajes y fragmentos de las
diferentes versiones del Lao zi, para comodidad de los lectores he-
mos adoptado las siguientes abreviaturas:

A se refiere al Libro A del Lao zi de Guodian (el ntimero que
sigue designa el correspondiente capitulo; asi, A1 indica el capitulo
primero del Libro A del Lao 2i de Guodian); By C se refieren, respec-
tivamente, al Libro B y al Libro C del Lao zi de Guodian (el nimero
indica el capitulo).

Los nimeros ardbigos, salvo indicacién contraria, designan los
correspondientes capitulos de las copias del Lao zi de Mawangdui.

Los ntimeros romanos, cuando se refieren al Lao z4, designan los
correspondientes capitulos de las versiones tardias, las mas conocidas
y divulgadas hasta Ia fecha.

Para comodidad del lector hemos incluido una tabla de corres-
pondencias de los capitulos de las tres versiones al final del libro.

17



INTRODUCCION

En octubre de 1993 wuvo lugar un descubrimiento de enorme im-
portancia en el campo de los estudios taoistas. Al excavar una antigua
tumba en el centro de China, los arquedlogos se vieron sorprendidos
al encontrar entre los objetos habituales, una gran cantidad de tex-
tos, escritos sobre tablillas de bambii. Al estudiarlos v clasificarlos,
la sorpresa aumentd, pues entre ellos se hallaba una copia del #
F (Lao zi}, el libro conocido en Occidente como IH £ (Tab Te
ching), el cldsico por antonomasia del taofsmo filoséfico. Dado que
la tumba, segin estimaciones de los arquedlogos, habia sido sellada
probablemente a finales del siglo ~iv, aquella copia del Lao z7 era la
mds antigua de las conocidas hasta la fecha.

£ i
‘LA TUMBA DE GUODIAN
TUMBA CHU N.*1 DE GUODIAN (3¢ 75 — & % 3

La tumba estd ubicada en la aldea de Guodian, municipalidad de
Jingmen, provincia de Hubei. A nueve kilometros se encuentra Jinan
(Ying), antigua capital del Estado de Chu. El fugar es un antiguo ce-
menterio de Ying: mds de trescientas tumbas repartidas en veintidés
grupos. La rumba donde se hallaba la copia del Lao zi fue la primera
que se excavd. Esto ocurrié en octubre de 1993, y se debié a una
circunstancia fortuita: habfa sido saqueada en agosto de ese mismo
afio, y por segunda vez pocos dias antes; el agua penetraba por el
agujero practicado por los saqueadores y la tumba corziz el riesgo
de anegarse.

Segiin los arquf:ologos e hlstoriadores, Ia persona enterrada pa-
recia ser, por los objetos encontrados en el interior, un shi, es decir,
un noble de rango inferior. Por otro lado, la gran cantidad de textos
filoséficos hallados apuntan a que este personaje debia de ser hombre
de gran erudicién. En efecto, ademds del Lao zi, en la tumba se en-
contraron otros quince textos: un total de setecientas treinta tablillas

19




TAO TE CHING

de bamb escritas, de las que sélo setenta y una corresponden al Lao
zi. Bl resto son, fundamentalmente, textos confucianos,

Las setenta y una tablillas del Lao zi de Guodian sélo recogen
una parte del Lao 7 que conocemos. Del total de 81 capitulos, sélo
encontramos 31, y de éstos sélo 16 completos. Esta circunstancia
ha provocado una enconada polémica entre los investigadores, que
atin no se han puesto de acuerdo, Unos sostienen que los capitulos
que faltan en la copia de Guodian se han perdido (mas bien robado);
otros, que nos hallamos ante un texto completo, el mds antiguo hasta
el momento y el que mejor y més fielmente refleja el pensamiento de
los primeros filésofos taofstas. Si se comparan los textos de Guodian,
de Mawangdui y de las versiones posteriores, afirman los partidarios
de la segunda hipétesis, todo apunta a que los fltimos (Mawangdui y
versiones posteriores) incluyen toda una larga serie de adiciones a un
texto primitivo {Lao zi de Guodian), algunas veces poco afortunadas,
por forzadas o incongruentes. Tales adiciones van desde una breve
frase, hasta largos parrafos!.

Otro extremo de gran importancia, y que conviene subrayar, €s
que las setenta y una tablillas aparecieron agrupadas en tres haces,
distintos tanto por la longitud de las tablillas, como por el tipo de
escritura. Se tratarfa, pues, de tres partes de la obra, bien diferencia-
das, aunque sin titulo. Los estudiosos chinos denominan jia (FF), vi
(Z.), bing (75), a cada una de esas tres partes del Lao zi; son titulos
convencionales que equivaldrian en Occidente a A, B, C. Recuérdese
que en las copias de Mawangdui y en las versiones posteriores, la
obra se divide en dos partes con titulo: Libro del Tao y Libro del Te
(invertidos en las copias de Mawangdui)?.

1. Vid. capitulos 15, 26, 49, 60, 64 (V, XVI, XX, LIl y LX1II).

2. En el idioma chino existen tres términos no sindnimos que en castellano se
traducer ¢omo «librow. Bl término pian (B5) significa los libros en que se divide una
obra mayor (de ahi que a menudo se traduzca como «capftutos), a la que en chino se
denemina shu (B), Asi, por ejemplo, ¢l Tian xia pian («Libro Tian xia») es uno de
los libros del Zhuang zi. El tercer término es jing (£} que significa libro en el sentido
muy restringido de «clsico», En principio, solo se aplica a la primera de fas siete
categatias en que son clasificados los libros en ¢l catdlogo bibliogrifico del Han shu;
catdlogo completado hacia el afio -6. En esta categorfa de fing s6lo se iaclufan Jos
libros més venerables y venerados de aquel tiempo. Estos eran los libros cuasisagrados
del confucianismo, que habia por entonces conguistado la supremacia absoluta sebre
las demds escuelas de pensamiento. En este sentido, debe sefialarse e insistir en gue,
originalmente, el Lao zi nunca se denominé Dao de jing. S6lo en fecha muy posterior
(probablemente durante la dinastia Tang, 618-907) los adeptos de la religién taofsta
comenzaron a utilizar el término jing para equipararse a los confucianistas.

20

INTRODUCCION

El Lao zi A es un conjunto de treinta y nueve tabliilas de 32,3
centimetros de longitud; el B, dieciocho tablillas de 30,6 centime-
tros; y el C, veintiocho tablillas de 26,5 centimetros. De este Gltimo
las catorce Gltimas tablillas corresponden a un breve texto, sin titulo:
que muchos consideran forma parte del propio Lao zi, y que hasta Lf;
fecha de su descubrimiento era totalmente desconocido.

LA TUMBA DE MAWANGDUI {(3°F # 3% 55

Este descubrimiento habia sido precedido, veinte afios antes, POt otro
de no menor importancia ¢ interés. En efecto, en diciembre de 1973

al excavar la tumba Han n.° 3 de Mawangdui —en las inmediacione;
de la ciudad china de Changsha—, se habfa descubierto un conjunto
de antiguos libros de seda de gran valor histérico. Entre ellos, dos
copias del Lao zi relativamente bien conservadas. Por la fech’a de
una tablilla hallada en dicha tumba, se pudo saber con certeza que fa
inhumacién habfa tenido lugar el afio 12 del reinado de Han Wendi
(emperador Wen de la dinastia Han), correspondiente al afio -168.
De las dos copias, la mds antigua (texto A) habia aparecido enrollada
en una tablilla. En ella se empleaba la escritura zhuan, habitual en la
dinastia .Qin (finales del siglo —11). Como en esta copia no se omitia
—y sqsﬁtuia—— ninguno de los caracteres (ideogramas) del nombre
del primer emperador Han, Liu Bang, los estudiosos dedujeron que
la época de su redaccién tuvo que ser en vida de este emperador, es
decir, entre los afios —206 y —195. La segunda copia ({texto B), encon-
trada en el interior de una caja laqueada, sf sustituia esos caracteres

conforme era costumbre tras el fallecimiento de un emperador, 18
cual hizo suponer que habia sido escrita entre los afios ~194 y ~180,
El empleo en ella de la escritura Ji —propia de la época Han-— pa-
rec1ja corroborar este punto. Se trataba, pues, de las dos copias més
antiguas, hasta aquella época (1973) conocidas, del Lao zi.

" El contenido de sus fragmentos o capitulos discrepaba, en dife-
rente medida, no sélo respecto de las dos versiones mas ampliamente
_sr;guidas hasta la fecha —la de Heshang Gong v Ia de Wang Bi— sino
incluso de las numerosas variantes conocidas, No obstante, ¢l sentido

general de la obra permanecia inalterado. ,

) Algunos caracteres de los textos de Mawangdui, debido al dete-

rioro de los afios, resultaban irreconocibles o simplemente se habfan

borrado por completo. Sobre todo en el texto A era particularmente

grave esta circunstancia, e incluso dos capitulos enteros se habfan

21




TAQ TE CHING

perdido. Por esta razén, al traducir en su dia el Lao zi de Mawangdui
seguimos preferentemente el texto B, cuyas diferencias con el texto
A, por otra parte, son minimas.

Debido a que la copia del Lao zi de Guodian nos ha llegado es-
crita sobre tablillas de bambii {{) en China se la conoce como «El Lao
zi de las tablillas de bambii» (#] 4 #-F), mientras que las dos copias
de Mawangdui son conocidas como «El Lao zi de tela de seda» (8 A&
), por estar escritas sobre este material.

PERSONALIDAD HISTORICA DEL AUTOR DEL LAO ZI

El problema relativo a la identidad de Lao zi {«Anciano Maestro»),
supuesto autor de la obra homénima, sigue adn sin resolverse, y atin
hoy son varias las opiniones sostenidas por los eruditos chinos, apo-
yados en distintos argumentos. El descubrimiento de las copias de
Mawangdui, y sobre todo del més antiguo texto de Guodian agité
ain més las movidas aguas de la polémica, y dio pie a una nueva
interpretacién de la personalidad del Anciano Maestro. A continua-
cidn resumimos las hipdtesis mejor fundamentadas antes de que se
excavaran las tumbas de Mawangdui y de Guodian.

— Lao zi es Lao Dan, contemporineo {o, en todo caso, poco
tiempo anterior) de Confucio® ¥ cronista por un tiempo en fa corte
de Zhou. Habria, pues, vivido a finales de la época Primavera y Oto-
#0 (=770 a —476). Esta opinidn se apoya en textos muy antiguos v
de modo especial en el testimonio del gran historiador de la dinastia
XiHan (Han del Oeste), Sima Qian, autor de una obra fundamental,
el Shi ji (¥ T, Registros histéricos). Lao Dan aparece también en
dos importantes libros taoistas, el Zhuang zi (FEF) y el Lie zi (51
). En el primero de ellos, Lao Dan es protagonista de numerosos
didlogos y anécdotas, supuestamente histéricos, entre los que destaca
el encuentro que tuvo con Confucio, cuando éste fue a Zhou para
consultarle acerca de los ritos. En el Lie zi se dice que Lao Dan viajé
al Oeste, y que al llegar al paso fronterizo se encontré con Guan Yin,
maestro taofsta, para unos, o simplemente jefe de la guarnicién, para
otros. En cualquier caso, a instandias de Guan Yin y antes de alejarse
definitivamente sin dejar rastro ~~montado en un biifalo, como se le

3. Enel Zengziwen, uno de los capitulos del Li fi («Registro de los Ritos»), obra
escrita hacia el afio -200, s dice que Lao Dan fue contemporineo de Confucio.

22

INTRODUCCION

representa tradicionaimente-—, expuso Lao Dan sus ensefianzas, que
Guan Yin registré en una obra de mas de cinco mil caracteres. Este es
el origen legendario del Dao de jing (Tao Te ching) surgido del pincel
bien de Guan Yin, bien del mismo Lao Dan. Esta tiltima es la version
de Sima Qian, cuya historia de Lao Dan traducimos a continuacién
por su indudable interés. Asi dice el Lao zi liezbuan del Shi ji:

Lao zi era natural de la aldea de Quren, en el municipio de Li, del
distrite de Ku*, en ef Estado de Chu. Su wing (<apellido») era Li; su
nombre, Er; su zf («sobrenombre»}, Bo-yang; su shi («nombre péstu-
mo»), Dan. Fue cronista de la corte de Zhou.

Confucio se dirigié a Zhou para preguntar a Lao zi acerca de los
ritos. Lao zi le dijo: «Toda vuestra ensefianza no pasa de ser palabras
dichas por hombres que hace mucho desaparecieron junto con sus
huesos, Cuando un hombre virtuoso se acomoda a su tiempo marcha
en carruaje, y cuando no, se mueve sin rumbo llevado por el viento.
He oido decir que un buen comerciante guarda bien su mercancia
aparentando no tener ninguna, y que el hombre virtuoso, dotado de
grandes prendas, parece un estiipido. Suprimid vuestra arrogancia v
vuestra ambicidn, vuestra obseguiosidad y vuestra lascivia; todo ello
no favorece en nada a vuestra persona. Esto es todo lo que tengo que
deciros».

Confucio se alejé y dijo a sus discipulos: «5é que un péjaro vuela,
que un pez nada, que un animal anda; para lo que anda, puedo hacer
trampas; para lo que nada, puedo hacer sedales; para lo que vuela,
puedo hacer arcos y flechas. En cuanto al dragdn, sin embargo, esca-
pa a mi inteligencia de qué manera se eleva hasta el cielo montado en
el viento y en las nubes. Después de haberlo visto hoy, pienso si Lao
zi no serd como un dragéne,

Lao zi cultivo ef Tao y su virtud; basé su doctrina en el vivir igno-
rado, sin renombre alguno. Vivié largo tiempo en Zhou; mas al ver la
decadencia de este Estado se marché, Cuando llegé al Paso {Guan),
el encargado de su defensa (Guan Yin) le dijo gozoso: «¥a que vais
a abandonar el munde, escribid un libro para mi provecho». Lao i
entonces escribié una obra compuesta de dos libros (pian) en la que
habla, utilizando mds de cinco mil caracteres, del sentido del Tao y de
su virtud (Te); luego se alej6. Nadie sabe dénde terming su viaje.

Oitros dicen: «Lao lai zi era natural del Estado de Chuj escribié
una obry, compuesta de quince libros, en la que expone la aplicacién
de las doctrinas de la escuela del Tao; fue contemporineo de Confu-
cio». Hs muy posible que Lao zi viviera mds de clento sesenta afios,
algunos dicen que incluso doscientos afios; ello se debié a su cultivo
del Tao, que le permitié alcanzar la longevidad.

4. Actualmente distrito de Lu yi, en el este de [a provincia de Henan.

23



TAO TE CHING

Ciento veintinueve afios después de la muerte de Confucio, un his-
toriador registrd la audiencia que mantuvo Taishi Dan, del Estado de
Zhou, con el duque Xian de Qin, en fa que dijo a éste: «Al principio
los Estados de Qin v de Zhou estuvieron unidos y luego se separa-
ron; separados durante quinientos afios, luego se volverdn a unir;
cuando lleven setenta afios reunidos aparecerd un gran rey». Algunos
dicen: «(Taishi) Dan era Lao zi». Otros dicen: «No lo era». Nadie en
el mundo sabe dénde estd la verdad sobre esta cuestioén. Lao zi fue un
hombre sabio que vivié ignorado,

El hijo de Lao zi, lamado Zong, mandé los ejércitos del Estado

de Wei y obtuvo el feudo de Duangan. El hijo de Zong se llamé Zhu;
el hijo de Zhu, Gong; el tataraniete de Gong se llamé Jia. Jia fue
funcionario al servicio del emperador Wen de la dinastia Han (Han
Wendi). Su hijo, Jie, fue preceptor de Ang, rey de Jiaoxi, por lo que
vivié en el Estado d& QL .

Los seguidores de Lao zi siempre han despreciado la doctrinz de
Confucio, y los confucianos, a su vez, han despreciado a Lao zi. éNo
serd éste acaso el sentido del dicho: «Quienes siguen diferentes cami-
nos nunca tienen algo til que decirse»?

Li Er no actuaba y ¢l pueblo se transformaba por si mismo; per-
manecfa en la pureza de la quietud y el pueblo se ordenaba con toda
espontaneidads.

— Esta teoria sobre la identidad de Lao zi fue puesta en duda ya
desde la dinastia Song del Sur (1127-1179). Se empieza a pensar que
1o es Lao Dan sino un personaje de comienzos de la época de los
Estados combatientes (475 a -221) llamado Taishi Dan, tal como
apunta el mismo Sima Qian. El argumento principal aducido es que
el Lao zi no pudo escribirse en los afios en que se supone vivid Lao
Dan, sino mds tarde, a principios de la época de los Estados comba-
tientes como muy pronto®.

— Una tercera opinién es la de Feng Youlan, para quien el autor
del Lao zi es Li Er, de la época de los Estados combatientes. Segiin
Feng Youlan, Sima Qian habria confundido a Lao Dan y Li Er en una
sola persona y adelantado en dos siglos el origen del Lao zi. Es su
parecer que Lao Dan, en realidad, ni siquiera existid”. -

— Otro gran erndito del pasado siglo, Guo Moruo, sostuve que
el Lao zi es obra de Huan Yaan (conocido también como Guan Yin).

5. Shiji, vol. LXIH, ed. Zhong hua, Pekin, 1972, tomo VH, pp. 2139-2143.

6. Liang Qi-chao (1873-1929) presenta pruebas convincentes de que el Lao zi
no pudo haber sido escrito antes de la época de los Estados combatientes.

7. Vid. Feng Youlan, Zhangguo zhexue shi (Historia de la Flosofia china), vol. I,
Shanghai, 1934, :

24

INTRODUCCION

Este fiiosofo tacista del perfodo de los Estados combatientes habria
compilado las sentencias de Lao Dan conservadas en su tiempo ¥y,
desarrollando una explicacién de las mismas, habzia dado cima a la
composicién del Lao zi. Basa Guo Moruo su aserto en un estudio
comparativo de las sentencias de Lao Dan expuestas en el dltimo
libro del Zhuang zi (K T 5, «Bajo el cielo» o «El mundo»), v en el
texto mismo del Lao 2/ que las recoge v amplia®,

-— Yang Rongguo, por su parte, realizé un minucioso estudio del
Lao zi y llegé a la conclusion de que no pudo ser escrito sino con
posterioridad al Zhuang zi. Su argumento fundamental radica en el
hecho de que el Lao 27 recoge una serie de planteamientos filoséficos
pertenecientes a las diversas corrientes taoistas contempordneas del
Zhuang zi. El Lao zi serfa, por tanto, una recapitulacién general de
las hasta entonces relativamente dispersas e inconexas ramificaciones
del taoismo primitivo, incluido el pensamiento de Zhuang Zhou, au-
tor del Zhuang zi°. Esta teorfa contradice otra, muy difundida, que
quiere ver en el Zhuang zi un desarrollo, en forma de comentario,
del Lao zi.

- El Lao zi es el resultado final de una prolongada compilacién
y elaboracién en las que intervino toda una escuela a lo largo de
muchos afios. La redaccién definitiva del libro habria tenido lugar
durante los afios que separan a los filésofos Mo Di y Zhuang Zhou,
es deciy, hacia fa primera mitad del siglo ~iv. Aunque algunos retra-
san esta redaccidén a una época tardia, posterior al Zhuang zi, tal vez
a finales del siglo -1, entre las dinastias Qin y Han del Qeste.,

Tales eran las hipétesis barajadas a comienzos de fos afios noven-
ta del pasado siglo. Mas, como antes apuntamos, el descubrimiento
de Guodian renové fa polémica desde una nueva perspectiva.

Entre las nuevas hipétesis, basadas en estos materiales descubier-
tos, cuya importancia, capital, nadie discute, se encuentra la de Guo
Yi. Es una teoria muy razonable y razonada, y que tiene un mérito
indudable: permite completar un rompecabezas, cuyas piezas hasta
ahora parecian imposibles de encajar.

Su punto de partida histdrico es el mas utilizado v mds fiable de
cuantos se dispone, a saber, la informacién que nos proporciona el

8. Vid. Guo Moruo, «Ji xia Huang Lao xue pai de pi pan» (Critica de la escuela
Huang Lao de Ji xia), en Sk pipan shu (Diez libros de critica), Shanghai, 1950.

9. Vid. Yang Rongguo, Zhonggro gudai sixiang shi (Historia del pensamiento
antiguo chino}, Pekin, 1973.

25




TAO TE CHING

libro de Sima Qian, los Registros histéricos. Si releemos el pasaje que
arriba hemos reproducido, podremos observar que en €l se menciona
a tres personajes relacionados con la figura de Lao zi: Lao Dan, Lao
lai zi y Taishi Dan. De ellos, el segundo queda descartado como autor
del Lao zi, pues ese mismo pasaje lo presenta como autor de otra
obra. Sélo nos quedan, pues, Lao Dan y Taishi Dan.

El primero («Anciano Dan») mantuvo un encuentro con Confu-
cio, quien vino a verle para recibir de él ensefianzas sobre los ritos,
No cabe duda de que este encuentro tuvo lugar, pues son varios los
textos antiguos que lo registran'®,

En cuanto a Taishi Dan («Cronista Dan»}'!, se sabe de una entre-
vista que mantuvo con Qin Xian Gong (duque Xian de Qin), quien
rigid los destinos del Estado de Qin entre ~384 y —361. Por consi-
guiente, entre Confucio y Taishi Dan medié mas de un siglo.

De lo anterior se deduce que Lao Dan y Taishi Dan fueron dos
personajes distintos, aunque tengan en comiin, aparte de st nombre
v de su relacién con el Lao zi, haber vivido en Zhou, el Estado donde
se mantenia fa dinastia homdnima, tras haber declinado lentamente
en el curso de los dltimos siglos.

¢Cuil es la relacién de ambos personajes con el Lao zi? La hi-
pétesis que plantea Guo Yi es la probabilidad de que Lao Dan sea
el autor mas o menos directo de la versién que registra el Lao 27 de
Guodian, mientras que Taishi Dan lo serfa de las versiones posterio-
res {incluidos ios textos de Mawangdui).

En relacién a lo primero, se puede aducir como prueba que en
los Registros histéricos se pone en boca de Lao Dan, durante su entre-
vista con Confucie, varias sentencias que encontramos (si no textual-
mente, sf en cuanto al sentido y alcance) en la copia de Guodian.

En cuanto a que Taishi Dan pudo ser el autor de la versién, mu-
cho mds extensa, que encontramos ya en Mawangdui, no hay que
perder de vista que los eruditos convienen, mayoritariamente, en que
la redaccién del Lao zi largo, el Te Tao ching (Mawangdui) o Tao Te
ching (versiones posteriores), nunca pudo ser anterior a la primera
mitad del siglo —1v. (Guo Yi calcula que entre ~384 y ~374, si admi-
timos como cierto lo que dicen los Registros bistéricos sobre el viaje
de Lao zi a Qin y luego al Paso de.Hangu, donde finalmente se habria
redactado el texto de 5.000 caracteres.) De modo gue Lao Dan no
pudo ser su autor, y si, y muy probablemente, Taishi Dan.

10. Bl Liishi chungiu y el Li ji, entre otros.
11. Mads tarde Taishi se convertird en un xing {apellldo)

26

INTRODUCGCCION

Una vez establecida esta teoria, el largo fragmento de los Re-
gistros histéricos cobra sentido: el primer parrafo se refiere a Lao
Dan, mientras que lo que sigue, a Taishi Dan. En este caso, las li-
neas dedicadas a Lao lai zi serfan un error, una interpolacién entre
dos pérrafos dedicados a un mismo personaje. Y asi todo encajaria.
Lao zi (Taishi Dan) abandoné Zhou al convencerse de su definitiva
decadencia; decadencia que atin no era evidente en tiempos de Lao
Dan, dado que en aquel tiempo el soberano de Zhou todavia gozaba
de prestigio v de autoridad en el conjunto de los estados chinos. No
asf en tiempos de Taishi Dan, momento en que Zhou habfa entrado
ya en plena decadencia thasta el punto de que un siglo después fue
conquistado y anexionado por el Estado de Qin). Fue en ese tiempo
de irreversible decadencia cuando Lao zi (Taishi Dan), renunciando a
su puesto de cronista de la corte, abandond Zhou y viajé hasta Qin.
Alli se entrevistd con el duque Xian, y después partié hacia las tierras
del ceste, Esta entrevista y este viaje son dos acontecimientos en los
que merece detenerse.

En primer lugar, el paso de Lao zi por el Estado de Qin estd
cargado de significado. Desde hace mucho tiempo, se ha venido sos-
teniendo que la escuela legista, que se desarroll6 en el perfodo de los
Estados combatientes, procede del Anciano Maestro; algo que sélo
serfa verosimil si identificamos a Lao zi con Taishi Dan. Todo apunta
al hecho de que la presencia de Taishi Dan en Qin fue fundamental
para promover el desarrollo del legismo en ese Estado, que acabé
convirtiéndose en su bastién. El legismo, a su vez, sentd los pilares
de la consolidacién politica y econémica de Qin y de su posterior
expansién, que acabd desembocando en la fundacién por Qin shi
Huang (% 5 8) del primer gran imperio chino en ~221.

La vinculacidn del legismo con Lao zi gueda corroborada por
una prueba irrefutable: Han Fei zi, el principal filésofo legista y uno
de fos artifices de la ascensién politica y econdmica de Qin, escribié
dos libros sobre el Lao z, titulados Jie Lao (fi# #, «Comentarios
sobre el Lao zi») y Yu Lao (87 #, «Ilustraciones sobre el Lao zi»).
Pero este Lao zi comentado por Han Fei zi, lo mismo que el Lao zi de
que nos habla el Zhuang zi en el libro «Bajo el cielo», no es la antigua
version de Guodian, escrita por Lao Dan, sino la posterior, que tiene
a Taishi Dan como autor.

En segundo lugar, el viaje al Qeste de Lao zi. ¢Por qué viaj6 el
Anciano Maestro hacia el Oeste? La respuesta no parece encerrar
grandes dificultades si consideramos el mapa cultural del Asia de
aquellos tiempos. Mds adelante trataremos in extenso de las rela-

27



TAO TE CHING

ciones v contactos entre Oriente y Occidente desde los tiempos re-
motos; de momento nos limitaremos a unas breves reflexiones, que
tratan de explicar el porqué de tal viaje.

Si partimos de la base de que Taishi Dan fue el protagonista del
viaje {como todo parece indicar), éste debid tener lugar en la primera
mitad del siglo -1v. En ese tiempo, la civilizacién china tenfa ya una
muy larga historia. Se habia venido desarroflando desde hacia dos
milenios en los valles del rio Amarillo y de su afluente el rio Wei.

Paralelamente, otras civilizaciones habfan aparecido y prosperado en
el valle del Indo, en Mesopotamia, v en los valles v oasis del Asia

central (rios Amu Daria, Sir Daria, cuenca del Tarim). Estas Gltimas,
muy poco conocidas, si no totalmente perdidas bajo las arenas del
implacable desierto. En cualquier caso, todas estas civilizaciones es-
tuvieron conectadas desde tiempos remotos, y la Ruta de la Seda sir-
vié de puente entre ellas y la cultura del rio Amarillo mucho antes del
siglo —11, fecha documentada. Llegados al siglo —1v encontramos en
los extremos de la Ruta dos poderosos centros culturales, y también
politico-militares: el Estado de Qin, en el este, y el imperio aquemé-
nida en el oeste. Ef colosal imperio iranio alcanzaba por entonces
los confines del Pamir y los feraces valles del Asia central. Por esas
partes cruzaban los varios ramales occidentales de la Ruta de la Seda,
y esta vasta encrucijada habia empezado a convertirse en crisol de
importanses culturas. El budismo afin estaba confinado en el valle
del Ganges, pero en cambio otras sabidurfas habfan prosperado en la
regién y gozaban de una gran vitalidad. Entre ellas, las poco conoci-
das sabidurias arias de los primeros tiempos, como el mazdefsmo, la
«religién» de los magos de Media, y el Bon de la Svastika, que para
entonces ya se habfa introducido en el reino de Shangshung, en las
tierras altas del Tibet occidental.

En tales circunstancias, no es de extrafiar que las tierras dei oeste
fueran para los sabios chinos de la época un Eldorado espiritual, y
muy probablemente a figura de Lao zi en viaje hacia Occidente, no
¢s sino el simbolo de los muchos sabios chinos que se embarcaron en
ia aventura de buscar en un Qeste mitificado las fuentes de la sabidu-
ria'2, Curiosamente, siglos después los términos se han invertido.

Por supuesto, el orgullo chino no podia admitir que fuera del
Imperio del Centro existiera un mundo civilizado, y de ahi que mu-
chos afios después la leyenda presente al Anciano Maestro montado

12. Recuérdense los célebres viajes al Oeste de los maestros budistas chinos en bus-
ca de los sutras y otros textos sagrados. Entre elos destacan los de Faxian y Xuanzang,

28

INTRODUCCION

en un bifalo (extrafio animal para viajar por el desierto), camino de
fas tierras occidentales habitadas por barbaros, a quienes pretende
convertir. Incluso durante la Edad Media aparecié un texto apéeri-
fo taofsta titulado Hua hu jing («El clasico de la conversién de los
barbaros»), que recogia unas supuestas enseflanzas orales de Lao zi,
transmitidas de generacién en generacién de forma un tanto esoté-
rica. Y atin mds, que cuando el budismo comenzé a introducirse en
China en el siglo 1, muchos quisieron ver en el Buddha Shikyamuni
a un aventajado discipulo de Lao zi. Algo que los propios misioneros
budistas no dejaron de aprovechar para difundir sus doctrinas, por
otro fado relativamente afines al ideario taoista. En adelante, unos y
otros, seguidores de Lao zi y seguidores de Shakyamuni, casi puede
decirse que compartieron penas v glorias, favores y persecuciones, a
lo largo de toda la historia de China.

LOS ANTIGUOS TEXTOS DEL LAQ ZI
La divisidn en partes y capitulos

Comparadas con las versiones posteriores del Lao zi, tanto la copia
de Guodian como las de Mawangdui presentan diferencias impor-
tantes, Una de las mas Hamativas es, sin duda, la divisién en partes y
capitulos, asi como el orden de estos tiltimos.

En las versiones corrientes la obra se divide en dos partes: los
primeros 37 capitulos constituyen el Libro del Tao ((H %, Dao jing),
mientras que los 44 posteriores forman el Libro del Te (18 £, De
jing). De ahi el titulo de Tao Té ching (Dao de jing). Pues bien, en las
copias recientemente descubiertas no es asi. ‘

En la de Guodian el Lao zi, como antes hemos dicho, parece
dividirse en tres partes, sin titulo. Algunos estudiosos no piensan asi,
pero la hipdtesis no carece de sentido, e incluso es muy probable,
pues se trata de tres haces de tablillas, diferentes v de distintos copis-
tas. Cada uno corresponderia a una parte de una obra, un poco como
el Zbuang zi. Los treinta y tres libros (8) de este otro cldsico taofsta
se agrupan en tres bloques: libros interiores, libros exteriores y libros
varios, Ademas, en e} caso de la copia de Guodian los contenidos de
cada uno de los haces son relativamente homogéneos y estdn perfec-
tamente diferenciados.

En cuanto a las copias de Mawangdui, si bien ya aparece la divi-
sion de las versiones posteriores, el orden es justamente el contrario,

29



TAO TE CHING

con lo que puede decirse que nos hallamos ante un Te Tao ching. Esta
inversién, como veremos después, no deja de arrojar cierta luz sobre
la oscuridad que rodea la evolucién del pensamiento taoista, a lo
largo de cuyas sucesivas etapas histéricas se fue configurando el Lao
zi que hoy admiramos. En el texto B de Mawangdui al final de cada
uno de los dos Iibros (£) se ofrece el nimero total de caracteres,
detrds del nombre (Dao o De) del libro. El final del texto A nos ha

llegado deteriorado, de modo que resulta imposible saber si coincidia

con el BY3,

Por lo que toca a la divisién del libro en 81 capitulos parece ser

obra de Liu Xiang {siglo -1), quien, en este caso, se debié de atener a
criterios mds que convencionales, y con escaso o ningiin fundamen-
to. Bs muy probable que para ello se inspirara en la doctrina del yin-
yang: 81 es el producto de multiplicar ¢ por 9, y por tanto el niimero
del perfecto yang.

Mis tarde algunos rechazaron esta divisién, y propusieron otras,
tan arbitrarias como la anterior, Zhuang Zun lo dividié en 72 capitu-
fos y Wu Cheng, en 68. Sin embargo, fue la divisién en 81 capitulos
fa que prevalecid, y la que finalmente se impuso hasta el siglo xx, v
alin sigue sirviendo como referencia,

En las copias antiguas la divisién en capitulos no estd tan cla-
ra como en las versiones que conocemos; incluso en la copia B de
Mawangdui no hay ningdn signo o sefial de separacién de capitulos.

En el texto de Guodian tropezamos con numerosos signos. Al-
gunos (=) son marcas que indican repeticién de un caricter, y otros,
marcas que seftalan el final de una sentencia o de un capitulo. Estas
Gltimas son de dos clases. Unas son pequefios rectingulos que suelen
encontrarse al final de un capitulo; las otras son rayitas que vienen
a equivaler a nuestros puntos o comas. De las marcas que se supone
separan «capitulos», encontramos 9 en el texto A; 3, en el B; y nin-
guna en el C. Sin embargo, las marcas no siempre estin donde se
supone debieran, y por supuesto, no puede afirmarse que los copistas
se hayan distinguido por su celo. De los tres, el libro.C es el de mejor

13. Todos los indicios parecen sugerir que fue en la época del emperader Wen
de los Han (Han Wendi, -179 a -156) cuando empezd a distinguirse enrre [os topistas
y comentaristas las dos partes del Lao zi. Otra opinién, sin embargo, supone la exis-
tencia ya en la época de los Estados combatientes (siglos -1v v -111) de dos versiones
paralelas dei Lao zi: el Dao de jing v ¢l De dao jing. Fl descubrimiento del texto de
Guadian significa que, caso de no ser un texto primitivo del que derivarian esas dos

versiones, se tratarfa de una tercera versin paralela, pero siempre més antigua que las
otras dos. . ) o . .

30

INTRODUCCTION

calidad en cuanto a caligrafia y correccién, en tanto que el copista del
A es el que parece menos cuidadoso o preparado.

En las copias de Mawangdui encontramos una patente diferencia
entre una vy otra en cuanto a la divisién en capitulos. En fa copia B
no hay ningdn signo o marca que sefiale el final o el principio de un
capitulo. En cambio, en la copia A, si descubrimos algunos puntos
negros que parecen cumplir esa funcién. Sin embargo, sélo son 16,
y por tanto fa divisién no es completa si queremos establecer un
paralelismo entre dicha copia y las versiones posteriores. En algunos
casos, pueden haberse borrado o no aparecer debido al deterioro de
Ja tela, pero en otros claramente se han omitido. De todas formas, no
se puede negar la distribucién de ambos textos en partes o fragmen-
tos, coincidentes (aungue no siempre) con los capitulos de los textos
posteriores.

Por dltimo, el orden de los capitulos. Aqui si que descubrimos
una circunstancia de mdximo interés. El orden de los capitulos en
las versiones posteriores y en las copias de Mawangdui (en este caso
hablamos de fa secuencia del texto, pues ya hemos indicado que la
divisién en capitulos, 0 no estd marcada, o lo estd de forma parcial)
coincide en lineas generales, dado que sélo cambia la ubicacién de
cinco de ellos, Por el contrarie, el orden de los capitulos en las co-
pias de Guodian es totalmente diferente. Ahora bien, en aquéllas
esa ordenacién se antoja arbitraria, aleatoria, sin un criterio claro,
incluso a veces no tiene sentido; a menudo no guardan relacidn un
capitulo con el que sigue. En cambio, en el texto de Guodian el
orden de los capitulos parece seguir un criterio, pues en general los
encontramos agrupados en bloques tematicos, y por tanto relacio-
nados entre si.

El Lao zi de Guodian

En primer lugar es preciso subrayar, antes que nada, que el Lao zi
de Guodian es la copia més antigua conservada del Lao zi, anterior
a todas las demés copias hasta ahora conocidas. Se da ademds la si-
guiente circunstancia: algunos capitulos de estas copias posteriores
aparecen en el Lao zi de Guodian sdlo parcialmente, pero cuando se
comparan las dos partes, la que aparece en el Lao 27 de Guodian y la
«omitida», descubrimos que entre elfas se da cierta discontinuidad, lo
cual nos lleva a suponer que muy probablemente se trata de adiciones
posteriores a un texto primitivo [Vid. capitulos 9, 15, 49, 64 v 74 (V,
XX, XXX, X1VI, Lih].

31




TAD TE CHING

Ademds conviene no olvidar que, por norma general, los clésicos
del periodo Pre-Qin (anteriores a la dinastia Qin, es decir, a ~221)
que han llegado hasta nosotros, no proceden de un solo autor, ni de
una misma época. Su composicion se llevé a cabo a lo largo de mu-
chos afios, en el curso de los cuales se fueron afadiendo fragmentos
al final del texto anterior. $i comparamos el Lao zi de Guodian con
las versiones tardias, descubrimos que los tltimos capitulos de éstas
{concretamente desde el LXVII al LXXXI) no aparecen, ni siquiera
parcialmente, en aquél.

En segundo lugar, como ya hemos indicado, el Lao zi de Guodian'

se distingue claramente del resto de las versiones por estar mucho
mejor estructurado. Aunque ha llegado hasta nosotros dividido (o
repartido) en tres libros (partes), descubrimos un tema nuclear que
abarca la obra en su conjunto: el principio de que debemos «observar
el Tao para retornar a la simplicidad» (5F 78 FH#M). El libro A trata
de la base y del fruto de este principio; el B, del método que debe-
mos seguir para ponerlo en prictica; el libro C es una misceldnea. El
tltimo capitulo del libro C repite, con algunas variantes, un capitulo
del libro A, lo cual nos lleva a suponer que muy probablemente fue
incluido como apéndice.

En cuanto a la agrupacién en bloques teméticos de los capitulos,
solo en el libro A tropezamos con cierta complejidad, pues por lo
que toca a los libros B y C, puede decirse que constituyen sendos
blogues: ¢l primero trata del «perfeccionamiento espiritual> (1& &),
y el segundo del arte de gobernar (¥f ). .

El libro A, por otra parte el més extenso, comprende vatios blo-
ques temdaticos: - :

Los nueve primeros capitulos explican el principio («observar el
Tao para retornar a la simplicidad»), e introducen elementos del arte
de gobernar,

Los capitulos 10, 11, 12 v 13 tratan de la base o fundamento del

principio, o si se quiere, de las relaciones del Tao con los seres y con

el hombre. Seria la parte cosmolégica de Ja obra. Co

Los capitulos 14, 15 y 16, que giran en torno al arte de gobernar,
explican qué debe hacer el sabio soberano para que el pueblo actie
en consonancia con el principio. : e

Los cuatro tltimos capftulos se centran en el fruto que se puede
obtener si nos atenemos al principio y lo seguimos, es decir, en el
«perfeccionamiento espiritual», .

En tercer lugar, la copia de Guodian desde el punto de vista tex-
tual es superior a las posteriores, pues no aparecen en ella errores

32

INTRODUCCION

tan manifiestos como repeticiones, o incongruencias entre sentencias
dentro del mismo capitulo.

Ya aludimos, al comienzo, a a polémica en torno a si el Lao zi
de Guodian es un texto completo, o sélo parte de un texto mayor.
Siguiendo a quienes sostienen la primera hipétesis, reproduciremos
los argumentos y observaciones que parecen verificarla.

El Lao zi de Guodian, un texto homogéneo

El lenguaje v el contenido ideoldgico del Lao zi de Guodian son re-
lativamente sencillos y asequibles. El texto carece de la profundi-
dad terminolégica y conceptual que hallamos en ciertos pasajes de
las versiones posteriores, v.g. el término «misterioso» (%, ). Esta
dimensién mistérica y cuasimistica parece algo ajeno al Lao zi de
Guodian®. Como tampoco aparecen en el Lao zi de Guodian pasajes
de las versiones posteriores en los que se trata del «arte del poder»
(RCA, B X H 2 A), de las téenicas y métodos politicos!S, Es
este un extremo de suma importancia, en tanto en cuanto contradice
el puro «no-actuar» (J59 wu-wei) primitivo, y es sefal de una clara
influencia, si no intromisién, de ideas legistas, ajenas al taoismo de
primera hora (el del Lao zi de Guodian).

En relacién con las doctrinas confucianas, el Lao zi de Guodian
es claramente distinto de las versiones posteriores, pues no encontra-
mos en €l los pasajes anticonfucianos que aparecen en las otras, o si
aparecen, estdn modificados y con un sentido o matiz que los invalida
como material polémico’®,

Para terminar vamos a resumir las conclusiones que se pueden
extraer de una minuciosa comparacién del Lao zi de Guodian con las
versiones posteriores (incluidas las copias de Mawangdui).

Todo el Lao zi de Guodian, excepto el texto final del libro C del
que mds adelante hablaremos, estd recogido en las versiones pos-
teriores. Lo cual no significa, como ya hemos visto, que no existan
diferencias muy importantes entre uno y otras, Estas diferencias se
refieren tanto a la forma, como al contenido (ideolégico).

De las primeras, es decir, de las modificaciones o alteraciones
del texto de Guodian ya hemos dado noticia anteriormente: los tres

14, Vid, capitulos 1, 2, 5, 10, 14, 25, 28, 45, 50, 54, 55, 58, 65, 70, 71y 72 {],
VI X, X1, XTIV, XXE, XXVI, XXVII, XXVIIL, XXXV, XXXIX, XLI, XLVH, 1,
LXH, LXV). ) :

15. Vid. capitulos 28, 47, 51, 73 y 80 (1T, VI, XXIX, XXXVI, LXV).

16, Vid. capitulos 72, 62, 26, 49,1 (XVII, XI{, LXIII, ¥, XXXVIIN).:

33



TAO TE CHING

libros (A, B y C) se convierten en dos (T2 v Tao, o Tao y Te); se mo-
difica el orden de los capitulos; se juntan o se separan capitulos; se
alteran, suprimen o afiaden caracteres; se intercalan nuevas lineas; se
afiaden capitulos enteros.

Las diferencias en cuanto al contenido ideolégico son de gran
calado, y aun puede hablarse de una ampliacién y profundizacién
del pensamiento taoista original. En cierto modo recuerdan, rmu-

tatis mutandis, la transformacién de} budismo original del Buddha,

Shakyamuni (binaydna) en la grandiosa visién del mabdyina. Como
si hubiera estallado el estrecho marco inicial de un pensamiento en
expansién. En algunos casos se trata de desarrollos de doctrinas o
categorias que en el Lao zi de Guodian s6lo encontramos eni forma
embrionaria, o tratadas sin profundidad. Es el caso de las doctrinas
cosmoldgicas, de las que se desarrollan categorias como Tao, No-ser,
y otras relacionadas; y también ocurre otro tanto con el «arte del
poder» y con las teorias anticonfucianas.

Mencién aparte merecen la asociacién (incluso identificacién) del
Tao con la «Madre», y las referencias a 1a «luz» o «luminosidad» ().
La primera sélo aparece en dos ocasiones en el texto de Guodian
{A11y B1), mientras que son varios fos pasajes de las otras versiones
donde se habla del Tao bajo ¢l nombre de «Madre».

En cuanto a las referencias a la «luz», sélo son dos én el Lao zi
de Guodian (A17 y BS), y enn ambos casos no aparecen consolidadas
como verdaderas categbrias, pues o bien es una calificacion del Tao
(«luminoso»), o bien se trata de una luminosidad interior («clarivi-
dencia»). Su desarrollo ya en las copias de Mawangdui, se puede
explicar de varias maneras. Una de las hipétesis menos barajadas (in-
cluso ignoradas) por los eruditos, pero que no se puede descartar, es
la posible influencia de corrientes de pensamiento llegadas de Occi-
dente a través de la Ruta de la Seda. Nos referimos en concreto a las
doctrinas de los antiguos arios, en las que la luz {con el Sol como su
manifestacién celestial y el fuego como su presencia terrenal) desem-
pefiaba un papel principal. Las influencias mazdefstas, que sabemos
alcanzaron el Tibet de entonces (Bon de la Svastika), bien pudieron
llegar al valle del rio Amarillo, al igual que siglos después (siglo vi}
llegé la «religién de la luzs (BIZ), que asi fue como se denominé en
China el maniqueismo persa.

Lo que no encontramos en el Lao zi de Guodian, ni siquiera
inicialmente formulado, es el yin-yang como categorfa cosmolégica
fundamental. Extrafia ausencia, dado que se trata de dos principios
cosmogénicos, que jugaron un gran papel en el pensamiento chino

34

INTRODUCCION

desde los primeros tiempos. Aungue bien es verdad que la denomi-
nada «escuela del yin-yang» (8 P Z%) se constituyé en época tardia,
incluso puede que después de la redaccién del Lao zi de Guodian.

Pero sobre todo {ue la aparicién en el Lao zi de elementos mis-
téricos, y aun mdgicos, lo que realmente supuso un salto cualitativo
en la evolucién del pensamiento taoista, un salto hacia una nueva
dimensién. Y también aqui nos hallamos ante la misma pregunta:
éde dénde le llegaron al taoismo estos elementos, hasta entonces tan
extrafios a un ideario esencialmente naturalista como el suyo?

Pues bien, tampoco podemos admirarnos cuando lo que se ofre-
ce a nuestra consideracién no es, en el fondo, sino una vuelta a los
origenes, en este caso samdnicos. Pues, como mds adelante veremos,
el taoismo hunde sus raices, como todas las filosofias que en el mun-
do han sido, en esa universal cultura samanica que impregné durante
milenios el espiritu de nuestros ancestros. En el caso del Lao zi esta
recuperacién de elementos samanicos (ahora envueltos en terminolo-
gia més filoséfica) pudo deberse a los contactos de los circulos taofs-
tas surefios con la tradicién samdnica atin muy viva en el estado de
Chu. No debe olvidarse que estas antiguas copias del Lao # (tanto la
de Guodian como la de Mawangdui) se descubrieron en Iugares per-
tenecientes a ese antiguo Estado. Aunque tampoco puede descartarse
la influencia de los componentes migicos y misticos de la cultura
indoaria. Si esa influencia alcanzé Grecia (pitagéricos, Platén), épor
qué no pudo alcanzar Oriente?

Antes de terminar esta comparacién entre los diferentes textos
del Lao zi, es precxso decir que cnando las versiones posteriores (in-
cluidas las copias de Mawangdui) introducen niuevas ideas en el texto
primitivo (Lao zi de Guodian), lo hacen de forma asistemdtica, sin
un orden claro, como por descuido. Hasta tal punto, que a veces
incurren en ﬂagrantes contradicciones, y en manifiestas repeticiones.
Veamos un par de ejemplos:

En el capitulo 63 (XIX) se condena la sab1duna (Z&), en tan-
to que en otros (51, 72, 73... [VIL, XXVIII, XXIX,...]) se presenta
como el estado perfecto.

En algunos capimlos [48 y 19 (IV y LVI), 74y 18 (XXX v LV)]
descubrimos repeticiones (parrafos totalmente idénticos), que no se
dan en la copia de Guodian.

La mayor parte de los estudiosos, tras comparar detenidamente
las tres versiones, han llegado a la conclusién de que el Lao zi de
Guodian, por un lado, y el Lao zi de Mawangdui v las versiones
posteriores, por otro, pertenecen a distintas tradiciones, transmisio-

35




TAO TE CHING

nes o subescuelas. Aunque de ios dos dltimos, el primero (Lao zi de
Mawangdui) estd mucho més préximo al Lao zi de Guodian, que el
segundo.

Li Xueqin sostiene que el Lao zi de Guodian era una de las varias
versiones que circularon en la China de los Estados combatientes, y
mds concretamente la que utilizé la escuela taoista de Guan Lao.

Xing Wen, abundando en la misma opinidn, afirma que el Lao

zi de Guodian es una versién diferente de otra antigua en la que se
inspiraron las versiones posteriores; nos hallarfamos, por tanto, ante
al menos dos diferentes ineas de transmisién del Lao . Y en cuanto!

al Gran Uno o Supremo Uno de que nos habla el Lao zi de Guodian,
desempefia el mismo papel cosmolégico que el Uno en las versiones
posteriores.

UN TEXTO DESCONOCIDO: EL GRAN UNO

Como arriba hemos sefalado, la segunda mitad del libro C del Lao
zi de Guodian es un texto taoista que hasta su descubrimiento era
totalmente desconocido. Es el texto de El Gran Uno (K —), asi lla-
mado porgue comienza diciendo «El Gran Uno engendré el agua».
Se discute si se trata de una parte del primitivo Lao zi, o bien si s6lo
es un mero apéndice. El hecho de que, tanto en cuanto a las tablillas
coma en cuanto al tipo de escritura, coincida con los capitulos del
libro C del Lao zi, nos inclina hacia {a primera hipétesis. Asf lo han
entendido algunos estudiosos chinos, como los antes citados Li Xue-
gin y Xing Wen. El primero cita como referencia un fragmento del
«Bajo el cielor, uno de los libros del Zhuang =i donde se hablz deé la
escuela de Guan Lao:

Tener al principlo original por la eséncia sutil; 2 las casas por lo gro-
sero, a la acumulacién por insuficiencia, habitar libre y placidamente
con la claridad del espiritu (# B); todo esto se halla en el arte del
Tzo de los antiguos, Cuando Guan Yin y Lao Dan supieron de estos
usos y ensefianzas, harto se holgaron de ellos. Establecieron la doc-
trina de la Nada y del Ser permanentes'’, v era su principio rector el

17. La expresidn chang wu you significa cardcter por cardcter: «permanente / no
ser (haber) / ser (haber)». La naturaleza de la lengua china permite dos imerpreracio-
nes: «permanentes NO-§Er ¥ seI» ¥ «permanente no-sers, Para establecer con exactitud
[a traduccién es necesario recurrir al contexto o a textos «hermanes». Y asi feemos en
el Lao zé: «Las cosas del mundo nacen del ser {yor), ¢l ser nace del no-ser (wu}» (Al9
{4, X1)).

36

INTRODUCCION

Supremo Uno. En su exterior débiles y humildes, su realidad era el
vacio interior y el respeto a todos los seres!s,

Xing Wen, por su parte, defiende la pertenencia del texto del
Gran Uno al cuerpo del Lao zi con el argumento de que e Gran Uno,
o Supremo Uno, viene a desempefiar el mismo papel cosmolégico
que el Uno en las versiones posteriores. Y asf es, en efecto, pues la
sola diferencia estriba en que delante del cardcter — («uno») se ha
escrito K («grande»).

Sin embargo, lo que no parece aceptable es la identificacién (algo
comin entre muchos «intérpretes») del Uno (o Gran Uno) con el
Tao. En contra de dicha identificacién no faltan razones y referencias
textuales, algunas de una meridiana claridad, mas sobre este punto se
hablard mas adelante.

En lineas generales, puede decirse que las doctrinas de las versio-
nes posteriores del Lao zi no son un fiel reflejo del primer taoismo,
sino la cristalizacion de un largo proceso evolutivo. Su redaccidn,
éscalonada a lo largo de los afios, fue acumulando v sintetizando
los avances experimentados en amplios terrenos del saber. Asi, por
ejemplo, los notables adelantos en el campo de la astronomia, desde
finales de la época Primavera y Otofio, encuentran una clara apli-
cacién en el libro a la hora de describir el Tao mediante términos
relacionados con el movimiento de [os astros.

Tampoco faltan las referencias a términos relacionados con la
actividad agricola, que apuntarfan a los origenes campesinos del pri-
mitivo taoismo, a esas pequefias comunidades rurales que, en varios
pasajes del libro, se nos presentan como un ideal de vida natural. Ni
las referencias a las pricticas medicinales y a las técnicas de higie-
ne; particularmente a los avanzados principios del yang sheng (5%
4, «alimentar la vida»), que busca el control y el fortalecimiento de
la energia vital, del gi (*R), hasta alcanzar fa méxima flexibilidad del
cuerpo fisico (zhmm gi zhi rou)

En cierto modo el Lao zi supuso el final de un proceso y al
mismo tiempo el inicio de una nueva andadura especulativa, cuyos
jalones mds relevantes examinaremos a lo largo de los capitulos si-
guientes,

18. L Preciado (ed.), Zhuang zi, Kairds, Barcelona, 1996, p. 336.

37



TAQ TE CHING

EL LAO ZI: OTRAS VERSIONES, COMENTARIOS Y TRADUCCIONES

Antes del descubrimiento de Mawangdui, eran varias las versiones
del Lao zi que habian llegado hasta nuestros dias. En ellas, el texto
fundamental no presenta grandes discrepancias, aungue no son po-
cos los casos en que varfan algunos caracteres. Probablemente ello es
debido a errores de copia, a los que se presta con bastante facilidad la

lengua china'®, aunque tampoco puede descartarse la intencionalidad

en algunos casos?®.

De cualquier manera, las interpretaciones, por parte de los mu-

chos comentaristas, de numerosos pasajes del Lao zi a lo largo de la
dilatada historia de la filosofia china resultaron no sélo diferentes
sino, incluso, contradictorias. _

Entre todas las versiones de la obra, dos habfan venido siendo
utilizadas, hasta ahora, como base para restablecer el texto original y
como punto de partida para el estudio del pensamiento refleiado en
el Lao zi. Una, la versién anotada y comentada de Heshang Gong,
ha sido Ia m4s difundida entre &l pueblo y utilizada por el piblico
menos erudito. Aunque Heshang Gong vivid a finales de la época de
los Estados combatientes —préximo, por tanto, a la redaccidn del
Lao zi—, parece ser que el texto de la obra que se le atribuye fue es-
crito varios siglos después. Pese a ello, era hasta ahora la versién mis
antigua, junto con la de Wang Bi (226-249), cuyo comentario e inter-
pretacién idealista del Lao 27 ocuparon en los siglos que siguieron un
lugar privilegiado entre los eruditos y estudiosos del taofsmo.

Existen obras més antiguas que las antes citadas donde se recoge
parcialmente el texto del Lao zi. Su valor a la hora de la reconstruc-
cién e interpretacidn del texto original es incalculable, pero, desgra-
ciadamente, sélo reproducen algunos capitulos o pasajes aislados. Es
el caso del Han Fei zi, del Liishi chu gin v del Huai Nan zi.

En el Han Fei zi encontramos, como ya hemos dicho, dos libros
(XX y XXI) consagrados al comentario de capitulos o fragmentos

del Lao zi: «Comentarios sobre el Lao zi» e «Ilustraciones sobre el

Lao zi». El primero explica con bastante claridad algunos capitulos

19. Piénsese que un dnico fonema puede representatse por varios (incluso dece-
nas de) caracteres, cuyo significado es totalmente diferente.

20. Un ejemplo digno de destacar en este sentido, es el fa wu («objetos precio-
sos») del capitulo XX def texto de Mawangdui, que en las versiones posteriotes fue
sustituido por fa ling {<leyes v 6rdenes»). De manera que la critica originaria del Lao
zi contra el lujo y la acumulacién de riguezas fue desviada, por influencia def confucia-
nismo, hacia ia critica de las leyes (concepto bésico de su escuela rival, el legismo).

38

INTRODUCCION

del Lao zi*'. El segundo es una exposicién de la doctrina del Lao z,
pero debido a los numerosos errores y tergiversaciones que encierra,
los eruditos siempre lo han ignorado a ia hora de reconstruir el Lao
zi original. No tan grave es el problema que plantean las inevitables
tergiversaciones o interpretaciones interesadas de los «Comentarios»,
textoe que sf han tenido en cuenta los comentaristas de! Lao zi a lo
largo de los sigles. Como circunstancia significativa, realzada por los
descubrimientos de Mawangdui, todos los capitulos que comenta
pertenccen al De jing, es decir, a la segunda parte del Tao Te ching
{versiones posteriores). Los comentarios de Han Fei se acometen des-
de las posiciones de la escuela legista, de 12 que el autor del Han Fej
zi es uno de los maximos representantes, y, como veremos después,
coincide con el pensamiento de la escuela de Huang Lao, a la que €}
Lao zi de Mawangdui parece pertenecer, o con la que por lo menos
esté relacionado.

A finales del siglo ~1 (durante el reinado del emperador Cheng de
los Han del Oeste), Yan Zun redacté un extenso comentario del Lao
zi, titelado Daode zhigui lun. Bs el comentario mas antiguo después
del de Han Pei, v en é} va se distinguen los dos libros, el del Tao y el
del Te. Desgraciadamente, de los originales trece voldmenes (juan)
de que constaba la obra de Yan Zun, la mavor parte se perdié en el
siglo vi, v sélo han llegado hasta nosotros siete voltimenes, todos
ellos comentarios del Libro del Te. :

En tiempos de la dinastia Han del Este, el historiador Ban Gu en
st Y7 wen zhi del «Libro de los Han» (Han shu) registré la existencia
de tres comentarios del Lao zé: los cuatro lbros de Lin, los treinta v
siete de Fu y los sets de Xu, todos ellos perdidos. Tal ndmero de co-
mentarios, v la extension de los mismos, confirma la enorme difusién
y prestigio de las doctrinas de Lao z durante la precedente dinastia
(Han del Qeste).

También en la época de los Han del Este se escribié un comen-
tario muy particular del Lao zi. Particular porque su autor, llamado
Gé¢ Xuan {también Ge Xian Gong, «Ge el Sefior Inmortal»}, fue un
fangshi (7 £}, un «mago» de la flamante religién taofsta. De ahi
que su comentario se centre en los pasajes de marcado cardcter mis-
tico, v en aquellos en los que se trata del yangsheng («alimentar fa
vida»), estrechamente vinculados a las practicas del taoismo mégico-
religioso.

21, Estos capitalos son los siguientes: 1, 9,13, 16,17, 21,22, 23 v 32 (XXXVII,
KIVI, L, LI, LIV, LVI, LiX, LX, LXVI).

39



TAO TE CHING

Estos son, en resumen, los comentarios conocidos del Lao zi an-
teriores al texto y comentarios de Wang Bi de los que antes hemos
hablade.

Wang Biy He Yan (193-249) son las grandes figuras de una nueva
corriente taoista, el xuan xue {Z ), que florecié en la época Wei Jin
(siglos 11 y 1v). Su interpretacidn del Lao zi desde posiciones con-
fucianas hizo, debido a la influencia gjercida por el comentario de

Wang Bi, que las originales vinculaciones del Lao zi con el legismo se

perdieran en el pensamiento taofsta posterior.

Durante la dinastia Tang, ¢! Yuzhu Dao de jing €s un comentario

del Lao zi obra del emperador Xuanzong (713-756)22. Sin embargo,
la proscripcién y persecucion del budismo desencadenada a finales
de esta dinastia, en el afic 845, alcanzé, de rechazo, a su compafiero de
viaje, el taofsmo. No obstante, en las dinastias que siguieron no faltan
notables comentarios del Lao zi. Entre elios cabe destacar a Su Che
y a Wang Yu de la dinastia Song (960-1271); Wu Cheng de la dinas-
tia Yuan (1271-1368); Jiao Hong de la dinastia Ming (1368-1644);
Yao Nai y Wei Yuan de la dinastia Qing (1644-1911). En el siglo xx,
la labor de los eruditos chinos en el estudio del Lao zi conocid un
nuevo impulso, y cristalizé en trabajos de gran valor que el lector
encontrard en la bibliografia incluida en este libro.

Por lo que se refiere a las traducciones del libro, puede afirmarse
que el Lao zi es una de las obras de la literatura {y no sélo filoséfica)
china més traducidas a otras lenguas. Después de las primeras —e
ingenuas en algunos puntos— traducciones de Abel Rémusat y de
Stanislas Julien (ambos del Collage de France), muchas otras versio-
nes han seguido en los dltimos afios, de las que el lector encontrar
una breve seleccién en la bibliografia. Entre ellas, personalmente,
destacarfamos por su sobriedad y precisién la de Richard Wilhelm,
prologada el primero de diciembre de 1910 en Tsingtau (Qingtao);
en ella, el traductor reproduce con gran exactitud y control ima-
ginativo el texto chino, sin concesiones de estilo. En castellano se

han publicado varias traducciones, la gran mayorfa a partir de otras

lenguas. Cumple destacar la traduccién del jesuita Carmelo Elorduy.
Es una edicién muy trabajada y de gran mérito y valor, aunque su
interpretacién y conclusiones sobre el contenido ideoldgico del Lao
zi sean discutibles. S o

22, En este comentario aparece va el Lao zi bajo el tirlo de Dao de fing,

40

INTRODUCCION

NUESTRA VERSION

Nuestra intencién no ha sido otra sino presentar del Lao zi una ver-
sién Lo mds completa y amplia posible. Para ello, hemos traducido las
que se podrian denominar «tres grandes versione's». Aparte de tradq~
cir, un poco como apéndice, la versién que ha‘czrcuiado ciuranse. si-
glos, no sélo en China, sine en el moderno Occidente, heﬂ}os yertido
al castellano las otras antiguas copias de ia obra. Hemos anad_}dq ala
traduccion una serie de notas (las que hemos juzgado 1m.presc1nd1bies
o de especial interés) para facilitar al lector la comprensién del texto,
tarea harto dificultosa.

Eil Lao zi es un libro oscuro. Uno de los «tres misteriosos» en
compafifa del Yi jing (5 %, «Libro de los cambios») y el Zhuang zi.
No es, pues, de extrafiar que a la hora de interpretar ni los autores
chinos se pongan de acuerdo. Desacuerdo que llega, mu;has veces,
a la confrontacién. En realidad, el Lao z/ es una fuente inagotable.
Cada cual puede beber de él hasta sentirse satiﬁechg. Fgrvorosos
creyentes, ateos convencidos, materialistas dialécticos, 1de§i1sta§ sul:?~
jetivos y objetivos, todos podrédn encontrar en €] sugerencias e inspi-
racién para confirmarse en sus posturas. El Lao zi es manual para el
gobernante v evangelio para el dcrata; norte y gufa para el guerrero
y justificacién para el hombre de paz, y refugio para el que huye del
mundo. Todos pueden leerse en el Lao zi. Todos., menos los sober-
bios, los ambiciosos y los hombres vulgares. «Nadie hay en el mundo
capaz de comprender mis palabras.»

En nuestro afdn de no coartar la iniciativa del lector al leerse en
el Lao zi, hemos procurado seguir con la misma fidelidad —que a
veces es posible nos haya hecho caer en la rigidez— el texto chino.
En cuanto al comentario por capftulos, hemos tratado de recoger las
interpretaciones mas representativas de los filésofos chinos contem-
porédneos, acudiendo a sus mismas fuentes. _

En este sentido, el interés del libro que presentamos no reside
tanto en el sentido ideolégico de la obra como en las nuevas pers-
pectivas que pueda abrir al lector curioso de conocer la inago{ab{e
riqueza que la humaridad encierra. Y para esto yo le Fecomendana
que antes de comenzar la lectura, se esfuerce por paralizar sus meca-
nismos mentales de andlisis y critica puntualizadora; y de un modo
especial le pido olvide el principio de no-contradiceién. Pent.;ag’nento
sintetizante y visién dialéctica del mundo son, en nuestra opiniGn, las
ilaves del candado que permite penetrar el «misterio» del Lao zi.

41




ESTUDIO PRELIMINAR

EL LAO ZI'Y EL TAOISMO

1. LOS ORIGENES DE LA FILOSOFIA CHINA
El marco geogrdfico e histérico

La civilizacién china nacié y se desarrollé en el valle del rfo Amarillo.
Pasaremos por alto sus origenes més remotos (yacimientos del Paleo-
litico y del Neolitico) para comenzar este resumen histérico a finales
del tercer milenio a.n.e., cuando el neolitico estd tocando a su fin. En
aquel tiempo el valle del rio Amarillo y el del rio Wei, el mds impor-
tante afluente de su curso medio, estan habitados por un conjunto de
tribus, que han acabado por federarse. Su jefe, un mitico caudillo: el
Emperador Amarillo (3 7%, Huang di). Los taoistas, mds tarde, verdn
en éi al fundador y origen de sus doctrinas. Dos mil afios después una
escuela de pensamiento llevard su nombre: la escuela de Huang Lao
(Fluang di y Lao zi). - :

Mas no s6lo los taoistas, sino todas las démas escuelas le conside-
ran patriarca del pueblo chino, anterior a Yao, Shun, Yu y Tang, los
«reyes de antafio» (55 F xian wang) venerados por Confucio. Para
algunos eruditos su nombre, huang di, podria ser una alteracién de
shangdi (L 7, «emperador de arribar), que en un cierto momento, y
aun hoy dia, significa y traduce nuestro término «Dios». Incluso cier-
tas corrientes taoistas de la época de los Estados combatientes veian
en ¢l Emperador Amarillo una personificacién del Tao. El registro
mds antiguo en que se menciona a Huang di, es una inscripcién sobre
bronce (ming wen) en la que se dice que fue antepasado del rey Xuan
de Qi (Qi Xuan Wang).

El Emperadotr Amarillo tuvo un competidor: el emperador Yan,
que gobernaba las tribus del curso alto del rio Amarillo. Son las tie-
rras altas orientales de la Gran Meseta tibetana, y ellos, posiblemente

43




TAOQ TE CHING

antepasados de los actuales tibetanos. Ambos emperadores, a la ca-
beza de sus tribus, se enfrentaron, y el Emperador Amarillo resulté
vencedor. Tras la guerra, la paz, y la fusién de las dos confederacio-
nes tribales. De su unién surgird un nuevo pueblo: los buaxia (£ H),
antepasados de los han (conocidos como «chinos» en Occidente) de
hoy. Estos se consideran a sf mismos Yan Huang zisun [«hijos y nietos
de (el emperador) Yan y de (el emperador) Huangy»).

Es digno de subrayar gue el centro desde el que va a irradiar la
cultura china es el valle del Wei (hoy provincia de B¢ 75 Shaanxi). Es

allf donde se originardn fa dinastfa Zhou y siglos mds tarde el primer °

gran imperio chino, el fundado por la dinastia Qin en el afio -221.
La razén parece bastante obvia: la prosperidad econémica y el pro-
greso cultural de la regién gracias, en gran medida, a los contactos
con Occidente. El valle del Wei, por entonces, era el extremo occi-
dental de] mundo chino, y punto de arranque de la Ruta de 1a Seda.
A diferencia de otros pueblos de la antigitedad, los chinos no fueron
grandes navegantes, y su expansién tuvo lugar hacia el norte y hacid
el sur (en menor grado hacia el oeste), conguistando y asimilando a
las respectivas poblaciones «barbaras», los di 3K v los man 3!,

En el siglo —xxi se funda la primera dinastfa, los Xia, que regird
los destinos de los huaxia durante cinco siglos. Sera sustituida por una
nueva dinastfa, los Shang (o Yin), que reinard hasta —1066. En esta
segunda mitad del milenio la civilizacién china se consolida y, como
luego veremos, los abundantes materiales escritos de que disponemos
permiten reconstruir algunos elementos del universo espiritual de los
pobladores del valle del rio Amarillo. Un universo fundamentalmente
samdnico, en el que las pricticas y técnicas adivinatorias desempefian
un papel de primer orden,

Alrededor de ~1066, los Zhou, un poderoso Estado feudai del

valle del Wei, desbancan a la cimastla reinante v fundan una nueva,
conocida como los Zhou del Oeste. Con ellos, China se convertird en
un vasto imperio, cuyas fronteras se amplfan por el sur hasta ocupar

el valle del Yang zi (Chu), v por el norte hasta Yan (la regién de la -

actual Pekin). Los Zhou del Qeste se mantendrdn fuertes durante casi
cuatro siglos, hasta que Ja presién de las tribus némadas del noroeste,
los guanrong, fuerzan el traslado hacia el este de la capital del impe-

1. Asi denominaban los antiguos chinos a sus vecines del norte v del sur. Eran
denominaciones genéricas de un mosaico de pueblos de diferente raza, lengna y cultu-
ra. Los respectivos caracteres son muy despectivos: en el caso del primero ¢l compe-
nente del sentido significa «perror; y en el segando, «bichor o «gusanos.

44

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAO ZIY EL TAQISMOQ

rio: ya no sera Hao, en el valle del Wei, sino la actual Luoyang, en el
curso medio del rio Amarillo. Corre el afio =770, y es el comienzo de
la dinastia de los Zhou del Este, y del periodo conocido en la historia
de China como Epoca de Primavera y Otofio (B K H4% Chungiu
shidai}.

Contactos con Occidente

Los contactos con Occidente se remontan a una época muy antigua,
aunque carecemos de testimonios histéricos fehacientes, y sélo rela-
tos legendarios y una probabilidad rayana en ia certidumbre permiten
afirmarlos. Y al igual que los de Grecia con el Oriente, los contactos
de China con Occidente no cabe duda que fomentaron el desarrollo
cultural del gran imperio del lejano Oriente.

A finales del tercer milenio a.n.e., como consecuencia de la ex-
pansién de los huaxia, algunas tribus que hasta entonces habitaban
las Hanuras del centro de China, se vieron expulsadas y tuvieron que
desplazarse hasta las tierras del actual Turquestdn, donde se insta-
laron y dieron origen 2 los 72 giang, probables antepasados de los
tibetanos de hoy. '

" Segfin otra versidn, un jefe de las tribus Zhou envi6 a uno de sus
consejeros a la regién del Pamir, donde fundé un reino?. El caso es
qgue los Zhou mantavieron tan excelentes relacionés con los giang del
Oeste, que éstos les ayudaron en su guerra contra la dinast{a Shang,
y por tanto a fundar su propia dinastfa.

El rey Mu (Zhou Mu wang) fue uno de los reyes de esta dinastia.
Su viaje al Oeste, hacia el afio ~1000, ha pasado a la historia {(mds
bien leyenda), v podemos leer su narracién en uno de los libros del
Lie zi. En €l se refiere el viaje del rey Mu al oeste, y ¢c6mo ascendié
a la cima del Kunlun y rindié visita a la también legendaria Madre
Reina del Qeste (7 F £ Xi Wang Mu)®. '

Asi pues, es muy probable que en el Asia central conﬂuyeran
Oriente y Occidente en tiempos mds antiguos de lo que generalmente
se supone. El Asia céntral, cuya historia antigua es tan mal conocida,
fue sin duda un crisol de razas y culturas. Pueblos xantodermos como
los giang se mezclaron con los arios (sogdianos y otros), llegados

2. De hecho la presencia de los giang en el Pamir estd demostrada por las tum-
bas halladas en Tashkurgan, actualmente habitado por los tayikes, un pueblo iranio.

3. Este libro, ¢l tercero del Lie zi, uno de los cldsicos taoistas, Heva por titulo
justamente Zhou Mu Wang. Vid. L Preciado {ed.}, Lie zi. El libro de la perfecta vacui-
dad, Kairés, Barcelona, 1987, pp. 77 ss.

45




TAO TE CHING

mediado ya el segundo milenio a.n.e. A partir del 500 los contactos
del mundo chino con el Asia central estdn ya documentados, lo que
quiere decir que habian alcanzado un alto nivel de desarrollo. Como
pequefio dato, no se olvide que el nombre de China deriva del que
dieron los antiguos indios al imperio chino, entonces imperio de los
Qin (proniinciese «chin»).

"

Los origenes samdnicos

La civilizacién china no es una excepcién, y al igual que todas las’

demds, en sus origenes descubrimos un claro-pensamiento mégico.
El Universo de los antiguos chinos es un universo poblado de dio-
ses, presentes por doquier, con los que el hombre vive en estrecho
comtacto. Nos encontramos ante una primitiva religién natural (o
de la Naturaleza), esencialmente animista y dominada por la figura
del saman. El Emperador Amarille fue el Gran Samdn, y grandes sa-
manes fueron los personajes legendarios que le sucedieron al frente
de las tribus del rio Amarillo: Yao, Shun y Ya. El samanismo, que en
aquellos tiempos se extendia por todo el continente, aiin se mantiene
vivo entre muchos pueblos siberianos, y de algiin modo en formas
religiosas relacionadas, como el Bon y el budismo tibetanos.

Paralelamente, la zoolatria parece haber estado bien arraigada,
y particularmente’ el culto de cuatro «animales»: el dragén, el ave
fénix, el unicornio y la tortuga, Del Emperador Amarillo se cuenta
que pertenecia al clan del oso, lo que suglere la existencia de una
cultura totémica.

Sin embargo, hay que esperar ala segunda dinastia, los Shang,
para encontrar testimonios escritos que nos permiten reconstruir ese
universo magico, prefiloséfico de la antigua China. Consisten én ins-
cripciones sobre huesos (omoplatos) o sobre caparazones de tortuga
conocidas por ello como jiaguwen (FF i ), que respondian a fines
oraculates o manticos {preguntas sobre cuestiones muy diversas, como

sacrificios, expediciones, cacerfas, enfermedades, cuestiones meteoro-

légicas o agm’colas etc.) y que reflejan, por tanto, la existencia de cier-
tas creencias bien consolidadas. A partir de esos textos, por lo general
muy cortos, sabemos que también la heliolatria, al igual que entre fos
arios del Asia central, habia arraigado. La svastika (5 )%, simbolo
solar, usada mds tarde.pox los taoistas, se remonta a aguella época.

4, La suastika es un simbolo solar {y también de! fuego) YOS orlgencs se pler»
den en la remora antigiiedad (Neolitico}. Aparece en casi todas las culturas, v es signo

46

ESTUDIC PRELIMINAR, EL LAC Z1 Y EL TACQISMO

Por su parte, el rey rendia culto a sus antepasados, y en primer
lugar a Shangdi («emperador de lo alto»} o Tiandi (K #i, «emperador
del Cielo»), del cual procedia el linaje real. Era considerado como
una suerte de divinidad celeste suprema, No era la tnica, pues tam-
bién se ofrecian ofrendas y sacrificios a diferentes deidades naturales:
del suelo, de las mieses, de los montes v rios, de los fendmenos na-
turales, en general,

Con el paso del tiempo, Shangdi fue perdiendo su cardcter antro-
pomériico v personal para convertirse en el X tian, el Cielo, concep-
to clave de todo el pensamiento confuciano.

De finales de a dinastia Shang son dos textos de especial interés.
Uno es el Hongfan, recogido en un libro dtulado Shangshu. Su inte-
rés radica en que por primera vez se mencionan los cinco elementos
(i ¥7 wu xing) como fundamento del universo®. En este sentido se
puede considerar como el arranque de la filosofia china, al igual que
Tales {(«todo es agua») pasa por ser el primer filésofo de la antigua
Grecia. Y ello pese a su hilozofsmo («todo estd lleno de dioses») que
lo sitiia en el dmbito del més puro animismo samdnico,

El otro texto es el célebre Yi jing («Libro de los Cambios»), cuya
primera redaccién se suele situar hacia el ~1100. En ¢l aparece por
primera vez mencionado el Tai ji {K %), la Gran Cispide, de cuya
identificacion con el Tao, o con el Gran Uno, hablaremos en un ca-
pitulo aparte. :

A comienzos del primer milenio a.n.e., durante la dinastia Zhou
del Oeste (s. ~XI a —722), se inicia en el espacio chino la forma-
cién del pensamiento propiamente filoséfico. El «mandato del Cielo»
KA (tian ming) sustituye a un Cielo personificado®, y Boyang Fu

utilizade por muchas religiones. En China, los primeros traductores de textos budis-
1as, como Kumarajiva y Xuanzang, tradujeron el simbolo de la svastika mediante el ca-
rdcter T («virtud»), influidos muy probablemente por el taofsma; pero prénto empezé
a utilizarse el cardcter JJ («diez mils, «infinitos», en el sentido de «infinitas virtudes y
felicidad») en lugar de de, y en tiempos de fa emperatriz ‘Wu Zetian, en el afio 693, se
decretd que en lo sucesive tal fuera la denominacion de la svastika, Huilin, maestro
budista de fa dinastia Tang, arguments que la forma correcta de la svastika erala que
gira en el mismo sentido que las agujas del reloj {levégira), aunque antes y después
se usaron indistintamente tanto la dextrGgira como la levégira, Esta ltima es la m4s
frecuente en el budismo tibetano, mientras que ¢l Bon tibetano usa exclusivamente la
primera.

5. Los cinco elementos de la cosmologia china son tierra, agua, fuego, metal y
madera. _

6. Los textos mds antiguos que exponen la doctrina del #ias ming son dos de los
clasicos: el Libro de la Historia y et Libro de la Poesia.

47




TAO TE CHING

{cronista de la corte) explica ciertos fenémenos naturales a partir de
las relaciones entre el yin vy el yang. Sin embargo, fue Zhou Gong
(dugue Zhou) quien estructuré un acabado sistema filoséfico-moral,
cuya finalidad era garantizar el sistema de jerarquias, y que a la postre
sirvié de fundamento para el desarrollo de la filosoffa confuciana. En
este sistema, la aristocracia se repartia en cuatro grandes peldaiios:
el emperador (R F tian zi, <hijo del Ciclo»), los grandes sefiores
feudales (315 zhu hou), la nobleza mandarinal (B X 3k ging dafu) v
la pequefia nobleza (- shi).

Las cien escuelas (H %)

El momento histérico en que la filosofia china va a conocer su mdxi-
mo desarrollo y va a alcanzar un florecimiento nunca después iguala-
do, fueron los tres siglos que precedieron a la fundacién del primer
gran imperio chino en el afio ~221. Periodo de profundos cambios
econdmico-sociales, y de guerras entre el mosaico de Estados en
que se fragmentd el espacio chino, es la época que los historiadores
chinos denominan de los Estados combatientes. Fueron tiempos de
enorme inestabilidad, pero al mismo tiempo de un alto grado de li-
bertad, lo que propicié la gestacién y desarrollo de una gran variedad
de escuelas filosoficas, las «cien escuelas» (bai jia). De estas escuelas,
tan florecientes durante aquella época, seis fueron las principales, se-
gln el testimonio de Sima Dan recogido en los Registros histéricos de
Sima Qian. Estas seis escuelas fueron: la de los letrados o confuciana
(% % rujia), la taoista (il & daojiay, la legista (B % fajia), la mofsta
(% & mojia), la del yin-yang (] B8 & vinyangjia) v la nominalista
(% %% mingjia). De estas escuelas, s6lo las tres primeras perduraron,
y la sola novedad la constituy6 en su dia (alla por el siglo 1) 1a filosofia
budista cuando comenzé a introducirse en el Imperio del Medio.

La escuela confuciana se reclamaba heredera de la tradicién de
los: «reyes sabios» (38 . sheng wang) de la antigua China, y preco-

nizaba un sistema ético-politico inspirado directamente en ¢l esta- -

blecido siglos atras por Zhou Gong. Este sistema ético-politico no
era sino una proyeccién del Cielo, un orden regilar e inalterado que
debia observarse estrictamente. El Cielo (#ign) habfa ido perdiendo
sus anteriores connotaciones religiosas. Todavia en Confucio se pue-
de atisbar una ligera pervivencia del aspecto providencial del Cielo,
pero pronte éste va a pasar a significar exclusivamente las leyes re-
guladoras del orden universal. Un orden celestial determinante del
orden moral. También el hombre debe adecuar su conducta al Cielo,

48

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO 21 Y EL TAQISMO

es decir, a la voluntad, a los designios dei Cielo {tian ming)’. Ese es,
en dltimo término, el sentido de los ritos (£L. /7) que los confucianos
recogen de Zhou Gong v desarrollan como piedra angular de todo
su sistema moral (en su dimension social). En ellos se apoya y se
justifica la jerarquizacién social tan cara al confucianismo. Una je-
rarquizacion que se supone basada en las cualidades innatas de cada
individuo: hombres superiores que nacen sabiendo v destinados a
gobernar y dirigir, y hombres vulgares predestinados a obedecer y
trabajar; hombres sabios y virtuosos (B-F jun zi) que se mueven por
la benevolencia (1= ren) y por la rectitud (3 yi), las dos grandes vir-
tudes confucianas®, frente a la masa de los <hombrecillos» (/v A xigo
ren), a quienes sélo mueve ¢l interés material. Unas jerarquias que
deben observarse tanto a escala social, como en la més reducida esca-
la familiar. Y asi vemos al # xigo ~-mal traducido en Occidente por
«pledad filial»—, ocupar un Jugar de honor no sélo en el contexto
familiar, sino también en el marco mas amplio de toda relacién con
los «mayores»: soberano, esposo, hermano mayor.

En oposicitn a la escuela confuciana, la de los legistas, la escuela
de las leves (fa jia), preconizaba una profunda transformacién de las
estructuras sociales. Se debia sustituir el tradicional «gobierno me-
diante los ritos» (LG Ii zbi) por el «gobierno mediante la ley» (3 18
fa zhi). Tales teorfas, y sobre todo su puesta en practica, no dejaron
de suscitar una viclenta resistencia por parte de quienes vefan seria-
mente amenazados sus privilegios hereditarios: la aristocracia escla-
vista. Pues, en definitiva, lo que suponian tales cambios era la abo-
licién de dichos privilegios, y la implantacién, con cardcter general,
del imperio de la ley, una e igual para todos; una negacién radical del
confuciano «los ritos no descienden hasta los hombres comunes, ni la
ley asciende hasta los nobles». En esta misma linea, los legistas nega-
ran también las virtudes confucianas: benevolencia, rectitud, respeto
a los mayores, indulgencia, lealtad, todo un largo etcétera, presidido
y sustentado por las dos citadas en primer lugar, el ven y el yi. Todas
ellas deberdn ser reemplazadas por la sola obediencia a la ley, el finico

7. En el confucianismo posterior, el ming {(«mandato»} designara la totalidad de
las condiciones y fuerzas que exiszen en el conjunto del Universo: Por su lado, la pos-
tura del Lao zi es clara y tajante su afirmacién: el Tao es anterior v superior al Cielo.

8. Elren y el yi son las virtudes confucianas por excelencia, El ren (benevolen-
cla, amor a los demds, humanidad) lo define Confucio con el «No hagas 2 los demds
to que nlo quieres que ellos te hagan a ti», y también como la «virtud perfectas o «per-
feccion de la virtud» (el hombre que posee el ren es el hombre de virtud toral), Bl vi es
el deber, imperativo categérico kantiano, contrapuesto at interés o beneficio personal.

49




TAO TE CHING

principio rector de la conducta de los hombres. Estas tesis legistas se
apoyan, en (ltimo término, en una aproximacién totalmente nueva
a la naturaleza humana en su relacion con el Cielo (Naturaleza). Los
legistas no admiten que el hombre se encuentre sometido inexorable-
mente a 1a voluntad del Ciclo, como afirman los confucianos con su
doctrina del tian ming, e incluso algunos legan a sostener, en un giro
copernicano, que el hombre es superior al Cielo (A % Bt X ren ding
sheng tian). Este voluntarismo positivista ba hecho que el legismo

representara a lo largo de la historia de China un factor de progreso, -
en contraste con el conservadurismo de las doctrinas de Confucio’

y Mencio. El predominio casi absoluto de estas dltimas explica, en
gran medida, el estancamiento secular de la sociedad hasta principios
del siglo xx.

Las otras tres escuelas, aparte de la taoista, no tuvieron la pro-
yeccién histérica de las anteriores, si bien la mofsta (mo jia) alcanzd
una muy amplia difusién durante la época de los Estados comba-
tientes v liegd a rivalizar con la confuciana. Su fundador, el filésofo
Mo Di (~480 a -420), que provenia de la escuela de los letrados
{ru jia), consiguié articular nna doctrina revolucionaria, por cuanto
hacia tabla rasa del origen social de los individuos, y séio tomaba en
consideracién sus capacidades y sus cualidades morales. «Enaltecer
a los virtuosos» (] ¥ shang xian) era uno de sus principios. De he-
cho, los mofstas provenian mayoritariamente de las capas sociales de
artesanos, campesinos libres y pequefios mercaderes. Sin embargo,
la diferencia fundamentai que separaba a moistas y confucianos era
el «amor universal» (M jian ai) preconizado por los primeros. Un
amor a todos los hombres por igual, frente a la benevolencia confu-
ctana. Una benevolencia jerarquizada, que hace acepcién de perso-
nas, v que, por tanto, sostiene que se debe amar de modo preferente
a los propios padres, al propio soberano, al propio Estado. Ahf se
encuentra, rebaten los moistas, el origen de todas las guerras que en-
frentran a los hombres entre si, y que se deben condenar. Esta conde-

na es absolura, incondicional, cuando se trata de guerras de agresion’

(3E X fei gong). Los conflictos armados desaparecerén, pues, de [a
faz de la tierra, en el punto y hora en que comience a reinar entre los
hombres el «<amor universals. : :

Para completar la visién globai de esta escueIa, conviene Sﬁbra-
yar que es la dnica escuela filoséfica que insiste en la existencia de
e%pfritus y demonios, y que considera al Cielo como un dios personal
que rige los destinos del mundo. Practicando el amor universal y la
rectitud, el hombre no hace sino cumplir la voluntad del Cielo. Los

50

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO ZIY EL TACQISMO

castigos que éste puede imponer al hombre tras la muerte {otra idea
exclusiva del moismo), sirven para incitar al hombre a seguir el recto
camino, pues el hombre es egoista por naturaleza. Todo este pensa-
miento cuasirreligioso no aparece, como ya hemos apuntado, en las
demas escuelas, ni siquiera en la taoista. Y si en el taoismo religioso,
o religidn taoista, encontramos grandes similitudes, sin duda éstas se
deben precisamente a influencias moistas®, reforzadas posteriormen-
te por el budismo.

i, EL TAOISMO

A diferencia de las demds escuelas, la taoista no presenta un cuerpo
doctrinal mds o menos homogéneo, sino que se divide en multiples
corrientes. Bajo la denominacién de taoistas encontramos desde fi-
l6sofos préximos al confucianismo (Song Jian), hasta otras figuras
como Shen Dao que muchos eruditos consideran legista. Todos los
taoistas, no obstante, coinciden en un punto: toda su especulacién
filoséfica gira en torno a la idea de Tao. Su interpretacién del mundo
y del hombre tiene su base y fundamento en el Tao y su manifestacién
en el no-actuar (wu-wei). El Tao es para el taofsta lo que el tian para
el confuciano y el fa para el legista. Ademds, frente al confucianismo
y al legismo, el taofsmo es una auténtica filosoffa, de gran profundi-
dad y radicalidad en sus cuestionamientos, y que supera de lejos el
mero marco ético-politico.

En tiempos de la dinastia Han se denominaba taofstas a los adep-
tos de la escuela Huang-Lao, con lo cual se pretendia hacer remontar
la tradicién taoista a las figaras del Emperador Amarillo y de Lao
Dan. Sin embargo, muchos ponen en duda esta vinculacién del taofs-
mo con el Emperador Amarillo, y afirman que los origenes de la es-
cuela hay que buscarlos entre los [ <& vin shi (literalmente, «letrados
ocultos»). Fue en el perfodo Primavera y Otofio cuando, al comenzar
a derrumbarse ¢l sistema esclavista, algunos miembros de fa pequefia
nobleza, antiguos letrados-nobles ahora arruinados, se convirtieron
en yin shi. Descontentos con la realidad social de su tiempo, habfan
decidido vivir retirados en el campo, alejados de la corte. Habian
perdido todo interés por la vida politica, pues no vefan remedio a

-9, Sobre los aspectos religiosos del mofsmo, vid. Hu Shi, Zhougguo gudai zhexue
shi (Historia de fa Filosoffa china antigua), libro 1I, Shangwu, Taibei, 1977 [1.% ed.,
1970}, pp. 22-30.

51




TAOQ TE CHING

los males que aquejaban a la sociedad. Sentfan un profundo rechazo
hacia los gobernantes de aquel entonces, e incluso algunos hacia toda
forma de gobierno. Dado que estos nobles arruinados se vieron, pro-
bablemente, obligados a trabajar la tierra, su ideologia pudo reflejar
no sélo los intereses de la pequefia nobleza esclavista, sino también
los de una parte del campesinado™®

De hecho el pensamiento taoista va a representar la antitesis, en
el plano politico, de las otras dos grandes escuelas, confucianismo

y legismo. Estas hacfan del arte de gobierno un punto principal de
su discurso, en tanto que los taoistas, desde posturas mds o menos

anarquizantes, resolvian el problema en cuatro pinceladas: ¢l me]or
gobernante es el que no gobierna.
En dltimo término, eran sus sentimientos vy sus ideas lo que habfa
“movido a los yin shi a retirarse del mundo, si bien, en este sentido
cabe distingunir dos clases de yin sbi. Los unos, como protesta contra
la degeneracién y corrupcion de los tiempos, se retiran a cultivar sus
campos; de suerte que sus ideas pudieron reflejar la ideologfa y los in-
tereses de una parte del campesinado. En ciertos casos su vida no estd
exenta de privaciones, v llegados al extremo, algunos acaban ponien-
do fin a sus dias. Otros, por el contrario, simplemente prefieren la
comodidad y el sosiego de la vida privada a los peligros, sobresaltos y
sinsabores de las contiendas politicas, de las luchas por el poder!®.

10. Vid. Feng You-lan, Zhongguo zhexue shi lun wenji {«Coleccién de amculos
sobre la Historia de la Fllosofza china»}, Shanghai, 1958.

11. Compirese todo esto con lo que dice el Zhuang 2it «Quien talla s ﬁmmo
para conducirse con gran nobleza, y abandona el mundo v se aparta de sus usos, y no
siente ningfin contento de los elevados discursos, un hombre asi no da sefial sino de un
alto concepto de si mismo: tales son los ermitafios que habitan los bosques y montes.
Hombres que detestan el mundo, y que gustan de consumirse en la mortificacidn y de
arrojarse al abismo. ‘

»Quien habla de benevolencia v justicia, v de lealtad v conflanza, y de respeto
y de austeridad, y de modestia y de renuncia, un hombre asi sélo busca la propia

perfeccién moral: tales son los sefiores que guicren poner paz en el mundo, Hombres

que dan doctrina y consejos, y que gustan de ensefiar viajando de una parte a otra o
estableciendo su propia escuela.

»Quien habla de grandes empresas por ganar grande fama, deﬁendc el orden je-
rdrquico entre el soberano y sus sébditos, y enmienda las relaciones entre los de arriba
y fos de abajo; un hombre asf sélo busca el ejercicio del gobierno: tales son los sefiores
de palacio. Hombres que honran a su seberano y hacen fuerte al Estado, y que gustan
de conquistar tierras v realizar grandes proezas.

»Quien, retirdndose a las montafias v a los pantanos, se aposenta y huelga en la
soledad, ¥ pesca en los rios y mora en la ociosidad, entregado por entero a no hacer
nada: tales son los que viajan por rios y mares. Hombres que se han apartado del
mundo, y que gustan de la ociosa holganza.

52

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAO ZI Y EL TACISMO

En torno a algunos de estos yin shi se reunieron a veces grupos
mds o menos numerosos de discipulos, vy asi fue como sus teorias
fueron adquiriendo una formulacién més precisa. Su critica, por otro
lado, no se limité al dmbito politico, sino que se extendié a la reli-
gién v a la moral tradicionales, como se verd plasmado en el Lao zi.

Las dos figuras representativas del taoismo puro, del taofsmo pri-
mitive son Lao Dan y Yang Zhu. Del primero ya hemos sefialado las
dudas planteadas sobre su cardcter histérico; en todo caso, no cabe
duda de que el Lao zi de Guodian es el mejor camino para tratar de
llegar a reconstruir esa pureza original del pensamiento taoista.

Yang Zhu

Figura prototipica y harto controvertida, Yang Zhu (#% %) es el mds
conspicuo y genuino representante del primitivo pensamiento taois-
ta, del mds puro taoismo, después de Lao zi. No se conocen datos
fidedignos acerca de su vida. Ni siquiera cudndo vivié. Para unos,
después de Confucio y antes de Mo Di; para otros, mas tarde, hacia
el siglo —1v. En cualquier caso, 1a influencia de sus ensefianzas fue tal
que, segdn el Meng zi (i ), durante un tiempo sus doctrinas y las
de Mo Di monopolizaron el panorama ideolégico de la antigua Chi-
na'?, Cabe suponer que cuando dice esto, Mencio se esta refiriendo al
pensamiento taoista en general, personificado por él en Yang Zhu.
Las ideas de Yang Zhu son menos conocidas que las de Lao Dan,
dado que hasta nosotros no ha llegado ninguna obra que pueda ser
tenida como exposicidn de las mismas. Y asi, sabemos con toda se-
guridad que e Yang Zhu, uno de los libros del Lie zi {el tercer cldsico
taofsta), se escribié mucho més tarde, en la época Wei Jin (s. ). Las
doctrinas de Yang Zhu se conocen mejor a partir de citas en obras no

»Quien espira y aspira, vomita lo vigjo y traga lo nuevo, y se pone tieso comeo
un 050 ¥ cual péjaro s¢ estira, un hombre asi sélo busca la longevidad: son los que se
ejercitan en guiar y conducir el aire vital. Hombres que alimentan su forma corpérea,
y que gustan de alcanzar fa longevidad de Pengzu.

»Aquel que tiene una noble conducta sin tallar el propic dnime, y se perfecciona
moralmente sin: nsar de la benevolencia y justicia, y pone orden en el mundo sin buscar
mérito y fama, y vive en la holganza sin andar por rios y mares, y alcanza la longevidad
sin haberse ejercitado en guiar y conducir ¢l aire vital, un hombre asi nada hay que no
haya dejado ni nada que no posea. Gozando de infinita calma, redne en su persona la
multitnd de perfecciones. He ahi el Tao del Cielo y de la Tierra, y ta Virtud del sabio»
{Zhuang zi, libro XV [Tallar el dnimo}, 1, cit., pp. 159-160).

12, «Dre las palabras {doctrinas) del mundo, fas que no eran de Yang {Zhu) o eran
de Mo (Di)» (Meng zi, Teng wen gong xia).

53



TAOQ TE CHING

taoistas, como el Meng zi o el Han Fei zi (¥ 2E ), o semitaoistas,
como el Huai Nan zi (# B ). Uno de esos principios ensefiados
por Yang Zhu, de pura esencia taofsta, es el menosprecio de las co-
sas exteriores v la alta estima de la propia vida (3% ¥ B 4 ging wu
zhong sheng). Segtin el Han Fei zi, Yang Zhu decia «no estar dispues-
to a sacrificar un solo pelo de su cuerpo ni por todo el imperio», El
sentido taofsta de esta postura no es otro que subrayar enfdticamente
la necesidad que tiene el sabio de realizarse «pasivamente», cortando

todas las ataduras que le ligan a las cosas y a los demds hombres, de

forma que su vida discurra inmersa en la Naturaleza.

Los confucianos, con Mencio a la cabeza, malinterpretaron, o
tergiversaron deliberadamente, el pensamiento de Yang Zhu, presen-
tandonosle como partidario de un individualismo egoista extremo,
capaz de negarse a realizar cualquier accién en beneficio de los de-
mds, si-ello suponfa renunciar a un solo pelo de su cuerpo. Por el
contrario, en el Huai Nan zi se interpreta la frase en otro sentido:

Conservar intacta la propia naturaleza, proteger la propia autentici-
dad, y no permitir que el cuerpo se vea atado por otras cosas™,

En resumen, se tratagfa de una doctrina vitalista, con la vida
como fundamento, con la vida como valor supremo, y en la que todo
quedaria supeditado a la propia persona, la cual gozaria de la maxi-
ma importancia: nada ni nadie deberfa suponer el menor menoscabo
para ella,

En otro terreno, Mencio censura a Yang Zhu su rechazo de prmm
cipes y sefiores, de lo que puede colegirse que el espiritu dcrata debia
de marcar profundamente el pensamiento de Yang Zhu. Un espiritu
libertario que rechazaba la autoridad de los gobernantes («no reco-
nocia ningin sefior») y de todo régimen jerdrquico. Rasgo éste bas-
tante comin, como ya hemos sefialado repetidamente, a toda la ideo-
logia taofsta, e inspirador de las recurrentes sublevaciones populares
a todo Lo largo de la historia del Imperio del Medio.

Respecto de Mo Di, la postura de Yang Zhu tampoco dejaba lu-

gar al compromlso segiin el Huai Nan zi, Yang Zhu se oponia no
s6lo al fian’ai («amor universal») v al shang xian [<enaltecer a los
sabios {virtuosos)»] de Mo Di, sino también a la creencia de este ‘en
dioses y espiritus.

13, Zhongguo zhexue shi ziligo jianbian {xiangin bufen, vol. 1), Zhonghl.la shuji,
Pekin, 1973, p. 1035.

54

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO ZI Y E£L TAOQISMO

La «universidad» de Jixia

A mediados de la época de los Estados combatientes el pensamiento
taoista se consolida, y empiezan a componerse obras que han llegado
hasta nosotros. Es la época en que floreci6 la célebre escuela de Jixia,
en ¢l estado de Qi. Tuvo como centro una especie de universidad
(3 E xue tang), fundada por el rey Wei (m. -320), v que recibié el
nombre de Jixia por estar situada junto a la puerta Ji, la puerta oeste
de Ia ciudad de Yingqia, capital del Estado. El rey Wei v su sucesor, el
rey Xuan (m. —301), recogieron una tradicidén que se remontaba a la
época de Confucio, el «cultivo de letrados» (3% -I- yang shi), y patro-
cinaron a toda una pléyade de renombrados maestros de las diferen-
tes escuelas de pensamiento. De todos los lugares del espacie chino,
de los maltiples Estados en que éste se hallaba dividido, acudian fi-
sofos de todas las escuelas. Allf se reunieron filésofos confucianos,
legistas, de la escuela del yin-yang (Zou Yan v Zou Shi...), pero sobre
todo grandes maestros taoistas. Estos dltimos configuraron la que
tuego se conocerfa como escuela de Huang-Lao, que junto con la de
Lao zi y la de Zbuang zi, representan las tres grandes corrientes del
taoismo filoséfico.

Esta escuela aparece repartida en un amplio delta de varios ra-
males, de cuyos principales representantes da noticia Sima Qian en
sus Registros histéricos. Ellos son Song Jian y Yin Wen, cuyo taofsmo
estd tefiido de cierto confucianismo, asi como influido por las ideas
legistas el de Shen Dao y Tian Pian, y el del mismo Huan Yuan (o
Guan Yin), a quien algunos suponen redactor del Lao zi. Todos ellos
desarroliaron en diferentes direcciones la doctrina del Tao y dei Te,
ensefiada desde los albores de los tiempos por Huang di, y mds tarde
por Lao Dan. Las obras de estos fil6sofos han llegado hasta nosotros
sélo parcialmente, y de algunas Ginicamente conocemos ¢l nombre.

Con todo y con eso, la literatura filos6fica taofsta de que hoy dis-
ponemos es mis que suficiente para darnos una completa noticia del
ideario taofsta en sus miltiples manifestaciones. Destacan sobre to-
das las demds, tres obras bien conocidas en Occidente: el Lao zi (Tao
Te ching), el Zhuang zi y el Lie zi. El Zbuang zi es una extensa obra,
que comprende hasta treinta v tres libros (pign), y cuya redacciéon
definitiva data de finales de la época de los Estados combatientes. El
Lie zi, aunque atribuido a Lie Yukou (siglo —1v), el Licius latino, fue
compuesto en reatidad en fecha posterior, probablemente durante fa
época Wei- jm (siglos m-1v).

55



TAO TE CHING

El Guan zi v los textos de Mawangdui

Aparte de estos tres cldsicos taoistas, se han conservado otras impor-
tantes obras. Es el caso de cuatro libros del Guan zi, de la época de
los Estados combatientes, escritos, segiin algunos eruditos por Yin
Wen v Song Jian: el Xin shu shang («El arte de la mente, primera par-
te»), el Xin shu xia (<El arte de la mente, segunda parte»), el Bai xin
(«La mente blanca») y el Nei ye («La obra interior»). De principios
de la dinastiz Han del Oeste (siglo —u1) datan cuarro textos tacistas
descubiertos, junto con las dos copias en seda del Lao zi, en la tumba
de Mawangdui. Sus titulos son: Jing fa («Principios v leyes»), Dao
yuan («Origen del Tao»), Cheng («Denominaciones») vy Shiliu jing
(«Dieciséis clasicos»).

Todos estas obras pertenecen a la escuela de Huang-Lao, asi
como el célebre FHuai Nan zi, de la misma época, que viene a ser
un compendio de las teorias de dicha escuela. Las teorias politicas
de Huang-Lao fueron adoptadas por los primeros emperadores de
la dinastia Han del Oeste, a saber, el emperador Wen, el emperador
Jing v la emperatriz Dou.

De los textos antes citados revisten particular interés los tres li-
bros det Guan zi, atribuidos & Song Jian y a Yin We'S. Anteriormen-
te las teorias de estos filésofos solo se conocian fragmentariamente,
a través de las citas v referencias contenidas en el dltimo libro del
Zhuang x («Bajo el cielos), asi como en el Han Fei zi, en el Xun zi

14, Estas cuatro obras, gue estaban colocadas delanze del texre B de Mawangdui,
tienen diferente extensién (el Jing fa, 5.000 caracteres; el $ki da ping, 4.000; el Cheng,
1.600; y el Dao yitan, 460), Salvo la Gltima, de indiscutible cardcter taofsta, las restan-
tes representan una mezcla de taofsme y legismo que hace dificil su clasificacidn en'una
u otra escuela. Particular valor, en cuanto al establecimiento de la ideologia predomi-
nante en los primeros tiempos de a dinastia Han, posee el Jing fa. En efecto, en esta
obra se'observa que el contenido legista se manifiesta bajo una fraseologia taoista, o
bien, el exterior taofsta sirve para cubrir un pensamiento fundamentalmente legista. A

1a luz de esta circunstancia los eruditos chinos interpretan hoy muchos pasajes ¢ ideas

del Lao zi. En cuanto a la autoria de estos cuatro libros, todavia no se ha Hegado a una
conclusién definitiva, ni siquiera acerca de si se trata de cuatzo obras diferentes o si,
en realidad, son cuatro libros de una obra dnica. Algunos piensan que fos cuatro libros
no son otra cosa que el Fuangdi si jing («Los cuatro cldsicos del emperador Amari-
llox), obra que se considéra perdida desde hace siglos. Otros sostienen gque Heshang
Zhangren, citado por el $5i ji como comentarista del Lao zi a finales de ja época de los
Estados combatientes, es el autor del Jing fa y del $hi da jing.

15, Song Jian aparece mencionado en el Flan Fei zi {«Maestro Han Fei», la obra
de Han Fei, uno de los principales filésofos legistas de Ja época Pre-Qin} con el nombre
de Song Rong, y en el Meng i bajo ] de Song Keng.

56

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAQ ZI Y EL TAQISMO

(HIF) y en el Liishi chungin (& [X % ). Yin Wen y Song Jian, que
para algunos representan un sincretismo de taoismo, confucianismo
y moismo, desarrollaron un sistema, cuyos planteamientos bésicos
eran los siguientes:

— «Indulgencia para con los desiguales.» Intento superador de
las barreras sociales convertidas en prejuicios.

— «Interdiccidn de las agresiones.» Punto éste coincidente con el
«no a las agresiones» {fef gong) de los moistas,

- «Reducir y debilitar los sentimientos y los deseos.» En perfecta
sintonia con la doctrina budista, pese a que por aquel entonces no se
habia producido ningln contacto entre €l tacismo chino y el budis-
mo hindd. Como después veremos, no sers ésta la inica coincidencia
entre ambas filosoffas y sus posturas vitales.

— «No sentirse agraviado por las ofensas recibidas.»

De los libros del Guan zi atribuidos a estos dos filésofos, reviste
especial interés el titulado «La obra interior». En ella se expone y
desarrolla la doctrina del jing gi (f& “0), presente de alguna manera
en todo el pensamiento chino antigno'®. Esta doctrina parece ser el
resuitado de los estudios realizados por los antiguos taoistas en tor-
no al yang sheng («alimentacién de la vidas), es decir, en torno a las
técnicas de conservacién y prolongacidn de fa vida basadas en una
peculiar inteligencia del origen y naturaleza de la misma. En La obra
interior se viene a decir que el fing ¢4, algo asi como la «quintaesencia
del aire (soplo, preuma) vitals, es el principio fundamental de gue
estdn formados todos los seres sin excepeidn:

El jing gi al condensarse da nacimiento a las cosas. En la Tierra pro-
duce los cinco cereales, en el Cielo dispone las estrellas; cuando fluye
por el espacio intermedio entre Cielo y Tierra se fo denomina espiritus
(5 guei}, dioses (7 shen); escondido en la mente (L xin) del hombre,
se torna en sabio (& A sheng ren); por ello se lo llama giV7.

De suerte que no sélo hombres y cosas estdn formados de jing
gi, sino también los mismos espiritus (demonios) y dioses, cuyo jing

16. Sobre la problemdtica del jing gi y su relacién con el Tao, Feng Youlan escri-
bié tres articulos muy importantes: «La naturaleza material del Tao en los raofstas an-
teriores a la dinastfa Qine: Guangming ribac (Diario Claridad), Pekin, 9 de noviembre
de 1954; «Un esbozo del desarroilo de la Historia de la Filosoffa china» (conferencia
pronunciada en un seminario organizado por ¢l Ministerio de Ensefianza superior),
verano de 1956; «Algunos problemas principales en la Filosofia china»: Renmin ribao
{Diario del Pueblo), Pekin, 19 de mayo de 1957.

17. Guan zi, vol. XVI, cap. XL, Zhonghua shudian, Pekin, 1994, p. 397.

57



FTAO TE CHING

gi posee el liu dong (5 51, «desplazarse», «discurrir», «fluir») como
caracteristica especifica'®. La vida y todos los fenémenos humanos
de orden superior se explican, pues, a partir del jing gi. Cuando el
hombre se apropia de &, lo cultiva v acrecienta, el cuerpo se forta-
lece v los «nueve orificios» (los sentidos, puertas de entrada y salida
hacia el exterior) pueden profundizar en su percepcidén. Cuando el
jing gi se aposenta en la mente, el hombre se vaelve més perspicaz y
alcanza la sabiduria, Cuando el jing gi se dispersa, se disipa, la vida
se agota y sobreviene la muerte. Es de suma importancia, por todo
ello, la conservacién del jing ¢é, v como metodos para consegmrio,
los taoistas recomiendan:

—- Mantenerse interiormente en un estado de vacuidad v sosiego.
Las téenicas de meditacién y de ensimismarmnjento, bastante similares
a las del budismo, permiten y ayudan a alcanzar ese estado.

— Eliminar los deseos y prescindir de la reflexién.

—— Byitar caer en la seduccidn de las cosas extetiores. :

Complementariamente, aunque no por ello sea menos necesa-
rio, se debe observar un régimen de higlene fisiolégica (en el que el
prandydma, es decir, las técnicas respiratorias, ocupan un lugar cla-
ve), as{ como un régimen dietético, los cuales pueden preservar al
hombre de la enfermedad.

Mas no acaba aqui el papel desempenado por la doctrina c{ei ]mg
gi, sino que, profundizando adn mds, los autores de «La obra inte-
rior», se sirven de ella para su particular interpretacidn del concepto
de Tao. Y asi, Song Jian v Yin Wen identifican el Tao con el jing gi. El
Tao, origen de todo cuanto existe, no es otra cosa que el jing gi.

Esta doctrina del jing gi, desarrollada por el taofsmo primitivo,
presenta grandes similitudes con la escuela del yin-vang. Esta escue-
la, cuyos origenes hay que buscarlos en las mas antiguas concepcio-
nes cosmolégicas elaboradas por el pensamiento chino, considera la
existencia de dos clases de gi. Bl uno es ligero y puro, de naturaleza
yang, y tiende hacia el Cielo; el otro, de naturaleza yin, es pesado
e impuro, v tiende hacia la T:erra Los seres estarfan, en definitiva,
constituidos por la unién de ambos q: Fl jing qi de «La obra interior»
es, probablemente, el yang gi, el gi ligero v pure, v por eso Ieemos
en dicha obra

18. Esta divisidn de los seres del espacio intermedio en dicses y demonios nos
recuerda la de los antignos arios, que con el tempo darfan lugar a los devas y dsuras
del hinduismo.

58

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAQ 2! Y EL TAOISMO

Cuando el hombre nace, ei Cielo pone el jing, la Tierra pone el xing
(7%, «forma», el cuerpo); de la unién de ambos se forma el hombre.
Su unién es fa vida, si f2lta esa unién, no habra vida slguna®.

Este dualismo fundamental, que contrapone el elemento celeste,
superior, el jing (literalmente, «la quintaesencia»), al elemento infe-
riot, terrenal, el xing, encuentra un cabal reflejo en el mismo Lac zi,
donde podemos leer:

Los diez mil seres albergan en su seno el yin y el yang, cuyas energias
vitales (g¢) chocan para tornarse en armoénica unidad [§ (XLID].

A partir de estas citas puede advertirse que, para los taoistas, el
cuerpo del hombre se forma a partir del g/ pesado e impuro, en tanto
que su espiritu estd constituide por el gf ligero y puro.

Otro pensamiento del Lao zi coincidente con el Guarn zi lo en-
contramos en el capitulo 54 (X):

éPuedes hacer que tu espirite v tu cuerpo {ying po)
abracen ef Uno, y no lo abandonen?

Aqm ying po (EH) se refiere al mismo jing gf, cuya cuzdadosa
conservacién se recomienda.

Sin embargo, tampoco faltan las discrepancias entre el cho 2y
los libros taoistas del Guan zi. La mds patente la encontramos en el
mismo capitulo § del Lao 24, cuando dice: «El Tao engendra al Uno».
Pues bien, en los libros del Guan zi «el Uno» (yi) siempre aparece
referido al g4, por lo que el Tao del Lao zi serfa no sélo distinto, sino
también anterior al gi. Para muchos eruditos chinos, esto no prueba
sino que la redaccién del Lao zi es posterior —al menos en parte—a
la de los libros taoistas del Guan zi, los cuales representarian a un
taofsmo primitivo, que con el tiempo habria evolucionado hacia pos-
turas e interpretaciones mas abstractas y espiritualistas.

Esta evolucidn se observa en el otro gran clasico taofsta, el Zhuang
zi, en cuyo lbro XXII leemos:

Lo brillante nace de la oscuridad, Lo que tiene forma nace de lo que
10 la tiene. El espirita nace del Tao. Las formas materiales nacen de
la esencia sutil®®,

19. Op. cit., p. 399.
20. Ibid., p. 223.

59




TAO TE CHING

El Zhuang zi

Zhuang Zhou, antor del Zhuang zi, es considerado, en efecto, por la
mayor parte de los fitésofos chinos v por todos los sinélogoes occiden-
tales como el representante més cumplido del pensamiento taoista. El
Lao zi v el Zhuang zi son la base de casi todos los estudios realizados
hasta hoy acerca de la filosoffa taofsta. A pesar de ello, se mantiene en
pie una cuestién capital: <es el Zbuang zi una evolucién, un desarrollo
del Lao zi, o viceversa? Hasta fecha reciente semejante problema no
s¢ habfa planteado. En opinién undnime los historiadores de la filo-
soffa china sostenfan que Zhuang Zhou se habfa fundamentado en Jas
ensefianzas de Lao Dan recogidas en el Lao zi, y prueba de ello serfan
las numerosas alusiones al supuesto autor del Lao z7 que aparecen en
el Zhuang zi, asi como las abundantes citas textuales que reproducen,
fielmente, sentencias e incluso parrafos enteros del Lao zi.

Sin embargo, en época moderna se ha planteado una nueva teo-
ria: el Lao zi es una obra escrita posteriormente al Zhuang zi. De
hecho, nociones como las de Tao, tian («Cielo»), wu (¥, «<materia»)
aparecen en el Lao zi mucho més evolucionadas de como se nos ofre-
cen en el Zhuang zi. Debe tenerse en cuenta que cuando aqui se habla
del Zhuang zi nos estamos refiriendo a los siete primeros libros de la
obra, pues los restantes veintiséis libros fueron con toda probabilidad
— esto es opinidén generalizada— escritos en fecha posterior. Inclu-
so de los siete primeros, algunos consideran que el segundo, «De la
unidad de los seres», es obra de Shen Dao.

Seghin esta teorla, en el Zhuang zi el Tao se Idennﬁca con la Na-
turaleza y s6lo en pasajes aislados se apunta la idea de su anterioridad
con respecto a aquélla. En cambio, en el Lao #i la diferencia y ante-
rioridad del Tao respecto de la Naturaleza se encuentra pIenamcnte
desarrollada en varios capftulos:

El Tio engendra al uno, ¢l uno engendra al dos, el dos engendra al
tres, el tres engendra a los diez mil seres [§ (XLI.

El Tao engendra (a los seres} [14 (LI}

(El Ta_o} parece anterior al emperador (del Cielo) [48 (IV)].

Ahora bien, como se podra observar, estos tres capitulos no apa-
recen en el texto de Guodian, por lo que esta teorfa sélo serfa apli-
cable a las versiones posteriores, y porJo tanto el Lao zi de Guodian
serfa la versién mds antigua, genuinamente representativa del pen-

60

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO ZI Y EL TAOISMO

samiento de Lao Dan, fundador de la escuela. En cuanto al término
tian («Cielo»), en el Zhuang zi designa también a la Naturaleza. En
cambio, el Lao zi lo entiende de forma diferente:

El hombre tiene por norma a la Ferra, la Tierra tiene por norma al
Cielo, el Cielo tiene por norma al Tao [A11 (69, XXV)].

El concepto wu (¥, «materia»), del mismo modo, habria sido
modificado en el Lao zi desde una perspectiva metafisica de afirma-
cién en el reposo {«todos v cada uno (los seres)] retornan a su rafz;
eso se llama quietud»?!, frente al talante dialéctico de Zhuang Zhou
al tratar del ziran wu (B #8 4, «Naturaleza material»). Y de nue-
vo obsérvese que en el texto de Guodian no se hace mencién de la
quietud, lo que vendria a reforzar adn més que nos hallamos ante un
texto completo y originario, no evolucionado.

Respecto al escollo que supone la mencién de Lao Dan y las
citas textuales del Lao zi, se apunta fa hipétesis de que Lao Dan no
serfa sino una figura inventada por Zhuang Zhou. Al presentar a
Lao Dan como venerable sabio al que acudia el mismo Confucio a
pedir ensefianza, no buscaba Zhuang Zhou sino realzar el prestigio
de la doctrina taofsta sobre las doctrinas rivales —especialmente el
confucianismo— de su tiempo. Las citas del Lao zi no serfan citas en
realidad, sino sentencias esenciales al taofsmo, transmitidas tradicio-
nalmente desde tiempos antiguos y que tanto el Zhuang zi como el
Lao zi comentan vy explican como base de su doctrina.

1. ELTAO

Todo el pensamiento taofsta en general, y el del Lao zi muy particular-
mente, gira en torno a la idea de Tao. Esta idea es, sin lugar a dudas,
una de las mds oscuras y dificiles de definir de toda la filosoffa china.
Ha sido objeto, como luego veremos, de muchas y muy diferentes
interpretaciones por parte de las distintas escuelas de pensamiento
de la antigua China. Sin embargo, las peculiares caracteristicas de la
escritura china permiten bucear en sus origenes y seguir, de manera
aproximada, la evolucién de su contenido.

21, Capitulo 60 [XVI].

61

L T L e



TAO TE CHING

1.1, El cardcter (ideograma) y sus significados

Tao se representa graficamente mediante el cardcter iH, ampliamente
reproducido en las ilustraciones taofstas, tanto dentro como fuera
de su pais de origen. Su pronunciacién es «tao», cuya trascripcién
fonérica en pinyin es dao. Si se observa este caricter, descubrimos
que estd compuesto de dos partes: una de ellas significa «cabeza»,
y la otra «caminar»?%, Por tanto, en su significacién primitiva, este
cardcter representaba la accidén de caminar en cabeza, de dirigir la
marcha, de abrir camino.

De ese su significado criginario, el cardcter pasé d denotar otras
ideas, y a representar otras realidades, si bien todas ellas insertas en
un dmbito de relaciones muy claras. Asi, por ejemplo, «camino», y
de camino a «método». También significa «principio» (sregla», «ley»)
y «doctrina». Y en el chino cldsico es el caricter que representa el
«hablar», es decir, el «caminar del discurso».

En la época Primavera y Otofio, mucho antes de Lao zi (Lao
Dan), encontramos ya la expresién tian dao (K i, Tao del Cielo),
usada para designar las rbitas celestes, los caminos recorridos por
los astros. Y come el Cielo determina la vida del hombre, de ahi que
el cardcter Tao pasara a representar la ley que rige la humana exis-
tencia, el destino, Lo que los confucianos llamardn el tian ming (la
voluntad del Cielo), a {a que debe acomodarse el wang dao (F I8,
Tao del rey). Con lo que llegamos a otro sentido de Tao: «arte»; como
método, de gobernar, El Tao como «arté de gobierno» lo poseyé en la
mas remota antigliedad el mitico Emperador Amarille, y por eso los
taoistas hicieron remontar hasta él los origenes de su doctrina. Esta
idea de la correspondencia entre el Tao del Cielo y el Tao del empe-
rador es la que va a mantener firmemente durante siglos la escuela
confuciana: al igual que el sol se desplaza regular y ordénadamente
por el Cielo, el soberano se mueve sobre la Tierra de manera seme-
jante, y asi el Cielo lo considera como un HI}O‘ el emperador es el
Hijo del Cielo (K T tian zi).

Esto nos da a conocer que, en los primefos tlempos, la especu-
lacién filos6fica china no presentaba las divergencias que encontra-

22. Los caracteres chinos, salvo los sm]ples estin compuestos éc una parte mgm
nificativa del sentido y de otra significativa del sonido. En el caso def cardcter Tao, lo
que parece seguro es que el componente del sentido significa caminar, mientras que la
parte que significa «cabeza» puede ser objeto de muy diversas interpretaciones. De he-
cho, en las copias més antignas del Lao zi, encontramos a veces el cardcter Tao escrito
con los componentes: T {«desplazarses) y A (chombres),

62

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO Zi Y EL TAOISMO

remos mds tarde. Los conceptos de tian y de dao, en cierto modo,
se confunden, y habrd que esperar a Confucio y a Lao zi para verlos
enfrentados como ideas nucleares de dos escuelas rivales.

Al igual que en el Lao zi el tian sigue desempenando un papel
importante, si bien subordinado al Tao, en el confucianismo el ca-
racter dao ocupa un lugar de honor en el 4mbito de la moral. Para
un confuciano el Tao es la norma moral, aunque tal norma se en-
tiende en su correspondencia con los designios (caminos, dao) del
Cielo, del que derivan. El Tao es el «camino» que se debe seguir, es
1a direccién que se debe dar a la propia conducta. El Tao es la virtud
del jun zi, del «caballero», del hombre honesto, del varén de nobles
prendas, del hombre modelo que se debe imitar.

En todo caso, tanto Lao zi como Confucio interpretan el Tao
como «principio de orden»: un orden de la Naturaleza, y aun meta-
fisico, para el primero, y un orden moral y politico para el segundo.
Un orden moral que, para los confucianos de todos los tiempos, sélo
se puede alcanzar mediante la practica de las virtudes {daode). De
hecho todavia hoy, en la lengua hablada, daode (B 1) es la forma de
traducir nuestro término «virtud».

En el legismo, otra de las grandes corrientes de pensamiento de
la antigua China, también encontramos en lugar destacado el térmi-
no dao, del que la ley positiva (fa) serfa una inmediata manifestacién.
Para esta escuela, el Tao se identificarfa con el proceso mismo de
transformacion de la Naturaleza, y vendria a ser la sintesis suprema
de todos los contrarios que s¢ resumen en la contradiccion-raiz, el
ying v el yang. Esta interpretacién estd muy préxima al taofsmo, y
entronca con la mas antigua del Yi jing («Clasico de las Mutaciones»),
donde el Tao posee ya un valor metafisico. En el Yi jing el Tao englo-
ba al yizn y al yang, al mismo tiempo que rige sus alternancias, en las
que pone orden.

En este sentido de verdadera Realidad, ltima y radical, es en el
que el Lao zi nos va a presentar al Tao.

1.2. Dimensién ontoldgica del Tao

Ciertamente se trata de una interpretacién gue no encontramos en
los primeros tiempaos, sino que se fue formando en el curso de una
larga evolucién conceptual. Aungue, como sefiala Marcel Granet, es
muy posible que el término Tao, en la lengua mitica v religiosa de la
antigiiedad, haya significado una eficacia, indeterminada en si mis-
ma, y al mismo tiempo principio de toda eficiencia. Muestra de ello

63



TAG TE CHING

serfa uno de los himnos recogidos en el Ski jing (% %5, «Clasico de la
Poesfa»), una de las obras mis antiguas de la literatura china. En él se
canta al principe de las cosechas, Hou zi, del que se dice que «poseia
el Tao de ayudar (a la Naturaleza)».

En ¢l taofsmo, sin embargo, lo que se va a resaltar es la dimensién
ontolégica del Tao. En el Lao zi, por primera vez en la historia del
pensamiento filoséfico chino, se va a explicar el mundo, la realidad
total, a partir del Tao. Se abrird un camino que los taoistas posterio-
res irdn pavimentando con sucesivas aportaciones, y que se consoli-
dard siglos después con la asimilacién de importantes elementos del
budismo makdyina.

Ef Tao es, pues, una entidad primordial y eterna, anterior a to-
das las cosas y principio de todos los seres, algo asi como, mutatis
mutandis, la Idea de Hegel, con cuya filosofia el tacismo presenta,
como después veremos, sorprendentes coincidencias. En cualquier
caso, el Tao es sin duda una evolucién del primitivo shang di, de ese
dios antropomorfo de los antiguos chinos, al que viene a sustituir en
su papel de supremo rector de los cambios del universo. Idea ésta
claramente expresada en el Lao zi [54 (X)], donde se nos dice que el
Tao «engendra, alimenta y hace crecer (a los seres)».

Sin embargo, si tratamos de averiguar cémo es para el Lao zi esa
entidad primordial y eterna, cémo la entiende y la interpreta, trope-
zamos de frente con una serie de aparentes contradicciones; que uni-
das a la misma profundidad del libro, hacen harto dificil a respuesta.
Esta, si consideramos algunos pasajes de los textos clasicos, puede
parecer «misién imposibles.

Incognoscibilidad e inefabilidad del Tao.

El Tao que puede expresarse,
no es el Tao permanente [45 (8],

Contundente aseveracién, corroborada por el otro gran clésico
taofsta:

El Tao no se puede declarar con palabras, lo que se declara con pala-
bras no es el Tao... Quien responde cuando le preguntan por el Fao,
no conoce el Tao®,

23, Zhuang i, libro XXII (Viaje Boreal de Entendimiento», VII), op. ¢it., p. 227.

64

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO ZI Y EL TAQISMO

Esta inefabilidad tiene una causa:
El Tao, en su inmensidad, no se puede describir (8BS, 3, XLI).

El Tao, pues, no puede designarse, definirse; pero iqué es?, {se
puede alcanzar un conocimiento, aunque sélo sea aproximado de él?

Lo miras y no o ves,

su nombre es «incoloror,

Lo escuchas v nio lo oyes,

su nombre es «nsonoron,

Lo tientas y no lo tocas,

s nombre es «incorpdreo» [Lao zi, $§ (XIV)].

El gran sonido (el Tac) apenas se ove,
la gran imagen (el Tao) no tiene forma (BS5).

El Tao no puede ser percibido, lo que se percibe no es el Tac; el Tao
no puede ser visto, lo que se ve no es el Tao?,

La via de los sentidos queda pues cerrada en nuestro camino
hacia el conocimiento del Tao. Resta la via del entendimiento, mas
como leemos en el Zhuang zi, «lo que puede alcanzar el entendimien-
to son cosas, y sélo cosas»®, por lo que, en dltimo término, «el Tao
es inalcanzable»?¢, _ o

El Tao, inaccesible a los sentidos no tiene forma, carece de limi-
tes; y por €50 no se le puede definir. Es inefable. No tiene nombre (7G
% wu ming). Bl verdadero nombre del Tao trascendente es él mismo
trascendente, y por ende incognoscible.

Pese a lo anteriormente expuesto, muchos son los que, a lo largo
de la historia, no han sucumbido al desdnimo, y arrostrando toda una
serie de dificultades, se han lanzado al proceloso mar de la interpreta-
cién de lo ininterpretable. En esta admirable aventura, los comentaris-
tas del Lao zi, como cabid esperar, no séio no han estado de acuerdo,
sino que incluso han mantenido posturas totalmente contrarias. Al
principio predominaron las interpretaciones materialistas de antiguos
filésofos e historiadores, como Han Fei, Wang Chong o Sima Qian.
Mis tarde, en tiempos de las dinastias Wei v Jin (ss. Il y 1v), tuvo gran

24, Op.cit., p. 227,
25. Op. eit., p. 259,
26. Ibid., p. 220.

65



TAC TE CHING

influencia la interpretacion idealista y metafisica de la escuela lama-
da xuan xue (Z23, «doctrina del misterio»), con destacados taoistas
como Wang Bi y Ge Hong; este Gltimo, la figura mds sobresaliente de
la alquimia taoista. Y ya en el siglo x1, Cheng Hao, Cheng Yi, y sobre
todo Zhu Xi, todos ellos filésofos confucianos, se esforzaron por
asimilar el Tao a su idea del zian i (K 3, «Raz6n del Cielo») sobre la
base de una lectura idealista del Lao zi. La polémica sigue abierta, y
todavia hoy encontramos fildsofos, tanto chinos como occidentales,
que defienden posiciones enfrentadas en torno a la naturaleza del
Tao. Desde quienes identifican el Tao con la Idea hegeliana, hasta los
que quieren ver en el Tao la versién china del apeiron de Anaximan-
dro. Frente a quienes sostienen que el Tao del Lao zi tiene una lectura
materialista y atea, otros valoran como idealismo objetivo el sistema
filosofico que se encierra en ef libro. 4 :

Si nos remitimos al Lao zi, «Libro del Tao» por antonomasia,
varias son las aproximaciones al Tao que encontramos en €. A conti-
nuacién pasamos a presentarlas, en un orden que no tiene mds signi-
ficado que la comodidad de la exposicién.

El Tao es la «ley universal> (% i ¥ W pubian faze)

Esta interpretacién es aceptada, casi undnimemente, por los comen-
taristas del Lao zi. El cardcter dao aparece a veces en ¢l libro, muy
claramente, en su acepcién de «ley universal», en su funcién de Or-
den eficaz. L _
En este sentido, el Tao del Lao zi supone una profunda evolucién
comparado con el Tao de Confucio o el de Mo zi. Evolucién en el
sentido de que ha perdido todas las connotaciones religiosas que atin
se aprecian claramente en estos dos filésofos. En el Lao zi, en cambio,
el Tao se nos muestra exclusivamente en vna dimensién racional,
como logos que se identificaria con las leyes de la Naturaleza. Otra
cuestién serd si tras esta —o ademds de esta~ concepcidn funcional
del Tao, se encuentra una realidad material ¢ una realidad espiritual.
Cuestion que al Lao zi no parece interesarle; lo verdaderamente im-
portante es el caricter de ley (fa), de norma, que garantiza y sustenta

27. Estas dos posturas estdn representadas por dos eruditos chinos de! pasado
siglo: Feng Youlan y Ren Jiyu. Las teorfas de ambos fildsofos chinos pueden conteas-
tarse a partir de sendas obras: la del profesor Feng, Zhongguo zhexue shi (Historia de
la Filosofia china), Shanghai, 1934, vel. I; la del profesor Ren, Zbonguo zhexue shi
jianbian (Compendio de Historia de fa Filosofia china), Pekin, 1973,

66

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAQ Z! Y EL TAQISMO

un orden universal. Y asi, cuando se dice del Tao que no actda, vy que
por eso nada deja de hacer, {qué otra cosa puede significar sino que
se identifica con la dey universal del movimiento y de las eransforma-
ciones del universo»? Nos hallarfamos ante una concepcién ateleolé-
gica del Tao, opuesta a la de un Dios providente.

El Tao es el Todo

Entre las varias referencias a la inefabilidad (y a la incognoscibilidad)
del Tao que encontramos en el Lao 74, una de ellas, ya citada, la hace
derivar de su condicidn de Totalidad:

Ei Tao, en su inmensidad, no se puede describir.

Como vimos antes, ni los sentidos ni el entendimiento, son vias
que permitan llegar hasta el Tao. Pero, {a qué se debe, en definitiva,
semejante imposibilidad de alcanzar el Tao? Por qué el Tao escapa
a la persecucién de nuestros sentidos y de nuestro entendimiento?
Porque sentidos y entendimiento son facultades que se mueven en los
limites de la dualidad sujeto-objeto, en el 4mbito de la dicotomia ra-
dical que separa y enfrenta al «yo» con el «no yo», cuando en realidad
«yO» ¥ <110 YO», Sujeto y objeto, son una v la misma cosa. Separan,
distinguen, y por tanto rompen la unidad fundamental de todos los
seres. El «esto» y el «aquellor; «verdad» v «errors; «ser» y «no sers;
son todo ello una pura fébrica nuestra, y al mismo tiempo una barre-
ra que nos estorba y hace imposible la intnicién del Tao, Totalidad en
que todo se hace Uno, en la que el «es» y el «no es» se identifican.

En este punto se descubre una sorprendente coincidencia con
el pensamiento hegeliano, en el que también el ser y no-ser sélo
«existen» realmente en su superacién: el devenir de la Totalidad. Un
paralelismo entre ambos pensamientos que queda mis que patente
cuando leemos en Hegel: '

Los antagonismos que encerraban su importancia bajo la forma de
espiritu y materia, de alma v cuerpo, fe y entendimiento, libertad
y necesidad, etc., van convirtiéndose a medida que se desarrolla la
cultura, en los antagonismos de razdn y sensibilidad, inteligencia v
naturateza, subjetividad absoluta y absoluta objetividad. Superar es-
tos antagonismos cuajados es el interés dnico de la razén. Al parecer,
este interés no va dirigido contra los antagonismos como tales, pues
¢l desdoblamiento necesario es un factor de vida, va que ésta se desa-
rrolla eternamente en forma antagénica, v la Totalidad, en la supre-

67



TAOQ TE CTHING

ma vida, s6lo puede lograrse mediante una restauracién que supere la
separacién suprema. Contra lo que la razdn se dirige es contra [a ab-
soluta fijacién del desdoblamiento por el entendimiento, y en mayor
medida aiin si los términos que se oponen en absoluto proceden de
la razén misma (Diferencias entre el sistema de filosofia de Fichte v de
Schelling, trad. J. A. Rodriguez Tous, Alianza, Madrid, 1989, p. 38).

Podemos apreciar, por tanto, que tanto en el taoismo como en
Hegel la dialéctica de la Totalidad resuelve todos estos dualismos,
supera la rigida dualidad en que, cual tela de arafia, nos mantienen
atrapadas las faculeades discriminantes.

Y ése serd el camino propuesto por el Lao zi para llegar al Tao:

Eliminese ia sabiduria, rechicese la inteligencia [63 (XIX)].

El Tao, pues, entendido como Totalidad, tendrfa como correlato
en Hegel a la Totalidad como integridad, como el perfecto ser para
st, 1o Absoluto.

Ahora bien, se puede apreciar una diferencia importante: en el
taoismo esta Totalidad es ya dada. El Todo, el Tao, estd presente por
doquier: el Todo en cada una de las partes; el Infinito en cada uno de
los finitos; el Absoluto en cada uno de los relativos.

¢Cémo se realiza el Tao, lo Absoluto, la Totalidad, en cada uno
de los particulares? A través del Te (de), a través de la Virtud.

El Te (&, «Virtud»)

El Tao, por una parte trascendente, por otra, a medida que se ma-
nifiesta, se hace inmanente en los seres. Y a eso es a lo que el Lao zi
llama de, la «Virtud» del Tao.

Al igual que el cardcter dao, también el de sufrié una evolucwn
sermdntica desde su primera y méas concreta significacién. Incluso

cabe decir que en el caso del de, esta evolucién fue mucho més pro-

funda y radical. El cardcter de estd formado por tres componentes
grificos que significan: «caminar», «mente» {«corazdn») y «rectitud».
Por tanto, desde los tiempos antiguos, se usaba para representar «un
camipar dirigido por una mente recta», o lo que es lo mismo, una
«buena conducta», una «conducta virtuosa», De ahi que sea de uso
comiin traducirlo por «virtuds, y de hecho en el chino moderno for-
ma parte de los términos dexing (8 1T) y daode (i 58) que traducen
nuestro término «virtud» en su sentido moral. Sin embargo, en el
taoismo, el cardcter de va a adoptar el significado que corresponde

68

ESTUDIC PRELIMINAR. EL LAC ZI Y EL TACISMC

en primer lugar, segin la etimologia, al virtus latino: «fuerza», «efi-
caciar, «poder».

En la lengua china, el significado moral del término es el punto
de partida, en tanto gue en nuestras lenguas es el punto de llegada.

Por tanto, en el taofsmo el Te es el «poder», la «eficacia» {fa Vir-
tud) del Tao, que se manifiesta al particularizarse en los seres. El Tao
es la Totalidad, que a través del Te, la Particularidad, se manifiesta
en la singularidad de los seres. El Te, en cierto sentido, es ¢l puente
entre el Tao v los seres, entre lo absoluto vy lo relativo, un poco a la
manera como entiende Plotino, en su emanantismo, la «entrada» en
el mundo del poder del Uno. De ahi que, para algunos comentaristas,
sirva de frontera {0 unién) entre el componente idealista (mds all4 del
de, en el dmbito del Tao} y los aspectos materialistas (por debajo del
de, o derivados de él) del pensamiento del Lao zi.

El Te serfa entonces la contrapartida del Tao. En vez de pensar
en un supuesto monismo, que en cierto modo reproducirfa los plan-
teamientos que ya por entonces, en la antigua Grecia, habian desa-
rrollado algunas escuelas presocraticas, podriamos hallarnos ante un
dualismo, en el que se distinguiria, por un lado, el principio del que
proceden los seres (Tao), y por otro, el principio que rige y es ley de
sus cambios y transformaciones (Te). En este sentido podria interpre-
tarse el pasaje del Lao 2 que dice:

El Tao los engendra,
el Te los alimenta,
la materia les da forma [14 (LI)].

Por consiguiente el Te, que en definitiva no es sino la particulari-
zaci6én del Tao en cada uno de los seres concretos, viene a represen-
tar el puente entre lo universal y lo particular. Un puente que no es
distinto de las orillas que une, y ése es el profundo y elevado sentido
de El Tao y su Virtud. '

Al final llegamos a la conclusién de que en el Lao zi queda to-
talmente excluida la interpretacién del Tzo en el sentido de causa
primera, de principio creador. Nada se crea en el mundo, v el mundo
mismo no ha sido creado. El Tao no es una natura natirans, no es un
Todo en el que se hallen prefignrados todos los seres. El Tao no creaa
los seres, los hace ser como son. Ni tampoco es una Totalidad ~Todo
inexistente, no Todo que ya existe— entendida como meta coordi-
nadora del movimiento dialéctico. {Compérese con Marx: Totalidad
que se va realizando a lo largo de un proceso.)

69



TAOC TE CHING

Y ahf también hallamos la explicacién de por qué la praxis queda
excluida de la interpretacion del hombre en el taoismo. Es su doctri-
na del wu-wei, de la que trataremos més adelante.

Esta Totalidad ya dada del taoismo no excluye, sin embargo, un
movimiento dialéctico perfectamente cerrado y circular:

[Ef Tao es un proceso ininterrumpido que retorna siempre a la vacui-
dad (wn w), el no-ser de las cosas] [58 (XIV)].

Los caminos del Cielo (el Tao del Cielo) son circulares,
todos v cada uno (de los seres) retornan a su rafz (A13).

Los infinitos seres se desarrollan profusamente,

¥ yo contemplo su {(constante) retorno.

Innumerable es la variedad de los seres,

(mas) todos y cada uno retornan a su raiz [60 (XVD)].

Lo grande (el Tao) se desborda,
al desbordarse se extiende hasta muy lejos,
hasta tan lejos que acaba por retornar [A11 {69, XXV)].

Asf pues, descubrimos que, en dltimo término, ¢l Tao no es una
sustancia, sino un proceso, el camino —volvemos a su significado
primero-— que siguen los seres. Es lo tnico permanente (%, {6 chang
o heng) que hay detras de los cambios. Mas conviene no perder de
vista que ese canmino que es el Tao es un camino que ileva a si mismo;
no es un camino hacia, $ino un camino que es principio y final, o un
camino sin principio ni final.

El Tao ¢s una «cosa cadtica» (& i 22 ¥ huncheng zhi wu)

Algunos comentaristas se decantan por unma aproximacién al Tao
como «cosa cabticar. Reconocen, eso si, que todas las sentencias del
Lao zi en que aparece el cardcter Tao son oscuras, hasta el punto de
que pueden interpretarse en ambos sentidos, materialista e idealista;
todas, menos una. La que leemos al comienzo del capitulo A1l (69,
XKXV): :

Hay una cosa confusamente formada,
anterior al Cielo v a a Tierra.

El cardcter wu (¥, «cosa») podria referirse a una entidad espiri-
twal, pero la expresién hun cheng (JB M, «confusamente formadan)

70

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO ZI Y EL TACQISMO

forzosamente alude a una realidad material. Esa realidad material
con la que se identifica el Tao seria precisamente el gi (=, preuma,
el «hdlito césmicon, tan afin al prdna del hinduismo), una categoria
de la antigua filosofia china que no sobrepasa los limites de lo mate-
rial. {Como demostrar que el Tao es el gi? A partir del pensamiento
taoista tradicional, contenido y desarrollado en otros textos, como
«La obra interior» del Guan zi. Enfocados desde esta perspectiva,
numerosos pasajes del Lao zi se iluminan y hacen comprensibles, dice
Feng Youlan, quien afirma que con toda seguridad el Tao del Lao zi y
el gi (o jing gi) de las otras escuelas taoistas es una y la misma cosa®™.
Como conclusidn, afirman los defensores de esta tesis, el principio y
origen, lldmese Tao, lldmese i, tanto para el Lao zi, como para las
restantes corrientes taoistas, es siempre algo que no sobrepasa los
limites de la materialidad.

El Tao no tiene forma ni figura, es Nada (70)

La identificacién del Tao con la Nada, con el No-ser, se repite en
todos los antiguos textos taoistas. Se nos dice que el Tao es «forma
sin forma, figura sin cuerpo» [38 (XIV)]; que «el gran principio fue
la Nada; no habfa Ser, ni habfa nombres»™; que «las cosas del mundo
nacen del Ser, y el Ser nace de la Nada» [4 (XL)}; que «¢l Tao es la
Nada que existe como si no existieras (Huai Nan zi, libro 1),

En el propio Lao zi, aunque no se dice expresamente, deducimos
[a identidad de Tao v Nada a partir de la comparacién de los capi-
tufos 4 v 5, en los que la Nada y €l Tao, respectivamente, aparecen
como origen de los seres.

La Nada, por tanto, no es un término puramente negativo, por
cuanto designa el origen de la existencia. El Tao, identificado con la
Nada, es el principio cosmogénico. Del Tao (Nada, wu) surge el Ser
(7 you), el mundo visible (¢alienacién de la Idea hegeliana?) en cuyo
seno irdn apareciendo los seres particulares: No-ser - Ser - Seres.

El Occidente platénico niega el verdadero ser a lo concreto y lo
reserva para el mundo superior de las [deas. En la antigua China taofs-
ta, por el contrario, se reserva el ser (you) para lo concreto, lo limitado
v lo imperfecto, mientras que el Tao es el wu (no-ser), o algo antetior
a la distincién entre you {ser) v wu (no-ser). En todo caso, la imper-
feccidn del you no ofrece dudas para el taofsta, e incluso sirve para

28. Cf nota 38.
29. Zhuang zi, Libro X1, VI, cit., p. 129.

71



TAGC YE CHING

demostrar la inexistencia de cualquier ente creador. Asf, Guo Xiang,
un fildsofo taofsta del siglo 1v, propone una suerte de argumento on-
tolégico sensu contrario sobre la base de dicha imperfeccién:

Holgaria preguntar si el «hacedor de las cosas» (3& 4 za0 wx) es algo
{you) o no es nada {wu). Si no fuera nada, {cémo serfa capaz de hacer
las cosas? Y si fuera algo, [dado que el ser implica imperfeccién] no
estarfa a fa altura de poder hacer las cosas en sus infinitas formas. Por
ello carece de sentido discutir con alguien del hacedor de las cosas
hasta que no entienda que las innumerables formas se hacen por sf
mismas (B 45 zi ran)*.

Acabamos de ver como el Lao zi en uno de sus pasajes establece
la precedencia y preeminencia ontolégica de la Nada sobre el Ser. Sin
embargo, una vez mdés, otros fragmentos parecen entrar €n manifiesta
contradiccién con dicha tesis:

Ser (you) v no-ser {tvu) se engendran musnamente [A9 {46, I1)).
E incluso se llega a identificar la Nada con el Ser:

Tienen entrambos (o, you) el mismo origen,
diferentes nombres de una misma realidad [45 (I)].

Idea corroborada por otras importantes obras taofstas posterio-
res, como el Huai Nan zi, cuando dice, como ya hemos visto:

El Tao es la Nada que existe como si no existiera.

Ahf estd, probablemente, la clave interpretativa de las palabras
del Lao zi: existir es no existir; en el Tao, como ya antes vimos, se da
esa coincidentia oppositorum, que empieza por la coincidencia de la
oposicién-rafz, el «es» frente al «no es». En el taoifsmo queda, pues,
anulada la diferencia entre ser y no-ser; algo que no ocurre en el
pensamiento occidental, salvo, v con muchas reservas, en Nicolds de
Cusa. La identidad de los contrarios, sin ni siquiera la proyeccién de
una sintesis que los resuelva, he ahf la Gltima palabra de la metafisica
oriental. En este terreno la lengua china dispone de una gran venta-
ja, a la hora de expresar estos conceptos. En el latin y en el griego,

30. Vid. Zhonguo zhexue shi ziliao jianbian, Lianghan suitang bufen, vol. 2,
Zhonghua shuju, Pekin, 1973, p. 388.

72

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAQ ZI Y EL TAOISMO

lengnas en que se formé nuestra filosoffa, no se distinguen el uso
existencial ¥ el uso copulative del verbo «ser»; fueron las traduccio-
nes en drabe —que sf los distingue-— las que provocaren las disputas
escoldsticas en torno a la esencia vy la existencia. En el chino clésico se
dispuso desde el principio de los caracteres you y wu para significar
la existencia o no existencia (y también el «tener» y «no tener)’l, v
de los caracteres shi (#) y fei (4E) para significar el uso copulativo de
nuestro verbo «ser». Hay todo un libro del Zhuang zi destinado a
exponer este punto, ¢l libro {I, «De la unidad de los seres», en el que
se dice:

Por ¢l es existe el no es. Aguello ¥ esto no son mis que expresiones
que han nacido ahora mismo. Nacen ahora y ahora mueren. Ahora
mueren v zhora nacen. Ahora es posible y ahora no es posible. Ahora
es imposible y ahora ya es posible. Porgue es y porque #o es; porque
1o es y porque s, Por eso para el sabio todo es es. Esto es también
agquelle v aguello es también esto. En esto unifica al es y al no es.
En aquello unifica al es y al no es, {Existe, en realidad, diferencia entre
aguello y esto, o no existe, en realidad, diferencia entre aguelio v
esto? El punto en el que el esto v el aguello no tienen su pareja es el
quicio del Tao. El quicio de! Tao estd originariamente en el centro del
circulo, y desde alli puede corresponder a todo indeficientemente. El
es, en aquella unidad, es inagotable...

El no es, en aquella unidad, es también inagotable. Asi; antes que
llamar dedo algo del dedo que no es dedo (una cualidad), mejor serfa
llamar no dedo aguello del dedo que no es el dedo. Antes que Hamar
caballo algo del caballo que no es el caballo, mejor fuera llamar #o
caballo 1o que en el caballo no es el caballo. «E! Cielo v la Tierra son
un dedo», «todos los seres son un caballos...

Habia ya un principio. Habia un principio que no habia tenido atin
principio. Habfa ur principio anterior a ese principio sin principio.
Habia seres. Habia {a Nada. Habia la Nada anterior a la Nada. De
pronto existe ta Nada y no sabemos del Ser v de 1z Nada cudl existe v
cudl no existe (Zhuang zi, «De la unidad de los seres», III, IV, V).

31. Son muy curiosas e ilustrativas las explicaciones gue han propuesto los eru-
ditos chinos sobre la etimologfa de ambos caracteres (ideogramas). El ideograma zwu
JC derivaria de un antiguo pictograma que representa la accién de una maultitud de
hombres sobre un bosque, su destruccidn; de ahi que en los antiguos diccionarios
se dice que significa «desaparicidn», «ausencian, «falta de», «negacién». En cuanto al
ideograma you H, dicen también los eruditos que procede de un pictograma que
representa una manc que cubre la Juna, es decir, las fases, o los eclipses de nuestro
satélite. La traduecién que sigue es una adaptacién,

73



TAQ TE CHING

Al igual ocurre en Hegel cuando plantea en la Légica el comien-
zo del movimiento dialéctico: Ser y Nada son dos anotaciones del
Vacio, y por tanto no se da una escisién de la identidad. El comienzo
de Hegel debe entenderse como el doble posicionamiento de un mis-
mo término, pues no hay dos términos en el sentido de dos conte-
nidos diferenciados, sino dos anotaciones de un mismo término. Lo
que se encuentra asi sefialado por Hegel es una diferencia minima,
la diferencia de dos anotaciones idénticas —dos anotaciones para el
vacfo—, su anotacién en dos lugares diferentes, dos anotaciones que
sélo difieren por el lugar que ocupan. En tltimo término ser v nada
representan un Unico v mismo contenido. De modo que aunque el
proceso hegeliano encierra cierta idea de movimiento, éste debe en-
tenderse s6lo en el sentido de desplazamiento —desplazamiento de
lo mismeo, de lo Uno-—, y no como transformacién, por lo que no se
puede hablar de escisién de la identidad.

Otro gran filésofo que traté en profundidad la relacién entre el
ser v el no-ser, Nagirjuna, también puede arrojar cierta luz sobre el
problema. Fue el mdximo representante de la escuela mddbyamaka
(«Via del Medio»), una corriente del mabdydna que sostenia una doc-
trina intermedia entre las afirmaciones extremas del ser y del no-ser.
Nigarjuna desarrollé la doctrina de la Vacuidad, aplicando un enfo-
que dialéctico del ser en si y de la existencia condicionada. Para este
filésofo budista, lo absoluto es tan vacio como lo relativo, dado que
si se opusiera a lo relativo dejatia de ser absoluto. La Vacuidad no
pasa de ser una simple «designacién metaférica», que escapa tanto a
cualquier connotacién verbal, como a toda aprehensién racional.

Al final se Hega, por tanto, a la conclusién de que el Tao no se
puede interpretar ni como el absoluto Ser, ni como la Nada, es decir,
el absoluto No-ser. No cabe en el taoismo semejante lectura, por
cuanto ambos extremos, en una especie de «oscilacién dialéctica de
lo Absoluto», quedan superados y anulados (o subsumidos) en un
Todo que no es nada, o una Nada que lo es todo: el Tao.

1.3. La vacuidad del Tao

El Tao es vacio... [48 (IV)].

El Vacio o Vacuidad es uno de los grandes temas del taoismo
filoséfico. Acabamos de hablar de sus afinidades y similitudes con
las teorfas de Hegel y las doctrinas de Nagérjuna. En este sentido
conviene recordar gue mucho antes de que se formara y desarrollara

74

ESTUDIC PRELIMINAR. EL LAO ZI Y EL TAQISMO

el concepto de shiinyatd en el mabdydna budista, inspirador de toda
la extensa y riquisima hiteratura de la Prajfdpdramitd, la idea de Va-
cuidad ya aparece en el Lao zi, evocada de forma simbdéiica: el fuelle
[A12 (49, V)]; el cubo de la rueda, el vacio de los recipientes, las
puertas y ventanas [$5 (XD)].

En estos dos fragmentos la idea de «Vacuidad» estd representada
gréficamente de forma distinta. En el primero se usa el cardcter fE
(2}, que deriva de un antiguo pictograma en el que se representa una
alta meseta; ésta, al estar inculta y desierta, sirve para transmitir la idea
de «vacio». En la literatura taoista posterior fue el cardcter utilizado
para significar la &Vacuidad» como caracteristica primera del Tao. Y
también fue, a partir de los primeros siglos de nuestra era, el cardcter
que los budistas tomaron prestado del taofsmo, al rraducir los siitras,
como equivalente del término sdnscrito shnyatd («Vacuidad»), con el
que se significa el concepto fundamental sobre el que se levanta todo
el edificio filoséfico del mabdydna. Otro de los caracteres que usaron
los budistas para traducir shianyatd fue % (kong, «vacio», «espacio»,
«firmamento»), més adaptado que el antetior a la dimension espacial
de su idea de la Vacuidad. Aunque en su etimologia, este cardcter
representa el vacio de un agujero, de una gruta excavada.

En ¢l segundo fragmento la idea de «Vacuidad» se representa
mediante dos caracteres, 70 2u you. Literalmente siguifican «no
haber», «no existir», lo que implica una identificacién de Vacuidad
y Nada. La Nada (1on) es el No-ser (wu you), es decir, el «vacfo de
ser». De ahf que en otros fragmentos encontremos la mds concreta
expresién J& ¥ wu wn (literalmente, «no haber cosas») para designar
la «Vacuidad».

En este mismo fragmento observamos también una identificacién
indirecta del Tao con el No-ser, con la Vacuidad, cuando dice al final
que la eficacia («que cumpla su misién») es atributo del No-ser. Re-
cuérdese que el Tao es el Todo (o la Nada) eficaz; eficacia manifestada
en el Orden que dornina el dmbito de la apariencia.

Esta identificacion del Tao con el Vacio {con la Nada), se hace
explicita en otros fragmentos del Lao i

El Tao es vacio... [48 {IV}].

La gran plenitud parece vacia [B7 (8 XLV)].

En estos dos pasajes, en lugar del cardcter xu, encontramos el
cardcter M (chong), sinénimo raramente usado, y que mads tarde los

75




TAQ TE CRING

taoistas empleardn en la expresién ¥ [ (chongxu) para designar el
vacio vital {(hallarse mentalmente libre de todo cuidado).

En el Zhuang zi encontramos numerosas referencias a la «Vacui-
dad», casi siempre entendida como estado de la mente. En el libro III,
para conservar la integridad de nuestra naturaleza se nos recomienda
«tomar cono norma invariable acomodarnos a la Vacuidad»®?; v en
el VI nos dice que la «quietud silenciosa» procede de la «vacuidad
suprema»>?, Y también:

El Tao se aposenta en la vacuidad. La vacuidad es abstinencia mental®.

Parece, pues, que el Zhuang zi representa una evolucién hacia
posturas misticas: la presencia en nosotros del Tao, de cuya vacuidad
participamos y en la que nos hacemos uno con él. Veamos algunos
ejemplos:

Penetra en lo que no tiene limites (el Tao) y lleva tz mente al estado
de quietud... Entonces tu mente habra alcanzado el estado de Lumi-
nosa Vacuidad®.

Hacerse uno con el origen del universo (el Tao) es vacuidad®,

Y sobre todo cuando se nos relata el dltimo de los varios en-
CUEntros que tuvo un maestro taoista llamado Hui zi con un famoso
samdn de grandes poderes:

Al dia signiente vino de nuevo el samdn. Mas plantarse ante Hui zi y
salir corriendo con el rostre demudado fue todo uno.

—Ve tras él —dijo Hui zi a su disefpulo (Lie zi)—. Asl hizo éste,
mas no pudo alcanzarle. Cuando retomné junto a su maestro, dijo:

—Ni rastro de é; no sé a dénde ha'ido, no he podido alcanzarle.

—Lo que acabo de mostrar ante €l —dijo Hui zi— ha sido un es-
tado de unidn con mi principio. Me he presentado en mi vacio, como
algo indefinido, de suerte que él no podia saber qué era lo que tenfa
delante... Eso es lo que le ha hecho salir corriendo®.

32. Op.cit., p. 54.
33. Ibid., p. §4.
34, Ibid., p. 60.
35. Ibid, p. 96.
36, Ibid., p. 129.
37. Ibid., p. 96,

76

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAQ ZI Y EL TAGISMOQ

Terminaremos este breve y muy resumido recorrido por el Zhuang
i citando un fragmento, gue de no manifestar su autorfa, muy bien
podria pasar por texto budista:

Es menester disipar la confusidn del 4nimo, romper las ataduras de fa
mente, eliminar los impedimenzos de la virtud, remover ios obstdcu-
los del Tao. Honores, riguezas, ostentacién, poder, fama y lucro son
las seis cosas que confunden el animo. El talante, los movimientos,
el semblante, el discurso, el porte y la voluntad son las seis cosas que
atan la mente. Odio, deseo, alegtis, enojo, tristeza y gozo son fas seis
cosas que impiden la virtud. Rechazar, aceprar, tomar, dar, conocer
y poder son las seis cosas que estorban el Tao. St no turban tu pecho
estos cuatro senarios, podras mantenerte en perfecto equitibrio; man-
teniéndote en perfecto equilibrio, tendrds sosiego; estando sosegado,
veras con claridad; viendo claramente, alcanzards la vacuidad; en la
vacuidad, no actuaris sin que nada dejes de hacer™,.

Si antes citamos a NAgarjuna, fundador de la escuela mddhya-
maka, cuyas doctrinas giran en torno a la idea de la «vacnidad de to-
dos los fendmenos», ahora, tras leer a Zhuang zi, no podemos menos
de hacer referencia a Asanga v su escuela yogdcdra o cittamatra («todo
mente»). Para esta escuela, en el 4mbito de la verdad suprema (para-
mdrtha satya) los fenédmenos no existen, son vacios, proyecciones de
la mente; y la propia mente es vacia, aunque de algin modo existe.
Existencia ésta, de la mente, que los madbydmikas no admiten.

1.4, La epifania del Tao: el yiny el yang
Cuando los taofstas se plantean la pregunta sobre el origen de los
seres (la pregunta sobre el arjé de los primeros filésofos griegos), las

respuestas que encontramos vienen a coincidir:

Lo que no tiene nombre es principio de todos los seres [Lao zi, 45

Dl

En ¢l principio existia la Nada, La Nada carecia de nombre (Zhuang
zi, libro XII).

Las cosas del mundo nacen del Ser, v el Ser nace del No-ser [4
(X)L

38. Ibid., pp. 241-242.

77



TAQ TE CHING

«Lo que no tiene nombre» se refiere al Tao v a la Nada, pero no
como «realidades» diferentes, sino como una misma y sola «realidad».

Si analizamos los pasajes pertinentes del Lao zi, podemos estable-
cer que, por su naturaleza, el Tao es distinto de los seres y anterior
a ellos:

El Tao parece raiz de todos los seres [48 (IV)].

Hay una cosa confusamente formada,
anterior al Cielo y a la Tierra,

.. De nada depende y no sufre mudanza,
. la denominan Tao [Al1 {69, XXV}].

De modo que el Tao no sélo es anterior a los seres, sino que,
mientras éstos estdn sujetos a mudanzas v llamados a desaparecer, el
Tao, absoluto, ncondicionado, permanece idéntico a st mismo en su
inmutabilidad. Pasan los seres, mientras el Tao perdura. Por lo tanto
los seres tienen que surgir de &l ¢Cémo?

Através de un proceso, de una especie de emanacién hipostdtica,
que nos describe ¢l mismo Lao zi:

El Tao engendra el uno, el uno engendra el dos, el dos engendra el
tres, el tres engendra a los seres [§ (XLI)].

Este es uno de los pasajes del libro que han servido de argumento
a algunos comentaristas para sostener la espiritualidad del Tao. La
clave de este fragmento estaria en el cardcter y# (—, «uno»).

Bl «uno», segdn ellos, debe de entenderse como el yuan qz (FER).
Qi significa «hélito», «pnemma», y yuan, «principio originario». Por
tanto esta expresién china, de dificil traduccién, equivaldria al «iire»
‘de Anaximenes, o si se quiere, a la materia primordial platénica.

En cualquier caso, para dichos comentaristas este pasaje del Lao
zi nos da a entender que la mareria nace del Tzo, para luego, a su vez,
ser origen del universo. Conclusién: el Tao, anterior y distinto de la
materia, no puede menos de ser de naturaleza espiritual.

El Uno, el Garuda y la Svastika

Aparte de la interpretacién puramente dialéctica de este proceso ge-
nerativo o emanativo, de la que hablaremos mas adelante, el proble-
ma que se plantea y que se ha dado a no poca confusidn es el de la
interpretacidn del Uno.

78

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAC Z! Y EL TAQISMO

Un punto que parece no presentar grandes dudas, pero que, sor-
prendentemente, sigute provocando comentarios divergentes, es el de
la relacidn entre el Tao v el Uno. Si consideramos en su literalidad
el pasaje anterior y otro pasaje del Zhuang zi («L.a Nada [...] fue el
origen del Unow, libro XII), parece definitivo que Tao y Uno son dis-
tintos, y que el segundo procede o deriva del primero. Sin embargo,
es frecuente encontrar comentarios al Lao zz, donde el término Uno
se explica como sindnimo de Tao.

Cierto es que, con la oscuridad y ambigiiedad que le son propias,
el Lao zi emplea otras veces el término Uno en un contexto que in-
clina a identificarlo con el Tao. Esto ocurre en cuatro capitulos, que
cuiriosamente, no aparecen en los antiguos textos de Guodian,

Sobre este problema ha arrojado luz, y no poca, el descubrimien-
to en la tumba de Guodian de un corto texto sobre el Gran Uno, a
cuyo comentario remito al lector.

En primer lugar conviene decir que la expresién «Gran Uno» (G
-} no aparece en el Lgo zi {(s6lo en el libro C de Guodian, siempre
y cuando admitamos que el texto del Gran Uno forma parte del mis-
mo}, aungue si en otros textos taoistas de la época pre-Qin, es decir,
anteriores al afio ~221, en ios que se emplea para nombrar al Tao.
También hay textos (no taofstas) donde se habla del Gran Uno como
origen primero de donde todo procede. Es el caso del Zbongxiaji,
uno de los libros del Lishi chungin («Primavera y Otofio de Lii»),
donde la secuencia del proceso evolutivo universal es:

Gran Uno

4 .
Los dos principios (7 {%)

4
El Yin y el Yang

Il
El Cielo y [a Tierra

1)
El Sol y la Luna

Las estrellas y las constelaciones

4

Las Cuatro Estaciones (Frio y Calor)

4

Los infinitos seres




TAO TE CHING

‘También el Liyun, un libro del Registro de los Ritos (3L, 18 Li ji),
nos presenta el Gran Uno en el origen de todo cuanto existe. Es él
quien separa el Cielo y la Tierra, quien hace alternar el vin y el yang,
quien muda las estaciones y quien ordena a los seres y establece en su
lugar los espiritus y a los dioses.

El Gran Uno fue objeto de culto desde tiempos muy antiguos, al
menos en el Estado de Chu (precisamente el lugar donde se ubican
las tumbas de Mawangdui y de Guodian). En el Jiuge (71 #K, «Nueve
cantos»), obra literaria que refleja en gran medida el samanismo de la
antigua China, se habla de ofrendas al Gran Uno, y el Jiuge, aunque
atribuido al gran poeta Qu Yuan (339 a —278), es sin duda, en su
contenido, muy anterior. En el siglo —11 el Gran Uno, convertido en
divinidad suprema, ocupa el lugar més elevado dentro de la triada
de los Tres Uno {= — San Vi), v fue objeto de culto en la corte de
fos emperadores de la dinastfa Han del Oeste. Algunas escuelas lo
veneraron como un dios solar, con lo que su figura y lo que ésta
representaba se relaciona muy estrechamente con los cultos solares
arios (mitraismo, mazdeismo, Bon de la Svastika). No cabe duda que
estas «sabidurias occidentales» llegaron hasta el imperio de los Han
a lo largo de la entonces ya floreciente v préspera Ruta de la Seda,
antes incluso que el budismo.

Un dato de primera importancia fue el hallazgo en la tumba n.® 3
de Mawangdui, en 1973, de una pintura dei Gran Uno. Fué un des-
cubrimiento al que atn no se ha prestado toda la atencidén que se
merece, por las implicaciones de largo alcance que encierra.

En ella el rostro y las piernas del Gran Uno (que aparece flan-
queado por Lel Gong (B 4, «Sefior del Rayo») y por Yu Shi (/i
4ii, «Maestro de la Lluvia») son de color rojo. Tiene cuernos y unos
brazos que parecen alas, y la boca en forma de pico de ave. Eviden-
temente es una variante antropomdérfica del mitico garuda. Este es el
nombre hindi con que se conoce en Occidente al gran péjaro sagra-
do, que en China llaman peng Ml§ (también 45 ¥ &, «pijaro de alas
de oro») y en el Tibet, kbyung. Precisamente el Bon de la Svastika
tibetano tiene al garuda, junto con la propia svastika (dextrdgira),
como su simbolo identificador.

Ya en tiempos de {a dinastia Shang se representaba al dios supremo
que habita en las alturas como una mezcla de péjaro y de dragén (cuer-
nos). En cuanto al garuda, su aspecto varfa, aunque siempre combina
el humano con el de un ave (generalmente de presa). La cabeza suele
ser de dguila o halcdn, y raramente humana. El autor descubri6 recien-
temente la pintura de un garuda con rostro humano, en medio de unos

&0

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAC ZI Y EL TAOISMO

frescos budistas (de hace alrededor de 1.500 afios) conservados en una
remota gruta en la region de Kucha, en el Turquestdn chino®.

Nos hemos detenido en consideraciones sobre el garuda, por dos
razones. Primero, porgue es una figura «universal> en Qriente, que
se repite en muchas y variadas culturas de Asia, lo que la convierte en
simbola de esa comunicacién ¥ comunidad de ideas.

Y en segundo lugar, porgue como ha venido a demostrar la pin-
tura de Mawangdui, el garuda es también un simbolo de! Gran Uno,
que aclara muchos extremos hasta ahora de dificil comprensién.

Admitido que el garuda es simbolo del Gran Uno, éste ya no
puede identificarse con el Tao («que no tiene forma»}. Por tanto, y
signiendo con las semejanzas del simbolismo, ¢l Gran Uno serd el
puente (o mejor, la cuerda sagrada, como en las visiones saméanicas)
que comunica el Cielo (el Absoluto, el Tao) con la Tierra (lo relativo,
¢l mundo, los mundos de los infinitos seres). Al igual que el garuda,
cuando se eleva desde el sucio mando hasta la infinita pureza de es-
pacio ilimitado en su vacuidad.

Pero el garuda no es el tinico simbolo del Gran Uno, pues existen
diagramas {uno de ellos muy bien conocido en Occidente), que re-
presentan las grandes categorfas del pensamiento taofsta.

Nos estamos tefiriendo al Tai fi («Gran clispides o «Limite supre-
mo»), al Tai yi (K —, «Gran Uno» o «Supremo Uno») y al Wa ji (C
%, «llimitado). Este tltimo, légicamente, es el Tao.

Pese a que algunos, como Ge Zhaoguang, afirmaron que son tres
denominaciones diferentes de una misma realidad, por todo lo an-
teriormente expuesto se deduce que esta opinidn no es aceptable. Al
menos en lo que afecta al Tao, pues en lo que sf convienen la mayoria
de los estudiosos es en considerar uno y lo mismo el Supremo Limite
y el Supremo Uno. En un primer momento Tai ji es sinénimo de Tzi
yi, y sélo mds tarde aparecerd el [limitado (W ji) como anterior y
origen de ambos. El diagrama que representa al W ji, es decir, al Tao
en su Vacuidad original es

(fmpresion de guietud / Ciclo cerrade / El Tao, principio v fin)

39. Exactamente en la gruta n.° 171 de Kizil.

81




TAQ TE CHING

Nétese que el circulo fue la primera, la mds antigua, represen-
tacién pictérica del disco solar. Més adelante se afiadirfa una cruz
inscrita, y la misma svastika (simbolo solar universal) pudo derivar
de esta dltima figura, mediante una cuadruple interrupcién de la cir-
cunferencia, con lo que, de forma muy sencilla, se procura una im-
presién de movimiento (la rueda o carro del Dios-Sol).

El diagrama que representa al Tai ji (o Tai yi) es

(Impresién de movimiento)

El significado de uno y otro diagrama viene determinado por los
dos aspectos contenidos en el Gran Principio: la quierud del Abso-
luto, del Infinito, del Tao (Nada, No-ser), he ahi el Wa ji; que, en el
momento e que comienza a moverse, ¥ se inicia el proceso emanati-
vo, se transforma en Tai ji (o Tai yi). Y ahora entendemos por qué se
ha confundido a menudo al Tao con el Gran Uno. En altimo término
no somn sino, como antes hemos sehalado, las dos caras de una misma
entidad... vacia (algo que también se podria aplicar a las categorias
Ser y No-ser). : . y

El proceso emanativo del que venimos hablando tiene, natural-
mente, un punto de partida (El Tao, el Wa ji) v un punto de llegada
(los infinitos seres). En medio, se sitfian, sucesivamente, el Gran Uno
(0 Tai ji), el yin-yang y los cinco elementos:

Tao
]

Gran Uno

U
Yin-yang
I

Cinco elementos

4

Seres

82

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAC ZI1 Y EL TAOISMO

El yin-yang constituye una particutaridad del pensamiento chino,
al menos en su formulacidn, pues el componente dualista, dialéctico,
lo volvemos a encontrar en otras corrientes ideoldgicas, sobre todo
iranias {mazdeismo). Uno de los sistemas de origen iranio, que luego
llegarfa al Tibet y alli prosperarfa, es el conocido como Bon de la
Svastika. En él el proceso evolutivo universal es de especial interés
cuande lo confrontamos al taofsta. El punto de partida sigue siendo
el Absoluto, aqui bajo el nombre de Spastika (Yingdrung» en tibeta-
no; «Drungmu», en la antigua lengua del Tibet occidental), pero los
pasos intermedios son muy diferentes:

Svastika

U

(Gnosis

y

(Espacio} Vacio

Materia primordial

|

Seres.

Obsérvese que el Vacio no posee aquf una verdadera dimensién
ontoldgica: no se identifica con el Absoluto (ta Svastika), a diferencia
del Vacio del Tao. Por el contrario, vemos la importancia concedida
a la Gnosis, Sabiduria primordial que destruye la dualidad sujeto-
objeto, v permite alcanzar la intuicién del Absoluto. Un Absoluto
ciya manifestacidn visible es el Sol (heliolatria), v su simbolo la svas-
tika, equivalente al Tao.

Elyiny el yang

Acabamos de ver que para los taoistas el yin-yang es un puente. Un
puente que, en ¢l proceso de gestacién del universo, une al Gran
Uno con los cinco elementos de que estdn formados los seres. Son
dos fuerzas o principios opuestos, cuya alternancia e interaccién dan
lugar al universo, en su formacién v en sus cambios.

La primera noticia sobre el vin v el yang la encontramos en el
Libro de los Cambios:

En el origen de los cambios se halla et Tai ji, que engendrd al Yin y
al Yang.

83



TAOC TE CHING

Mas tarde serd el Lao zi el que nos diga:

El Tao engendra al uno,

el uno engendra al dos,

el dos engendra al tres,

el tres engendra a los diez mil seres.

Los diez mil seres albergan en su seno el yin v el vang,

cuyas energfas vitales {gf) chocan para tornarse en arménica unidad

{5 (XL

Zhou Dunyi, un filésofo del siglo X1 nos describe este juego de
energias, y su papel en el proceso cosmogénico. Segin él, cuando el
Tai vi se pone en movimiento crea el yang. El movimiento se prolon-
ga hasta llegar al apogeo, y entonces se convierte en reposo, del cual
surge el yin. Cuando el reposo llega al apogeo, comienza de nuevo
el movimiento... Y asi, en medio de esta alternancia y mutuo condi-
cionamiento y combinacién de movimiento y reposo, nacen ios cinco
elementos, y de ellos los infinitos seres.

Vemos, pues, reproducido en Zhou Dunyi el esquema anterior:

Tao
i

Gran Uno

{
Yin-yang
§

Cinco elementos

4

Seres

Sin embargo, Zhou Dunyi se apresura a declarar que todos, sin
excepcitn, el Gran Uno, el yir-yang, los elementos v los infinitos
seres, se identifican, es decir, son una sola y misma realidad.

El simbolo del yin-yang

El diagrama del Tai ji que ya conocemos, es al mismo tiempo repre-
sentacién del yin y del yang. Sus origenes son muy discutidos, y de
hecho, el primitivo simbolo era diferente: tres circulos concéntricos
alrededor de un pequefio circulo blanco, cuyas mitades, alternativa-
mente eran blancas y negras.

84

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAQ ZI Y EL TAQISMO

También existe otra curiosa teorfa que asocia el simbolo del
yin-yang con la svastika, concretamente con la svastika sinusoidal
(lanburnu etiskaro). En todos los casos el origen seguirfa siendo el
mismo, es decir, el circulo simbolo del disco solar; sélo variaria su
desarrollo.

Swvastika

1. Circunferencia.

2. Circunferencia con una cruz inserita,

3. Desaparicién de parte de Iz circunferencia, de la que sélo quedan cuatro
arcos, a partir de cada uno de los extremos de la cruz {en un sentido o en el
contrario, seghn la Svastika sea dextrégira o levégira).

Svastika sinusoidal (aubrm)

1. Circunferencia.
2. Circunferencia cos dos Hneas sinusoidales entrecruzadas.
3. Desaparicidn completa de la circunferencia.

85



TAOQ TE CHING

Simbolo del yin-yang

1. Circunferencia.

2. Circunferencia con dos lineas sinusoidales entrecruzadas.

3. Desaparece una de fas dos lineas, y aparecen dos pequefios circulos en
cada una de las dos mitades del circulo mayor.

4. Blanco y negro en cada una de las dos mitades y, contrariamente, en cada
ane de los pequefios circulos.

ElYi jing y los hexagramas

El Yi jing (5 4, «Libro de los cambios») es un texto muy antiguo,
tan antiguo que, segin el Han shu («Libro de ios Han»), su origen
se remonta al mitico Fuxi K #&, considerado inventor de los ocho
trigramas (ba gua, /\ E). Segin la misma fuente, Zhou Wen Wang (el
rey Wen de Zhou), quien vivid en el siglo —x1, fue el autor de los 64
hexagramas, as{ como de sus respectivas explicaciones y comentarios
(i %, 3, 2 B, Aunque otros sostienen que no fue él, sino su
hijo Zhou Gong, el redactor del i jing.

En cualquier caso, el primidvo Y7 jing, muy probabablemente, no
pasé de ser un grimorio muy sencillo, que alas preguntas planteadasres-
pondia con un simple yang (s{) o yin (no). M4s tarde se fue complican-
do, hasta alcanzar el nivel de compiejidad con que hoy se nos presenta:

En los cambios se haila el Ta/ ji que engendrd al yin v al yang. Estos
peodujeron los Cuatro xiang (X ), que a su vez dieron nacimiento
a los Ocho trigramas (ba gua).

Como ya sabemos, el Tai ji (Gran Caspide) es el principio de la
manifestacién del Tao, v se identifica con el Gran Uno.

Yin e e

Yang  eeeeeeme-

(Estas dos lineas [yao, 3£] son la base de los cuatro xiang, de los
trigramas y de los hexagramas).

Cuatro xigng  -—--—---—-  -=r-wmmee- i

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAC 2! Y EL TAO{SMO

Ocho trigramas;

gian ﬁz, Cielo kun ¥ Tierra
zhen & rayo xun £ viento

kan ¥ agua Ii B fuego

gen B montes dui 5% pantano (lago)

Dentro de los ocho trigramas, dos poseen una especial significa-
cién: gian ¥L y kun 3. El primero representa al Padre, el segundo,
a la Madre. Los otros seis, son los «trigramas hijos» (7% ). De es-
tos «trigramas hijos», kan v li, por ser «capiciias», destacan sobre el
resto de sus «hermanos». Asi, por ¢jemplo, en fa alquimia taoista el
trigrama gian representa el horno, v el trigrama kun, el caldero; y
los trigramas kan y Ui, los ingredientes usados para elaborar el elixir
de ia inmortalidad.

Con el tiempo estos ocho trigramas se asociaron o relacionaron
con los puntos cardinales y con las diferentes fases del ciclo estacional.

A su vez, combinando en parejas los ocho trigramas se forman
los 64 hexagramas (seis [ineas superpuestas cada uno), sobre los que
se basa la préctica adivinatoria del Yi jing.

Mis adelante Confucio incluy6 el Yi jing entre los seis grandes
cldsicos, y compuso una serie de aclaraciones y comentarios, conoci-
dos como Yi zhuan (5 1%). Sin embargo, el Yizhuan que hoy pode-
mos leer es muy posterior, y se calcula que se redacté entre los afios
=300 y =200. Consta de diez comentarios (1" 3, «diez alas») de los
que el Xi ¢i (F #) es el més importante. En el Yizhuan se desarrolla
la teoria del yin-yang, que en el Lao zi sélo estd esbozada o, si se
quiere, presentada en sus lineas maestras.

En el Yi jing y en el Yi zbuan se explica el origen del universo y
los cambios que en €l acontecen a partir de los ocho trigramas (ba
gua). Estos, a su vez, se derivan de las dos lineas (partida y continna)
que representan el yin y el yang. El juego del yin y el yang, ley fun-
damental de la Naturaleza, es el fiel reflejo de las relaciones entre
el Cielo, el Hombre y la Tierra, y por ello mismo fundamento de.la
adivinacidn. _

En cuanto al origen de ia adivinacién por medio del Yi jing, exis-
ten varias teorfas. Desde luego no existen dudas sobre la antigiledad
del uso de tablillas con fines adivinatorios (zhanshi, & ), v de su
asociacién con el primitivo texto del Yi jing. Pero a la hora de expli-
car su origen, sorprende el gran nimero de hipétesis barajadas:

87



TAOQ TE CHING

— Segilin el Xici, Fuxi inventd los hexagramas luego de atentas
observaciones de los fenémenos naturales.

~ Dice también el Xici que el origen de los hexagramas se en-
cuentra en la misma secuencia numérica, a saber en la divisién de
fos niimeros en pares e impares. En ese caso podrian provenir de un
antiguo culto numérico.

— El origen de los hexagramas se remonta a los primeros tiem-
pos de las elaboradas practicas adivinatorias, cuando se usaban con
tal fin caparazones de tortuga sometidos a la accién del fuego. Las
lineas (yao) de los hexagramas no son sino esquemas de las grietas
que aparecian en los caparazones.

— Los hexagramas proceden de un atiguo culto sexual. La linea
continua, simbolo del 6rgano masculino; la partida, del femenino.

— Provienen de las ramitas de milenrama o altarreina usadas en
la adivinacién (enteras y partidas). Ain hey en dia, cuando se prac-
tica la adivinacién por el Yi jing, el método més comiin es el empleo
de cincuenta tablillas o ramitas; y también, por comodidad, el mds
sencillo de las tres monedas.

2. LA DIALECTICA TAOISTA

El yin y el yang no sélo son el eslabén central de todo el proceso evo-
lutivo, sino que también son un simbolo perfecto de la contradiccién
universal. Lo que nos lleva de la mano a tratar uno de los aspectos
mads Importantes del pensamiento taoista: la dialéctica,

La dialéctica del pensamiento taoista se expresa de forma ma-
gistral en el Lao zi. En gran medida esto es debido a las grandes
transformaciones sociales de la época en que el libro, o los libros, se
escribieron, y de las que éstos son un reflejo. La época de los Estados
combatientes fueron tiempos de grandes y profundos cambios eco-
némicos, politicos y sociales: Estados que nacen y otros que desapa-
recen, enriquecimiento v ruina de clanes, familias e individuos. De
ahi que el Lao zi refleje esta temporalidad, estos constantes cambjos
y movimientos de los seres, esa idea de transitoriedad tan cara al
pensamiento budista y al dialéctico en general:

Si el Cielo y la Tierra no pueden durar largo tiempo, imenos ha de
poder el hombre! [68 (XXIIDL

Esa vision dialéctica de las cosas, la podemos apreciar en uno
de los pasajes més definitivos, y hasta cierto punto enigmaticos, del

88

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAC 21 Y EL TAOISMO

libro; un pasaje que ya hemos citado, y cuya interpretacién dialéctica
sefalamos en paralelo:

El Tao engendra al uno, unidad e identidad de Todo
el uno engendra al dos, escisién en opuestos

el dos engendra al tres, sintesis

el tres engendra a los seres. multiplicidad

Y como éste, muchos otros fragmentos donde se sefiala, de mane-
ra sistemdtica, c6mo los seres en su existir se encuentran mutuamen-
te condicionados, no son realidades aisladas ¢ independientes. Toda
una serie de pares contradictorios desfilan ante nosotros a lo largo
del libro: ser-no ser, verdad-falsedad, luz-oscuridad, bondad-maldad,
belleza-fealdad, felicidad-desgracia, y muchos otros [capitulos A9,
B5, B7 (46, 3, 8) v 251.

Como se puede observar en ellos, todos los Ambitos de la realidad
objetiva y todos los territorios de nuestro pensamiento son presenta-
dos en sus contradictorios condicionamientos. Todos representan en
s{ mismos una unidad de contrarios. 5i uno de los aspectos no se da,
tampoco se puede dar el otro. Esto queda expresado inequivocamen-
te en el capitulo A9 {46 (J1)], antes citado: Ser y no-ser se engendran
mutuamente...

Ahora bien toda esa larga serie de pares contradictorios no son
sino la manifestacién de una contradiccién radical, universal, cdsmi-
ca: el yin y el yang,

YIN YANG
Femenino Masculino
Pasivo Activo
Qscuro Luminoso
Blando Duro
Luna Sol

Norte Sur

Agua Fuego
Plomo Mercurio
PAR IMPAR

Esta serie paralela nos recuerda a los pitagéricos griegos, cuya
escuela se desarrollé hacia la misma época en que se consolidé la
taofsta en el otro extremo del continente. Y no sélo los pitagéricos,

89



TAO TE CHING

sino otros muchos filésofos griegos de aquellos tiempos, caminaron
por la misma via: Anaximandro (separacién de contrarios en el seno
de un apeiron indiferenciado), Anaximenes (¢l aire primordial que
se condensa o rarifica), Empédocles (Amor y Odio, fuerzas césmicas
que unen y separan), Herdclito, el Dialéctico por antonomasia, y tan-
tos otros mds,

Y también nos recuerda al mazdeismo zoroastriano, que no es
dualista, como dice la opinién comtin en Occidente, sino de un mo-
nismo muy afin al de los taoistas chinos. Pues si cambiamos los nom-
bres, muchos extremos de una y otra doctrina encajan perfectamen-
te. Ahura Mazda (el Tao) es el origen del que emanan dos espiritus
contrarios: Spenta Mainyu (principio de la Luz y de todo lo que ésta
representa) y Angra Mainyu (principio de las tinieblas y de todo lo
representado por ellas). Dos espiritus, que no son sino fuerzas césmi-
cas (principios énticos) semejantes en su funcidn al yin y al yang.

2.1. Elyin-vangy el Tao

También aqui podemos rastrear ciertas connotaciones sociales. Si el
yin-yang s un reflejo de las fuerzas centrifugas de la sociedad, de sus
contradicciones y tensiones, el Tao lo va a ser de las fuerzas centri-
petas, de las tendencias solidarias, aunadoras. El Tao engloba al vin
y al yang, es cierto, pero no se puede decir que el Tao sea fa suma de
ambos. La contradiccién universal no queda anulada en el Tao, sino
regulada. El Tao como Totalidad, que antes vimos, regula, ordena,
la alternancia ciclica del yin y del yang. En este sentido el Tao es la
expresién maxima de esa contradiccion universal, en la que el yin y el
yang, en su oposicion se completan y se realizan mutuamente, como
fa sucesién del dia y de la noche.

Y también, al igual que el pensamiento dialéctico de todos los
tiempos, observamos en el Lao zi esa superposicion de planos, en fa
que las cosas y sus simbolos mentales se intercambian y sustituyen.
El Tao es rector v ordenador en ambos planos, y en consecuencia no
cabe ya aplicar los principios de la l6gica formal, matemdtica. No cabe
aplicar nuestro principio de causalidad, porque las transformaciones
de los seres no se ven como sucesién de fendmenos, sino como al-
ternancia de estados; ni el principio de no contradiccién, superado
como ya hemos visto por la dialéctica del taofsmo. Son todos ellos
principios que estan aqui fuera de lugar, y més aiin, que son estorbo
definitivo si queremos alcanzar la intuicién de la verdadera realidad,
de la realidad dldma.

20

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAQ Zi Y EL TAQISMO

Esta alternancia de los contrarios, simbolizada por el yin y el
yang, es ¢l equivalente a la ley de {a transformacién de los contrarios
de la dialéctica occidental, y los fragmentos que la describen recuer-
dan de cerca las oscuras sentencias heracliteas:

La felicidad se apoya en la desgracia,
la desgracia se esconde en la felicidad... [21 (LVIID].

El movimiento del Tao
¢s volverse en su contrario (& fan) [A19 (4, XL)].

El juego de la dialéctica llega al punto limite en que los contrarios
se nos manifiestan engafiosamente invertidos. Es una muestra mas de
la contradiccién entre lo aparente y lo real, y nos previene contra la
formulacién de juicios precipitados. [Lao zi, BS v B7 3 v 8)].

Llegados a este punto, en el que verdad y falsedad acaban por
entrecruzarse, podemos comprender el sentido del para muchos pa-
raddjico:

El que sabe no habla,
el que habla no sabe [19 {(VD)].

y quizds convenir con Lao zi en que

A ia ensefianza sin palabras
pocas cosas en el mundo se le pueden comparar [6 (XLHI)}

2.2, La lectura wmarxista del Lao zi

Un primer problema planteado a los estudiosos marxistas del Lao zi
es fa determinacidn de las raices sociales del pensamiento contenido
en la obra. La opinién predominante entre ellos quiere ver en el Lao
zt al representante ideolégico de la clase en decadencia de los pro-
pietarios de esclavos. Dado que también se considera que la escuela
confuciana representa a la misma clase social —sélo el legismo es
reflejo de los intereses de la nueva clase, en ascenso, de los terrate-
nientes feudales— surge también la cuestién de cémo dos ideologfas
opuestas pueden proceder de un mismo origen. A esto responden
unos diciendo que Confucio elabord sus teorias antes de que fuera
escrito el Lao zi, en una época (entre finales de Primavera y Otofio y
principios de los Estados combatientes) en que afin era fuerte la clase

91



TAO TE CHING

de los propietarios de esclavos®®; de ahi que propugnara un retorno
a la época dorada del esclavismo, la dinastia Zhou del Oeste, y adop-
tara una actitud activa de consolidacién de las estructuras esclavistas
basadas en el «gobierno mediante los ritos» (i zbi). En cambio, dicen,
el Lao zi fue escrito a mediados de la época de los Estados comba-
tientes, cuando va se desmoronaban dichas estructuras e iban siendo
sustituidas por las nuevas propias del sistema feudal; por eso la ideo-
logfa del Lao zi es pesimista y, sobre todo, pasiva en sus planteamien-
tos. Bl wu-wei, es decir, ¢l no-actuar, la no-intervencién, seria asf el
nuevo recurso de una clase amenazada de muerte para frenar la im-
plantacion de la clase enemiga, que recurria al sistema «activo» de la
promulgacién de las leyes detalladas, de validez universal para todos
los miembros de la sociedad, sin excepcion privilegiada alguna.

Otros autores evitan el argumento cronolégico v afirman, senci-
llamente, que mientras los confucianos son los representantes de la
nobleza esclavista mds poderosa, el Lao zi representa a los pequefios
propietarios de esclavos, muchos de ellos ya arruinados, cuyo pesi-
mismo y aislamiento de ia realidad social de su tiempo es facilmente
comprensible.

Frente a esta opinién, casi undnime, destaca la que adelantaron
a mediados del pasado siglo Hou Wailu v Zhao Jibin, siguiendo a
Yang Xingshun. Segiin ellos*, el Lao zi representa la ideologia de los
campesinos de ia antigua comuna clanal en perfodo de disgregacién.
Las razones aducidas para sostener esta afirmacién son:

1. El «Estado pequefo de escasa poblacién» [30 (LXXX])] imagi-
nado por el Lao zi no es otro que la perfecta comuna clanal, es decir,
el ideal de los campesinos, para quienes la ruina se identificaba con la
ruptura y desaparicién de las relaciones econémicas comunales. .

2. En la época de los Estados combatientes, la decadencia del
campesinado de las comunas era debida = la escision en clases y ésa es
la razén de las repetidas denuncias que hace el libro de los diferentes
antagonismos sociales de su tiempo.

3. El punto de vista de fa «inocencia» en el Lao zi (numerosas
comparaciones y referencias al recién nacido) coincide con la forma

40. A finales del perfodo Primavera y Ouofio, tres nobles del Estado de Lu Hama-
dos Ji Sun, Meng Sun y Shu Sun, hicieron roturar nuevas tierras que convirtieron en su
propiedad privada, e inauguraron en ellas un nueve mérodo de explotacidn por medio

del cobro de impuestos; de esta manera rompieron las relaciones de produccién del

sistema esclavista y establecieron el régimen de propiedad de la clase terrateniente.
41. Vid. Hou Wailu, Zhao Jibin y Du Guo-xiang, Zhongguo sixiang tong shi (His-
toria General del pensamiento chino}, Pekin, 1957, vol. L.

92

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAQ Z1 Y EL TAQISMO

de pensar de los campesinos de la comuna. E igualmente, la deca-
dencia de los mismos se refleja en el sentimiento «derrotista» que
contienen sentencias como «el que actiia fracasard; el que aferra algo,

lo perderd» [A6 (27, LXIV)].

Un dltimo reflejo de la mentalidad campesina comunal seria el
anarquismo radical de las concepciones sociopoliticas del Lao zf v,
secundariamente, su animadversién hacia la fuerza del dinero.

3. LA DIMENSION MORAL DEL TAQISMO: EL IDEAL DEL SABIC

La postura moral del taoismo filoséfico, patente en los antiguos tex-
tos, es muy diferente, si no contraria, a la adoptada, defendida e
impuesta durante siglos por los confucianos chines.

Mientras el confucianismo insiste en las responsabilidades socia-
fes del hombre, el taoismo se recrea en desplegar el elemento natu-
ral y espontdneo de los individuos. Por tanto, se puede afirmar que
Confucio subraya el papel social de ia moral, en tanto que los taoistas
ven en ella un medio fundamental para el desarrollo espiritual del
hombre. De ahif que el ideal del sabio sea muy distinto entre ambas
posturas. .

Los taofstas, quienes rechazan toda idea de un Cielo dotado de
inteligencia rector del mundo, tienen por sabiduria, en cierto sentido
y matizadamente, la unién «mistica» con el Tao, es decir, lo que tra-
tan de alcanzar es una unién mistica (olvidese cualquier connotacidn
religiosa del término) con un Todo indiferenciado. Un poco como la
unién con el infinito Uno, de que nos habla Giordano Bruno en su
De gli eroici furori.

El sabio, identificindose con €l Tao, deja discurrir libremente su
vida, suprimiendo metas v deseos (el Buddha Shikyamuni dir4 que el
deseo es la rafz de todo sufrimiento, que sélo erradicando los deseos
podremos secar la fuente del sufrimiento).

Para el taoista, ademss, es |2 énica forma de alcanzar la auténtica
libertad. Una libertad entendida como reconocimiento de la necesi-
dad. Es el «furor heroico» de Giordano Bruno, un furor heroico que
llevd al fildsofo italiano a identificarse con la Naturaleza... y con el
fuego de la hoguera.

Todo lo anterior es, al menos, la sabiduria del tacismo filoséfico
evolucionado, el taoismo que hallamos desarrollado en los textos del
Lao zi posteriores a la copia de Guodian. Antes, como podemos ver a
partir de ésta, y también de las referencias 2 antiguos maestros tacis-

93




TAO TE CHING

tas (Lao Dan, Yang Zhu, y otros muchos de los que sélo nos ha llega-
do el nombre) recogidas en obras posteriores, la sabiduria se entiende
en un sentido menos ambicioso, o mas «naturals. El sabio taofsta sélo
trata de alcanzar un estado de serenidad espiritual, que le permitird
liberarse del sufrimiento y vivir en feliz armonfa con la Natyraleza,
Un ideal, en el que, como entre muchos otros aspectos, descubrimos
unas claras v sorprendentes resonancias budistas (el Buddha Shakya-
muni fue contemporineo de Lao Dan), y aln mias lejos, similitudes
con algunas escuelas de sabidurfa de la antigua Grecia. La Ruta de la
Seda v la «Ruta aqueménida» fueron, no cabe duda, un gigantesco
acueducto de ideas, cayo papel en la historia adn no se ha valorado
COMO merece.

El ideal del sabio taoista aparece descrito v desarroliado en varios
capitalos del Lao zi. Sin embargo, hay uno digno de particular aten-
cién, por cuanto en él se pone de relieve una de las caracteristicas de
dicho ideal mds dignas de tener en cuenta. Nos referimos a la soledad
del sabio taoista. No es la soledad fisica. Es la soledad del que se sien-
te incomprendido, o mejor dirfamos fuera de fugar, como encerrado
en una abarrotada celda de castigo. No hay mayor soledad, ni més
angustiosa, que la del que no estd solo. Soledad sin esperanza, Este es,
de todo el Lao zi, el capitulo més desesperanzador. Aunque sea una
desesperacidn que puede abrir la puerta a la esperanza. Dice asi:

La multitud vive en la abundancia,

[s6lo yo parezco falto de algol.

Es mi mente la de un estipido,

jun rematado esttipido!

El vulgo ve todo con claridad,

isélo yo vivo en tinieblas!

El vuigo sabe muy bien distinguir,

isdlo yo de mi perplejidad no salgo!
Indistinto como el mar.

Vasto como quien no tiene donde parar,
La multitud obra con razén y sentido,
s6lo yo soy torpe v despreciable.

Es mi deseo ser diferente de los demds [64 (XX])].

El pensamiento moral taofsta gira en todas sus dimensiones en
torno al principio del wu-wei («no-actuar»), la espontaneidad radi-
cal, la naturalidad libre de artificio, la no intervencién en el curso de
los acontecimientos. Tal ha de ser la postura vital del sabio taoista,
quien, por otro lado, hace mofa de las venerables virtudes confu-
cianas, y aun transciende las tradicionales categorias de bien y mal

94

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAC ZI Y EL TAOISMO

(8 3 A chao shan’e, «por encima del bien y del mal»). Este dltimo
punto, CcOmo veremos, sitlia a los taofstas en las antipodas del confu-
cianismo oficial, y explica su escasa proyeccién politica a lo largo de
la historia de Chma. Maés atn, hizo a los taofstas, y frecuentemente
no sin motivo, sospechosos de subversion del orden social.

3.1. El wu-wel

La ley fundamental del universo es el Tao del wu-wei, el «camino del
no-actuar», o si se quiere, el wu-wei es la ley fundamental (Tao) del
universo El Tao «siempre se mantiene en la espontdnea naturalidad»
(8 B 94 beng zi van) [Lao z, 14 (LD)].
Por eso, para el sabio taoista, el wu-wei serd no sélo un método,
una postura vital, $ino mas, una segunda naturaleza:

El sabio vive en el mundo
en un sobrio no-actuar [12 (XLIX)].

El sabio se acomoda en el no-acenar [46 ().

La doctrina del wis-1vei, elemento nuclear de toda la moral taofs-
ta, requiere clertas precisiones, sin las cuales ficilmente se podria
malinterpretar. En primer lugar es preciso afirmar rotundamente gue
no se trata de una inaccién o pasividad absoluta, no s un mero «no
hacer nada», El wu-wwei se puede interpretar en tres sentidos, o mejor,
su interpretacién se desborda en tres direcciones:

@) actuar lo menos posible, intervenir lo menos posible en el dis-

~ currir de los acontecimientos. Es la aplicacién de una médxima gene-

ralizada, segtin la cual todos los excesos son negativos;

b} como afirmacion de la espontaneidad: el sabio actila de forma
natural v espontdnea;

¢) negacién de la intencionalidad: el sabio actfia inintencional-

. mente, con lo que se acomoda al fluir natural, al despliegue de la Na-

turaleza, que no se rige por fines.
Llegados a este punto conviene gue nos detengamos en el Te
(de, «Virtud») taoista. En el tacismo filoséfico el significado del Te po-

- drfamos explicarlo a partir de la «nataraleza» aristotélica: el Te es la

naturaleza de cada ser, o en otras palabras, lo que un ser es por natu-
raleza {vid. Lao zi, 51). Si el Tao es el origen de las cosas, el Te es la
naturaleza de cada una de ellas. Por eso cuando se habla de «actuar de
forma natural», no se quiere decir sino «seguir el propio Te», actuar
conforme a la propia y personal naturaleza,

95



TAQ TE CHING

Este «gjercicior del wu-wei debe entenderse a la luz de todo el
enfoque dialéctico que impregna el Lao zi. En ese juego de trans-
formacién de los contrarios, resulta que con el wu-wwei se obtiene,
justamente, lo que el hombre vulgar se afana por alcanzar con el wei,
con ¢l esfuerzo consciente, premeditado e intencional:

(Quien sigue el Tao), como no aceia,
nada hay que deje de hacer [11 (XLVIII)].

(El sabio} realiza su obra sin actuar {10 (XIVID].

En contraposicién, el Lao zi nos ensefla que cuanto mas nos es-
forcemos, nos afanemos, por conseguir algo, mds lejos estaremos de
alcanzar nuestro objetivo: '

El que actda fracasa;

el que aferra algo lo pierde.
Por eso ¢l sabio no actiia

y de ese modo no fracasa;
nada aferra

y de ese modo nada pierde.

{E[ sabio) no osa actuar {27 (LXIV)].

El capitulo A8 del Lao zi de Guodian (26, LXIII) comienza por
una sentencia lapidaria, en la que se condensa y resume todo lo an-
teriormente expuesto: wet wu-wei O8 70 ). Literalmente, cardcter
por cardcter, significa «actuar no-actuar». Es una recomendacién y
una aseveracién, cuya traduccidn admite variantes, aungue el sentido
titimo es el mismo: «actda sin actuar», «practica el no-actuars, «ac-
tuar es no-actuar». Es la grandeza, que no defecto, de la lengua china;
su falta de precisién la hace més apropiada para reflejar una realidad
cambiante, versitil, maleable. Algo que no ocurre con nuestras len-
guas, encasiliadoras, encorsetadoras, que trocean y empaquetan una
realidad, y por ende la deforman. Kant nunca hubiera sido Kant de
haber nacido en China, .

Por supuesto, el wu-wei no es s6lo una recomendacién genérica,
un principio abstracto, sino que en los textos taoistas se especifica y
concreta en toda una serie de consejos practicos, que se supone de-
berdn ser observados por aquel que aspire al ideal del sabio taofsta.
Veamos, pues, cudles son los principales de estos consejos, no sin
advertir previamente que pricticamente todos ellos estan contempla-

9

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAG ZI Y EL TAOISHMO

dos por muchas otras tradiciones filoséficas, tanto de Oriente, como
de Occidente.

3.2. La renuncia del sabio taoista

El hombre debe, siguiendo la ley del Tao v para conservar la inte-
gridad de su Te, permanecer en la pureza y quietud del wu-wei, en
la sencillez o simplicidad natural. De lo cual se deriva la necesidad
de adoptar una postura de «ignorancia» (G #l wu zhi, literalmente
«no conocimientos»), y de ausencia de deseos (¢ 8K wu yu) v de
espiritu de lucha (J& 4 wu zheng): tal es la esencia (4R changran,
la constante) de la naturaleza humana. Permaneciendo en semejante
estado conservamos la integridad de nuestro Te ¥ nos hacemos uno
con el Tao.

El reducir los deseos, hasta llegar si es posible a anularlos, es
una «receta» de felicidad proclamada desde, por poner un ejemplo,
los cinicos de la antigna Grecia, hasta muchas filosoffas «religiosas»
de Oriente. Recuérdense, como antes hemos apuntado, las «Cuatro
Nobies Verdades» (Catvari Arya Satyani) del Buddha Shikyamuni.
La segunda (samuddya) sefiala: la causa del sufrimiento que, inexo-
rablemente, acompafia nuestra existencia no es otra que el deseo, el
deseo de cosas que nacen v desaparecen, deseo nunca plenamente
satisfecho y que se alimenta a si mismo. La tercera verdad (nirodba)
nos dice que sélo la supresion total de los deseos puede poner fin al
sufrimiento.

Pues bien, como en otros muchos aspectos, el taoismo también
aquf se haila identificado con el budismo. Y por si esta identificacién
(la supresién de los deseos del budista con el wi-wei taoista) pudiera
ofrecer alguna duda, no hay mis que abrir el Lao zi:

No hay mayor mal que
(dejarse arrastrar por) los deseos [9 (XL,

La permanente ausencia de deseos
permite contemplar la esencia escondida {del Tao) {45 (D).

La supresidn de los deseos es condicién del no-actuar. Suprimien-
do los deseos erradicamos cualquier posible intencionalidad en nues-
tras «acciones». S6io una diferencia con el budismo. En &ste, 1a ley
del karma desempefia un papel determinante, v condiciona toda su
moral. Los actos intencionales crean un karma negativo. El origen
del karma negativo reside en la motivacién de nuestros actos. Todo

97



TAO TE THING

acto que responde a un deseo, o es resultado de un impulso pasional o
emotivo (apego, aversién, etc.), engendra karma negativo. Por eso el
maestro Huiyuan (siglo V), en su Tratado sobre el karma, preconiza el
wit xin (7T Ly, «no mente»), denominacién budista del wi-wed taoista,
En el wu xin no hay deseo ni apego, por lo que hdgase o que se haga,
no se crea ningiin karma [ni positivo (bueno}, ni negativo (malo)]. Un
karma positivo puede conducir al estado de dioses, pero no libera, de
modo gue cuando los taoistas dicen no a las virtudes, se produce una
coincidencia fundamental con el budismo: cuando se obra virtuosa-

mente se estd acumulando karma, cuando lo que hay que hacer es evi-

tar por todos los medios que se produzca esa acumulacién. Esa, vy no
otra, es la coincidencia esencial entre budismo y raoismo, y se resume
en la identificacién del wu-wei con la erradicacién del deseo.

En el taofsmo, sin embargo, la nocién de karma no aparece, ni si-
quiera veladamente, en ningtn pasaje. La supresidén de los deseos no
tiene otro objeto que predisponernos y prepararnos para la «contem-
placién del Tao», es decir, para la unidén con el Tao*. Toda trascen-
dencia, o simple retribucion, queda excluida. O al menos, ignorada.
En este aspecto de «visién» ¢ intuicién mistica, el taoismo aparece
como mds préximo a la mistica cristiana o suff, o a la mistica neopla-
ténica. Ocuparia una posicidn intermedia {puente) entre un budismo
fundamentalmente «ateo» y el pantefsmo o criptopanteismo de las
corrientes antes citadas.

Un segundo consejo, que se sigue de forma automadtica y légica
del wu-wei, es el relativo a la propia actividad mundana. Es el carde-
ter 3 (shi), que significa «asunto», «negocio», v en su funcién verbal,
«entregarse a los negocios», «ocuparse de asuntos {mundanos)». Y
asi, en el antes citado capitulo XX VI (LXIII), la segunda proposicion
no ocuparte en nada». Pues en caso contrario, nos advierte el Lo zi,
estamos abocados al fracaso:

Si en los negocios te afanas,
acabards tus dfas sin salvacidn posible [15 (LID)].

Si quieres regir el mundo,
nunca te entregues a negocios (de gobierno}.

42, A la luz de esta consideracion debe entenderse lo que dice el capitulo 51
(VID): «{No es acaso porque (el sabio} no alberga deseos egofstas, por lo que puede
cumplir esos mismos deseos?». Es decir, no deseando se consigue el miximo deseo: la
unidn con el Tao.

98

ESTUDIC PRELIMINAR. EL LAG ZIY EL TAQISMO

Sia ellos te entregas,
no podras regir ¢l mundo® [11 (XLVHD.

¢CoHmo interpretar este segundo pasaje, si «conguistar el mundo»
(conquistar el imperio) es el supremo negocio que se puede empren-
der? Caben aqui dos lecturas del texto. La una metafdrica; «conquis-
tar el mundo» no serfa sino un recurso retérico, una forma de expre-
sar pléstica v contundentemente la meta suprema de todo taoista:
la «conquista del Taon. La otra, directa. Su dmbito de referencia, la
propia practica politica. El ejercicio del poder por parte del gober-
nante gue aplicara el principio taofsta del wi-wei. No se olvide esta
dimensién politica del Lao zi, de la que luego hablaremos. En este
caso, se trataria de la misma légica dialéctica que ya hemos visto, El
meior gobernante es el que no gobierna. O rambién, simplemente se
trata de una variante de aquel «el sabio, como no actfia, nada hay que
deje de hacer». éQué mis se puede hacer que «conquistar el mundo»?
Tanto en un caso Como en otro, tanto si la meta es el mismo Tao,
como si es la conquista del mundo, el principio sigue siendo uno vy el
mismo: el wi-wei,

La ambicién, la codicia, la biisqueda de fama o riqueza, el ram-
plén hedonismo, todos ellos deben considerarse poderosos obsts-
culos para alcanzar la sabiduria, trampas y lazos que aprisionan al
hombre sin que se percate de su estado. Y mds cuando el comiin de
los hombres aprueba y aplaude tales actitudes. Para el Lao zi son las
gigantescas telas de arafia en que transcurre la humana existencia.
Sélo si conseguimos desprender de ellas nuestras alas, nos serd dado
remontar el vuelo hacia la serena calma de 1z unidn con el Tao y al-
canzar la anhelada meta de una auténtica y permanente eudemonia.
Por eso nos previene el Lao zi:

Gozar plenamente de la vida se llama desgracia [18 (LV)].

El hedonismo gueda, pues, totalmente descartado, incluso con-
denado. Si bien conviene no olvidar que el taoista nunca debe caer
en extremos ascéticos. El ascetismo militante es algo extrafio a la
mentalidad taofsta. Al igual que el Buddha Shikyamuni, se sitfia en
un término medio, evita los excesos en ambos sentidos. Aunque, tam-

43. tian xia («Bajo el cielo») se puede traducir por «mundo» en el sentide de
Imperio, dado que los chinos desdefiaban todo-lo que excedia las fronteras de su civi-
lizacién {Zhongguo, «Chinar, significa literalmente «Pais del Medio»).

99



TAO TE CHING

bién como en el budismo, las tendencias histéricamente constatadas,
si han caido en uno de los extremos, mayoritariamente ha sido en el
ascético. Es, por owro lado, algo perfectamente consecuente con las
premisas doctrinales que antes hemos apuntado. De hecho, en la an-
tigua Grecia, lus filosoffas de la vida, como el epicurefsmo, partiendo
de unos principios hedonistas, desembocaban en una renuncia préxi-
ma a la del taofsmo; y su ideal de la ataraxia, ¢no recuerda de cerca
el wu-wei del Lao zi? Al cabo v a la postre, la felicidad consiste en no
buscar la felicidad,

Varios son los pasajes en que se alerta contra la ambicién como
proyecto de vida: :

No hay defecto més doloroso que la ambicién {9 (KLVI)].

El sabio rechaza lo extremado,
rechaza lo grande,
rechaza el lujo [73 (XXIX)).

Pero una vez mds descubrimos la naturaleza contradictoria de
esta recomendacion. Los resultados de esta postura de renuncia, sot-
prendentemente son los contrarios. Al igual que cuando habla del
no-actuar, o del no-desear, y nos dice que es el camino, o mis bien
el «sin caminow, para que nada se quede sin hacer, o para alcanzar
nuestros no deseados deseos, en ¢l caso de la falta consciente de am-
bicidn ocurre que

£l sabio no acumula,

obra enteramente para los otros

¥ posee cada vez més;

lo da todo a los demas

y cada vez més tiene [31 (LXXXD].

En el Lie zi encontramos un libro, el titulado Yang Zbu, donde
aparece una contundente critica al afdn y biisqueda de fama y rique-
zas que suele mover a [os hombres. Por su especial interés reproduci-
mos a continuacién este fragmento, que dice asi:

Yang Zhu dijo: Los hombres no consiguen vivir en paz y tranquilidad
por (culpa de) cuatro motivos (deseos): el primero, la longevidad; el
segundo, la fama; el tercero, el rango social; el cuarto, las riquezas,
Estas cuatro cosas provocan el miedo a los espiritus y el miedo a los
hombres, el temor al poderoso v el temor al castigo. A tales hombres
se les puede llamar fugitivos de su propia naturaleza: pueden matar-

100

ESTUDHO PRELIMINAR. EL LAG 21 Y EL TAOQISMO

los o pueden conservar la vida, perc su destino no les pertenece. Si
une no contradice a la vida, {por qué ha de aspirar a una larga vida?
Y sl no te interesan los honores, épara qué correr tras la fama? Y
st no quieres poder, épara qué aspirar a un rango elevado? Y si no
ambicionas riguezas, {para qué desear el dinero? De estos hombres
bien: se puede decir que estdn en el buen camino, que no tienen par
ent el mundo: su destino depende de eflos mismos. Por eso dice el
proverbio: «Bl hombre sin familia v sin cargo de mandarfn ve 3 la
mitad reducidos sus deseos y ambiciones; para el hombre que no se
preocupa del vestide y la comida han desaparecido del mundo las
distintas jerarquias®.

Y para completar la trilogfa de cldsicos taoistas, veamos cémo en
parecida linea se expresa el Zhuang 2 cuando afirma que el hombre
debe no bacer uso de nada, para lograr asi la gran utilidad propia.
Dice:

Quien hace el bien no debe buscar la fama, quien obra el mal no
tiene por qué buscar el castigo. Si tomamos como norma invariable
acemodarnos a la vacuidad, podremos conservar la vida, podremos
guardar la integridad natural, podremos alimentar el cuerpo, podre-
mos alcanzar la longevidad®.

Por consiguiente, una de fas claves en que se apoya la filosofia
de la vida taofsta serd el zhizu (Kl i, «saberse satisfecho»). Esa capa-
cidad, nada ficil de alcanzar por supuesto, de saber contentarse, de
acomodarse a toda circunstancia, deriva de y entronca con el wu-wei.
En efecto, sumergirse en el wi-wei significa identificarse con la Natu-
raleza, y por ende con todas sus cambiantes vicisitudes. Es el corcho
flotante, que sube v baja a merced de las olas, sin rumbo, indiferente
a la direccién en que se ve arrastrado. En el fondo no es sino el con-
tento de la libertad:

No hay mayor desgracia gue no saberse nunca contento;

Por eso el contento del que sabe contentarse,
es contento perdurable (9 [XLVID.

Quien sabe contentarse no conoce la humillacién,
quien sabe detenerse no recibe dafio,
y puede vivir largo tiempo (7 [XLIV]).

44, Lie zi. Yang Zhu, 16. Vid. op. cit., p. 152.
45, Zhuang zi, libro I («Lo principal pars alimentar la vida»}, 1, op. ¢it., p. 54.

101



TAG TE CHING

Un contentamiento que se verd acompafiado de quietud (#F jing).
Concepto éste, y correspondiente experiencia espiritual, universal-
mente presentes en todas las misticas que en el mundo han sido.
Ocioso enumerarlas; tan sélo sefialar su presencia en el taofsmo es-
peculativo, asi como en la propia prictica meditativa. Tanto en el
budismo (shamatha, «calma mental»), como en el taoismo, la quietud
de la mente (subsiguiente a la del cuerpo), son estados inexcusables
para quien aspira a la perfeccidn de la sabiduria. Sus correlatos en el
Occidente cristiano, particularmente el hesiquiasmo de los monjes
del monte Athos, apuntan en la misma direccién, aunque la meta
prefijada pueda variar en su formulacién lingiifstica.

Dice el Lao zi:

Quietud

es retornar a la propia naturaleza,
es lo permanente;

conocer ko permanente

es clarividencia (60 [XVI]).

Quien conoce ia reposada quietud
puede ser modelo del mundo (8 [XLV]).

El polo opuesto a la quietud es la lucha, en todas sus manifesta-
ciones. «Luchador», «agresivo», «competir», tantos y tantos términos
de este jaez que pueblan nuestro cotidiano parloteo, son manifesta-
cién verbal de ese espiritu de lucha que repudia el Lao zi. La lucha (y
Ia guerra como su expresién extrema) es el resultado final del deseo,
de la ambici6n, de bisqueda de fama y riquezas. Obnubilado por el
deseo y por la ambicién, el hombre lucha, agrede, compite; en vano,
pues al final nunca consigue verdaderamente su objetivo. Y ello es as
porque no se acomoda al Tao:

£l Tao del Cielo,
saber vencer sin luchar (38 [LXXIIF).

Luchando cometemos errores, a veces irreparables; si no lucha-
MOoS, nO COrremos semejante riesgo:

Siempre y cuando que no luches,
excusards caer en falta (52 [VIII]).

102

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAO ZI Y EL TAOISMO

Y por si atin alguien dudara de la oportunidad de renunciar de-
Gpitivamente a la lucha, el Lao zi nos persuade: éconoces un medio
mejor para verte libre de enemigos?

Como (el sabic) no lucha,
nadie hay capaz de luchar contra él {67 [XXII]).

O la amenaza:

Quien abusa de su fuerza no tendré buen fin (§ [XLIH]}.
3.3, El sabio taoista, ni sabio ni santo

El wi-wei se extiende incluso al campo del conocimiento y al campo
del ejercicio de las virtudes o cualidades morales. El conocimiento,
la investigacidn, la bisqueda racional de los grandes principios del
humano saber, v de su posterior ensefianza o aprendizaje, por un
lado; por otro, ef cultivo y desarrollo de las virtudes purificadoras o
perfeccionadoras de la naturaleza del hombre, de su espiritu o de su
mente. Por ello, conviene detenerse en ambos apartados, y plantear
algunas consideraciones acerca de la postura del taofsmo en torno al
conocimiento v a la prictica de las virtudes.

La sabia ignovancia o la ignorante sabiduria

El conocimiento es uno de los componentes imprescindibles del ba-
gaje con que debe contar quien aspire a la meta suprema, y esto es asi
en cualquiera de las diferentes doctrinas. Tanto en las soterioldgicas,
como en las que no pretenden trascender los limites de la propia
existencia. O simplemente, como en el taoismo, cuando la meta no
es otra que llegar al conocimiento, a la profunda conviccién, de que
no hay meta que alcanzar. o

Aqui conviene recordar que, como ya hemos dicho, el wu-wei se
manifiesta como wu yu («no desear»), v que este «no desear» com-
prende el wu zhi {«no conocer), por cuanto el conocimiento es tam-
bién objeto de deseo. Ademis, el conocimiento permite captar los
objetos de deseo, y luego ese mismo conocimiento se utiliza para
obtenerios, De modo y manera que el conocimiento es a la vez amo
y esclavo del deseo (vinculacién del entendimiento y la voluntad}.
Y después, la rueda infernal: cuando los conocimientos aumentan,
imposible contentarse o pararse, como dirfa el indio Don Juan, y
como dice el Lao zi. Como mds adelante veremos, el sabio gobernan-

103




TAC TE CHING

te tomard buena nota de esta circunstancia, y no dejara de aplicar las
medidas oportunas.

Son muchos los pasajes del Lao zi que tratan del conocimiento,
de sus manifestaciones, de sus contradicciones, de su papel en la bus-
queda de la perfeccién o de la simple realizacién de la sabidurfa. El
obietivo final, en todo caso, serd la unién con el Tao; mas de momen-
to, veamos previamente algunos de los planteamientos que pueden
suscitar mayor interés,

. Hablar del conocimiento es hablar de los nombres, de las defini-
ciones 0 asertos, en gue se plasma, concreta vy manifiesta. Pues bien,
en el Lao zi encontramos referencias en este sentido, que nos pueden
servir de punto de partida:

Lo que no tiene nombre (wu ming)
es principio de todos los seres (45 [1]).

El Tzo permanente no tiene nombre {76 [XXXII).

La gran imagen no tiene forma (3 {XLI]).

De estos pasajes se desprende que, para el Lao zi, todas las ideas,
todos los conceptos, son relativos, no poseen la «permanencia» ({H

heng) absoluta; y de ahf que en otro lugar de libro se venga a decir:

Conocer lo permanente es clarividencia (18 [LV]).

De la misma manera la «imagen» ($ xiang) que tiene forma no
paede ser ilimitadamente grande, y por eso nos dice que «la gran
imagen no tiene formas.

Todo esto parece reposar en una consideracién basica: todo juicio,
toda aseveracidn, es en definitiva la unidad de dos aspectos opues-
tos, a saber ¢l elemento subjetivo consciente v la propia naturaleza
objetiva. Desde la éptica del Lao zi el conocimiento humano viene
a ser en cierto modo la historia de un proceso en que se confrontan
lo subjetivo y lo objetivo. La unidad de estos aspectos siempre es
relativa, personal, transitoria; por lo cual, lo que hoy es verdad, lo
que hoy se puede afirmar, tal vez mafiana sea falso y se deba negar.
La historia de la ciencia, sin ir més lejos, ofrece abundantes ejemplos
de la impermanencia» del nombre, del concepto, y el término dtomo
puede muy bien servir de paradigma.

D_e‘l wu ming, de la negacién del nombre, de la denominacién o
definicién, se deriva necesariamente que toda afirmacién (5 5 ding
yan) no pasa de ser algo vacuo y carente de verdad:

104

ESTUDIC PRELIMINAR. EL LAQ Z! Y EL TAQISMO

Las vectas razones parecen significar lo contrario (43 [LXXVIH]).
iCudl es la diferencia entre un s y un no? {64 [XX]).

Las palabras verdaderas no son gratas,
las palabras gratas no son verdaderas (31 [LXXXI]).

As{ pues, toda afirmacién categérica no es digna de confianza, su
verdad no estd garantizada. La verdad reside solamente en la «esencia
sutil que se encuentra en el profundo y oscuro (Tao)»:

iProfundo y oscuro,

en &l se halla la esencia sutil!

Fsta esencia sutil es asaz de verdadera,
en ella est la confianza (65 {XXI]).

La verdad se encuentra en el silencio, en la ausencia de palabra
(& & wu yan). En el wu yan se da la unidad absoluta superadora del
zheng (IE rectas razones) y el fan (L razones contrarias). Sélo en la
inefable vaguedad o confusa indeterminacién, en la absoluta abstrac-
cién vacia, se encuentra la fidedigna verdad: el Tao.

El silencio taofsta no deja de recordar, o mejor anticipar, la doc-
trina de la «cuadruple negacién» de los prisangika, la postura mds
radical de la escuela mddhyamaka: el silencio como sola respuesta a
cualquier pregunta. El silencio, resultado final, conclusién definitiva.
Como el Cusano en su De docta ignorantia, al plantear que el hom-
bre debe abstenerse de toda afirmacién. : .

Otro simbolo del Tao, la «gran imagen», no se puede conocer a
partir de lo que tiene nombre, de lo definido o definible, sino que
sélo se puede alcanzar transcendiendo la dualidad objetivo-subjetivo,
mediante una intuicién (B M zhiguan) mistica (X R xuanxiang).
Lo que se alcanza con este «profundo y misterioso pensamiento» es
la inmensidad indefinida de la «forma sin forma» y de la «figura sin
cuerpos (58 [XIV]. .

Ciertamente el conocimiento del Tao no puede alcanzarse de la
misma manera que se obtiene el conocimiento de las cosas, de los
demis seres, por cuanto el Tao, como sabemos, difiere radicalmente
de ellos. Las cosas pueden expresarse, definirse, en tanto que el Tao,
como sefala el capitulo XLV, no se puede expresar; y si se expresa, €s
porque no es el verdadero Tao, Pues bien, veamos mas en concreto
dénde se haila la diferencia.

103




. ES P ¥ isMo
. ; Do RELIMINAR, EL LAG ZIY EL YAOI
AO HING s

madbyamikas. Alas facultades discriminantes se refiere precisamente
“ el Lao zi cuando dice:

El conocimiento de las cosas es resultade del estudio perseve-
rante, en tanto que para llegar a conocer el Tao se ha de seguir la

direccidn opuesta:

Quien se entrega al estudio
crece dia a dia;

quien escucha el Tao

mengua dia a dia (11 [XLVII)).

Lo cual viene a significar que para conocer el Tao es preciso ele-
varse sobre, o liberarse de, las limitaciones y encasillamientos que
nos imponen los sentidos y la misma facultad discursiva. No es otro

el sentido que encierra una de las enigmaticas frases del Lao zi, la
que dice: :

¢Puedes purificar tu espejo misterioso? (54 [X]).

El «espejo misterioso» es la mente, que debe mantenerse lim-
pia de las impurezas que le pueden llegar a través de los sentidos, a
través del contacto directo con el mundo exterior, y de su posterior

elaboracién discursiva. Por eso, el Lao zi no se cansa de insistir en
este punto:

Tapa las aberturas,
cierra las puertas (15 {LI)).

«Aberturas» y «puertas» no son sino los sentidos y la razén discur-
siva, fuente de ese estudio y de esa erudicién que nos alejan del Tao.

Asi pues, el primer y principal obstdculo que hay que eliminar es
la tradicional confianza, y aun fe ciega, en el conocimiento como me-
- dio inexcusable para poder alcanzar la sabidurfa. Como acabamos de
ver, para el Lao z, el conocimiento es un estorbo en nuestro caminar
“hacia ef Tao, de modo que, consiguientemente, no s610 no es necesa-
£io para alcanzar la sabidurfa, sino que incluso nos aleja de ella.

También en el budismo mabdyina, la escuela mdadhyamaka en-
sefia que el verdadero saber es no saber nada, y que la sabidurfa
(prajfid) solo puede alcanzar la verdad suprema anulindose a sf mis-
ma. Recordemos una vez més que, desde la Sptica taofsta, estamos
hablando del conocimiento que nos viene a través de las facultades
discriminantes, sentidos y entendimiento discursivo. El taofsmo rea-
liza, en este sentido, una critica destructiva de las categorfas del pen-
samiento l6gico; al igual que hardn después Nagarjuna, y todos los

106

Sin salir de tu propia casa,
puedes conocer el mundo.

Sin mirar por la ventana,

puedes conocer ef Tao del Cielo.
Cuanto més lejos vayas,

més menguado serd tu saber.

Por eso el sabio conoce sin viajar,
distingue sin mirar (10 [XLVI).

Y en muchos otros pasajes encontramos afirmaciones semejantes,
contrarias al conocimiento:

$i mucho aprendes,
pronto te verds en mal trance (49 [V]).

 Conocimiento y Tao son metas incompatibles, siguen caminos
opuestos, y de ahi que recomiende taxativamente:

Eliminese la sabiduria, rechacese la inteligencia (63 [XIX]) .

La sabidurfa a la que alude aqui el Lao zi debe entenderse en el
contexto de las polémicas mantenidas entre ‘taoiistas y coqfucmnos.
La sabidurfa que hay que eliminar es la sabiduria precomzadz’x por
los seguidores de Confucio; una sabiduria cent?ada en 15'5. prictica
de las tradicionales virtudes confucianas. El sabio confuciano es el
«santo» (sheng ren), el hombre «modelo de virtuf'i». Por (?1_10, 1a critica
del Lao zi a la sabiduria es inseparable de su misma critica a-la‘mo—
ral confuciana, de la que tratamos en otro apartadq de este mismo
libro. En cuanto al «rechazo a la inteligencia», d@be interpretarse en
una doble direccién: se critica tanto la inteligencia dazi sa§?10 erudito,
como la del hombre de mundo. Inteligencia especulatwa, inteligencia
practica. Ambos, «triunfadores» a fos ojos del mundo, {espetados o
envidiados por el vulgo; mas auténticqs fracasados, seglin el Lao #,
por cuanto no han conseguido sino alejarse cada vez mds del Tao.

" Tampoco faltan las citas en que s¢ niega to‘do valor a la elo.cL'u’:n?
cia, tan estrechamente relacionada con la inteligencia y la erudicién:

El que sabe no habla,
el que habla no sabe (19 [LVI}). *

107




TAO TE CHING

Si bien aqui podrfamos atrevernos a suponer que el lenguaje a
que se refiere sea el lenguaje ordinario, con lo que ocultamente esta-
rfa haciendo alusion a esa «lengua de los pajaros» de que nos habla
el esoterismo, lenguaje universal y secreto que permite penetrar en el
profundo misterio y descorrer el velo de las verdades mas ocultas.

Topamos aqui con uno de los grandes temas: la ensefianza sin
palabras:

La enseflanza sin palabras...
pocas cosas en el mundo se le pueden comparar (6 [XLIIT)).

El sabio... ejercita la ensefanza sin palabras (46 [H]).

En cualquier caso, la ensefianza sin palabras no es algo exclusivo
del taofsmo, sino que la encontramos en otras filosoffas del Oriente.
Quizds todo ello no sea en el fondo sino la indicacién de un lenguaje
metaldgico que trasciende los habituales esquemas de nuestro discur-
s racional,

Y asf es como para el Lao zi al verdadero conocimiento, al co-
nocirniento que nos permite alcanzar la Realidad tltima, se Hega a

través del guan, o zhiguan, que como hemos dicho viene a ser una
suerte de intuicién contemplativa:

La permanente ausencia de deseos
permite contemplar la esencia escondida (del Tao) (45 [I]).

En definitiva, la intuicién del Tao exige dos condiciones. En pri-
mer lugar es menester haber aprehendido la Vacuidad, y ademds con-
servar de modo estable la quietud de la mente: .

Alcanzar la Vacuidad es el principio supremo,
conservar la quietud es la norma capitaly :

en medio del profuso despliegue de los diez mil seres,
puedoe contemplar su eterno retorno (60 [XVI]). . -

Las dos primeras lineas de este fragmento plantean las condicio-
nes subjetivas previas que permiten al hombre [legar al conocimiento
del Tao. Vacio (xu) y quietud (jing) suponen, por un lado Ia exclusién
de toda subjetividad, de todo prejuicio, de toda pasién o inclinacién,;
¥ por otro, preparan el camino para que en el «espejo misterioso» se
produzca la intuicién mistica del Tao. Es esta una doctrina taoista
de cardcter universal. En otros taofstas primitivos, como Song Jian

108

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAOQ Z!Y EL TAOISMO

o Yin Wen, también encontramos resaltada esta impor.tancia de l_a
Vacuidad v de la quietud (FE T &% xu er jing), ¥ aun el mismo Xpn Zi,
discutido confuciano, preconiza da jing ming (.j( %.fﬂ%) es decir, «la
clarividencia de la gran quietud». Ambas doctrinas bien pud;e:ran ser
prolongacion y desarrollo del jing guan (%ﬁ‘ L, «contemplacién pasi-
var) v del xuan lan (¥, «intuicién mistica») del primitivo taoismo
do en el Lao zi.

COHSIS;V?OdO caso y circunstancia, de la lectura del Lao zi se des-
prende palmariamente que sélo la via mistica nos lleva al Tao, y que
cualquier otra sélo nos aleja.

La critica de la moral tradicional

En cuanto a los principios y categorfas morales confuci'anos,.tales
como el ren yi {(benevolencia y rectitud), o las V‘irtudes {xiao [‘p-iedad
filiall, ¢ {amor], zhong [lealtad], shu [pac}enma], wen [afab}lidad],
liang [bondad], gong [respeto], jian [{sobriedad], rang [humildad]},
para el Lao zi, son el resultado de un rec‘hazo.o. abandgx;mo del Gran
Tao v de una pérdida consiguiente de la simplicidad original:

... tras la pérdida del Tao aparece la virtud, _

teas la pérdida de la virtud aparece la %enevolenc_:ia,

eras fa pérdida de la benevolencia aparece la rectitad,

tras la pérdida de la rectitud aparecen los ritos (1 [XXXVIII})..

Dado que estos principios y categorias «perturban la mente del
hombre y van en contra de la naturaleza de las cosas», 1? que hacen
es seducir, engafiar a los hombres, inciténf:loles a perseguir renombre
y riquezas. Sobre todo, los ritos (i} constituyen un

menoscabo de la lealtad vy Ia conﬁan:za_...
son principio de un gran desorden (ibid.).

y por tanto son el resultado y la manifestacién che la degeneracion

«civilizada» del género humano. Son, una vez mds, perversa conse-

cuencia de la «desnaturalizacion» del ser humano, en una apreciacion

russoniana que sin duda nos ha de resultar familiar. '
Por eso, cuando el Lao zi nos dice:

El hombre de virtud superior no es virtuoso,
y por ello ests en posesién de la virtud (thid.).

109




TAO TE CHING

aparte del juego dialéctico que ya nos es conocido, esta sentencia,
cuyo valor ¢ importancia quedan subrayados al ser la primera del
libro, puede interpretarse, sin riesgo de error, desde la bipolaridad
del término «virtud» (como ocurre en otros casos con el término «sa-
bidurfa»). Y decimos bipolaridad porque los dos significados aludidos
son tan contrarios como lo es el ideal del sabio taoista con respecto
al sabio confuciano. El <hombre de virtud superior» (el sabio taois-
ta) no practica las virtudes confucianas, o mejor dirfamos, no hace
caso de ellas; y precisamente por ello, como conditio sine gitd non,
puede decirse que estd en posesién de la auténtica virtud: la virtud
del Tao.

No acaban aqui fas criticas del Lao zi a las virtudes confucianas,
y como ejemplo tenemos los siguientes pasajes:

El Cielo y la Tierra no tienen benevolencia,
Ef sabio no siene benevolencia (49 [V1).

Cuando se abandona el gran Tao,
al punto aparecen la benevolencia y la rectitud (62 [XVTH]),

Eliminese la benevolencia, rechécese la rectitud (63 [XIX]).

Siempre es ¢l abandono del Tao, visto desde la éptica social, no
individual, fo que ha llevado, segtin ¢l Lao z, a la aparicién y desa-
rrollo de los sisternas morales positivos. De haber seguido reinando
el Tao, el orden natural primitivo, nunca hubieran surgido tales siste-

mas. Una moral negativa, de consecuencias incluso a veces desastro-
sas, como hemos visto.

Eliminese la sabidurfa, rechdcese la inteligencia,
y las gentes obtendran beneficios cien veces mayores {ibid.),

Y, finalmente, no puede dejar de citarse una de las sentencias del
Lao zi que mejor reflejan la presente situacién de la humanidad. Si
alguien atin duda de la vigencia de las ensefianzas del Lao 2i, no tiene
mis que llegarse al capitulo 62 (XVIII): R

Surge la inteligencia v la sabidurfa,
vy al punto aparece la gran bipocresia.

110

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO ZI Y EL TAOISMO

Llegados a este punto, no pode;pos dejar de recordgr a Zhuang
#i, quien, por su parte, también co;}s1de1§a t_rabas para la vida humana
todas esas, segtn €}, auténticas contraci1cc1one§ que son en ¢l fondo
los términos rer yi, la diferenciacién entre el b1en’y .ei mal, el b’en‘eﬁ—
cio y el perjuicio, asf como, en el plano §p15temologico y ont(?logico,
fa distincion entre verdadero y falso, existencia y no existencia, cuya
naturaleza vacia e ilusoria demostraba sobre la base_: de su r‘ela.tn:*zsmo
radical. Su ideal de vida no es otro que la absoluta libersad individual.
Todo el Zhuang zi, la obra cldsica del taoismo de la que se le con~
sidera autor, o al menos inspirador, es un canto a esa libertad. Una
libertad sin la que es imposible realizar el ideal del sabio, un poco ad
instar de los seguidores de Antistenes y de Didgenes Qe Sl}‘)op& Una
libertad sobre la que se sustenta la «escalera a la sabxdur;a>i. Qulen
aspire a la sabiduria taofsta debe, medlan_te un esfuer‘zo mistico Ele
«cultivacién del Tao» [& & xiudao, que incluye el xin ghai (s i,
«abstinencia menzal») y el zuo wang (3, meditacit‘ir‘l transcendente
al mundo v al yo)], alcanzar un estado de insensibilidad cprporal y
anulacién del intelecto (abandono del cuerpo y del pensamiento), en
el que se verifica la gran unidad universal (X [F] dq tong). El cuerpo
se ha vuelto como un madero y la mente cual ceniza; un estado sin
verdad ni falsedad, sin bondad ni maldad, del que estin ausentes las
nociones de beneficio y perjuicio; un estado mds alld del bien y del
mal; un estado mistico superior en que la propia vida se hace una
con el Cielo v la Tierra, se unifica por completo con todos los seres
del Universo.

3.4. Los grandes temas de la sabiduria taoista
El elogio de la debilidad (Ht 35 gui ruo)
Debilidad, he ahi la propia cualidad del Tao (4 [XL]).

La afirmaci6n de la debilidad bien puede decirse que, es junto a_l
principio del wu-wei, la guintaesencia de 1a}s ensefianzas del Lao &
Este elogio de la debilidad, y de sus ventajas y radical supremacia,
abarca v se refiere no sélo al plano individual, como norma Personal
de conducta, sino también al mas amplio marco de las relaciones so-
ciales, e incluso se propone como norma absoluta del arte de goi?f:rm
nar y del mismo arte de la guerra. Por otro lado, veremos f:ambiei’a,
que esta «filosofia de 1a debilidad» se manifiesta en el Lgo zi a través
de dos derivaciones que después estudiaremos. Nos estamos refirien-

111




TAO TE CHING

do al «clogio de lo femenino», incluyendo la idea de la Gran Madre
como simbolo del Tao, y al ideal del recién nacido, de la primera
infancia, como simbolo de la perfecta realizacion del sabio taofsta.

El elogio de la debilidad, presentada en la cita anterior como
manifestacién o propiedad del Tao, se sustenta en varios lugares del
libro mostrando su supremacia sobre la fortaleza. Cuatro son los ca-
pitulos dedicados, alguno de ellos incluso integramente, a dejar pa-
tente esta idea:

Lo blando y débil triunfa de lo fuerte (Lao zi, 80 [XXXVI]).

Lo mas débil del mundo
cabalga sobre lo ms fuerte que en el mungo hay (6 [XLII).

Y como simbolo de debilidad se va a tomar el agan

Nada hay en el mundo mis blando y débil que ¢! agua,

mas nada le toma ventaja en vencer a lo recio y duro,

pues que nada en elio puede ocupar su lugar.

El agua vence a lo duro,

lo débil vence a lo fuerte,

nadie en el mundo ignora [esta razén],

mas en el mundo nadie es capaz de atenerse a ella (43 [LXXVII)).

Las dos primeras lineas de esta cita son una de las lapidarias frases
del Lao 2i mas ampliamente conocidas en Occidente. Y curiosamen-
te, aunque s6lo sea por el recurso al agua como simbolo, recuerdan
al filésofo de Efeso, con el que en tantos extremos se puede parango-
nar: su estilo, su hermetismo, y sobre todo su pensamiento dialéctico.
Curiosa coincidencia conceptual, doblada por la misma coincidencia
cronoldgica de ambos personajes. :

También conviene fijar la atencién en otro punto de este pasaje.
Nos viene a decir el Lao zi que, aunque todo el mundo se puede dar
cuenta de la verdad que encierra el principio «lo débil vence a lo faer-
te», por cuanto es algo obvio, nadie, empero, es capaz de acomodar
su conducta a dicho principio. Todo el mundo busca la fuerza (po-
der, dinero, fama), y algunos con desenfrenada dedicacién. ¢Cémo
se explica esto? Tal vez s6lo la radical contradiccién del ser humano,
v la fuerza de sus instintos y pasiones, que llega a oscurecer la recta
vision, puede dar razén de una conducta tan alejada de la genuina y
natural sabidurfa.

El capitulo 41 (LXXVI) estd integramente consagrado al elogio
de la debilidad. Es como si el Lao zi, sabedor de esa ignorancia que-

112

ESTUDIC PRELIMINAR. EL LAO ZI ¥ EL TAQISMG

rida y asumida por el hombre, quisiera sacudirle, abrirle los ojos a la
verdad que se exhibe constantemente ante él.

El hombre, al nacer débil y blando,
térnase al morir rigido y duro.

Las yerbas todas y los drboles,

al nacer tiernos y fragiles,

térnanse al morir secos y tiesos.

De ahi el dicho:

«Fuerza y dureza llevan a la muerte,
debilidad y blandura a Ia vida llevans.

Por eso las armas fuertes no vencen,

el drbol vigoroso se quiebra,

De ahi que lo fuerte y lo grande estén debajo,
y arriba lo que es débil y lo que es blando.

Por todo elio concluird el Lao zi:
Conservarse débil se llama fortaleza (15 [LII].

El principio de la superioridad de lo débii sobre lo fuerte se refle-
ja y aplica a las normas de conducta social que deben observarse. En
. muchos casos el fin perseguido no es otro que preservar la integridad
. dela propia persona. La debilidad se viste de modestia, de humildad,
/" cuando de esas relaciones humanas se trata. Por eso el Lao zi ensalza
.. la humildad, el sabio es humilde. Ved al orgulloso, al jactancioso, al
.- pagado de s mismo, y sabed que en €l no hay sombra de sabiduria; y
menos de nobleza de espiritu:

La nobleza tiene necesariamente su raiz en la humildad (2 [XXXIX]).
.- Ademds el orgullo y la jactancia son un obstculo mayor en las
- relaciones sociales. Otra vez el resultado es el contrario al esperado.

- Y hasta dos veces lo hallamos sentenciado en el libro:

Si te jactas, no legards a triunfar;
si eres orgulloso, ningin adelanto hards (66 [X3XIV]). _

(El sabio) no se jacta y por eso lega a triunfar,
no es orgulloso y por eso adelanta (67 [XXI].

El sabio, pues, en ningiin caso quiere brillar, ni pretende destacar,
ni se tiene por un gran hombre:

113



TAQ TE CHING

(El sabio} triunfa en su empefo; ...
y obra asi porgue no desea manifestar su sabiduria (42 [LXXVII]).

Y asf es como se alcanza el triunfo, v se llega a ser grande: cuando
no se busca ni se pretende. Es la constante «l6gica» del Lao 27, que se
desprende siempre del wu-wei, de esa postura vital basada en fa na-
turalidad v en la no intervencidn en ef curso de los acontecimientos:

Por eso el sabic nunca realiza cosas grandes,
y es asi como puede llevar a cabo grandes cosas (26 [LXIII)).

Por eso el sabio puede llegar a ser grande,
porque no se considera grande,
de ahif que pueda llegar a ser grande (78 [XXXIV]). |

De lo anterior se deducen dos principios de conducta social que
deberdn ser observados por el seguidor del Tao: nunca tratar de ser
el primero y situarse siempre debajo o detras.

El Lao zi llega incluso a decir en el capitulo 32 (LXVID) que el
primero de estos dos principios es una de las «tres preseas» (= %
san bao) que posee el sabio. Y es una presea porque el sabio, merced
a semejante norma de conducta, acaba convirtiéndose en «sefior de
todas las cosas» (#F 1< gi zhang). ' _

Aunque lo recomendable no es simplemente no ser ‘el prime-
ro, sino, en aplicacién del segundo principio, se deberd ocupar los
dltimos lugares. Es claramente el principio que luego inspiraria el
evangélico «los dltimos serdn los primercs». Con lo que volvemos
a encontrarnos con ef cardcter universal de unos principios morales
que impregnan doctrinas en otros muchos aspectos tan dispares. Pues
ciertamente si la modestia y la humildad son cualidades que tam-
bién preconiza el budismo, en este caso no debe sorprender por las
muchas y fundamentales afinidades que presenta con el taoismo. La
diferencia estriba en que el budismo afirma la renuncia, la humildad,
de forma absoluta, sin ulteriores pretensiones; es una manifestacién
més de la lucha contra la idea del yo v un medio para comprender
su naturaleza ilusoria. En cambio, para taoistas y cristianos, sin esa
visién transcendente del yo, la renuncia y la humildad son vehicalo
seguro para obtener un resultado que la mayorfa busca por el camino
errado. Véase, sino:

¥l sabio retrocede y est delante (51 {VII}).

ESTUDIO PRELIMINAR. Ei. LAO ZJ Y EL TACISMO

Por eso, cuando el Lao zi nos aconseja:
Hazte barranca del mundo,

manténte en la deshonra, (72 [XXVIH])

se debe leer inmediatamente otro pasaje:

Por qué el Rio y el mar pueden ser reyes de (las aguas) de cientos

[de vailes?
Porque saben estar por debajo de ellos,

¥y por eso sobre cientos de valles son capaces de reinar.
Por eso si el sabio desea elevarse sobre las gentes,
fuerza serd que se abaje ante eilas en sus palabras;

y si desea andar delante de las gentes,

fuerza ha de ser que se ponga a su zaga (29 [LXVI]).

Stempre entendido a la luz de la dialéctica transformacién de los
contrarios:

Lo que se pliega se conserva entero,

lo que se dobla se mantiene recto;

lo hundido se colma,

lo ajado térnase nuevo;

€Ol POCO Se consigue;

con mucho se cae en extravio (67 [XXII]).

Asi pues, podemos afirmar que el Lao zi desemboca en una dia-
léctica pasiva, de renuncia

— a la fuerza y a la grandeza, porque acarrean la muerte;

—- a colocarse en cabeza, porque se acaba a la zaga;

— ala fama y a la gloria, porque acarrean oprobio ¢ infamia.

El sabio renuncia, rechaza, aunque no escapa ni abandona.

El Tao, la Gran Madre

Masculino, fuerza; femenino, debilidad. El tépico milenario que no
va a dejar de presentarse en el Lao zi. S6lo que, consecuente con su
principio de 1a superioridad de lo débil sobre lo fuerte, el elogio de
lo femenino y la identificacién del Tao con un principio femenino, la
Gran Madre, aparece claramente subrayado en el libro:

En las uniones del mundo,
siempre la hembra con su quietud al macho vence (24 [LXI}) .

115



TAQ TE CHING

Por eso recomienda adoptar el papel de hembra, que en este caso
viene a simbolizar no sélo la quietud, et wu-wei, sino la misma debili-
dad de que antes hemos hablado. Lo femenino representa la ‘defbﬁldad
y la pasividad, frente a la fuerza y la actividad del principio mas-
culino. Es como la complementacién que encontramos en el budis-
mo tantrico, donde la campanilla (el driliwu tibetano), hueca, vacia,
aspecto femenino, simboliza la sabidurfa transcendente, que surge
(mejor, resurge) de manera espontanea, pasiva, en la mente; frente
al cetro adamantino (el vajra hinduista, el dorje tibetano}), masculino,
que representa la compasion (karuna, fiingje} activa,

Sélo que en el taoismo, ambos principios no se complementan,
sino que se superponen o alternan (alternancia del yin y el yang), pero
siempre con lo femenino ocupando el lugar dominante, o desempe-
fiando el papel principal de la contradiccién. Por eso dice el Lao zi:

éPuedes abrir y cerrar las puertas dei Cielo,
haciendo de hembra? {34 [X]).

Este elogio de lo femenino desembocara en la identificacién del
Tao con 1a Madre (£} mu):

El mundo tiene un principio,
que es la madre del mundo {15 [LII]).

(El Tao) puede ser tenido por madre
del Cielo y de la Tierra (69 [XXV]).

Y también en el capftulo XX (LIX) se designa al Tao bajo la
expresién guo mu (E 4, madre del Estado). Sin embargo, esta iden-
tificacién tampoco es total y definitiva. Como en muchos pasajes del
libro, siempre queda un margen para diferentes interpretaciones. As,
por ejemplo, cuando en el capitulo 45 (I) nos dice:

Lo que tiene nombre
es madre de los seres todos.

Y esto dice el Lao zi, cuando inmediatamente antes ha sefialado
que fo gue no tiene nombre es principio de todos los seres. En este
caso la madre no se identificaria con el Tao absoluto, con el Tao en
sf («lo que no tiene nombres, wu ming) sino mis bien con la virted
del Tao («lo que tiene nombre», you ming), es decir, con ¢l de, con la
manifestacién del Tao en su funcidn nutricia de los seres.

116

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAO ZI Y £L TAQISMO

El Tao engendra,
la virtud alimenta (14 {LI]).

En cualquier caso, la identificacion de la Gran Madre con el Tao,
tal y como vemos en el Lao zi, no es sino la versién china de una
idea universalmente presente en el pensamiento antiguo. Baste con
recordar a la Cibeles frigia, a la Rea cretense, v, ya en Orilente, la
diosa Kali (la Negra). Todas ellas conocidas como la Gran Madre o
la Diosa Madre. Las primeras, identificadas con el origen de todos
fos seres; la Gitima, simbolo del aspecto dindmico de ese origen, de
la energia primitiva. Y también en el budismo tantrico tibetano de
algunas escuelas, sobre todo de las més antiguas (Fingmapa), la Gran
Madre (Yum chen) es la expresién lingiiistica y la imagen meditativa
en la que se resume la Vacuidad, de la que todo procede v de cuya
naturaleza participan los seres todos en su ilusoriedad.

Sin embargo, hablando del principio femenino y de la Madre, el
pasaje del libro mas hermético, y que ha suscitado toda suerte de in-

terpretaciones segin las diferentes escuelas v tradiciones, es un breve
capitulo que dice:

Valle, espiritu, inmortal;

lldrase hembra misteriosa.

El umbral de la hembra misteriosa,

es la raiz del Cielo y de la Tierra,
Continuamente,

asi es como parece existir,

¥ su eficiencia nunca se agota (50 [VID),

Las dificultades de interpretacién de este texto comienzan ya des-
de la primera linea. Son cuatro caracteres: gu (valle), shen (espiritu),
bu (no} y si (morir). La estructura gramatical china no colabora, ni
mucho menos, a facilitar la interpretacién. Y asi, hay quienes tradu-
cen «el espiritu del valle (% #f gu shen) es inmortal (7~ F8 but si)n; ¥
también, en una interpretacién menos literal de los términos, «fa ac-
cién maravillosa (#f shen) de la Vacuidad (% gu) existe eternamente
(bu si)». El «espiritu del valle» seria, para algunos comentaristas, una
deidad mitoldgica relacionada con las aguas. El valle es el lugar por
donde las aguas discurren, y el mismo carécter gu es signo grifico de
una fuente en a montafa. El espiritu en cuestién serfa, pues, el espi-
ritu de una fuente o manantial. Recuérdese la importancia del agua
en la simbologia del Lao zi, y c6mo en el libro abundan ias referen-
cias al agua como expresién de la supremacia de la debilidad; v tam-

117




TAO TE CRING

bién se repiten las alusiones a los lugares bajos, v en particullar a los
valles (barrancas), por cuanto simbolizan dos aspectos relacionados
con el Tao y con su virtud: la vacuidad y el punto donde convergen
las aguas.

En cuanto a la «<hembra misteriosa» (X 4 xuan pin} parece evo-
car la fecundidad del Tao; aunque conviene recordar que el hecho
de referirse a ella tras la previa alusi6n al valle, no parece casual. En
efecto, la geomancia china designa con el término «femenino» las
grutas, o cavidades en general, que se encuentran en las montafas.
Lo cual nos devuelve a la magia v al esoterismo del misticismo eremi-
tico. Las grutas han sido desde antiguo lugar preferide por quienes
buscaban el retorno al seno de la Madre Tierra; lugar de habitacién
de misticos de todas las creencias. El Occidente cristiano, Asia, el
fejano Oriente, por todas partes encontramos esta peculiar forma de
retorno a los origenes: al seno de la Gran Madre.

Este capitulo del Lao 27 que estamos interpretando aparece reco-
gido en el Lie zi, en su libro primero (El jade celeste). En él se pre-
senta como una cita del Hamado Huangdi shu (8 7 <5, «Libro del
Emperador Amarillo»), una obra que no ha llegado hasta nosotros.
Tras recoger la cita, el Lie zi afade:

De modo que lo que engendra los seres no es engendrado y o que
transforma los seres no es transformado, En realidad se trata de una
autogeneracién v transformacidn espontdneas, comoe espontdneos
son también toda forma, toda cualidad, toda inteligencia, toda fuer-
za, toda extincién v todo reposc. Es, pues, erréneo pretender que
generacién, forma, cualidad, inteligencia, fuerza, extincién, reposo,
sean causados por algo®.

En realidad en este texto se contraponen el principio permanen-
te, tnico, de la vida y de las transformaciones, a la multiplicidad de
seres que nacen, viven, se transforman y desaparecen. El primero
no tiene progenitor ni se encuentra sometido a las leyes del cambio;
mientras que los segundos han sido engendrados, y no pueden esca-
par a aquellas inexorables leyes que rigen el devenir universal.

Un extremo, sin embargo, no debe olvidarse al tratar y explicar
esta imbricacién del Tao con lo femenino. Parecerfa l6gico suponer,
llegados a este punto del discurso, que el Tao se identificaria con el
yin, dada su supuesta naturaleza femenina. Pues bien, el Tao no es ex-
clusivamente wuna entidad femenina, sino una entidad de naturaleza

46. Lie z, cit, p. 42.

118

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAQ Zi Y EL TAQISMO

indiferenciada, en la que yin y yang atin no se han manifestado. Y por
eso, en el capitulo del Lao zi antes citado, el «valle» y el «espiritu», o
el «espiritu del valle», no se citan de forma circunstancial, sino dentro
de un contexto de sutiles sugerencias. El espiritu del valle es el espiri-
tu de la Vacuidad. La Vacuidad es naturalmente indiferenciada, pero
ademds el cardcter shen (espiritu), segn explica el «Libro de los cam-
bios», designa a seres cuya naturaleza es indeterminada en relacién al
yin y al yang. Y mis atin, pues este mismo caricter encierra toda una
serie de significados o connotaciones, que lo emparentan con el Tao
como Gran Madre. Asi, la idea de fecundidad. Etimolégicamente,
shen deriva de una raiz que significa «tirar de». Y las creencias po-
pulares y folkléricas asocian a estos espiritus con [a actividad de las
comadronas, o en el plano agricolz, serian las fuerzas protectoras que
«hacen salir» las plantas.

En definitiva, el sentido altimo del capitulo L del Lao zi se resu-
me en los siguientes términos: el Tao es un poder femenino maternal,

una suerte de matriz en la que se engendran y de la que nacen los
infinitos seres,

El retorno a la infancia

El nifio, entendido como «infantes en su primera acepcién, la etimo-
16gica («que [afin] no habla») es perfecto simbolo del Tao, y también
del hombre que ha logrado conservar o restavrar su Te, su virtud. El
recién nacido encarna cabalmente la inocencia v la simplicidad, y por
ello retornar al estado de la primera infancia deberd ser la meta del
sabio taoista, Pues el nifio recién nacido, en plena posesién de su Te,
carece de conocimientos y deseos, conserva la plenitud del jing (1) y
su armonia es perfecta; ademds es la personificacién de la debilidad.
Todas ellas, cualidades del hombre del Tao, proclamadas una ¥ otra
vez a lo largo del libro.

El hombre de honda vietud

aseméjase a un recién nacido.

No le pican viboras ni escorpiones,

i venenosos insectos o serpientes le muerden,

ni le atacan las aves de presa o las bestias salvajes;
débiles son sus huesos y tendones,

mas su mano ase con firmeza,

Alin no conoce la unién de macho y hembra,
mas se enciende y enfurece,

tanto su energla vital es extrema,

119




TAO TE CHING

El dia entero libre de cuidados,
su armonia es perfectz (A17 {18, LV).

Esta referencia al recién nacido vuelve a aparecer en otros capi-
tulos del Lao zi, en los que se aprecia como el ideal para el seguidor -
del Tao es retornar a ese su estado original.

{Puedes aleanzar la maxima blandura dominando tu energia vital
y volverte un recién nacido? (54 [X])

No abandonando {a virtud permanente,
retornaris al estado de recién nacido (72 [XXVIII).

En el hermetismo taoista, el practicante debe engendrar un hom-
bre nuevo dentro de si mediante un proceso de sublimacién. Este
hombre nuevo aparece en lo mas profundo del cuerpo fisico en for-
ma de nifio muy pequefio. Este nifio es el simbolo de esa radical
renovacid.

Este elogio de la infancia, al menos en el aspecto expositivo, tie-
ne una indudable vinculacién y semejanza con el confucianismo {«los
hombres no deben perder el corazon de su infancia», dice el Meng zi)
y con €l cristianismo {«si no os hiciereis como nifios no entraréis en
el reino de los cielos», Evangelio segiin Mateo).

Para el Lao zi, el infante se transforma en adulto a lo largo de
un proceso en el que sus ojos y oidos se ven seducidos por el mundo
exterior, y su mente dominada por las pasiones y prejuicios, y poco a
poco va perdiendo esa pureza original de su virtud.

En el capitulo 64 (XX) se vuelve a recurrir a la imagen del recién
nacido, junto a la del estipido, para plasmar el desprecio y rechazo
del saber erudito. Ambos son la antitesis de la inteligencia calculadora.

La simplicidad original

Retornar a la infancia es retornar a la simplicidad original. El propio
wu-wei es mantenerse en la pura simplicidad. Una simplicidad que en
otros capitulos del Lao zi aparece significada por la figura del lefio,
del trozo de madera sin desbastar, que, como el recién nacido y el
estlipido, representa la simpleza natural y original, atin no estragada
por los conocimientos y los deseos.

Quienes antafio sabian practicar el Tao
eran...
simples, como un lefio (§9 [XV]).

120

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAG ZI Y EL TAOISMO

Siendo bastante tu permanente virtud,
retornards al estado de lefio (72 [XXVHI)).

El lefio, en definitiva, por su simplicidad informe, es un perfecto
simbolo del mismo Tao. El Tao sin forma v sin nombre, en su iden-
tidad y simplicidad original, al ignal que el lefio, se rompe en los
infinitos seres que de él proceden:

El Tao permanente no tiene nombre;
lefic que, aunque fino, nadie en el mundo osa avasallar {76 [XXXIII.

. Quien decida marchar por la via del Tao y del Te, deberd condu-
cirse de la manera miés simple posible, llevar una vida de la maxima
sencillez. Marchando por ella habra retornado a su pristine estado,
y al igual que el infante, se hallard mas all4 del bien y del mal. Idea
taoista acufiada en moneda «nietzscheana», como el eterno retorno
{del Tao). El superhombre, para Nietzsche, no es sino el hombre ori-
ginal; y éste, ¢acaso no es el infante-nifio?

4, EL PENSAMIENTO POLITICO DEL TAGISMO

Sostener que el Lao zi es un tratado politico, un manual de gobierno,
aunque pueda sorprender en un primer momento, no deja de tener
cierto sentido. No se olvide que, més aiin, hay quienes quieren ver en
él un libro del arte de la guerra. Lo cual, en definitiva, se encadena si
admitimos aquello de que «la guerra es la continuacién de la politica
por otros medios». En uno y otro caso, tanto en el plano politico
como en el militar, no se hard otra cosa sino aplicar el principio del
wy-wei.

Aplicado al terreno de la politica, el buen gobernante, paradéii-
camente, no gobierna. Y no gobierna en la medida en que no intervie-
ne, es decir, en la medida en que respeta el libre curso de los aconte-
cimientos. S6lo entonces, segiin el Lao zi, la sociedad de los hombres
se ordena por si misma, de forma espontinea. Y por eso dice:

Si quieres regir el mundo,
nunca te entregues a negocios (de gobierno) (11 [XLVIIE).

Por eso dice ¢l sabio:

de nada me ocupo y et pueblo se enriquece por sf mismo;
10 acttio y el pueblo se reforma por si mismo;

121




TAQC TE CHING

gusto de ka quietud v el pueblo rectifica por sf mismoy
es mi deseo no tener deseos
y ¢l pueblo se torna simple por si mismo (A16 [20, LVII).

En este pasaje, como en muchos otros en los que ¢l Lao zi habla
del sabio (sheng ren), se estd refiriendo, inequivocamente, al gober-
nante ideal. La dimensién politica de estas ensefianzas no se presta a
discusién. Como cuando nos describe la sociedad ideal, [a kalipolis
taoista; o al igual que en ciertos capitulos, de indudable cardcter mi-
litar. Ahora bien, la pregunta queda en el aire. Estos capitulos «po-
liticos», «sociolégicos» o «guerreros», ¢acaso no apuntan también a
una «politica interior», y a un combate con los «enemigos internos»?
Pues no hay que olvidar que para el taofsmo el hombre en su indivi-
dualidad es un microcosmos «monddico»: otra curiosa afinidad, mis
0 menos, con el pensamiento occidental, y ademds de un racionalista.
Con lo que podriamos concluir que tanto una dimensién como otra,
al cabo y a la postre, se superponen, estin intimamente imbricadas.
Y por tanto la tesis, a veces afirmada de forma un tanto precipitada y
superficial, de que el Lao zi admite muy variadas y aun contadictorias
lecturas, todas ellas perfectamente legitimas, deberia convertirse en
lugar comiin y punto de partida de todo estudio del mismo.

Volviendo a los consejos de gobierno que nos da ¢l Lao zi, y a los
criterios que plantea para discernir al buen gobernante —que debera
ser un «sabio», un poco como el filésofo-basileus platénico—, encon-
tramos en el libro numerosos fragmentos que tratan de ello.

El sabio est4 delante de las gentes porque se pone a su zaga;
estd encima de las gentes porque en sus palabras se abaja;
estd encima de las gentes sin que las gentes sientan su peso;
estd delante de las gentes sin que las gentes sientan dafo.

£il mundo le apoya de buen grado sin sentirse de & hastiado
(A2 [29, LXVI)). '

Pero sobre todo hay un capitulo, el C1 (61, XVII), que estd con-
sagrado 2 la descripcién del «principe», empezando por el tai shang
(K _k, literalmente, «grande [de] arriba»), que hemos traducido por
«gran gobernanten:

De un gran gobernante,

los de abajo s6lo conocen su existencia;
al que no lo es tanto,

le aman v le elogian;

al que menos,

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAO Zi Y EL TAQISMO

le temeny

al de inferiores cualidades,

le cubren de denuestos,

5i (el gobernante) no es hombre de palabra,

nadie le tendrd confianza,

{El gran gobernante) es cauto al tiempo de estimar las palabras.
Remata los negocios y cumple su misién,

mas el pueblo llano dice: estamos en armonia con 1a Naturaleza,

A la hora de dar consejos al principe, el Lao zi, siempre aplicando
los principios derivados del wu-wei, negaré el papel de la inteligen-
cia, de los muchos conocimientos. Incluso advierte de los peligros
que conlleva. Una vez mds, son las mismas ensefianzas que antes vi-
mos dirigidas al progreso individual en la senda que conduce a la
unién con el Tao. Lo aplicable al gobierno de la propia persona, es
aplicable también al gobierno de la sociedad. Por eso propone man-
tener al pueblo en la ignorancia y no usar la «inteligencia» a la hora
de gobernar:

El gobierno del sabio:
ﬁacer stempre que las gentes no tengan conocimientos {47 [111)).

Si el pueblo es dificil de gobernar,

es por causa de sus conocimientos. _

Por eso quien gobierna el Estado usando de ia inteligencia
¢s un bandido para el Estado;

quien gobierna el Estado sin usar de la inteligencia
encarna la virtud del Estado;

tener siempre presentes estas dos razones

es también una norma principal.

Tener siempre presente esta norma universal,

a eso llaman «misteriosa virtuds,

La virtud misteriosa es profunda, vasta,

junto con las cosas retorna {al Tao)

y entonces alcanza la gran armonia (con la Naturaleza) (28 [LXV]).

La expresion xuan de («virtud misteriosa») simnboliza un mundo
indiferenciado, que luego veremos descrito por menudo en otros ca-
pitulos. La virtud misteriosa es un desarrollo de las contradicciones,
del juego de los contrarios, v por eso dice que «retorna junto con las
cosas» (5 ¥ S yu wu fan), y este retorno, aunque no deja de ser
una vuelta hacia atrds (% % ni fan), con él, sin embargo, se alcanza
la «gran armonfa» (K W da shun).

123



TAC TE CHING

Resumiendo los principios del buen gobierno, todos, como he-
mos visto, giran en torno al no-actuar del gobernante:

Regir un gran Estado es como freir un peguefio pez (23 [LX]).

Un buen cocinero, cuando frie un pececillo no le da muchas vuel-
tas. Si le da muchas vueltas el pez se quemar4. Un buen gobernante,
si quiere gobernar, es decir, mantener el orden y la armonfa de la so-
ciedad (ifi zhi, «gobernar», encierra este significado), debers sin falta
no remover las cosas, dejar que los negocios del Estado se «frfan» por
si mismos. En una palabra, el «gobierno del no gobernar». Y por eso
dice en otro lugar:

Con un gobierno cadtico.

el pueblo se torna honrado.

Con un gobierno vigilante,

malicioso se vuelve el pueblo (21 [LVII]).

Llegados a este punto, surge inevitable el recuerdo de Mao Ze-
dong y su Revolucién Cultural, cuyo lema y principio fue aguel co-
nocido «las masas deben educarse por s mismas». De hecho, la Revo-
lucién Cultural fue un gigantesco movimiento popular caracterizado
€n sus primeros tiempos por un sespontanefsmo» predominante. Se
la acusé de ser un ejercicio de voluntarismo, pero en el fondo no fue
sino un desbordamiento de la concepcién taoistizante de que la Re-
volucién se hace por si sola. O en otras palabras, que l4 intervencién
del Partido o de las instituciones lo Gnico que hacen es desordenar el
caos revolucionario. '

Entrando en ef terreno de lo concreto, el Lao zi nos habla de tres
normas de gobierno. De dos de ellas ya hemos hablado, del rechazo
de la inteligencia y de las virtudes {confucianas) de la benevolencia
y de la rectitud; de la tercera trataremos a continuacién:

Eliminese la sabiduria, rechdcese la inteligencis,
Eliminese la benevolencia, rechicese la rectitud,

Eliminese la industria, rechacese el interés... (A1 {63, XIX)).

Los hombres de mérito (W xian) y los inteligentes (5 zh#) son
tan peligrosos para el recto gobierno de los hombres que el Lao zi
llega a proponer como principios del orden social;

124

ESTUDIO PRELIMINAR. EL LAO 2! Y EL TACISMO

51 no se encumbra a los hombres de mérito,
las gentes no refiran.

El gobierno del sabio:
Hacer que los inteligentes no osen gobernar (47 [IH)).

éPuedes amar al pueblo y hacer prosperar el Estado
sin usar de la inteligencia? (54 [X]).

Otro de los postulados sociales taofstas que reitera el Lao zi,
siempre en sintonia con el wu-wei, y como plasmacion de su espiritu
Iuchador de evitar toda lucha y contienda, es el rechazo y condena
de la guerra. El arte de la guerra del Lao zi serfa, por consiguiente,
el «arte de evitar la guerra», ¢l arte de hacer la guerra innecesaria, o
al menos indeil:

Un buen caudillo militar no usa las armas (33 [LXVIII).

El negocio de la guerra no deja de tener consecuencias,
donde acampan los ejéréitos,
todo se cubre de maleza {A4 [74, XXX]).

La importancia que atribuye el Lao zi a la necesidad de persuadir
a sus lectores de la inconveniencia de la guerra, de sus consecuencias
catastréficas, de lo injustificable de sus justificaciones, queda patente
al ver cdmo todo un largo capitulo del libro desarrolla estos extre-
mos de manera exclusiva:

Las armas,

instrumentos nefastos,

Los seres las detestan,

¥ por eso quien posee el Tao no las toca,

Las armas no son instrumentos del caballero.

1.as armas son instrumentos nefastos

que s6lo deben usarse cuando no se puede menos.
Tener por lo mejor a las armas afiladas

no es bueno.

Pensar que sf es bueno

es hallar placer en matar hombres;

no puede tener éxito en el mundo (C3 [75, XXVI]).

125



TAO TE CHING

Cuando se lee este capitulo del Lao zi no se puede menos de
pensar en la actualidad de sus ideas y ensefianzas. Un mundo basado
en el dominio de quien posee las «armas mds afiladas», con las que
impone su ley en la «aldea global», no es ni puede ser bueno. «Matar

hombres» en nombre de supuestos ideales, que a veces se descubren-

manifiestamente espireos, no tiene ninguna justificacién; si no es la
justificacién de intereses egofstas disfrazados de nobles y abstractos
principios. El mundo de los «caballeros» —Ia mayoria sin caballo—
ha ido extinguiéndose poco a poco. Hemos entrado en el segundo,
y de momento definitivo, Cervantes. Un solo rayo de esperanza, si
confiamos en el Lao zi. Los tales «no pueden tener éxito en el mun-
do». Quousque tandem?

Y hablando de la actualidad del pensamiento del Lao zi, tampoco
podemos dejar de referirnos al otro aspecto dominante de nuestro
mundo: el triunfo absoluto y omnimodo de la economia. El hombre
al servicio de la economfa. Ya hace dos mil quinientos afios el Lao zi
alertaba contra este fenémeno. Como antes hemos visto, la tercera
norma del buen gobierno era «eliminar la industria v rechazar el inte-
rés», «y ya no habrd bandidos ni ladrones» (A1 [63, XIX]).

Es la critica a Ia economia mercantil, repetida en otros capitulos:

Sino se da valor a las mercaderfas diffciles de obtener,
las gentes no robardn (47 [HI]).

Las mercaderias dificiles de obtcner;
de gran dafio son para la humana conducta (56 [XI]).

Lo cual nos lleva de la mano a exponer el ideal social dei Lao zi,
de su kalipolis. La organizacién social y sus leyes son ampliamente
tratadas en el libro, desde diversos angulos, pero siempre tomando a
la Naturaleza como punto de referencia:

El hombre tiene a la Tierra por norma,

la TFierra 2l Cielo por notma tiene,

del Cielo el Tao es la norma, :

la Naturaieza es la norma det Tao (A11 [69, XXV,

Aunque-aqui las ideas de Cielo (tian), Tierra (di), Hombre {ren),
Naturaleza (ziran), se muestran un tanto oscuras, la relacién entre
ellas, sin embargo, no deja de ser muy clara: el orden de ia sociedad

de los hombres se corresponde con el orden de la naturaleza de las
cOsas.

i26

ESTUDIO PRELIMINAR., EL LAO Zi Y EL TAOISMO

De como es esta ley de la Naturaleza el Lao zi da mds que abus-
dante noticia, y ocioso seria reproducir todas las citas, en los muchos
capitulos que de ella se habla. Baste con decir que en el conjunto
del Lao zi esta ley de la Naturaleza (zivan f2) se manifiesta como: no
actuar (i wed), no luchar (bu zheng), no tener {bu you), no sefiorear
(bu zhu), no ser el primero (bu zhang), no egoismo (bu si), igualdad
(ping jun).

Todo lo cual se incluye en las leyes permanentes e inmutables
del universo, transcendiendo toda época histérica v toda situacién o
circunstancia. Es la ley, absoluta, de los cambios.

¢Cémo es la sociedad ideal del Lao zi? La respuesta la encontra-
mos en el capitulo 30 (LXXX):

Un Estade peguefio de escasas gentes,

que aun poseyendo herramientas adunia no usa de ellas,

y donde las gentes sienten respeto por la muerte v excusan
[desplazarse.

Hay barcos v carruajes, mas en elios nadie monta;

hay armas y corazas, mas nunca ocasién de mostrarias.

Las gentes han retornado al uso de los nados (29).

Hallan sabrosa su comida,

hermosos sus vestidos,

alegres sus costumbres,

tranquilas sus moradas.

Divisanse a lo lejos los Estados vecinos,

Syese el canto de sus gallos y el ladrar de su perros,

mas las gentes Hegan a viejas y mueren sin haberse visitado.

«Un Estado pequefio de escasas gentes» no es otro que la primiti-
va comuna clanal, es decir, el «orden primero» (4 ¥8 shi zhi) o «gran
orden» (K Y& da zhi) en que vivieron nuestros antepasados. Una so-
ciedad igualitaria, sin diferencias sociales, sin Estado. Era el imperio
del Tao, y con el imperio del Tao «reinan grandisinia paz e igualdad»
(C2 179, XXXV]. -

La igualdad es una de las caracteristicas y condiciones necesarias
del verdadero orden v de una estable paz social. Por eso, «Un gran
gobierno no divide en partes» (72 [XXVIII]).

Y también el recurso al lefio (pn), el trozo de madera sin desbas-
tar, como simbolo de la unidad e igualdad primeras y naturales. En
los capitulos LXXIT (XXVII) y XXX (XXXVII), el lefio significa
tanto el mismo Tao, como la sociedad igual y unida que tiene al Tao
COInC Norma.

127




TAC TE CHING

El igualitarismo de la sociedad ideal del Lao zi implica que en ella
no se dan las condiciones para la oposicién arriba-abajo (shang-xia),
delante-detrds (xian-hou), ni por consiguiente las ideas correspon-
dientes. Los jefes no disfrutan de derechos de dominacién, y por eso
dice que «las gentes no se sienten perjudicadas por ellos, ni tampoco
sienten su pesos.

El ideal de la igualdad es casi una constante en las corrientes
taoistas de todos Jos tiempos, v ya en los primeros textos taoistas lo
vemnos reflejado, como es el caso del Zhuang zi, en el que, siguiendo
al Lao zi, encontramos una detallada pintura de la idealizada socie-
dad primitiva:

En los tiempos remotos... (los hombres) dormifan tranquilos vy se le-
vantaban contentos. Se conocfa a la madre, mas no al padre. Vivian
en compahia de los grandes animales v de los pequefios. Comian de lo
que culsivaban y se tejfan sus vestidos; v nadie pensaba en hacer mal a
stz vecino, Fue la época en que florecié la suprema virtud... (Después)
entraron en accidn Yao y Shun, y establecieron una muchedumbre de
consejeros. Tang desterrd a su soberano, y el rey W asesiné a Zhou.
Y desde entonces Jos fuertes han oprimido a los débiles, v [os mas han
hecho violencia a fos menos’.

Cuando en ia sociedad humana se producen conflictos de intere-
ses entre los grupos que conviven en su seno, se requiere una fuerza
que ejerza un papel conciliatorio; inevitablemente, una parte de los
hombres la apoyard, y otra se opondri a ella. Por eso dice el Lao zi:

Cuando se repara una gran injusticiz,
por fuerza algo de injusticia resta (44 [LXXIXD.

Lo cual no ocurre en la sociedad ideal primitiva, y asf se explica
que el pueblo no sienta el peso del gobernante, ni se sienta perjudi-
cado por éL

Otro rasgo caracteristico de la sociedad comunal, a la que ¢l Lao
zi supone regida por el Tao, es el papel desempefiado por los espiritus
y demonios (shen gui): ‘

Cuando se usa del Tao para gobernar el mundo,
los demanios pierden su maléfico poder.
No s6lo los demonios pierden su maléfico poder,

47, Ibid., pp. 299-300.

128

ESTUDIC PRELIMINAR., £L LAD ZI Y EL TAQISMO

sino gue tampoco los espiritus hacen dafio  los hombres,
Y no s6lo los espiritus no hacen dafio a los hombres,
sino que tampoco les hacen dafio los sabios (23 [LX]).

Quicre esto decir que, mientras que en la sociedad rota vy dividida
en grupos basados en la dominacién, se recurre a espiritas y demo-
nios para justificar la realidad social ~—incluyendo el ren shang ren (A
#H N, «los hombres hacen dafio a los hombres»), penas y castigos para
mantener la vigente dominacién—, en la sociedad comunal, muy al
contrario, al no existir semejante estado de cosas, no aparece la nece-
sidad de una teoria justificativa. Por eso, en ella los sabios no hacen
dafio a los hombres (& A N 44 A sheng ren bu shang ven). Serd maés
adelante, con el desarrolio social, cuando se llegue a una etapa en
que aparece un embrién de Estado con la sociedad patriarcal (3¢ 3
fu quany, aparece el ritual de la piedad filial y del amor a los préxi-
mos (#F % xigo ci), se establece el sisterna del poder sefiorial (F #
jun quan), y finalmente brotan los «inteligentes», que se hacen con el
poder y se autoproclaman protectores del orden.,

Véanse en el espejo del Lao zi:

Por eso cuando se abandona el gran Tao

al punto aparecen la benevolencia y la rectitud.

Surge la inteligencia y ia sabidurfa,

y al punto aparece la gran hipocresia.

Quiébrase la armonia entre los seis parentescos

y al punto aparece la piedad filial y el amor,

Caen los Estados en tremendo caos

y al punto aparecen los leales mandarines (C1 [62, XVIII].

Para terminar, no podemos dejar sin mencionar las criticas y de-
nuncias del Lao 2/ a las instituciones y normas establecidas. Algo
comun a los taofstas de todos los tiempos, aunque en la escuela xuan
xue tal ataque se fundamenta en la consideracién de que instituciones
y costumbres deben cambiar con Jas circanstancias si no quieren con-
vertirse en algo periclitado, artificial y obstaculizador. El Lao 7, en
cambio, critica su misma naturaleza, sin consideraciones laterales. Y
cuando lo hace, la denuncia es fuiminante v demoledora; sobre todo
cuando denuncia a los monarcas, y a los ricos y poderosos, auténticos
«jefes de bandoleros», como responsables de las miserias del pueblo:

La corte estd hondamente corrompida;

los campos, enteramente abandonados;
los graneros, completamente vacios.

129



TAQ TE CHING

Lujosos ropajes,

afiladas espadas al cinto,

manjares hasta saciarse

¥ riquezas sin cuento,

a los tales se les debe llamar jefes de bandoleros,
Un jefe de bandoleros

lejos estd del Tao (16 [LIIID.

En el espiritu del Lao zi, por supuesto, esta critica no es algo

coyuntural, sino que deriva del cardcter esencialmente perverso de
las relaciones de dominacién, de la injusticia radical de las sociedades

en las que el «lefio» se ha partido y dividido en trozos, unos pOCos
grandes y multitud de diminutas astillas. Antes, en cambio:

Cuande nadie daba 6rdenes
las gentes se tenfan como iguales (A10 {76, KXXH).

Aparecieron las leyes, las normas, las prohibiciones, y los resulta-
dos fueron desastrosos. El Lao 2/ incluso establece, de forma taxati-

va, una relacién necesaria de causa-efecto entre las leyes y los males
sociales:

Cuantas méas prohibicicnes en el mundo,

mayor es la miseria de las gentes.

Cuante mis patentes las leyes v decretos,

mds abundan ladrones y bandoleros (A16 [20, LVII].

Critica demoledora del principio de autoridad, tanto del sobe-
rano, como del cuerpo legislativo. Tras descubrir v denunciar las
contradicciones de la sociedad jerarquizada y estatalizada, niega (re-
niega} del desarrollo que ha experimentado la sociedad v precbniza
el retorno a aquella edad de oro en que vivieron los hombres de
antailo: la sociedad comunal primitiva,

Esta tradicién anarcoide, con un sustrato muy importante de
taoismo-budismo, se ha manifestado periédicamente, de forma mas
0 menos virulenta, a todo lo largo de la historia de China. Al igual
que en el mismo Occidente, ya desde los tiempos de Roma (bagau-
das, circumceliones, donatistas, asi como otros ‘grupos heréticos
cristianos); pasando por la Edad Media (cétaros, valdenses, fratice-
i, basta desembocar en el moderno anarquismo bien conocido. De
la misma manera, en China, las numerosas rebeliones campesinas,
que jalonaron y marcan época en su historia, y que tuvieron un claro
componente anarquizante, se inspiraron, en diferente medida, en

130

ESTUDIOQ PRELIMINAR, EL LAO ZIY EL TAOQISMO

doctrinas biidico-taoistas, cuyos origenes se remontan al Lao zi y al
Zhuang zi%.

o 4.1, Lao Zi, maestro del arte militar

Varios son los comentaristas chinos del Lao zi que han querido veren

el libro un compendio de los principios més generales del arte militar
de la antigua China®. Es cierto que de los ochenta y un capitulos del
libro, mds de una decena tratan abiertamente de estrategia militar o
cuestiones relacionadas con la guerra, alrededor de veinte aluden a
estos temas, y el resto de los capitulos, en diferente grado, podrian
interpretarse como metiforas bélicas. Ademds se da la circunstancia
de que en el De jing, es decir, la primera parte del libro, se concen-
tran los pasajes de mayor significado militar. Si, como se supone, ¢l
libro se fue redactando en el transcurso de los afics, los textos de
Mawangdui —en los que el De jing antecede at Dao fing— demostra-
ria que en sus inicios el libro estaba consagrado al arte de la guerra.

Una hipétesis nada descabellada, aunque muy discutible, sostiene
que el Lao zi seria el desarrollo del Sun 27 bing fa (3h F £ %, El arte
de la guerra de Sun zi), la obra mas antigna sobre este tema que ha
llegado hasta nosotros. Compuesta a finales de la época Primavera y
Otofio, alrededor del afio =500, su contenido viene a ser una sintesis
de las experiencias militares de aquel tiempo. Es una obra exclusi-
vamente centrada en la tictica v.1a estrategia militares, y muy pobre
en el aspecto filoséfico, sobre todo comparada con el Lao zi. El De
jing desarrolla y perfecciona al Sun 27 en este aspecto, al exponer los
principios mdés generales de la estrategia militar. Ademas de profun-

48, El Zbuang zi dedica uno de sus libros, el XXIX, a Dao el Bandido (Dao ki),
caudille de uno de los primeros fevantamientos campesines recogidos pox la historia.
También se puede consultar el Bbro titulado «Breve explicacién de rérminos de la
valoracién del legismo v de la critica del confuctanismo» (Ping fa pi ru ciyu jianshi,
Shangwu, Pekin, 1975), que dedica su primer capitulo a referir y comentar toda la
serie de levantamientos campesinos que recorren la historia de China, desde la subleva-
cién de los esclavos que levantaban las murallas de la capiral del Estado de Chen, en el
afio ~550, hasta el movimiento de los Y7 be fuan (conocido en Occidente como de los
«hoxerss), en 1899-1900. Se trara de un pequefio libro que tve una amplia difusién
en China durante la campafia contra Confucio de 1973-1974.

49. Ya durante la dinastia Tang, Wang Zhen afirmé el cardcter militar de las en-
sefianzas contenidas en el libro, y mds tarde Wang Fuzhi (1617-1692) y Zhang Taiyan
{1869-1936) valoraron el Lae zi como una depurada condensacién de los principios
mayores del arte militar de }a antigua China. Y tampoco faltan en época reciente quie-
nes sostienen una tesis similar,

131




TAQ TE CHING

dizar en el pensamiento estratégico de la lucha politica, de la que
la guerra no es mas que una manifestacién particular. El Dao jing,
después, profundizard atin mds en esta generalizacién, enmarcando
los principios v leyes del arte de la guersa en la suprema categoria del
Tao y reafirmando la vertiente dialéctica de los mismos. Ocioso es
decir que el Lao zi no es una obra puramente militar; como mucho
serfa una obra filoséfico-militar, o si se quiere, la obra de un fil6sofo
gue trata de asuntos militares.

La coincidencia mayor entre el Sun zi v el Lao zi reside en la

imagen del agua como simbolo de lo débil que acaba venciendo alo

fuerte®. Sélo que, en el segundo de ambos libros, este principio estra-
tégico deriva del principio universal de la transformacién dialéctica
de los contrarios. En el Sun 27 el agua es simbolo de victoria, simple-
mente porque sabe adaptarse a las condiciones del terreno; su simbo-
lismo no transciende en ningln caso el plano puramente militar.

También se encuentran en el Lao zi pasajes que explican un prin-
cipio definitorio de inexcusable aplicacién por quien se pretenda
buen estratego: «la guerra es el arte del engafio» (F& & ¥ & . bing
zhe, gui dao ye)*'. Sin embargo, como ya hemos sefalado y compro-
bado mads arriba, la estimacién Gltima del Lao zi respecto de la guerra
es totalmente negativa, sin paliativos. El wu-wei exige del sabioc una
actitud de pasiva contemplacién del discurrir de los acontecimientos
sin intervenir en ellos. Y por supuesto, no hay mayor intervencién
que la procedente de la espada (o del misil).

5. LA HERENCIA DEL ANCIANOQ MAESTRO

El pensamiento taoista recogido en el Lao zi se encuentra en los ori-
genes de una larga tradicién y ha venido ejerciendo miltiples influen-
cias a lo largo de los siglos.

El taofsmo influyé en los legistas, y de modo muy especial en la
escuela Huang Lao, de principios de los Han, y més tarde, en la épo-
ca Wei Jin (siglos m y 1v), la escuela xuan xue (literalmente, «doctrina
profunda» [0 «misteriosa»]) no fue sino un desarroilo del taofsmo.

50. Recuérdese la sentencia del Lao z7 que reza: «Nada hay en el mundo miés
blande y débil que ¢l agua, mas nada le toma ventaja en vencer a lo recio y duro» {cap.
43 [LXVILL]).

51, Vid. Sun zi, libro T (i}, Guiji chubanshe, Shanghai, 1977, p. 52. En este mis-
mo sentido hay quien interpreta el pasaje del Lao zi que dice: «Usase en la guerra de
ticticas cambiantes» (cap. XX [LVII].

ESTUDIO PRELIMINAR, EL LAO Z! Y EL TAQISMO

Fn esta escuela aparecen reiterados los grandes conceptos tradicio-
nales: wit-weis libertad absoluta, condicién de la més plena felicidad
(Zhuang zi); negacién de los deseos y aun del mismo yo (en linea con
el budismo, que por entonces se habia asentado en China).

También son dignos de mencién los ataques de esta escuela a
las instituciones v normas establecidas, aunque en eila tales ataques
e fundamentan en la consideracién de que instituciones y costum-
bres deben cambiar con las circunstancias si no quieren convertirse
en algo periclitado, artificial y obstaculizador. En cambio, Lao zi y
Zhuang zi las atacaban en si mismas, sin consideraciones laterales.

De esta misma época, si bien no se lo incluye en la escuela xuan
xne, es el Lie i, obra cldsica del taoismo filoséfico de la que ya hemos
hablado; asi como paralelamente, y algo posterior al xuan xue, se
desarrolld otra corriente taoista muy bien reflejada en el Shi shuo xin
yan («Nuevas palabras de discursos contempordneos»), escrito por
Liu Yiging (403-444) y comentado por Liu Zun {(463-521). Es una
corriente basada en la afirmacién del sentimiento, de la hibertad, del
hombre que vive «de acuerdo consigo mismo y con los demds». La
cualidad de un hombre asi es la esencia de o que los chinos llaman
fenglin, M cuya traduccién ha traido de cabeza a los sinélogos por
lo complejo y evasivo de su significacién. Literalmente, feng quiere
decir viento y lin, corriente de agua, lo que parece conducirnos a una
cierta idea de libertad; pero si consultamos los diccionarios chinos,
la traduccién que nos dan es «distinguido y admirable», «(hombre)
de talento en las letras y de estilo de vida nada convencional»**. Feng
Youlan apunta como muy aproximada la significacién de «roménti-
co»*3, Quizés, habria que afiadir, con la connotacién de bohemio en
su sentido mds positivo. En cualquier caso, este estilo de vida «ro-
mantico» es una afirmacién del factor emocional, del vivir segin la
inspiracién, de acuerdo con los impulsos (frente al vivir conforme a
la razén de la escuela xuan xue), y en su base misma hallamos una
postura vital constante en el taoismo de todas las épocas: entrar en
comunién con la Naturaleza (ziran), olviddndose por completo del
ming jino (instituciones v costumbres establecidas).

52, «Distinguished and admirabie», «talented in letters and unconventional in life
styles (Han Ying cidian [A Chinese-English Dictionary], Facultad de lengua inglesa del
Instituto de Lenguas extrarjeras de Pekin, Shangwu, Pekin, 1979, p. 203.

53. Vid. Fong Yeou-lan (Feng Youlan}, Précis d’histoire de la philosophie chinoise
{Zhongguo zhexue xizoshi), Le Mail, Paris, 19853, p. 169.

133



TAG TE CHING

Las influencias ejercidas por las ensefianzas del Lao zi alcanzaran
incluso al mismo confucianismo en la época Song-Ming: 1a escuela [
xute (HE 22} incorporé y asimilé algunos de sus puntos de vista, Y des-
de una perspectiva mds general cabe decir que su critica de las catego-
rias «feudomorales» del ren yi, asi como su aspiracién a la conquista
de la libertad individual, fueron asimiladas por los intelectuales chi-
nos insatisfechos con la realidad social, v acabaron convirtiéndose en
la expresidn del descontento politico de todos los tiempos.

_____ Frontaras de los reings \
2 Capitales 3
o Ciutadesimgortantas [y
wnnnnst Muratias \
wrrcssais, Canales &y ,
2z Pasos ~ Ty

e 20 300 keas,




-2100
-2000
~1900
-1300
-1700
~1600
-1500
1400
~1300
-1200
-1100
~1000
~1000
-200
-800
~700
~600
~-300
460
-300
-200
~100

+100

CRONOLOGIA DE LA ANTIGUA CHINA

Perfodo Neolitico gg;z?;‘:i
Culvuras matriarcales Ewmperadores
(Shandingdong, Linjang, Majiayao, Jeg e‘i darics:
Ziyang, Yangshao} Youchao ’
. Sniren
Culturas patriarcales Fuxi
(Longshan, Qujialig, Qijia, Qingliangang) Shendong
Huang Di
Dinastia Xia éri?m
1766
Dinastia Shang o Yin Sociedad
esclavista
-1066
Dinastia Xi Zhou
(Zhou del ceste)
77 722
Epoca Chun qiu
{primavera y otofio)
Dinastia Dong Zhou
(Zhon del este)
475 481
Epoca Zhan guo
(Estados combatientes)
~221
Dinastfa Qin 206
Sociedad
Dinastia Xi Fan (Han del oeste) fendal
+24

Dinastia Dong Han (Han del este)

BIBLIOGRAFIA

[. EN LENGUA CHINA
1. Ediciones principales del Lao zi

Cul ReNY1, Jingmen Guodian chujian «Lao zis yanjin (Estudio del Lao 2 de
tabliflas Chu de Guedian, Jingmen), Kexue chubanshe, Pekin, 1998.
CHEN GUYING, Lac 21 fin zhu jin yi (Notas y traduccién moderna del Lao zi),
Shangwu, Taibei, 1997,

CHEN GUYING, Lao zi zhuyi fi pingjie, Zhonghua shuju, Hongkong, 1987.

Gao HENG, Lao zi gheng ju {(Interpretacion del Lao zi), Zhonghua shuju,
Pekin, 1959.

GAO MING, Boshu Lao zi fiaozbu, Zhonghua shuju, Pekin, 1996,

Hubeisheng jingmenshi bowuguan, ed. Guodian chumu zhujian, Wenwu,
Pekin, 1998.

JIANG XICHANG, Lao zi jiao gu (Estudios comparativos ¢ interpretacién del

“ Lao zi), Shangwu, Shanghai, 1937, '

Lao zi zhue shi {(Notas explicativas del Lae zi), por un colectivo de la Facuftad
de Filosoffa de la Universidad de Fudan, Renmin, Shanghai, 1977.

Ly Lva, Guodian chujian jiaodu ji (Notas de lectura cotejada de las tablillas
Chu de Guodian), Beijing daxune chubanshe, Pekin, 2002.

L1 JiaN, Guodian chujian jiaoshi {Explicacién v cotejo de las tablilas Chu de
Guodian), Fujian renmin chubanshe, 2003.

Mawangdui banm boshu (Libros en seda de la tumba Han de Mawangdui),
2 vols., Shanghai, Wenwu, 1974,

Ma XuLun, Lao zi fiao gu (Estudios comparativos e interpretacion del Lao

" zi), 1924 (reed. 3 vols., Zhonghua shuju, Pekin, 1974}

a partir de aqui, los autores en versal/versalitas

PengG Hao, Guodian chujian «Lao zi» jisody (Lectura cotejada de las tablillas
Chu de Guodian), Hubei renmin chubanshe, Wuhan, 2000.

ZHANG MOSHENG, Lao zi zhang ju xin shi {Nueva explicacién de los capftu-
los y frases del Lao zi), 1943 (reed. Guwen shuju, Hong Kong).

ZHANG SHOUZHONG, Grodian chujian wenzibian (La escritura de las tablilias
Chu de Guodian), Wenwu, Pekin, 2000.




TAOC TE CHING

2.  Estudios
a) Libros

CHEN GUYING, Huangdi sifing jinzhu finyi, Shangwu, Taipei, 1995.

FAN WENLAN, Zhongguo tongshi fianbian (Compendio de Historia General
de China), Renmin, Pekin, 1949 {reed, 4 vols., 1965).

FENG YOuLaN, Zhongguo zhexue shi (Historia de la Filosofia china), 2 vols.,
Shangwu, Shanghai, 1934.

FENG YouLan, Zhongguo zhexue shi lumwen ji (Coleccion de articulos sobre
Historia de la Filosoffa china), Renmin, Shanghai, 1958.

Fu Juyou y CHEN SONGCHAN (eds.), Mawangdui Hanmu wenwn, Hunan chu-
banshe, Hunan, 1992.

Guan zi, Shangwu, Shanghai, 1926.

Guo Moruo, Nuli zhi shidai (La época del sistema esclavista), Renmin, Pe-
kin, 1954 (reed. 1973).

Han Fei zi jishi, ed. de Chen Qiyou, 2 vols., Renmin, Shanghai, 1974,

Hou Wariu, ZHao JiBIN y DU GUOXIANG, Zhong guo sixiang tongshi {(Historla
general del pensamiento chine), 5 vols., Renmin, Pekin, 1957-19690.

Hu Sin, Zhongguo gudai zhexue shi (Historia de la Filosofia antigna china),
Shangwu, Shanghai, 1961.

Huai Nan i, Zhonghua shuju, Taibei, 1966,

INSTITUTO DE FILOSOFIA DE LA ACADEMIA DE CIENCIAS DE CHINA, Zhong guo
zhe xue shi zi liao jian bian (Compendio de materiales de Historia de la
Filosofia china), Zhonghua shuju, Pekin, 1962 (reed. 8 vols., 1973).

Lr Xueqmt y X1E GUIHUA {ed.}, Jianbo yanjiu 2001 (Estudio de flos textos
sobre] tablilias y sobre seda), Editorial de la Universidad de Pedagogia
de Guangxi, 2001,

Lie zi, Shangwu, Taibel, 1965.

LU Buwey, Liishi chungin, edicion Sibu beiyao, Zhonghua shuju, Shanghai,
1927-1935; Zhonghua shuju, Taibei, 1982 _

REN Jrvu, Zhongguo zhexue shi (Historia de la Filosoffa china), Renmin, Pe-
kin, 1966. _ _ .

REN Jrvu, Zhongguo ghexue shijian bian (Compendio de Historia de la Filo-
soffa china), Renmin, Pekin, 1973.

Stva Qran, Shi ji'(Registros bist6ricos), Zhonghua shuju, Pekin, 1973,

St shu duben {Los Cuatro Libros), Wenxue yanjin she, Hong Kong, 1974.

Sun Bin bing fa (El arte de fa guerra de Sun Bin), Wen wu, Pekin, 1973,

TENG RENSHENG {ed.), Chuxi jlanbo wenzi bign, Hubei jlaoyu chubanshe,
Wuahan, 1995.

WU GuaNG, Huang Lao zhi zhe xue tong lun (Estudios generales sobre la Fi-
losofta de Huang Lao), Zhejiang renmin chuban she, Flangzhou, 1985.

WUHAN DAXUE ZHONGGUO WENHUA YANJIUYUAN (Instituto de investigacidn de
la cuitura china de la Universidad de Wuhan), Guodian chujian guoji
xueshu yan tqo ki lunwen ji (Coleccién de ponencias presentadas en ¢l
sitnposio internacional de debate y estudio especializado de las tablillas
Chu de Guodian), Hubei renrmin chubanshe, Wuhan, 2000.

138

BIBLIOGRAFIA

Xun zi flanghu, ed. de Zhang Shitong, Renmin, Shanghai, 1974.

YanG RONGGUO, Zhongguo gudai sixiang shi (Historia del pensamiento anti-
guo chino), Renmin, Pekin, 1954 {reed. 1973).

YANG RONGGUO, Jianming zhongguo zhexue shi (Breve historia de la Filosofia
china), Renmin, Pekin, 1973.

ZHAC JIBIN, Laun yu xin tan (Nuevos estudios sobre el Lun yu), Renmin, Pe-
kin, 1959 (reed. 1976).

by Articulos

Cul RENYI, «Shilun jingmen zhujian laoczi de niandai»: Jingmen daxue bao 2
(1997}, pp. 38-42.

Cur RenY, «Jingmen chumu chutu de zhujian Lao zi chutans: fingnen shehui
kexue 5 (1997), pp. 31-35.

CHENG W, «Hanchu Huang Lao sixiang he fajia luxian» (El pensamiento de
Huang Lao a comienzos de los Han v la linea legista): Wenrvn (Cultura-
les) (Pekin) 10 (1974).

D1 QING, «Lao zi shi yi bu bing shu» {El Lao zi es un libro del arte militar):

- Xuexi yu pipan (Estudio y critica) (Shanghai) 10 (1974).

Gao MING, «Boshu Lao zi jiayiben yu jinben Lao zi kanjiao zhajis, en Wenwa
bianji wetyuanhui (ed.), Wenwn ziliao conghkan 18, Wenwu, Pekin, 1978,
pp. 209-221.

Gy JIBEGANG, «Liishi chungiu tuice Lao 21 zhi cheng shu niandais (HipGtesis
a partir del Liishi chungin sobre la época en que fue redactado el Lao
zi), en Gushi bian (Debates de Historia antigua), vol. IV, Hong Kong,
1963,

Guo Mo Ruo, «Jixia Huang Lao xuepal de pipan» (Critica de la escuela de
Huang Lao de Jixia), en Shi pipan shu (Diez libros de critica), Shanghai,
1950.

Guo Y1, «Cong Guodian chujian Lao zi kan Lao zi qi ren qi shu»: Zhexue
yanjin (Estudios filoséficos) 7 (julio de 1998), pp. 47-55.

Hone Lou, «Changsha mawangdui san hao hanmu chutu boshu jianjier (Pre-
sentacion de los libros en seda desenterrades en la tumba Han ndmero 3
de Ma wang dui en Chang sha): Lishi yanjin 1 (1974).

Hubeisheng jingmenshi bowuguan, «Jingmen guodian yihao chumur: Wermwn
7 (1997), pp. 35-48. :

L1 isHAo, «Du guodian chumu zhujian yiyis: Zhongguo zhexue 20 (octubre
de 1998), pp. 339-338.

L1 XUEQIN, «Jingmen guodian chujian suojian Guan yin yishuo»: Zhongguo
wemvn bao, § de abril de 1998.

TanG Lan, «Lao zi shidai xinkao» (Nueva investigacion sobre la época del
Lao zi), vol. VI, Gushi bian, Hongkong, 1963.

XU KANGSHENG, «Chudu Guodian zhujian Laozis, potencia presentada en el
simposio internacional sobre el Lao zi de Guodian, mayo de 1998.
ZHOU SHIRONG, «Mawangdui hanmu zhong de renwu ruxiang qi ji minza
tedian chutans: Wenwn yanjiu congkan 2 (diciembre de 1986), pp. 71~

77.

139




TAC TE CHING

II. EN OTRAS LENGUAS
1. Principales traducciones del Lao zi

CH'U Ta-Kao (tr.), Tao Té ching, George Allen & Unwin for Buddhist Society,
London, 1937. (Existe la traduccién castellana de Caridad Diaz-Faes,
Morata, Madrid, 1961, reed. 1975

DuvyvenDak, J. J. L. (tr.), Le livre de la Voie et de la Vertue, Librairie d’Amérique
et &’Orient, Paris, 1953.

Erorouy, Carmelo, Lao tse. La Gnosis taoista del Tao Te ching, Ofia, 1961,

HENRICKS, Robert G., Lao-tzu: Te-Tao Ching: A New Translation Based on
the Recently Discovered Ma-wang-tui Texts, Ballantine Books, New
York, 1989.

HENRICKS, Robert G., Lao Teu's Tao Te ching, A Translation of the Startling
New Documents Found at Guodian, Columbia University Press, New
York, 2000,

Lau, D. C., Lao Tzu, Tac Te ching, Penguin Books, Middlesex, 1963 (reed.
19763,

Lau, D. C., Chinese Classics: Tao Te ching, Chinese University Press, Hong
Kong, 1982

LEGGE, James (tr.), The Sacred Books of China: The Texts of Taoism, Claren-
don Press, Oxford, 1891 (reed. Dover Publications, New York, 1962),

Liou Kia-Hway (tr.), Tao 16 king, Gallimard, Paris, 1967,

WaLEY, Arthur (&), Tao Tz Ching, Wordsworth Editions, New York, 1997.

WIEGER, L., Les Péres du systéme taoiste, Hien hien, 1913,

WiLHELM, Richard (tr.), Lao tse vom Sinn und Leben, Fugen Diederichs,
Jena, 1941.

2. Otras traducciones y estidios

CHaNG Chungyuan, Le monde diu Tao, Stock, Paxis, 1979,

DeMariaux, 1.-C., Le Tao, Cerf, Paris, 1990.

Erorouy, Carmelo (tr.), Dos grandes maestros del Taofsmo: Lac Tee v Chuang
Tzu, Editora Nacional, Madrid, 1280,

ELorbuy, Carmelo (tr.), El libro de los cambios, Editora Nacional, Madrid,
1983,

ErLorouy, Carmelo (tr.), Mo Ti. Politica del amor universal, Tecnos, Madrid,
1987,

FUNG Yu-lan (Feng Youlan), The Spirit of Chinese Philosofy, tr. E. R. Flughes,
Kegan Paul, London, 1947.

FuNG Yu-lan (Feng Youlan), A History of Chinese Philosofy, te. D. Bodde,
Princeton University Press, 1953, .

GravaM, A, C., Disputers of the Tao, Open-Court, La Salle, 111, 1989.

GRANET, Marcel, La pensée chinoise, Albin Michel, Paris, 1968 [trad. caste-
Hana EI pensamiento chino, UTEHA, México, 1959].

GRANET, Marcel, Remargues sur le Taoisme ancien, Etudes Sociologiques sur
ta Chine, Paris, 1953.

BIBLIOGRAFI(A

Hansen, Chad, A Doist Theory of Chinese Thought, Oxford University Press,
New York, 1992.

HARLEZ, de (tr.), Textes tacistes, Paris, 1891,

KALTENMARK, Max, Lao Tseu et Iz Taoisme, Seuil, Paris, 1965,

KarTENMARK, Max, La Philosophie chinoise, PUF, Paris, 1972

KiELCE, A, Le sens du Tao, Le Mail, Paris, 1985.
MasprrO, Henri, «Le saint et la vie mystique chez Lac-tseu et Tchouang-
tseur: Bulletin de PAssaciation francaise des amis de POrient (1922).
MaspErRO, Henrl, Le Taoisme et les religions chinoises, Gallimard, Paris,
1972 [trad. castellana El taoismo vy las religiones chinas; Trotta, Madrid,
1999].

MasperO, Henri, Melanges postbumes sur les Religions et Histoire de la
Chine 11, Le Taoisme, Paris, 1950,

NEEDHAM, Joseph, Science and Civilization in China, 5 vols., Cambridge
University Press, Cambridge, 1954-1974.

PrecIADO IDOETA, L (1), Lie zi (El Libro de la Perfecta Vacuidad), Kairds,
Barcelona, 1987.

Prrciane [pogTa, I (tr.}, Zhuang zi (Maestro Zhuang), Kairds, Barcelona,
1996,

RAGUIN, Y., Lecons sur le taoisme, Instituz Ricci, Roma, 1981,

RivitRg, Jean Roger, El pensamiento filoséfico de Asia, Gredos, Madrid,
1960.

ROBINET, Isabelle, Histoire du Taoisme, Cerf, Paris, 1991,

ScHwWaARTZ, Benjamin, The World of Thought in Ancient China, Harvard Uni-
versity Press, Cambridge, Mass., 1985.

WaLkY, Arthur (tr.), Three Ways of Thought in Ancient China (fragmentos),
George Allen 8 Unwin, London, 1939,

WatTs, Alan, El camino del Tao, tr. H. Gonzdlez Trejo, Kairds, Barcelona,
1976.

WeLCH, H. v S8IpEL, A., Facets of tacism, Yale University Press, 1979.

WIEGER, Leon, Les Péres du systéme taoiste, Cathasia, Paris, 1950.

WAEGER, Leon, Histoire des croyances religieuses et des opinions philosophi-
gues en Chine, Hien-hien, 1917,

ZENKER, E. W, Histoire de la Philosopbie chinoise, Payot, Paris, 1932.




LOS TEXTOS




EL LAO ZI DE GUODIAN

ACLARACIONES AL TEXTO CHINO Y A LA TRADUCCION

El texto que reproducimos, ajustado al original, debe leerse, en el
sentido de las columnas, de derecha a izquierda. La divisién en capi-

. tulos es la establecida por los estudiosos chinos, que no siempre co-

incide con el final de las wabliflas, No hemos reproducido las marcas
de separacién de sentencias y de capitulos ni tampoco la marca en
forma de anzuelo que se aprecia en el libro A, al final de los capitulos
Aléy del A20.

Los caracteres {ideogramas) reconstruides, por haberse perdido
o por hallarse deteriorados y resultar ilegibles en las tablillas de Guo-
dian, aparecen entre corchetes.

¥n cuanto a la traduccién, encerramos asimismo entre corchetes
aquellos fragmentos cuyo original chino ha sido objeto de recons-
truccidn.




=

M

~

SR RN

1
[

%.{_.
-
oS ot (N2 g

&0

|1

!
L
{

s oF Ty

e

2
Eeilec

\J
3

ot o 3T BY

23 H
I

—~
IF

G B oS
Ty
g

A i b S

:

Al &3 XiX

LIBRO A

Al 63 XIX!

Eliminese la inteligencia (), rechdcense las argumentaciones,

y las gentes obtendran beneficios cien veces mayores.
Eliminese la industria, rechdcese el interés,

.y ya no habra bandidos ni ladrones.
-Eliminese la hipocresia, rechicese el fingimiento?

y las gentes retornarin a la piedad filial y al amor.

Son tres razones que como criterio (de distincidn) no bastan®,
tal vez fuera menester hacerles saber a qué atenerse:

ser modestos por fuera y conservar la simplicidad interior,
ser menos interesados y con escasos deseos*.

1. Alahora de numerar los capitulos hemos afadido en ardbigos a numeracion
correspoadiente de las copias de Mawangdui, ¥ en romanos, la de las copias tardias, la
habitual y hasta ahora mds utilizada.

2. Algunos comentaristas interpretan y traducen esta linea de manera diferen-
te: «Eliminese la transformacién (esforzarse por transformar moralmente al pueblo
mediante la educacién) y rechicese la deliberacién (deliberar minuciosamente en lo
tocante a los asuntos diarios)».

3. En las versiones posteriores, en lugar del cardcter ¥ (traducido aqui como
«criterio de distincién), encontramos el cardcter 30, que ha sido objeto de varias y
forzadas interpretaciones. El primero, en cambio, parece encajar y entenderse mejor
dentro del contexto: para distingnir las verdaderas inteligencia, industria e hipocresia
el Lao zi propone como criterio «ser modestos por fuera y conservar la simplicidad
interior» (vid. Guo Yi, «Cong Guodian chufian Lao zi kan Lao zi qi ren gi shus: Zhexne
yanjin 7 [1998], p. 47).

4, En algunas versiones tardias, al final de este capftulo se afiadia: «eliminar el
estudio y asi excusar preocupaciones». Esta [inea es fa primera del capitulo siguiente
{XX). Algunos eruditos aducfan como razésn que la estructura del capitulo exigia una
triple sentencia al final. Otros comentaristas rechazaban el argumento, y mantenfan
esta lfnea como inicio del capitulo XX. El descubrimiento de las copias de Mawangdui,
vy después el de la copia de Guodian han venido a confirmar la justeza de esta segunda
tesis (vid. Xu Kangsheng, «Chudu Guodian zhujian Laozi», p. 2).

147



B LR B 2 R LLT
AETEERENLEE
TARKRREZ AR

& A o LA

=4 ET b
t

PN AT

A2 29 LXVI

A2 29 LXVI

¢Por qué el Rio y el mar son reyes de (las aguas) de cientos de valies??
Porque son capaces de estar por debajo de cientos de valles,
y por eso sobre cientos de valles son capaces de reinar?.

" El sabio estd delante de las gentes porque se pone a su zaga;
" estd encima de las gentes porque en sus palabras se abaja’;
" estd encima de las gentes sin que las gentes sientan su peso;

estd delante de las gentes sin que las gentes sientan dafio.

+ El mundo le apoya de buen grado sin sentirse de él hastiado®.

No compite con nadie,

~y de ahi que nadie en el mundo sea capaz de competir con él.

1. El «Rio» (1) se reflere probablemente al Chang jiang o Yangzi jiang. Para el

“'tio Amarillo (Huang he) se ha usado desde antiguo el carcrer be ().

2. Estas tres primeras lineas del capitulo, en sus términos chinos, son mds claras
y sencillas en la copia de Guodian que en las versiones posteriores.
3. En estas dos lineas no aparece el &% («desears) de las versiones posteriores.

.. Por tanto en la copia de Guodian nos hallamos ante una aseveracidn, en tanto que en
- las otzas, el B¢ convierte las oraciones en hipotéticas.

4. R (umundo») también significa «[mperior, el mundo chino de aquel tiempo.

149




W R =
HrEok N EE
F gim > R R e

g

N

%
~

22

pi SR

A3 XLVI

A3 9 XLVE

El mis grave de los males, los muchos deseos?;

el mas doloroso de los defectos, la ambicidn;

la mayor de las desgracias, no saberse nunca contento?.
El (verdadero) contento es saber contentarse;

- ése es el contento perdurable.

1. En las copias de Mawangdui y en las versiones posteriores hay unas lineas
iniciales que no aparecen en la copia de Guodian, Sin embargo, la puntuacién de la

“copia A de Mawangdui fas separa del resto del capitulo, y las presenta como un dicho

aparte.

2, BEsta primera linea, diferente en las copias de Mawangdui, no aparece en las
versiones posteriores.

3. Lasegunda y tercera lineas, tante en las copias de Mawangdui como en las
posteriores, aparecen en orden inverso; pero se nos antoja mas congruente el orden de
la copia de Guodian.




~
JA.
A

G R

S
B o T2 A

[T =0 48 D 0%

R R
= o DR S

7S S )

B > 2 M A
e Hy > =F (k5=

At T4 XXX

A4 TA XXX

* Quien usa del Tao para asistir a los principes

no desea el uso de las armas para alardear ante el mundo.

© El que sabe {de estos menesteres) se contenta con el fruto (de la vic-

toria)?

y no lo usa para hacer alarde de su fuerza.
" Obtiene el fruto y no alardea,

obtiene el fruto v no se enorgullece,

* obtiene el fruto y no se jacta.
A eso llaman alcanzar el fruto y no hacer alarde de fuerza’,
- Estos son hechos buenos y duraderos*.

1. El «desea» (81) de esta linea no aparece en ninguna otra de las versiones

. poSteriores.

2. «El que sabe» (3 #)} podria muy bien referirse al buen guerrero.

3. El pirrafo que comienza en «El que sabe...» lo encontramos alterado en las
demdas versiones; sin embarge, aqui aparece mds encajado y con mds sentido: tres
frases paralelas y simétricas explican la primera, mientras que la ltima viene a ser un

Loresumen.

4. Obsérvese que el final del capitulo, similar en las demds versiones, s muy
diferente en la de Guodian.

153



L

%{_}

~

i
o
&

I

v

B3 o ¥ = B 2 i
HWEEREPEEERERELUAMZ
j1 = M= = = = 1 By =T B =
FLUmmmwmm&ziRZ N
AsEmABEERY MR B+

e #

\
=2
S

B Ik
%2.

HF 55> ot o

Ld

m&@i’!@@%

A5 59 XV

A5 59 XV

Quienes antafio sabfan practicar la caballerosidad ()

no podian menos de ser sutiles, misteriosos y de un hondo entendi-
miento,

tan profundos que no se los podia conocer.

De ahi que se los elogiara:

. vacilantes,

© como quien cruza un rio en pleno invierno;

~ precavidos,

como quien teme a todos sus vecinos;

discretos,

. como huésped;

fragiles,

cual hielo que se derrite;

- sencillos,

como un lefio;

confusos,

cual turbias aguas.

¢Quién, hallandose en medio de la turbiedad, es capaz de calmarse y
asf tornarse claro poco a poco?

¢Quién, halldndose en medio del reposo, es capaz de empezar a mo-
verse v asi crecer poco a poco?!

El que abraza este Tao no busca una gran satisfaccién?,

1. Estas dos oraciones interrogativas de la copia de Guodian, tanto gramatical
como seminticamente, son mis correctas v claras que las oraciones aseverativas de las
Otras versiones.

2. Como en el capitulo anterior, también al final de éste se afiade una breve
sentencia en las demds versiones.

155




= A

TN S o

X
=
e

oF Bk S

3R N B ]
N B - e

7
H

—

N
i

i

W
)
=

\4

ok /
5N 4
oAF off & oA
o S o ot = S i

B AE o =
=

([ (N S
(3 O (N o

=

Ab 270

A6 27b LXIV D!

El que actia fracasa;

el que aferra algo lo pierde?.
Por eso el sabio no actia

y de ese modo no fracasa;

. pada aferra

y de ese modo nada pierde.

Cuando estés a punto de alcanzar la meta,

sé tan prudente al final como al principio

y no fracasards en tu empresa.

El sabio desea no desear nada

y no estima las mercaderfas dificiles de obtener;
ensefia sin ensefiar

y se inspira en los errores del vulgo.

LXIV b

Esa es la razén por la que el sabio es capaz de favorecer el curso na-

tural de los infinitos seres,
mas sin ser capaz de actuar,

1. Este capitulo corresponde a la segunda mitad del capitulo 27, y se repite, con
variantes, en el capitulo C4. La primera mitad del capitulo 27 corresponde al capfrulo

Al4,

2. En la copia no aparece el cardcrer 2 (shi, «perder»), sino 1% {yuan, «alejar-

se») .

157




gl I 3% o o

A7 Bl XXXVIE

A7 81 XXXVII

[ fmk

-
Hes
¢ ¥ o

R

]

|

>
43

i INER F i
=5

o 2 S
NESESINT

Ei Tao permanente ne actiia.
(Si) los seflores y monarcas son capaces de conservarlo’,
los infinitos seres se reformardn por si solos®.
. §i, una vez reformados, brotan en ellos deseos,
©. reprimaselos con el lefio sin nombre.
También es menester saber contentarse;
del saber {contentarse] nace la calma
y la espontanea estabilidad de los infinitos seres.

(A B

i}
= o o

S
-

1. Probablemente al comienzo de esta linea el copista se olvidé de escribir i
{asin), a la vista de que en ¢l capitulo A1) encontramos un pasaje similar donde sf
aparece.
2, Otra posible traduccién de esta linea: «los infinitos seres se les someterdn
* espontineamente»,




A8 26 LXIINE

A8 26 LXIEP

jean
fim

S
o i

Actiia sin actuar (practica el no-actuar),

gclipate en no ocuparte en nada,

saborea lo que no tiene sabor,

Tanto en lo grande como en lo pequefio,
- cuando se tiene todo por facil, por fuerza se encuentra todo dificil.
- De ahi que el sabio tenga todo por dificil,
* y asf nunca tropieza con dificultades.

=
7 W B 3o R (NS

i. Obsérvese que este capitulo de la copia de Guodian aparcece en las versiones

posteriores dividido en: dos partes, entre las cuales se intercalan varias lineas de sen-
tencias encadenadas.




RERATITRETEXKHEESR X
LIMEMmM W AUEFE TESZLTAMT
BRBERIEFE R 222222 ER
FKERRE N 2 A H MH M HE FE B R A
Hith, &%*ﬁ%%%n%%}ﬁé%%@
o F B M

Z %

E 1,

[

A9 46 I

. En el mundo todos saben por qué 1o bello es bello
© v asf aparece lo feo,

Todos saben lo que es bueno,

.y entonces aparece lo que no es bueno.

- Ser (B) y no-ser (JU) se engendran mutuamente,
- lo dificil y lo facil se producen mutuamente,

+ lo largo v lo corto se forman mutuamente,

* lo alto y lo bajo se colman mutmamente,

el sentido y el sonido se armonizan mutnamente,

= delante y detrds se siguen mutnamente,
. es una ley constante ({&).
Por eso el sabio se acomoda en el no-actuar (F52M),

ejercita la ensefianza sin palabras.

© Desarrdllanse por s mismos los infinitos seres
© sin que él les dé comienzo;
" déjalos actuar por s{ mismos
.y no se impone (a ellos);
». los lleva a la perfeccién,
© mas no se apodera de ellos.

Justamente porque no se apodera de ellos,

. por €so mismo no le abandonan.

163

46



?j‘i_
-
rﬂ_ﬁg

s
¥

K A Ik 13
VNS = M1 ¥ B g
G2 B E A EROE S
ZHELUMA S fE K &
KR B AF

Vit z

& ] o B (N ik

B
HH 53 e o ot B R

W B o = B (N
B = S\ o e |
b T

At 76

A10 76 XXXII

El Tzo permanente no tiene nombre.

Lefio que, aunque fino, ni el Cielo ni la Tierra osan avasallar;
si sefiores y monarcas lo pudieran conservar,
sometiéranseles de buen grado los infinitos seres.

Cuando el Cielo y la Tierra estaban unidos?

se desprendia dulce rocio.

Como entre las gentes nadie daba 6rdenes

se mantenian iguales y tranquilas.

Empezaron las jerarquias y con elias los nombres (titulos)’;
habiendo aparecido los nombres, habrd que saber detenerse
sabiendo detenerse, se excusard todo dafio.

El humilde Tao es para el mundo

como para los pequedios valles el Rio o el mar®.

XXX

1. Cabe {a posibilidad de que este capitulo fuera en realidad dos, pues al final de
ia linea 4, en la copia aparece una marca de final de capitulo. Sin embargo, st observa-
mas el contenido y 1a secuencia de las sentencias, descubrimos que las lineas 11y 12
significan metaféricamente {o que directamente se dice en las primeras cuatro lineas, y
también que existe una clara relacién entre la nea 7 v la primera. Por ello se traduce
como un solo blogue, siguiendo fa opinion de muchos comentaristas.

2, También podria traducirse: «Cuando Cielo y Tierra se armonizan». En cual-
quier caso se refiere al yang () del Cielo y al yin (B} de la Tierra.

3. Oura posible rraduccidn serfa: «Desde el momento en que se dividid, apare-
cieron los nombress.

4. Vid. nota 1 de AZ.

165




Al 6% XXV

MR M\ KK R R KA M1 6 XXV
EHBEPREBEBERBRZ A Z KR
B IE K M S 5t O B D ph R
Bk N A= = :
o A ‘j( ;fi E % R 3L A Hay una cosa confusamente formada

jt 1% 4 A anterior al Cielo y a la Tierra.

TR H i} 22 iSilenciosa, ilimitadal

T E De nada depende vy no sufre mudanza,

j( puede ser tenida por madre del mundo.
Kb 7R Su nombre desconozco,
—_— ﬁ la denominan Taol.
Forzado a darle un nombre, llamdrala vo «grande».
e YO «g
B8 Lo grande se desborda;

al desbordarse se extiende hasta muy lejos,
hasta tan lejos que acaba por retornar.
Grande es el Cielo,

grande la Tierra,

grande es el Tao

y también grande el soberano.

En el Estado hay cuatro grandes

y uno de ellos es el soberano.

El hombre dene a la Tierra por norma,
[a Tierra al Cielo por norma tiene,

det Cielo el Tao es la norma,

la Naturaleza es fa norma del Tao.

1. % {«denominars) aqui quiere decir «significar mediante un caricter (ideo-
grama)». Lo que del Tao no se puede conocer es el nombre (4%) que nos permitiria
descubrir su esencia o naturaleza.

167




=K
I

= P
El 2

m

EE

dr

A12 49 V!

El espacio entre el Cielo y la Tierra,

¢éno semeja acaso un fuelle?
Vacio ¥ nunca se agota;

cuanto mas se mueve, mas sale de él

1. Vid. nota 1 del capftulo 49,

169

AL2

49




i i R Ok
7 5 (mk o
B W $= T
[ & BE
[=F S i

Fa S

Al3 60 XVI

Al13 60 XVI

Alcanzar fa vacuidad es el principio supremo,

conservar ¢l vacio es la norma capitall;

apenas los infinitos seres empiezan a desarrollarse,
permanézcase en sosiego esperando su retorno?.

L.os caminos del Cielo (el Tao del Cielo) son circulares?®,
todos v cada uno (de los seres) retornan a su rafz.

1. El caricter #, que hemos traducido por «vacion, también podria significar
amedio» («término medio»). $in embargo, esta interpretacion sélo cabria en el matco
de un contexto confuciano, lo que aquf no es el caso. En las demds versiones, en lugar
de f aparece # {«quietud»). Vid. Introduccién, pp. 75 ss.

2. En estas dos ineas de la copia de Guadian hallamos ligeras variantes con
respecto a las otras versiones. En la primera de ellas leemos 71 {«apenas empiezan
a desarrollarse»), en lugar de 3% /F («desarrollaese profusamente») en las copias de
Mawangdui, 7 ¥ («desarrollarse vigorosamente») en las versiones posteriores. De
todos modos, tampoce hay que descartar que pueda tratarse de préstamos fonéticos,
por cuanto los caracteres se leen de forma muy parecida. En la segunda de estas dos
lineas, el carcter 4, que aqui significa «esperar», encaja en el contexto mejor que el
# («contemplar») de las demds versiones.

3. Esta linea presenta cierta dificultad de interpretacién debido a ia imprecision
de los caracteres que la componen, La traduccién que aqui ofrecemos es la mds pro-
bable, y también la mds acorde con ¢l pensamiento del Lao zi: las drbitas celestes son
simbole o manifestacidn del movimiento de eterno retorno de los seres. Sin embargo,
algunos entienden que estos cuatro caracteres deben interpretarse como variantes de
los que aparecen en las demds versiones (55 #1 35 25, excepto el segundo, que deberfa
serlo como variante de 4K tal ¥ como hemos visto en la nota del capituio 11. Si ad-
mitimos esta hipétesis, la linea deberfa traducirse: «innumerable es la variedad de las
formas».




A (N o I
- —H ]

“H Hr

ok

& i off ot <H (N o
8wy

albl

op (NI o
SENESES

[
S

B N EE Ok

BN E o
S NI G oF ol
Eages

H
c

Al4 27a LXIVa'

Lo que estd en reposo es ficil de mantener;
antes de los augurios, trazar es cosa ficil;
facil de quebrar es lo fragil

y de dispersar lo que es menundo.

. Hazlo cuando aiin no existe,

pon orden antes de que estalle el caos.
[El 4rbol que apenas puedes abrazar
ha nacido de una mindsculaj punta;
la torre de nueve pisos

comenzé [por una espuerta de tierra;
una altura de clen ren

empieza} bajo la planta del pie*.

en los capitulos A6 y C4 del texto de Guodian,

274

LXIVa

1. Este capitulo de la copia de Guodian corresponde a la primera parte del capi-
tulo 27 (LXIV} de las versiones posteriores. La segunda parte de éste aparece recogida

2. Elren (J) es una antigna medida china de longitud equivalenze a ocho chi

(R, un tercio de metro).




HCIF TR AR R IR R AR 6 ELRSE
Sy 7 B R B] R OR 8 EEEE
X 4 T {8 AT X 4 A Ak
8 T 5 T 45 8 R
% T T 7 7

e s

T

=

27 3 I (N ook o) g O N 2

Al15 19 LVI

Ef que lo conoce no habla (de él)},
el que habla (de él) no lo conoce.
Cierra las aberturas,
condena las puertas,
empafia el brillo,
" finete al sucio (mundo),
~ corta las ligadurag?,
. desenreda la marafia.
‘A eso nombran «misteriosa identidad»,
y por eso en ella no puede haber préximos
ni tampoco extrafios;
no puede haber beneficio
ni perjuicio tampoco;
. no puede haber honor
" ni tampoco desprecio.
Por eso es lo més noble del mundo.

versiones posteriores (Fi 2, 3, «el que lo conocex}.

tes, totalmente desconocidos, que aparecen en la copia de Guodian.

175

LVi

1. Elsentido (y por ranto la traduccitn) de esta primera linea queda modificado
en la copia de Guedian por la presencia de la particula 22, que no enconrramos en las

2. 4 I 2 De los tres caracteres que forman esta linea, el primero y el dhimo
son los que proponen algunos (lkeda, entre otros) para interpretar los correspondien-



F

T

T N

ﬁ
0 %R DH M

i A=
— oH o

g
oA X2
\_F;E-
e

&
S

2

N

-
=
-

Aleé 20 LVII

CAlé 20 LVI

Gobiérnase un pafs con normas permanentes;
fisase en la guerra de tdcticas cambiantes;
el mundo se conquista no ddndose a los negocios’.

L iComo sé que es asi?

SERiLpIE Ee: Pangs
oS I oF o 88
) 0 3 2 4 off 55
I 1 (N >= B S flm

2 W 3 B
R

[

j-

SEIE SR BR
R k2 FH B 2 W

=

EHESHEHER >

=

=

-

Cuantas mas son las prohibiciones del Cielo?,

mayor es el nimero de gentes que se rebelan’.
Cuantas més herramientas tiene el pueblo,

mayor desorden reina en el pafs.

Cuanto mds sabe el pueblo,

mis productos extrafios surgen por doquier.

Cuanto mayor es la cantidad de objetos preciosos,
mas abundan ladrones y bandoleros.

Por eso dice el sabio:

- de nada me ocupo y el pueblo se enriquece por sf mismo,
- no acttio v el pueblo se reforma por si mismo,

gusto de la quietud y el pueblo rectifica por sf mismo,
es mi deseo no tener deseos

y el pueblo se torna simple por s mismo*.

1. Las dos primeras iineas parecen aludir a letrados, ministros y generales, en
tanto qué la tercera seria un consejo del autor.

2. «Cielo» (K) se refiere sin duda al gobernante ¢ legislador. En las demis ver-
siones en lugar de «Cielo» se eseribe K T («mundo» o «imperios).

3. Obsérvese que en las versiones posteriores se dice «empobrecerse» (%) en
lugar de «rebelarse» (3). Segdn Guo Yi, se twata de un error debide a razones fonéricas
y de rima. La versién de Guodian parece encajar mejor en e marco def pensamiento
politico raofsta, donde se quiere que el gobernante, practicando el no-actuar, interven-
ga o menos posible y deje al pueblo desenvolverse con la mayor libertad y esponsanei-
dad. Por otra parte, como se descubre a partir de otros fragmentos de la obra, para el
Lao zi la pobreza na se puede considerar algo negativo y no deseable.

4, El orden de estas cuatro sentencias en la copia de Guodian parece més ajus-
tado v 18gico que el que hallamos en las demds versiones,

177




Y
oy

& OF
i R
i

1
a0 2

B bt N 2
SEE P

]

S i
=

f By

_\é\i:

¢ I B B
CHEINE -
R NG s

6 i 5 28 3
W

e 4 (\

= 1
o IR EN J= =%

N3
I

=
s
-

&
g

A17 18 1V

El hombre de honda virtud

se asemeja a un recién nacido.

No le pican viboras ni escorpiones,

ni venenosos insectos ¢ serpientes le muerden,

ni le atacan las aves de presa o las bestias salvajes;
débiles son sus huesos y tendones,

mas st mano ase con firmeza.

Adn no conoce la unién de macho y hembra,

mas se enciende y enfurece!,

tanto su energia vital es extrema®.

El dia entero, libre de cuidados?,

su armonia es perfecta.

La armonia se llama «lo permanente»;

conocer la armonia se llama «clarividencian;
gozar plenamente de la vida se llama «desgracia»;
una mente que dirige (controla) la energia vital se Hama «fortalezas.
Cuando las cosas cobran vigor envejecen,

esto se llama «no seguir el Tao» (7 iE, «no Tao»).

1. El cardcter que aqui hemos traducido como «encenderse» es en realidad un
cardcter desconocido que la mayorfa de los comentaristas interpretan comeo #5 («ar-
der»). Otros, en cambio, sostienen que es una forma simplificada de ¥, el principio
masculino del yin-yang, a menudo usade para significar el pene. En apoyo de esta
tiltima hipétesis se puede recordar que el cardcter correspondiente de las copias de
Mawangdui es B {«pene»}. El titimo cardcter de la linea, &, en este caso, obviamente,
alude a la ereccién.

2. Seguimos la interpretacién de Guo Yi, quien considera que el tercer cardcter
de la linea es % (una preposicién) y no M (sgritars), y que el dltimo es $§ {«preccu-
paciones») y no W (enronquecers). «Grita todo el dia y no enronquece» seria ia
traduccion de la linea, si signiéramos esta otra hipGtesis.

3. Traducimos como «energia vitab» el cardcter §§ jing que también significa
«esencian, «esperman, Es el mismo cardeter que % <, jing ¢i, que designa el «soplo vital
(o energia vital) superior» {vid. Introduccién, p. $7).

179



N

oM = &
of > B 2
FABREFE
¢ i

TR E

N

E7

e

A P B R O

S iy g
W SR Ay A

Al8 7 XLV

A18 7 XLV

£l buen nombre o la propia vida,
{qué nos es més caro?
- La propia vida o las riquezas,

“¢qué es mds valioso?
‘Ganar o perder,
. {qué es peor?
Una desmedida aficién conlleva forzosamente un gran desgaste,
~y quien en gran cantidad acumula, por fuerza mucho ha de perder®.
Por esa razén quien sabe contentarse no conoce la humiflacién,
‘ quien sabe detenerse no recibe dafio
-y puede vivir largo tiempo.

1. Si comparamos estz linea con la correspondiente de las demds versiones,
observamos que los caracteres [, que significa «gruesor, «grande» (montén} y %
{emucho») aparecen en orden inverso. Algunos comentaristas juzgan que el orden de
la copia de Guodian es més razonable, y que por tanto el de fas otras versiones es un
ertor de copia mantenido posteriormente.

181



ol
&

3 (- ff I
B O fmf B = R

&

o e
o 1 S IV A o

At® 4 XL

A1 4 XL

Retornar {al principio}, he ahi el movimiento del Taol;
debilidad, he ahi ia propia cualidad del Tao.

Las cosas del mundo nacen del ser

{y) nacen del no-ser?.

1. Otra posible traduccidn: «El movimiento del Tao es tornarse en su contra-
flow,

2. Segin los comenteristas, en la dltima linea faltz el cardcter H (wser»), debido
a un probable error del copista, que olvidé escribir la seftal de repeticidn, que sf apare-
ce en otros lugares del texzo. Por lo tanto deberfa traducirse: «el ser nace del no-ser».
No obstante, hemos preferido mantener Ia traduccidén de ia linea tal y como aparece,
por cuanto e} Tao trasciende las categorias y en puridad taofsta puede y debe decirse
que el Tao es ser y no-ser (vid. comentario a este capitulo).

183



E

(= Y &
Bl B B E

t
finl

g

(= T (G I

S5 & A

S
¥
o

SYEAN
i o

RSN
EE

S
N

=

A20 53 11X

A20 53 IX

Es mejor detenerse
que acumular hasta tener el vaso lleno!.
Cuando muchos torrentes se juntan,

¢ imposible resistir por mucho tiempo.

* Una sala colmada de oro y de jade,

- nadie la podré guardar.

. El que se engrie de su nobleza y fortuna,

atrae sobre sf la desgracia.
Retirarse una vez se ha triunfado,

. he ahi el Tao del Cielo.

1. Probablemente se refiere a un vaso ritval que dicen existla en el Estado de
Zhou (o Lu). S¢ mantenia de pie cuando estaba lleno y boca abajo si vacie. Segin alga-
nos comentaristas, e} seatido de la frase seria: mds vale no guardar nada que guardar
demasiado. Aunque también podria ser: mis vale detenerse en el momento oportuno,
que persistir en «<acumular» hasta «llenar el sacon.

183



L4
Ry
o

sl
]

o > o

i 3
¥ g

[
SR g N

>
>

o

EE

—p
2k

Hﬁ%:mié]%iiﬁ?f}“ﬁ

N Nl B
Ef D o S 4 > T

!
g

S,
Pimi

>
Br

]

o [ =

=i N R
gy meagi

= @k (v o m

8 22 LIX

LIBRO B

Bl 22 LIX

Cuando se gobierna a los hombres y se sirve al Cielo,
nada hay como ashorrar (la energfa vital)!,

Sélo ahorrando {la energfa vital),

se puede estar prevenido.

Estar prevenido [es acumular virtud de continuo.

- §j acumulas virtud de continuo,

' nada habrd que no puedas] superar;

si nada hay que no puedas superar,

' no habra nadie que conozca los Himites de tu fuerza;
“ si no hay nadie (capaz de) conocer los limites de tu fuerza,
© podrés poseer la Tierra.

Cuando se posee 2 la Madre de la Tierra,

. es posible conservar (el dominio) largo [tiempo.

A esto llaman profunda y firme rafz],

Tuao de la larga vida y de la visién perdurable.

1. Estalfnea también podria traducizse: «Nada hay como la moderacién». Otros
estudiosos chinos, como Fan Wenlan, traducen el cardcter 3 {«ahorrars o «moderar»)
por «<labrador». Ser como el fabrador que, atento al crecimiento de su cultivo, arranca
las yerbas extrafias en cuanto aparecen, v asi estd «preparado para afrontar los acon-
tecimientos» {vid, Fan Wenlan, Zhong guo tong shi jian bian [Compendio de Historia
General de China], Pekin, 1965},

187



Bk 11 i ik

o o I 2
S N
SF I it ik ok

SF > ot 2 o off

Bl i XEVIH

B2 11 XLVII

El estudioso crece dia a dia;

quien practica el Tao mengua dia a dfa;
mengua y mengua

hasta legar al no-actuar,

y como no actda nada hay que deje de hacer'.

1. Al fnal de la pendltima linea aparece una marca que sefala final de capitulo,
Por ello se supone que ia Gitima linea ¢s un mero comentario. Gao Ming sostiene que
se trata de iz interpolacién de una sentencia propia de la escuela legista.

189



Dt o
Sing
= Dk
= T 7%
off 4 i

+ 3
e

T

HERN >
=

AT & A
=

B3 464 XX

B3 64 XX

Eliminado el estudio, desaparecen las cuitas',

Entre un respetuoso si v una bronca respuesta,
écudnta es la diferencia?

Entre lo hermoso y lo horrendo,

{dénde estd la diferencia?

Los demds me temen,

mas tampoco yo puedo dejar de temer a los demés?.

1. Vid. nota 3 del capftulo Al

2. Lamarca de final de capitalo aparece aquf delante del cardcter A {«shombre»,
aqui traducido como «los demds»), ¢l dltimo del capitule. Si asi fuera, este A serfa el
primer cardcter del capitulo 4 {57 [XII} de fas versiones posteriores). Los comentaris-
tas no se ponen de acuerdo, mas se dan dos circunstancias que permiten mantenes al
A como final de capitulo y suponer que nos hallamos anwe un error del copista: 1) en
la copia B de Mawangdui, el A aparece en el mismo sitio que en fa de Guodian; y 2}
en tas versiones posteriores el A no aparece por ninguna parte.

191



:

EREMRNE T ALBEM
AT LA B E B BT g i 2 2 N i
UL & LA TE A L gy %5 T
ARG HELEA BB E
ARRRKFH RKRph
FFFyRME 24

2 REy EQ

‘F

=
* 4 &

:

vl
=

ii

iy

T
L
%

B4 57 X

g4 57 XII

(Témanse) los favores, son afrentas, semejantes a ataduras’;

y los honores, grandes desgracias, como el propio cuerpo®.

¢Por qué digo que el favor es una afrenta?

E} favor es algo que rebaja’,

ligaduras si lo ganas,

figaduras si lo pierdes.

Por eso digo que los favores son afrentas, semejantes a ataduras.

[¢Por qué digo que los honores son grandes desgracias], como ¢l pro-
pio cuerpo?

Si sufro grandes desgracias

s POrque poseo un Cuerpo.

Si no tuviera yo un cuerpo,

[équé desgracia podria sufrir?

Por eso si alguien valora mds el hacer por su cuerpo} que el hacer por
el mundo,

a él se le puede confiar el mundo?,

si alguien adora su propio cuerpo como si fuera el entero mundo,

a él se le puede entregar el mundo.

1. Latraduccién de esta linea depende de la puntuacién del capitulo anterjor. Si
la marca que precede al A fuera signo de repeticion, y no de final de capitulo, como
algunos sugieren, otra posible traduccién serfa: «{Témanse) tanto favores come afren-
tas, como que son ataduras».

2. Otra posible traduccién: «Jener en gran estima las grandes desgracias, es
valorar el propio cuerpo, la propia vidan.

3. Esta sentencia también podria interpretarse como «el favor es inferior». En
este caso se estarfa comparando el favor con la afrenta.

4, Vid. Zhuang zi (libro XXVIIL, 1) e Introduccién, p. 54. «Cuerpo» (&) tam-
bién podria traducirse como «propia personax,

193



B K AT

ﬁmg g‘i =] ﬁﬁ'j‘_‘ ‘LJ\ ;Ln E'{Ju\

ﬁ%k%&ﬁg

uifii

# T mﬁp@m%ﬂﬁ*% i

i 'R 1B

H KA ﬁ

Z LIS [H RE
LT
H BT
£ H

ai

B5 3 XLi

B 3 XL

Un letrado superior oye hablar del Tao
y diligente puede penetrar en €l.
Un letrado mediano oye hablar del Tao

© y tan pronto lo sigue como lo olvida,

" Un letrado inferior oye hablar del Tao

iy hace grande mofa de él.

~ §i no se mofara, no podria ser tenido por el verdadero Tao.

De ahi el proverbio':
el Tao luminoso parece oscuro;
¢l Tao llano parece desigual;

. el Tao [progrediente] parece retroceder;

la suprema virtud parece fondo de valle,
la gran blancura parece inmunda?,

- ]2 omnimoda virtud parece no ser bastante;
: la firme virtud parece [debilidad,
~ la pura] verdad parece faisedad,

el gran cuadrado no tiene dngulos;

la gran vasiia se hace muy lentamente?,

el gran sonido apenas se oye,

la gran imagen no tiene forma;

el Tao, [en su inmensidad, no se puede describir.
Sélo el Tao puede engendrar y llevar a la plenitud.]

1. B#H (]zanyan «proverbio») podria ser también el titulo de una obra (vid.
comentario a este mismo capitulo). Al final de la linea aparece una marca que tal vez
indica que lo siguiente es una cita textual, En las copias de Mawangdui aparecen indi-
cados el comienzo v ¢l final de la cira.

2. También podria traducirse: «La gloria suprema parece vergiienza».

3. Es decir, el hombre de talento, segiin algunos comentaristas.

195



7

et
iugis

3R S Nm NS
7o =

%)
=
i

Bs 15 LI

pe 15 LI

Cierra las puertas,

tapa las aberturas?,

y acabards tus dias sin haber sentido nunca fatiga.
Franquea las aberturas,

afanate en los negocios,

y no verés liegar el final de tus dias.

1. Este breve capitulo del texzo de Guodian es mds extenso en las demds versio
nes. Por ello el lector deberd remitirse al capitulo 15 (LI1), donde hallard, ademds, el

comentario completo.
2. «Puettas« ({1} v «aberturas» () se refieren a los sentidos y a la inteligencia,

197



.

31? ~

e
b D

i

ot
o & >

R
3> Hom

T

§

i<
-
-
ps

& o B >+

B
RS e

B
by
o

k-

)

b o ok

B7 8 XLV

B7 8 XIV!

La gran perfeccién parece imperfecta,

mas su eficiencia no sufre merma.

La gran plenitud parece vacia,

mas su eficiencia nunca se agota.

La gran destreza parece torpe,

Ja gran perfeccién parece inacabada,

la gran rectitud parece curvada®.

La agitacién vence al frio,

el reposo vence al calor.

Con la pura quietud se lleva la paz al mundo®.

1. El capitulo propiamente diche estd compuesto de siete lineas, pues al final de
la séptima encontramos una marca de final de capitulo. Por tanto las tres lineas que
siguen parecen ser sentencias aparte,

2. HE {«recton, «derechos) no debe confundirse con 3 («recton, «justor}.

3. Eldltimo cardcter de esta linea, en las demds versiones es iE, cuyo significa-
do e interpretacién ha sido obieto de controversia durante largo tiempo. En nuestra
version hemos preferido traducirlo por «modelos, siguiendo a varios comentaristas,
No obstante, la versidn de Guodian, donde, en vez del cardcter IE, encontramos X,
es mds coherente, En ella se viene a decir que con la pura quietud se pueden vencer
las agitaciones sociales y conseguir que en el mundo reine Ia tranquilidad y el orden.
Aparte de acomodarse bien con las dos Hneas anteriores.

199




B8 17 LIV

o
-
-
-

DL DA LA LA DU 8 8 e T 3 B 17 LIV
WAL R2 222 2 a8
PN A
A ni 2 -
M FE Z Z ,._f_, o ;;Eit :;E_; :;E\: -~ /[: Z: Lo bien arraigado no se puede arrancar,
KK e ’L*gf% fﬁ %‘"" ’fgu!; %”\ HFE ?fi lo bien abrazado no se puede soltar,
=R fg T3 T3 T A y asi las generaciones futuras nunca dejardn de celebrar el culto de
\[‘ i :F [;/ A E 7 . los: antepasados. .
vl Ty < AR CGAE D Si cultivas (el Tao) en tu propia persona,
i . {’&ﬁ m virtud serd verdadera;
=]

si lo cultivas en el gobierno de tu familia,

tu virtud serd sobrada;

si lo cultivas en el gobierno de tu aldea,

tu virtud serd prolongada

si fo cultivas en el gobierno del pafs,

tu virtud serd abundante;

si lo cultivas en el gobierno del mundo,

[tu virtud se hard universal.]

Considera [a las otras familias] desde tu propia familial,
considera a las otras aldeas desde tu propia aldea,
considera a los otros paises desde tu propio pafs,
considera a los otros mundos desde ts propio mundo.
{Coémo puedo saber que el mulndo es asi?

Por todo esto.]

1. Delante de esta linea en las demds versiones se dice: «Considera a los demés
desde tu propia persona».

201




Cl 6ty 62 XVIl y XVIl

LIBRO C

B S BT OB AR 45 B Rk CL 61y 62 XVILy VIl

X 2R K H 3P R BB RD |

BETEMZFEEMEET

:[ﬁl.u A % = yj fﬂ% r}’f—f <L L %%& fﬁ} De ug gran gobernante,

f}iz. e ?‘Z “""":ﬁ‘f Xg Z 75‘ los de abajo sélo conocen su existencia;
" s 1 que no lo es tanto,

;ﬁ E [ﬂ f: L lae Sxian vy le elogian;
5

al que menos,

le temen;

al de inferiores cualidades,

le cubren de denuestos.

Si (el gobernante) no es hombre de palabra,

nadie le tendrd confianza.

(El gran gobernante) es cauto al tiempo de estimar fas palabras?,
Remata [os negocios y cumple su mision,

y el pueblo llano dice: estamos en armonia con la Naturaleza.
Pot eso cuando se abandona el gran Tao,

al punto aparecen la benevolencia y la rectitud.

Quiébrase la armonia entre los seis parentescos®,

y al punto aparecen la piedad filial v el amor.

Caen los palses en tremendo caos,

y al punto aparecen los honestos mandarines.

F_%
¥ e am
)T
E’:r-

HH
oA
&

1. Este capitulo de la copia C de Guodian aparece dividido en dos, tanto en las
copias de Mawangdui como en las versiones postetiores. Nétese que esta divisién no
tiene sentido, pues ef segundo de estos capitulos empieza por un «por ¢so», que sélo
cabe espesar como vinculo entre oraciones, nunca para relacionar capitulos.

2. # («palabra») también podria tener el sentido de «érdeness y referirse aqui a
los decretos del propio soberano.

3. Los seis parentescos (7% %) son: padre-hijo, hermano mayor-hermano me-
nor, marido-mujer. En las demés versiones, delante de esta linea se dice: «Surge la
inteligencia y la sabiduria, y al punto aparece la gran hipocresias.

203




Y
”

k2 gt

bl =R =

-

FE A

& 6 NS
&R N

B o
[oif EE N ] fmk &

L
| 3 o

%

..)l\\‘

f

Cz 79 XXXV

C2 79 XXXV

Asiendo la gran imagen

acude el mundo entero.

Acude ¥ no sufre dafio,

y reinan grandisima paz e igualdad®.
Dulces sones y ricos manjares;

los caminantes se detienen.

Por eso [las palabras que salen] del Tao
son insipidas, sin ningiin sabor.

Lo miras

y no lo puedes ver.

Lo escuchas

y no lo puedes ofr.

Lo usas

y no se puede agotar.

1. Para algunos comentaristas la traduccion seria: «grandes serdn la paz y la
tranquilidad».

205




C3 75 XXX

C3 75 XXXI

ali e
{

= [ & 3 3 3R

I}
i

i

= T fo
ot b 4 =

g
At b

(= ot

FroF TR (N S S (T R [ A

H
H

& e
K

El caballero, en su morada honra la izquierda,

y la derecha cuando empuiia las armas.

Por eso se dice que las armas [son instrumentos nefastos)
que s6lo deben usarse cuando no se puede [menos,]
siendo lo mejor mostrarse indiferente

oF I+ 34§
oF R = Om 3B
R 2 W N o

[ (I 2 52 Il
> S SRR (N

NH=REERE
Rt o

FREE E [ - R

<
T sin jamds tenerlas por bellas.
LN T Tenerlas por bellas es haliar placer en matar hombres;

[ 5 O oo IR

quien halla placer en [matar hombres, jaméas po]dra triunfar en el
mundo.

Por eso en los asuntos fastos la izquierda es el lugar de honor,

en los fanebres el lugar de honor es la derecha’.

De ahi que el mariscal ocupe el lado izquierdo

y el condestable el lado derecho;

dicese que se sitdan conforme a los ritos funerarios.

Por eso cuando se ha matado a [multitud de hombres,]

es menester ponerse {ante ellos) con grande tristeza y pena;

si se vence en la batalla,

procédase segiin los ritos funerarios.

1. La tradicién china considera la derecha como el tugar de honor. $6lo los ha-
bitantes de Chu eran excepcidn. Y ast en el Zuo ghuan, Qctavo afio del principe Huan,
se dice: «Las gentes de Chu honran fa izquierdar. De suerte que ¢l capitulo 75 parece
ser una prueba irrefurable en favor de quienes sostienen que el taofsmo nacié en el
Estado de Chu (vid. Tian Changwu, «Zai tan Huang Lao si xiang he fa jia lu xian»,
Mds acerca del pensamiento de Huang Lao v de la linea legista: Wen wy [Pekin] 4
[1976]). El cardcter 3% («finebre») de la copia de Guodian parece mds apropiado que
el B («nefaston) de las otras versiones.

207




N
A

\N‘.‘-im-‘gré'

Ve

R

%7
EEN -
o %

[N b o R S
N N S
N B N b

> [ ] = Fo
B
A 3 oH B ok o - i

~
.
~

20 (N
STV R
v =

i B
(NOF & S Mo

A N

C4 27b LXIV b

c4 27b LXIVb?

El que actia fracasa,

el que aferra algo lo pierde.

El sabio no actia

y de ese modo no fracasa,

nada aferra

y de ese modo [nada pierde.]

Siempre que las gentes emprenden un negocio,
fracasan cuando lo culminan.

De donde el dicho:

si eres tan prudente al final como al principio,
no fracasards en tu empresa.

En cuanto a los fracasos de los hombres,
siempre fracasan cuando acaban de triunfar?,
Por eso el [sabio] desea no desear nada

y no estima las mercaderfas dificiles de obtener,
aprende a no aprender?

y se inspira en los errores del vulgo.

Asf el sabio puede favorecer el curso natural de los infinitos seres,
mas no 0sa actuar,

1, Vid. nota 1 del capirulo A6,

2. Kl parrafo «Siempre que las gentes... acaban de triunfar» es ¢l que presenta
més diferencias entre este capitulo y el 6 de la copia A, asi coma con respecto al co-

rrespondiente de las otras versiones.
3. Vid. comentario al capitulo A6.

209



FRAGMENTO A

EL GRAN UNO!

FRAGMENTO A

=
H

SH
>

4
hrod
=

EECHMEEENEE

El Gran Uno engendré e agua,

el agua en retorno ayudé al Gran Uno
y as{ es como se hizo el Cielo.

El Cielo en retorno ayudd al Gran Uno
y asi es como se hizo ia Tierra.

i \E O

HARNAHE
:E?_

Bk E
o R

g =
>
it
S
Ash
=23

| > A EH SN | DR EHE TN
¢ 5

£ .y o, . .
f ;5 o L 2 , El Cielo v la Tl;:rrad[a su veiz sie az'udaron mutnamente]
% si surgieron los dioses v la luz

-+ M ya g y .
ok ﬁ ﬁ :;‘:‘ Los dioses y la luz a su vez se ayudaron mutuamente

y asf surgieron el Yin y el Yang.

El Yin y el Yang a su vez se ayudaron mutuamente

y asf surgieron las cuatro estaciones.

Las cuatro estaciones a su vez se ayudaron mutuamente
y asi surgieron el frio y el calor.

El frfo v el calor a su vez se ayudaron mutuamente

==
E

N
o
L
i
e
5 S

e
4 B
W 3 IS

F“:“ bf@ A EF (e &f y asi surgieron la humedad y la sequedad.
J;% , R La humedad y la sequedad se ayudaron mutuamente,
& > > " surgieron los afios (el tiempo) y ahi se detuvo {el proceso).

De modo que los afios nacieron de la humedad y la sequedad;
la humedad y la sequedad nacieron del frio y el calor;

el frio v el calor, las cuatro estaciones, nacieron del Yin y del Yang;
el Yin y el Yang nacieron de los dioses y de la luz;

los dioses y la luz nacieron del Cielo y de la Tierra;

el Cielo y la Tierra nacieron del Gran Uno.

Por eso el Gran Uno estd oculto en el agua,

se mueve con las cuatro estaciones;

cuando el circulo se cierra torna a [empezar,

este principio es] la madre de los infinitos seres;

unas veces deficiencia, otras veces plenitud,

este principio es fa norma de los infinitos seres.

Y esto es algo que el Cielo no puede destruir

ni la Tierra puede enterrar,

ni el Yin v el Yang pueden producir.

Un gran sefior () sabe que esto tiene por nombre {Tao...

H
i

E
Bl 3% 6 G5 HF 3 N
=RScE £

=
[+
¢
+ 8
Bk

S
i

%

T S S

1. Vid. Introduceidn, pp. 36 ss., y nota en All. La traducci6n de estos tres
fragmentos respeta la puntuacion del texto chino.
2. Vid. comentario.

211




oo o HHBEHE

FRAGMENTO &

FRAGMENTO B

El Tao dei Cielo tiene en alta estima la debilidad.
Cortar de lo que ya estd formado

para gozar plenamente de la vida

{es) acometer usando de la fuerza,

castigar usando de...}!

1. Este fragmento, incompleto, tecuerda algunos pasajes dei Lao zi. En primer
higar, hallamos recogida una constante de la dialéctica laoziana: lo débil vence a lo
fuerte. También podemos observar que la expresidn «gozar plenamente de la vida»
aparece en A 17 (capfulo 18 {1V]), junto con la «fortaleza» (contrel de la energia vital
por parte de la mente).

213



I

m
) T Tk
mSmANBEHEN T ENESFH A o o

A
4

3

oo S < [ o S 0 ) e S S

~

7]

~

B ) S o

(€

L =
ot

~

e
=,
'

;
e 3 i S R

3

~

~»
~

BT AMERH. o

=]

THAREAFA LD G T

[s]

[a]

A
Vi

-

(= it

<

A o 3 T 4 O IR S

~

I — < I

-

FRAGMENTO C

FRAGMENTO C

Lo que estd debajo es tierra (d4-)

y Tierra (#h) se denomina;

lo que esta arriba es aire

y Cielo se denomina.

También «Tao» es su término ().

¢Podria yo preguntar cudl es su nombre (4)?

Quien usa del Tao en sus empresas

por fuerza ha de confiar en su nombre,

y asi alcanza la meta y conserva largo tiempo su propia persona;
el sabio en sus empresas

también confia en su nombre,

y asf su mérito es completo y no sufre dafio su persona.
{(Hablandc de) Cielo y Tierra, el nombre y el término estdn juntos.
Por eso si traspasamos sus limites,

no podremos pensar [nada que convenga...

..Al Cielo algo le faltal en el noroeste,

lo que estd debajo de €l es forzadamente alto.

A la Tierra algo le falta en el sureste,

lo que estd encima de ella [es forzadamente bajo.
Cuando a lo que estd arriba algo le falta],

le sobra a lo que estd debajo;

cuando a lo que estd debajo algo le falta,

le sobra a lo que estd arribal,

1. Este fragmento se basa en un mito cosmogdaico chine referido en el Huai
Nan zi:

«En los remotos tiempos Gong Gong 34T luché con Zhuan Xu (#l 1) por ver
quién de los dos serfa dios. Al verse derrotado, presa de una grandisima cdlera, golped
con la cabeza el monte Buzhou. Y fue entonces cuando uno de fos cuatro pilares que
sostenian el cielo se partié y se rompié, de suerte que el cielo se incliné en el noroeste.
Por eso ahora eb sol, la luna y las estrellas se mueven en esa direccién. Ademds la tierra
ya no llena el espacio en el sudeste, por 1o que rios, polvaredas y lodos se desplazan
hacia esa parte.

»Los antiguos chinos velan el universo en forma de tortuga. La parte de arriba
de su caparazon, la béveda del cielo; la parte de abajo, la superficie de la tierra. Soste-
nfan el cielo cuatro monzafas-pilares, situadas en noroeste, noreste, surceste, sudeste.
Ademds habfa cuerdas que sujetaban el ciele a la tierra. Cuando Gong Gong rompid
el pilar del noroeste, et pilar se incling en esa direccion y tensé la cuerda del sudeste,
hasta que la cuerda se rompis. Desde entonces cielo y tierra ya no estdn nivelados: mds
cerca en el noroeste, mds alejados en el sudestes.

215



EL LAO ZI DE MAWANGDUI

ACLARACIONES AL TEXTO CHINO

1. Las cifras de tamafio reducido que aparecen intercaladas in-
dican el ntmero de orden de las respectivas columnas en el texto
mismo de Mawangdui.

2. Los caracteres incluidos entre corchetes son los establecidos
por los eruditos chinos —a partir de la comparacién con el texto A, o
bien con las otras versiones del Lao 2i— en aquelios lugares del texto
de Mawangdui que han aparecido completamente destruidos.

3. Los caracteres recuadrados son los establecidos por los erudi-
tos chinos como probables, cuando en el texto de Mawangdui apa-
recen deteriorados.

4. Las caracteres incluidos entre paréntesis son los comiinmente
utilizados hoy, en lugar de los caraceeres antiguos modificados que les
preceden en el texto.

5. Los caracteres incluidos en un circulo son repeticiones o erro-
res del copista.



SEEE] (=) Skt

(F) SRR (SSRGS

oMk <4 S ik i

e
s

= &

SRk (L) 2 M 1 386 CITO ST T () 2

=
—

ST ()

e

2

N=

=

RN A R N S

M (S) 5 = iy 2
b AT L FEN AR G @ SIS E ,NE BT B

SEoHE g

f AR

RSN

A fF

e

7

Gl

4

2l

R

FRFCH N E Al

e A S

I XXXV

1 XXXVIII

El rombre de virtud superior no es virtuoso,

y por ello estd en posesién de la virtud.

¥l hombre de virtud inferior se aferra a la virtud,

y por eso carece de virtud.

Ef hombre de virtud superior no actiia,

ni pretende alcanzar fin alguno.

Quien posee la més alta benevolendia actia,

mas no pretende alcanzar fin alguno.

Quien posee la mds aita rectitud actia,

y siempre busca algin fin,

Quien observa alramente los ritos actda,

mas nadie hace caso de &,

y entonces extiende sus brazos ¥ les hace fuerza {para que le respeten).
De suerte que tras la pérdida del Tao aparece la virtud,
tras la pérdida de la virtud aparece la benevolencia,
tras la pérdida de la benevolencia aparece la rectitud,
tras la pérdida de la rectitud aparecen los ritos.

Los ritos, menoscabo de la lealtad y 1a confianza,

de un gran desorden son el origen.

La presciencia es huero ornamento del Tao,

y origen de la necedad.

De ahf que los grandes hombres

se atengan a lo que acrece y no a lo que menoscaba,
se atengan a la esencia y no al huero ornamento.

Por eso rechazan lo uno y adoptan lo otro.

1. La divisidr: en capitulos y su numeracién (en nimeros ardbigos) es nuestra.
En los textos de Mawangdui, a diferencia de los textos posteriores, no existe tal sepa-
racién. Para comodidad del lector, afadimos en romanos el ndmero de orden de cada
capitulo en las ediciones hasta ahora utilizadas, y enire ambas el nidmero del capitulo
del Lao 2i de Guodian cuando este capitulo existe. La traduccidn respeta por lo g,c:ne-
ral la puntuacién del texto chino que reproducimos.

219



SECHENENNEE e OF

et o PN IR 5 H R S S S S S e
PO RESE | (R Hi<43urss () oo HA S S pm i

pF=ibuy
&5 (

-

- (388 SEEGRGRER S (TS MY | (38

v

o(%)%w‘.:\-d—l

<
‘Fiﬁﬁﬁ%ﬁi] e O 558

¢ PIRER Y25

£

SIS ()

JSHAPHERYE | FRH

G

(.&pz

HEN ) TRy

g

.
i

R

5t
R BT | e R T | AR ST | EROH O | B

G SR v R > (St ) T

e
-
P

()

1 XXXIX

7 XXXIX

Antafio alcanzaron el uno:

el Cielo alcanzd el uno y se aquietd,

la Tierra alcanzé el uno y se calmé,

los espiritus alcanzaron el uno y se tornaron eficaces,

los valles alcanzaron el uno y se llenaron,

los sefiores y los reves alcanzaron el uno y se volvieron en norma del
mundo.

De donde se colige que

sin esa quietud, acaso ¢l Cielo se hubiera resquebrajado;

sin esa calma, acaso la Tierra se hubiera hundido;

sin esa eficacia, acaso los espiritus hubieran desaparecido;

sin ese llenarse, acaso los valles se hubieran secado;

sin esa nobieza, acaso los sefiores v los reyes se hubieran visto derri-
bados.

Por eso la nobleza tiene necesariamente su raiz en lo humilde,

y necesariamente lo superior tiene a lo inferior por fundamento.

De ahi que sefiores y reyes se nombren a si mismos <huérfano», «mi-
serox, «indignon?;

lo cual es tomar lo humilde por rafz, {o no?

Por eso llegar a poseer numerosos carruajes es no poseer carruaje
alguno?.

He ahi la razén por la que {el sabio) no desea brillar como €l jade,

ni ser dure comeo una roca’,

1. W (gu), BE (gua); N 2 (bu gu), eran términos empleados por los soberanos
de la antigua China para referirse a su propia persona.

2. El cardcter «carruaje» (8) podria ser un préstamo fonético, empleado aqui
por un homéfono (3F) que significa «fama» (vid. traduccién de las versiones posterio-
res). Pero en fa copia de Mawangdui esta traduccidn no procede, si tenemos en cuenta
que va unido al cardcter <npumerososs.

3. En la copia de Mawangdui las dos dltimas lineas estdn unidas por la «con-
juncién» T (er), lo que explica nuestra traduccién, frente a la habitual de las versio-
nes posteriores. En esta dltima se manifiesta claramente una contradiccién ideoldgica,
cuando se nos dice que el sabio «{prefiere ser) duro como una piedras. Esto es radical-
mente contrario al ideal del sabio taofsta.

221



p=22

swe | IR EEED  OecHERAEE L (SR)ZESNMH ebak>t

iRk (5 uEE
N O ) 26

-

oy [

=

el
ERENNE (Fuad] O ) e

e [

)
o
P’

S BE>h (GR) FEHSESE (S, S0 ) 3 (380 ) W s
PhEREEH-A RN R AR () ek (B ) B

g ool L (9)
R ,EINfﬁ%ﬂiihwﬁ‘%%?ﬂm

3 BS XLl

3 BS XLI

Un letrado superior oye hablar del Tao,

y diligente puede ejercitarlo.

Un letrado mediano oye hablar del Tao,

y tan pronto lo guarda como lo deja.

Un letrado inferior oye hablar del Tao,

v hace grande mofa de éL

Si no se mofara, no podria ser tenido por el verdadero Tao.
Por eso reza el proverbio:

«El Tao, luminoso, parece oscuro;

el Tao, progrediente, parece retroceder;

el Tao, Hano, parece desigual»®,

La suprema virtud parece fondo de valle,

la gran blancura parece inmunda,

la omnimoda virtud parece no ser bastante.

La firme virtud parece debilidad,

la pura verdad parece falsedad,

el gran cuadrado no tiene dngulos.

La gran vasija tarda mucho en hacerse,

el gran sonido raramente se ove,

la gran imagen no tiene forma;

el Tao, en su inmensidad, no se puede describir.
Sélo el Tao puede dar principio y también puede Hevar a fa plenitud.

1. Este capitulo se ha perdido completamente en el texto A de Mawangdui.

2. Vid. nota 1 del capitulo B5. En el texto de Mawangdui a citz del proverbio
{o de un libro titulado Jianyan} aparece marcada; esto no ocurre ¢n Ia copia de Guo-
dian, ni en las tardias, por lo que Ja extensién de la ciea es dudosa. Generalmente se
considera que abarca tres lineas, pero algunos, como Arthur Waley, la reducen alas dos
primeras.

223




4 A% XL

4 Al9 XL

Retornar (al principio), he ahf el movimiento del Tao;
debilidad, he ahi la propia cualidad del Tao.

Las cosas del mundo nacen del ser;

el ser nace del no-ser.

oHE (Hy) 2
LA e (&)

A G e SEA DN A AGEE i (B

225




L2 (diEad) R LB OlkaikOdnie

“ox1 JHEENAFETNL) |

SN (e sFgk

v
a4

AR DA S leSmALS

OB FEHSA >~
SEEE D L R L) e

(R ) A >4k (B4 )

IR ) N B
(23 SEEE vox ) S M

5 XLt

-5 XL

Ei Tao engendra al uno,

- el uno engendra al dos,

el dos engendra al tres,

-+ el tres engendra a los diez mil seres.
-+ Los diez mil seres albergan en su seno el yin y el yang,

cuyas energias vitales (gi} chocan para tornarse en armoénica unidad,

* Lo mds aborrecido de los hombres,

+ es la orfandad, la miseria, la indignidad?;

* mas ved que as es como reyes y duques se nombran a sf mismos.
* Pues las cosas crecen cuando las amenguas,

.y menguan cuando las acreces.

Lo que otros me han ensefiado,

. también yo lo ensefio a los demds.
" Quien abusa de su fuerza no tendra buen fin;
. de esto haré la guia de mi doctrina.

1. Gu, gua, bu gu. Vid. capirtulo 2.

227



& XL

¢ XLII

Lo mas débil del mundo,

cabalga sobre lo més fuerte que en el mundo hay.
Sale del no-ser,

penetra donde no hay resquiciol.

De ahi conozco yo el provecho del no-actuar.

La ensefianza sin palabras,

el provecho del no-actuar,

pocas cosas en el mundo se les puede comparar.

EEE (@A) E R A

SEE (5> o s oHEREE SN HEEE R O

SHeARTL) [

ErA-aeH

[

(AN-SEEah—A >

[

1. Se hasepuido para la traduccién de esta linea el texto A de Mawangdui, debi-
do a que en ¢f texto B los caracteres correspondientes no se han podido reconstruiz,

229




(o 2

(rEmSE s SN S ragrgt
<>‘¢Z}B[ﬂ1¢>‘§:}ﬂm dﬁhﬁw‘\*ﬁdaﬁi w%ﬁ}m&>%&r" —c%gﬁ'&ﬁ'j iz

N
#

gy

7

S >

T A8 XLIY

7 A18 XLIV?

El buen nombre o la propia vida,

équé nos es mas caro?

La propia vida o las riquezas,

¢qué es mds valioso?

Ganar o perder,

équé es peor?

Por eso una desmedida aficién conlleva forzosamente un gran des-
gaste,

y quien mucho atesora por fuerza ha de sufrir grande pérdida.

Por esa razdn quien sabe contentarse no conoce la humillacidn,

quien sabe detenerse no recibe dafio,

y puede vivir largo tiempo.

1. La traduccidn de este capitulo se basa en el texto A, pues en el texto B sélo
se conservan reconacibles los dos primeros caracteres.

231



( FH—APHa = B

SESEEE) L SR(SEIE S EgEM) BEEF R0 2

=
=
>

2

EEESS BEEESh edsE ) ik SROSEN (O SRemmeE SEETE)

8 B7

8 B7 XLV

La gran petfeccién parece imperfecta,
mas su eficiencia no sufre merma.
La gran plenitud parece vacia,

mas su eficiencia nunca se agota.

La gran rectitud parece curvada,

la gran dialéctica parece tartaja,

la gran destreza parece torpe;

la gran plenitud parece insuficiente.
La agitacién vence al frio,

el reposo vence al calor.

Quien conoce la reposada quietud,
puede ser modelo del mundo’.

1. Vid. nota 3 del capiiulo B7.

233

XLV



B8 (53] E R ) B (@A)

Abmu (&  Aai-AaErEk SRR R M | R AT k)
sl e = T e

3 B = -k

°

% A3 XLVI

9 A3 XLVi

Cuando el Tao reina en el mundo,

los corceles acarrean estiéreol.

Cuando no reina el Tao,

aun las yeguas paren en el campo de batalla‘.

No hay mayor mal que dejarse arrastrar por los deseos;
no hay mayor desgracia que no saberse nunca contento;
no hay defecto mis doloroso que la ambicién.

Por eso el contento del que sabe contentarse?,

es contento perdurable.

1. Estas lineas iniciales, que encontramos tanto en las copias de Mawangdui
como en las posteriores, no aparecen en fa copia de Guodian. Vid. nota 1 del capitulo

A3,
2. Esta linea, perdida en las copias de Mawangdui, estd reconstruida a partir

de las versiones posteriores, pero af cotejarla con el texto de Guodian, parece més
probable que fos cinco caracteres que la componian coincidieran con los de éste: «el
{verdadero) contento ¢s saber contentarses.

235




&) (ED) Wrdeht e 2
TAPHEE SwiREES

RSN (32 SR ) T () B

St oS (omd B ETY SO~ e

Gl (28 Ik EE ek

0 XLV

10 XLVII

Sin salir de tu propia casa,
puedes conocer el mundo.

Sin mirar por la ventana,

puedes conocer el Tao del Cielo.
Cuanto més lejos vayas,

menor serd tu saber.

Por eso el sabio conoce sin viajar,
distingue sin mirar!,

realiza su obra sin actuar.

1. Orra posible traduccién serfa: «aungue no se muestra a los demds, es de rodos
elogiado».

237




(Phb—A) PHSENG A (2

P AR AR S DHSE (S B SHEHRN e )

SHAEMHSS () W1 O<) b AR (8i) M1 L (8iF) N1 T /B8 B ro e

11 B2 XLVIIP

Quien se entrega al estudio

crece dia a dia,

quien escucha ¢l Tao

mengua dia a dia;

mengua y mengua hasta liegar al no-actuar,

y como no actiia, nada hay que deje de hacer.

Si quieres regir el mundo,

nunca te entregues a negocios (de gobierno).
$i a ellos te entregas,

no podris regir el mundo®.

PLooB2 XLV

1. Este capitulo se ha perdido completo en la copia B,

2. Otra posible traduccidn:

«Para regir el mundo,

nunca se debe intervenir (en el curso natural).
Si se interviene,

no se podra regir el mundos.

Estas lineas de la copia de Mawangdui y de las versiones posterieres no guardan
relacién con lo que antecede. De hecho, no aparecen en la copia de Guodian, En cuan-
to al cardcter I, que viene a significar normalmente «apoderarse de» («conquistar»),

239

lo hemos traducido por «regir» siguiendo a Heshang Gong.



2 XLIX

12 XLIX

El sabio no tiene nunca una mente propia;
hace suya la mente del pueblo llano.

Sé bueno con quienes lo son contigo,

y también con quienes no lo son:

asi hards a los hombres mejores'.

$é leal con quienes lo son contigo,

y también con quienes no lo son:

asf haris a los hombres mis leales?.

El sabio vive en el mundo

en un sobrio no-actuar;

gobierna el mundo

con una simpleza cabal.

Las gentes del pueblo fijan en €l sus ojos,
y el sabio a todos trata como a nifios.

(AT >~

O ) DR (O ) B (o R D) e JE s N

B>~ (i) 8 amra A

-k (ZE LA
oHE > ()

ge(1
W

-AE)?N‘ (ﬁ) ﬂﬂ%’r‘m‘l%

SHafeEmEy AT

e
b Y

N

1. Existen otras posibles traducciones de esta linea:

a) «y asi se abtiene la buena disposicién (de estos (ltimos).»
b} «he ahf la entera bondady,

2. Otras dos posibles traducciones de esta linea:

a) «y asi se obtiene la lealtad (de estos dltimos).»

b} <he ahi la entera lealtad».

Sk L Aruikal) ik

241




13 L

( .2

() maiek (SESR e HSH

Salir es nacer, entrar es morir;

longevidad, tres de cada diez;

tres de cada diez, muerte prematura;

mas las gentes se esfuerzan por vivir,

y de todos ellos tres de cada diez van camino de la muerte!.

¢Cuil es la causa de todo elio?

Porque se esfuerzan en vivir.

Tengo oido decir que quien sabe guardar su vida,

no ha menester evitar rinocerontes y tigres cuando camina por los
montes,

ni portar armas y escudo en el campo de batalla.

El rinoceronte no halla en él lugar donde cornear,

ni el tigre donde clavar sus garras,

ni las armas donde aplicar su filo.

dCual es la causa de ello?

Porgue no hay en él lugar para la muerte,

2 > M (BE)

o 1z A R A (38 ) e

SUEPESRH) U
AR S > S (o) NMEIJHINTF e

W iR S EEEE

1. Shiyou sen (1 # =, «los treces) son las cuatro extremidades y los nueve
orificios del cuerpo bumano, Otras posibles traducciones de toda esta primera parte
del capitulo serian:

4) «Salir es nacer, entrar es morir.

Al nacer, los trece pertenecen a la vida,

caando se muere, los trece pertenecen a la muerte.
Mas los hombres se aferran a la vida,

hacen trabajar sus rrece que van camino de la muerte.»
b} «Vive el hombre entre la vida y la muerte;

de diez, tres (probabilidades) tiene de sobrevivir,

de diez, tres (probabilidades) tiene de perecer,

y tres tamsbién son las (probabilidades) de que perezca
el que se esfuerza por sobrevivir.»

HE s SREY 0 (@) D—-ZR AR (02— ) ARHE

A ) RN (ERET
SEOEESRE Ly SR o (08 ) DN

243




b () T AR (SHEw ST

JEmE A AR AN A (AN e B

SEE Y = )

FiEF

LM S ERA ST SN

me AR
o 5 o 3

AT RES AR (DS o S ACESSS ACHEAE

14 LI

El Tao los engendra,

la virtud los alimenta,

la materia les da forma,

y una figura (concreta) los termina’.

Por eso los diez mil seres respetan al Tao y honran a la virtud.

Si se respeta al Tao,

y se honra a la virtud,

ro es porque afguien los hava encumbrado,

sino porque (ambos) siempre se mantienen en la espontinea natura-
lidad?.

El Tao,

los engendra y alimenta,

hace que crezcan, que se desarrollen,

les provee de estabilidad y sosiego,

los nutre v protege.

Engendra sin apropiarse,

ayuda sin hacer alarde,

hace crecer mas no gobierna,

es su nombre «misteriosa virtuds,

1. El cardcter 4%, traducido aqui como «figura», significa literalmente «vasija»
{vid. capitulo 55 [XI]). Sin embargo, a veces se emplea en sentido figurado, como es
este el caso, v también en el capitulo 32 (LXVII}, donde se ha traducido como «seress.

2. Detrds de «naturalidad» aparece una sefial de separacién de capituios, Quiere
decir que en un principio se trataba de dos capftulos que en las versiones posteriores
s¢ fundieron en uno, por la sola razén de que comenzaban por la misma expresién:
«El Tao los engendra» (8 4 ).

245



S

SO R k)
(L) F S NS Frdimpey

BE e A ) R (ER)

W RS (3R ) S50

&

A Q) () ma | (R Mo (44

L (TR B ST e S a (N

» CHEBE ) k> Mo (
Ty O @R SR SRS FEARER e AR TPHENS et

=

15 Bé LI

El mundo tiene un principio,
que ¢s fa Madre del mundo.
Quien consigue 2 la madre,

¢ conoce a los hijos;
. quien conoce a los hijos,

conserva a la madre,

© y acaba sus dias sin menoscabo alguno'.
. Tapa las aberturas,
© clerra las puertas,

y acabards tus dias sin fatiga alguna.
Franquea las aberturas,

afdnate en los negocios,

y acabards tus dias sin salvacién posible.

+ Ver lo menudo se Hama clarividencia,
w0 conservarse débil llamase fortaleza.

Usa de la luz,

para retornar a la clarividencia,

(y) asf excusards tu ruina:

es0 se llama acomodarse a lo permanente?.

1. En este punto del texto aparece una sefial de separacién de capitulos. Quiere

* decir que en un priocipio se trataba de dos capitulos que en las versiones posteriores

se fundieron en uno. De heche, a partir de aqui comienza el capituio correspondiente
del texto de Guodian, que sdlo consta de dos sentencias. De hecho, en el texto de
Guodian faltan tanto el comienzo como ¢l final de este capiiulo.

2. ZH {cacomodarse 2 lo permanente «) también podria traducirse como «lo
permanente jamds interrumpidos. i («permanente») significa el Tao permanente, in-
mutable.

247



L) BB (SR SRat)

L5 (k) S L (4F) BRI
Cmy ) B =) (30) TR o -5 Bt N SE e

~

b=

SRS LB TEDY e BTSSR

() FENTAE k-

i6

46 LI

Si tuviera una chispa de sabiduria,
anduviera vo por el gran camino!,
con el solo temor de extraviarme.

- Asaz de llano es el gran camino,
. {mas) las gentes prefieren con mucho los tortuosos senderos.

La corte estd hondamente corrompida;
los campos, enteramente abandonados;

" los graneros, completamente vacios.
- Lujosos ropajes,

- afiladas espadas al cinto,

. manjares hasta saciarse

y riquezas sin cuento,
a esos hay que Hamarlos jefes de bandoleros.

. Un jefe de bandoleros
+ estd muy lejos del Tao.

1. Recuérdese que i (Tao) significa originalmente «camino».

249

L



[ &)

CAPHE AT I (ST Ee

NPT ()

S oL (e

o (o)

JF) I/ A HAER

BEVE ros 1 JNF) BEENEYE Mo BNme

W FEEoR: E AR

SpobZEoel  SNAVER e JFD

SNTREERE AR
SJFECH NS B8O AR [ SFodEr ik SES) ok

17 B8 LIV

Lo bien arraigado no se puede arrancar,

lo bien abrazado no se puede soltar,

v asf las generaciones futuras nunca dejardn de celebrar el culto de
los antepasados.

- §i cultivas (el Tao) en tu propia persona

tu virtud serd verdadera;

- si lo cultivas en el gobierno de tu familia

tu virtud serd sobrada;
si lo cultivas en el gobierno de tu aldea

- tu virtud serd prolongada;

si lo cultivas en el gobierno del Estado
tu virtud serd abundante;
si lo cultivas en el gobierno de! mundo

- tu virtud se hard universal.

Considera a los demds desde tu propia personal,
considera a las otras familias desde tu propia familia,
considera z las otras aldeas.desde tu propia aldea,
considera a los otros Estados desde tu propio Estado,
considera a los otros mundos desde tu propio mundo.

i ¢Cémo puedo saber que el mundo es asi?

Por todo esto.

1. Estalinea no aparece en el texto de Guodian.

251



o T <

LM e AR RS EISE

LT () e Sd JEE SN (B ol Sl (HE) sE

SR (T HeR

SEUTEEDS Ak (TS

>~
Y

(¥

)W ERHACEE SR SRR EIRE S NSl S

i

(BR) Bamsk | () 3 maw@%(ﬂ@)%ﬁ

SRS e dm AGFE

18 A7 LV

18 Al7 IV

El hombre de honda virtud

se asemeja a un recién nacido.

No le pican avispas ni escorpiones,

ni venenosas serpientes le muerden,

ni le atacan las aves de presa,

ni las bestias salvajes le agreden;

débiles son sus huesos y tendones,

mas $u mano ase con firmeza.

Adin no conoce la unidn de macho v hembra,
mas su miembro se enfurecel,

tanto su energia vital es extrema.

Llora todo el dia y no enronguece,

pues su armonia es perfecta.

Conocer la armonfa se llama «lo permanente»;
‘conocer lo permanente se llama «clarividencia»?;
gozar plenamente de la vida se llama «desgraciar;
una mente que dirige la energia vital se llama «fortaleza».
Cuando las cosas cobran vigor envejecen,

es «no seguir el Taow,

«no seguit el Tao» conlleva un pronto final.

1. Vid. nota 1 del capitulo A17.

2. Estas dos lineas, que coinciden con las correspondientes de las versiones pos-
teriores, son diferentes en la copia A. En ésta coinciden con la copia de Guodian. Se-
giin Guo Yi, en el primer caso nos hallarfamos ante una repeticién errénea del carderer
# (<o permanente»), :

3. Estas tres tltimas lineas se repiten en capltulo 74 y en el capitalo XXX de las
versiones tardias. La dltima no aparece en el texto de Guedian.

253



A SEASHZREE 3 S
SRS (5% o0k

W SIS Omp o RENE (= S3) M@= (o] _SiEmy

*—E’i%]-hnm% BRI R o S S

o 1] S 2 e

R SR TRRER L (EE)SORE S ol

19 ALS

¥l que sabe no habla,

"¢l que habla no sabe.

' Tapa las aberturas,

ierra las puertas,
oculta el brillo,

“nete al sucio (mundo),
- ‘emborta los filos,

. desenreda la marafia.

‘eso nombran «misteriosa identidad».
“asi en ella no puede haber préximos,
i tampoco extranos;

i puede haber beneficio,

~ni perjuicio tampoco;

i puede haber honor,

i tampoco desprecio.

or eso es lo mds noble del mundo.

255

LV



gz ) 2t B

<
Rard

SHEMDM RN S odErsy  Hdbmh
B GER) AR

SE diEohsy B MSmE SRS omd et 25 AMSHSY | T il AR >~
St B i e =

S (ER) I E] FaWNANE (S A
Sk (ah) H%S

B

p=

=|
4t
=

7 5 i

=T o

=
p?

() S A [ APWSFEEY) 3 Adehss (98
(B e ) BlEDR NI

B~

20 Al6  LVIL

20 Alée 1VH

Gobiérnase un Estado con normas permanentes;

fisase ¢n la guerra de tdcticas cambiantes;
el mundo se conguista no ddndose a los negocios.

© {Coémo sé que es asf?

" Cuantas mds prohibiciones en el mundo,

- mavor es la miseria de las gentes'.

" Cuantas mads herramientas tiene el pueblo,

" mayor desorden reina en el Estado.

- Cuanto mds sabe el pueblo,

i"mds productos extrafios surgen por doquier.

¥ Cuanto mayor es la cantidad de objetos preciosos,
~'mas abundan ladrones y bandoleros.

. Por eso dice el sabio:

. No actiio, y el pueblo se reforma por si mismo;
gusto de la quietud, y el pueblo rectifica por sf mismo;
- de nada me ocupo, y el pueblo se enriquece por si mismo;
“es mi deseo no tener deseos,

- v el pueblo se torna simple por s mismo.

1. Sobre el caricter % (literalmente «pobreza») vid. nota 3 del capituio A16.

257



() SN Bk AEEm 2=

L) 2
(FF

AT EI TR B (58 8 A (O~

b RS YT e AT
S Sl ) I B PN O] DR S SESRAL (

()

)

5
pu MY > 1 g [ 2 u%%(%i)\;{)ﬁ: LSRR STORE (55 B (OE) B ORL) B

-

=2

21 1Vl

Con un gobierno cadtico,

el pueblo se torna honesto.

Con un gobierno severo,

el pueblo se vuelve malicioso.

La felicidad se apoya en la desgracial,

la desgracia en la felicidad se esconde,
¢quién sus {{mites conoce?

dacaso no existen normas permanentes?
Lo normal se vuelve anémalo,

la bondad en malignidad se torna.

Ha largo, largo tiempo,

que los hombres han cafdo en el engano.
De ahi que (el sabio) sea recto, pero sin herir;
acerado, mas sin pinchar;

-franco, mas no desconsiderado;

fuz que no deslumbra.

1. Esta linea aparece en el texto A de Mawangdui, pero no en el texto B.

259

LY LI



X2 BI LIX

22 Bl LIX

Cuando se gobierna a los hombres y se sirve al Cielo,
pada hay como ahorrar {la energia vital).

Sélo ahorrando (la energia vital),

* se puede estar prevenido.

* Fstar prevenido es acumular virtud de continuoe.

. §iacumulas virtud de continuo,

* nada habri que no puedas superar;

- si nada hay que no puedas superar,

- no habré nadie que conozca los limites de tu fuerza;
" si no hay nadie (capaz de} conocer los limites de tu fuerza,
. podrés poseer el Estado.

" Cuando se posee 2 la Madre del Estado,

. es posible conservar (el dominio) largo tiempo,

=+ A esto llaman profunda y firme rafz,

" Tao de la larga vida y de la vision perdurable.

og" ﬂH#lﬁ%N‘%»‘w

LOER) EREERE (5 (S aEpm 55 (RdE) =] @A Ea e (5]

JEOE

R >~

SR

SRR (Zmpak e ouh SN 2 SR R e ZEE ) SR
58 () 18X S

(S ) o R & (1) 18

261



AREEAZEE S ()
SR (Fh ) b e

CENEEE (D>~ o 18] BN AR &

SRSBENE —ADH (B B

-
Al

23

23 LX

Regir un gran Estado es como freir un pequefio pez.
Cuando se usa del Tao para gobernar el mundo,

los demonios pierden su maléfico poder.

No sélo los demonios pierden su maléfico poder,

sino que tampoco los espiritns hacen dafio a los hombres.
Y no séio los espiritus no hacen dafio a fos hombres,

sino que tampoco hacen dafio los sabios.

Unos vy otros no se daflan mutuamente,

y asi su virtud se hace una (en el Tao).

263

EX



JFE

i

Y

nﬁ.i}iﬂﬁ A | EEI}
BT ()

o > 32 (B S
DB SRE A O 52 ) A e SR BN BN

SR (k) M-
JE O RA I () ASEDREE S i SR

(SR ) TR IR o 2F BRFAF—DH &2 (AN—ADH EESE7 A ) B

e 2
-

24

- 24 LXI

Un gran Estado,
semejante a las tierras bajas hacia las que fluyen las aguas,

es la hembra del mundo.

 En las uniones del mundo,
. siempre fa hembra con su quietud al macho vence.

Para alcanzar la quietud,

es menester ocupar el lugar inferior,

Por eso un gran Fstado se abaja ante un Estado pequeiio,
y asi de él se apodera.

" Un Estado pequefio se abaja ante un gran Estado,

y asi se ve conquistado por €L

Por tanto, ora el uno se abaja para conquistar,

ora ¢l otro se abaja y acaba conguistado.

Por eso el gran Estado sélo desea acoger y alimentar al otro,

LX¢E

v el pequefio Estado, entrar al servicio del otro es lo solo que de-

1
seal.
Para que entrambos obtengan lo que desean,
el grande habréa de abajarse.

1. Una ligera variante en la traduccidén de este pasaje seria:
«Todo lo que el gran: Estado desea no es sino

incorporar y alimentar al otro,

todo fo que el pequefio Estado desea no es sino

ser incorporada y ponerse al servicio del otros,

265



25 LXil

.25 LXI

. El Tao,
hogar de todos los seres,
tesoro de los hombres buenos
y protector de quienes no lo son.
. Con hermosas razones se puede ganar la fe de los hombres,
.y con (nobles) acciones sobresalir entre ellos.
. Alos hombres que no son buenos,
- épor qué rechazarlos?
i Por eso cuando se corona al hijo del Cielo,
. 0 se nombra a un gran consejero,
. agunque se presente un disco de jade! delante,
-y detrds la carroza de cuatro caballos,
mejor fuera permanecer sentado y ofrecer esto (el Tao).
éPor qué los antiguos tenfan al Tao en tan alta estima?
¢{No se dice acaso que con é se obtiene fo que se busca,
.-y que con él libre de culpa se ve el que ha cometido delito?
-+ Por eso es tan estimado del mundo.

E O I WA NG (S8 T S ) S O e S M
SmEEElY | (48) A (8 S

LEREIRENES] 2 E ol bR ()b () B R

S (S A e ) 2 A

A
-

S| >H 2 S
AN -

1. Elbi (2 es un disce de jade horadado en su centro, simbolo del Cielo en la
- antigua China. En los sitios arqueoldgicos de la cultura de Liangzhu (delta del Yangzi),
. que se desarrollé entre el 3200 y el 2204, se han descublerto gran cantidad de estos

. objetos.

Stlmbi S SRA i B O A SR A e

P




<
Fi

JEE R () >~ () S am

%

([ dmeess
Ny EE (9% ) (FE) MEHED e [ DEESpRESEE S (

3 ) R >~ g

s

FEIEREE (hah

) SN N Gl ) AN

=
]

A

S SRS

G

S

Nl e SR ER

16 AR

26 A8 LXIII

" Actfia sin actuar (practica el no-actuar),

ocpate en no ocuparte cn nada,

. saborea lo que no tiene sabor.
- Ten por grande lo pequefio y por mucho lo poco,

responde con la virtud a los que mal te quieren'.
{ntenta lo dificil en lo fcil,

realiza lo grande en 1o menudo.

En el mundo lo dificil comienza por lo fécil,

y lo grande por lo menudo empieza.

“* Por eso el sabio nunca realiza cosas grandes,

y asi es como puede Hevar a cabo grandes cosas.

* Quien promete a la ligera por fuerza gozard de escaso crédito,

quien juzga todo facil por fuerza hallard rodo dificil;
de ahi que el sabio tenga todo por dificil,

"y asi nunca tropieza con dificultades.

LX11

1. Como puede observarse, esta linea es una clara interpolacién, sin relacién

con el contexto.

269



27 Al4, Ab y T4 LXIV

127 Al4,A6yC4 LXIV!

“ Lo que estd en reposo es facil de mantener;
- antes de los augurios, trazar es cosa fcil;
¢ gacil de quebrar es lo fragil,

-y de dispersar lo que es menudo.

Hazlo antes de que acaezca,

pon orden antes de que estalle el caos.

* El arbol que apenas puedes abrazar

* ha nacido de una mingscula punta,

~ la torre de nueve pisos

comenzd por una espuerta de tierra,

- una altura de cien ren

* empieza bajo la planta del pie.

RS o el =

=
p-2

AR |

" El que actiia fracasa,

el que aferra algo lo pierde.

Por eso el sabio no actiia

y de ese modo no fracasa,

- nada aferra

y de ese modo nada pierde.

Siempre que las gentes emprenden un negocio,
fracasan cuando lo culminan.

De donde el dicho:

«5¢ tan prudente al final como al principio,

v no fracasards en tu empresas.

Por es0 el sabio desea no desear nada,

y no estima las mercaderias dificiles de obtener;
tiene por saber el no saber?,

y se inspira en los errores del vulgo;

es capaz de favorecer el curso natural de los infinitos seres,
mas 0O 0sa actuar.

oE

ROWEE] LTRSS R B AL

%

AR S A () ROy s A

WS e (
LGS w00 ARSI SR lE S @~ () =hyeam A

1. Es muy probable que este capitulo, al ignal que el 14, fueran originalmente
dos, como vemos en la copia de Guodian. Sin embargo, ia tela de seda estd muy dete-
tiorada en ¢l lugar donde deberia ir 1a sefial y no se puede apreciar. La primera misad
corresponde al capitule A14 y la segunda a los capitulos A6 y C4. En este caso se trata
de la tinica repericién (con algunas variantes) del texto de Guodian.

2. Orra posible traduccién: «aprende a no aprender nada». Vid. comentario al
capituio Aé.

.

AeEd EENnpe IR woon NUEF S S NmE- S i Nmee v )

oonElE (BHEET (4] JBH (Araka> o mdih s A S S

2
N
7
*
X
¥
7
&’
i
5
%
%
T
7
5
5
¥
*
4
%
A
2
i

Sl AR ALY

271




SEOHHHSR B RsE O)

APEE OM SR ZRNE (Bl TEXm  RLER AR A NLESSL demse

RO R OUS AEALE I R

e
(23

Hhon RS LB

P E\&EF%NEFJ% BN (SIS o B VSN /e AL

8

28 LXV

7 Los que antafio practicaban el Tao

o usaban de él para ilustrar a las gentes,
sino para mantenerlas en la ignorancia.
Si el pueblo es dificil de gobernar,

7 es por causa de sus conocimientos,
© Por eso quien gobierna el Estado usando de la inteligencia

es un bandido para el Estado,

quien gobierna el Estado sin usar de la inteligencia
encarna la virtud del Estado;

tener siempre presentes estas dos razones

es también una norma principal.

Tener siempre presente esta norma universal,

4 eso llaman «misteriosa virtuds.

La virtud misteriosa es profunda, vasta,

. junto con las cosas retorna (al Tao},

y entonces alcanza la gran armonfa (con la Naturaleza).

273

LXV



29 A2 LXVI

29 A2 LXVI]

A
F.E:‘u

ot
~
v

SR

{Por qué el Rio y el mar pueden ser reyes de (las aguas) de cientos
de valles?

Porque saben estar por debajo de ellos,

y por eso sobre cientos de valles son capaces de reinar.

Por eso, si el sabio desea elevarse sobre las gentes,

fuerza serd que se abaje ante ellas en sus palabras;

y si desea andar delante de las gentes,

fuerza ha de ser que se ponga a su zaga.

Y asi, estd encima sin que las gentes sientan su peso,

y delante sin que las gentes sientan dafio.

El mundo de buen grado le sostiene sin sentirse de €l hastiado.

¢{No es acaso porque é! con nadie compite??

Por eso nadie en el mundo es capaz de competir con él

3 .L%' -ﬁmOHPﬁI
JHPS)

£

1l

SRS

SRR N
SRR AN () N A
EEN (i) e (52 o BEHHD) (3 858

4

STHHF e S S S e o =l i

CESDEE L ANATEE Y
M Al

EEEM—eron SHER SEB R 53] o4 & (30) S5S:3 (30 Rl alr—

H

™Yy : ; 1. La forma interrogativa de esta linea sdlo la encontramos en las copias de
; Mawangdui. Tanto en la de Guodian como en las posteriores es una aseveracién.

275




BT S Rl
JHCRERT RS SO

MNETESRSFED AR e SR
o O 2 e e P Y = R~ T b | SR -

¥ ) XE

eron (oo ) BE AR | (M) MBI (

oS-

iy ST 7

=i

Sl AN-TEENE
)R () >

(=

30

30 LXXX

Un Estado pequefio, de escasas gentes;

dispone de tropas y armas, mas no las usa;

sus gentes temen la muerte y excusan trasladarse lejos.
Hay barcos y carruajes, mas no hay por qué subir en ellos;
hay armas y corazas, mas nunca ocasion de mostrarlas.
Las gentes han retornado al uso de los nudos®.

Hallan sabrosa su comida,

hermosos sus vestidos,

alegres sus costumbres,

tranquilas sus moradas.

Divisanse a lo lejos los Estados vecinos,

.- byese el canto de sus gallos y el ladrar de sus perros,
mas las gentes envejecen y mueren sin haberse visitado.

de cuerdas anudadas para registrar los grandes acontecimientos.

277

LAXX

1. Enla China de tiempos remotos las gentes, al carecer de escritura, se servian



APDFEEHAY BE A~ PSS EeASHEE W ()

LT A~ O b () >SS St (M) o Lok
RN Seddetk CEOMCEE  FEOdaE TR kS

31 LXXX!

31 LXXXI

Las palabras verdaderas no son gratas,
las palabras gratas no son verdaderas.
El saber no es erudicién,

el erudito nada sabe.

“El bien no es lo mucho,

lo mucho no es bueno?.

"El sabio no acumula,

obra enteramente para los otros,

'y posee cada vez mds;

lo da todo a los demads,

y tiene mds cada vez.

De ahi el Tao del Cielo:
traer provecho y no dafio;
y el Tao del hombre:
actuar y no contender.

1. Estas dos lineas, de gran carga ideolégica y trasfondo social, no aparecen
en ninguna de las versiones tardias. Tamhién cabe otra interpretacién, y entonces la
traduceién serfa: : :

«f] hombre bueno no alardea,

el que alardea no es bueno».

279



o NET (B3 ) BN

JEHAEANNE (SRISEEGE) Y L(8%) B

A b SR R | () 30kE Sl | (B0 e o ()

>

SNEB eon TSN

s g
=

SAMERES INEEER ot A CHERSE O HREE (FR) 52 (B0 3 SEEter L (84)

N Cmi)

L ASHBAS ST 1 (SRS TT L (8% 8T Lo |

bl

SHEE

N G OF = T
Shsh () T o0, () AN

=27

P

() mtS{E

ShE (A ) =

O ) Sk | 1 MR

L) mES R

e

32 LXVI

32 LXVI

i Todos en el mundo dicen que soy grande,

tan grande que a nada me asemejo.

© S6lo porgue a nada me asemejo,

- puedo ser grande.

" De asemejarme a algo,

- tiempo ha que fuera ya pequefo.

. Tres son las preseas que siempre conmigo tengo
-y que guardo con esmero.

" ]ldmase la una amor;

 sobriedad, la segunda;

© la tercera, no atreverme a ser del mundo el primero.
* Con amor, puedes ser valiente;

. con sobriedad, generoso;

- no atreviéndote a ser el primero, sefior de los seresl.
Al presente se quiere ser valiente sin amor,

. generoso sin sobriedad,

= ser el primero sin ponerse detris;

- to cual es [a muerte clerta.

- Con ¢l amor,

- se vence en el combate,

© se es firme en ia defensa.

Bl Cielo te hara fuerte,

© como si el amor te sirviera de muralla.

1. «Sefior de los seres» es traduccion de #§ 4%, El cardcter %% en el Lao 7 sigr

* mifica propiamente «vasijar, pero aqui designa a los seres en general. En el texto A se
" emplea el cardcter 3 («asunto») en lugar de #F. Este ltimo es también el que aparece

en los textos posteriores.

281



EEERACTE SH (B

T o () < <> ( Sy ) T
B S (SR ) TRk 25 dofe (398) Jmrnih |30 S e 2 st

)
-

S~ (S ) T Al

5 ( 3 ) T
>~ SR Ik

33

33 LXVII

Por eso un buen caudillo militar no usa de las armas,

un buen guerrero no se deja levar de 1a ira,

quien sabe vencer a su enemigo no entabla con éf combate,
-quien sabe vsar a los hombres se acomoda debajo de ellos.
“A eso Haman virtud del no-luchar,

a eso llaman usar a los hombres,

a eso Hlaman entrar en armonia con el Cielo,

y es ley desde la remota antigiiedad.

283

LXVIH



raci o) (SR) SEle (b ) S0EH ORRMSESE b () S o - 8

AR S (S OFcHS SiNEE oSS () o
AT o B EN LRSS RT RSN SRS T ) Tk () D S

]
=

=

|
=
- ~

P

14

* Entre los estrategos hay un dicho que reza:

«No osara yo hacer de anfitrién, antes de huésped,

" no osara yo adelantar un cun, antes recular un chi'».

- A eso dicen marchar en formacién como si no se marchara,

- levantar el brazo como si no se levantara,

. empufiar las armas como si no se empufiaran,

* cerrar con el enemigo como si con €l no se cerrara.

- No hay calamidad mayor que tener en nada al enemigo,

- tener en nada a mi enemigo es casi perder mis (tres) tesoros.
Por eso cuando se enfrentan fuerzas iguales,

© vence el que, compasivo, lo lamenta.

1. Uncun *F esla décima parte de un & chi (1 chi = 1/3 m),

285

LXIX



oFH () e S BESE>~ (W) =N b

SHEE AEEET CETS NI AT B o WS HER LB () Dl T ()
P EFIREEAG B EEAC I SHE SN SN el

" Mis razones,
 faciles son de comprender,
. faciles de ejercitar;
‘mas en el mundo nadie hay capaz de comprenderlas,
“Hadie capaz de ejercitarlas.
" Las razones han de tener un origen,
+y los actos un sefior.
* Como (los hombres) no los conocen,
“Ttampoco me conocen a mi.
“‘Raros son los que conocen,
“con lo que resalta mi valor.
- Por eso el sabio, vestido de estopa,
" alberga un jade en el pecho.

287

35 LXX



Sk

IS AT e
OB v () SHAED (M) SN SRS B ShEs deoddr

36

36 LXXI

Saber que no se sabe,
" excelente;
_ creer que se sabe sin saber,
< un mail.
_ Por eso el sabio libre se halla de mal,
. porque (reconoce que) lo tiene.
 (Reconoce que} lo tiene,
y por eso de mal estd libre.

1. Oura posible traduccién de este comienzo de capitulo serfa:
«Conocer €5 no conocer,

he ahf lo mas excelente;

N0 COROCET €5 CONOCET,

he ahi el mal mayor».

El término «mal» debe entenderse como «defecton.

289

LX X



LTS EN (R B Ao S S m 2

eI SEEI >~ () NS (B FESPZ Sonn A | (3F) TN

HESROE (3D SR BSEORE (S) 08 DhHSSREN A | Kare S AL S

37 LXXI

37 LXXI

: Cunando las gentes plerden el miedo,
sobreviene un gran terrorh.
No las aprietes en sus moradas
" ni les hagas la existencia amarga.
> S6lo si no las amargas,
- tampoco ellas te amargards a ti.
" Por eso el sabio
se conoce y no se exhibe,
' 4mase v no se ensalza.
* Rechaza lo uno y adopta lo otro.

1. La traduccién de estas dos lineas tropicza con cierta dificultad. Aqui nos
hemos atenido a significado propio del cardcter 8 wei {«xtemer»), que aparece tres
veces, pero cabe la posibilidad de que las dos Gltimas veces se haya escrite en lugar
de un cardcter homéfono que significa «poder», tal y como ocurre en las versiones
posteriores.

291



2ot s

e (3% ) e, SR =
S SR SRl

) EE N

V(2

V()
SIS A M g (S)

SENESE L ()
n e SRk E b (R ) SR (338) JmSq JERARDH oSS (2)

EHIRAR>H

38

© El valiente hasta la temeridad es muerto;

- ¢l valiente mas no temerario, conserva la vida¥;

* de entrambos, al uno aprovecha v al otro dafio hace.
"’ De la aversién del Cielo,

i équién conoce la razén?

“ Fs el Tao del Cielo

" saber vencer sin luchar,

- saber responder sin hablar,

- acudir sisn ser llamado,

. saber trazar sin presura.

= Inmensa es la red del Ciclo,

* de la gque nada escapa pese a ser grandes sus mallas.

1. Otra version:
«El que es valiente pero carece de plan fracasard;
¢l que es valiente y sabe elaborar planes vencerd».

293

LX Xt




f

R AV LN

| I A 0 SRR SRR R s ek m (o)
PURTAE NN RN RS ALSRENER o (o) ale ()

| HAE N TR A () SRR 0 RN 6 b S ol

39 XXV

39 LXXIV

i §i las gentes han dejado de temer a la muerte,
© épara qué matar con dnimo de asustarlas?
Si las gentes temieran siempre a la muerte,
y a los hacedores de entuertos me fuera dado aprehender y matar,
iquién osaria después?
Si las gentes por fuerza han de temer en todo momento a la muerte,
siempre habrd un verdugo!.
.. Matar en lugar de quien lo tiene a su cargo
es como serrar madera en lugar del carpintero.
 Quien sierra madera en lugar del carpintero
©: rara vez deja de herirse la mano.

1. Verdugo (& 2% ) se refiere aqui al Tao.

295




NG A
2 ) SRR TG B N>~

2
Iz
¥ %
kg
L
E g

I A e S SRR S

B pE AL

Fal NS
LR SHAE () Hye

=

40

40 LXXV

Los hombres estdn hambrientos

por causa de los muchos tributos,

por eso estdn hambrientos.

El puebio llano dificil es de gobernar,

porque los de arriba acttian,

por eso es diffcil de gobernar.

Las gentes desprecian la muerte,

porque (los de arriba) sélo buscan gozar de la vida,
por ¢so desprecian la muerte.

* No haciendo nada por la vida,
* asf es como el sabio estima la vida.

297

LA XV



S TSR AN

BHb L (SR)SE

)m‘-—’!‘ﬁ
e,

NG DF -

SRR SR

SR EFARARY BN L IOEE S (EE) eSS (5 SENeste

N (o ) e

RSN (S W (2F) B a0k ARMNEE L B A

4t

41 LXXVI

El hombre, al nacer débil y blando,
térnase al morir rigido v duro.

Las yerbas todas y los drboles,

al nacer tiernos y frigiles,

. térnanse al morir secos y tiesos.

De ahi el dicho:

«Fuerza y dureza llevan a la muerte,
debilidad y blandura a }a vida llevan»'.
Por eso las armas fuertes no vencen,

- el arbol vigoroso se quiebra.

De ahf que lo fuerte y lo grande estén debajo,
y arriba lo que es débil y lo que es blando.

1. También cabe la siguiente traduccién:
«La firmeza y la dureza son atributos de la muerte;
ia blandura y Ia debilidad son atributos de la vidar.

LXXVI

En el texto A de Mawangdui, a los dos caracteres 3£ 59 (rou ruo, «débil y blan-

do») det texto B, se afiaden otros dos: #% # (wei xi, «inenudo y pequenia»).

299



M SR S SE 2T

FEEHER (@) >SN > (b)) B Hn Rl () dapi RleSHEE

‘h}l*'h#il Li [%nﬁi‘} g\‘
N>~ RSB

() PURR SR (2 DA SRS (Bl) M1 L

S

v

~
v

Do () H1 (LBEACSHER A dlemaad  AF (%)

Himfe st ym N — N (S S ileF SEUER (B I L ERADH

4% LXXV

42 LXXVI

£l Tao del Cielo!
semeja al que tensa un arco,
abaja lo que estd arriba
y levanta lo que estd abajo,
quita de donde sobra
y afiade donde no basta.
Por eso el Tao del Cielo
quita al que tiene de més
y colma al que no tiene bastante,
el Tao de los hombres
quita al que no tiene bastante
y se lo ofrece al que tiene ya de sobra.
¢Quién es capaz de ofrecer lo que le sobra a (todos los hombres bajo)
el Cielo,
sino aquel que estd en posesién del Tao?
De ahi que el sabio deje actuar sin apropiarse de nada?,
triunfa en su empefio,
mas no se apodera (del fruto).
Y obra asi porque no desea manifestar su sabiduria®.

1. Elrexto A de Mawangdui dice: «El Tao del mundon.

2. Hemos traducido 29 (wwei, «actuar) per «dejar actears, considerando el con-
texto de una linea similar en el capituio XIVI {11}

3. Algunos comentaristas consideran que las cuatro iiltimas lineas de este capi-
tulo ne guarden demasiada refacidn con las precedentes; se trataria de un error del
copista. Por otro lado repiten, incluso en parte literalmente, un fragmenso del capitulo
XLV (I). B cardcter 15 {wian, «sabidurias) de la dlrima inea hace alusién a un sabio
de nivel inferior al perfecto sabio (F, sheng).

301



A

TSR AP

BORE S (LerEEAS i ER T - )

auf
=

LB iR T OHHARADH (S ) A T < A B AR
T () aE A | G BEACEEDG L T Gl ) Mok AR () Smaiaim B (Y

B o) RS S A AR (SR FEANE AR EE (BRI TEA-SE

43

43 LXXVII

Nada hay en el mundo més blando y débil que el agua,
mas nada le toma ventaja en vencer a lo recio y duro,
pues nada en ello puede ocupar su lugar.

El agua vence a lo duro,

lo débil vence a lo fuerte,

nadie en el mundo lo ignora,

mas en el mundo nadie es capaz de atenerse a ello.
Por eso dice el sabio:

«56lo quien hace suyos los oprobios del Estado

es digno de llamarse sefor del pais'.

Sélo quien hace suyos los infortunios del Estado

es digno de llamarse soberano del mundo.»

Las rectas razones parecen significar lo contrario.

LXXVIN

1. sheji (kb B8, «pais») significa originalmente «dioses del suelo y de los cerea-
les». Con esta expresién se designaba a los Estados en la antigua China. Cada Estado
tiene su hugar sagrado dedicado a los dioses del suelo v de los cereales en los que el
soberano ofrece regularmente sacrificios, La pérdida de este lugar sagrado supone Ja

desaparicién del Estado como tal.

303



{ >~
B

L& »

(AT a3 a3

7

A 11 oL [EE|FRIIE
A pa JSEESHELSH) S | () S i (o) PUSE >~SnmNE

SEH OHE) St~ (i) B i

44 LAXIX

44 LXXIX

* Cuando se resarce una gran injusticial,

por fuerza siempre algo de injusticia resta,
¢cémo podria tenerse esto por bueno?

" Por eso el sabio guarda la mitad izquierda de la tablilla?,

mas 1o la usa para plantar querella al deudor,

- Por eso quien posee {a virtud se atiene a lo pactado;

quien de virtud carece se da a recaudar tributos®.
El Tao del Cielo no hace acepcién de personas,
siempre ayuda a los hombres de bien.

«[LIBRC DE LA] VIRTUD (DE)»
Tres mil cuarenta v un [caracteres)

1. yuan (4% «injusticia»} también podrfa traducirse por «resentimientos.
2. Serefiere a las tabilias usadas para formalizar un préstamo. El acreedor con-

servaba la mitad izquierda.
3. Es decir, se empefa en reclamar la denda con la insistencia del recaudador de

tributos.

305



EBNCE)E

SESUREFT @S82 (a))

HNET (LCENS o B SSoiErs:  SdmASE R a2
AT R SRR (W Aeivos] i EERETNE) s kros]

o (Sl ) o S R | B T a2

RSP N

45

45 1

El Tao que puede expresarse

no es el Tao permanente.

El nombre que puede nombrarse

no s el nombre permanente.

Lo que no tiene nombre (wu ming)

es principio de todos los seres.

Lo gue tiene nombre (vou ming)

es madre de los seres rodos.

Por eso la permanente ausencia de deseos
permite contemplar su esencia escondida;
la permanente presencia del deseo

sélo deja ver su limitada apariencia.
Tienen entrambos' el mismo origen,
diferentes nombres de una misma realidad.
Misterio de los misterios,

llave de toda mudanza®.

1. Es decir, el i («ser», «teners) y el you {«no ser», «no teners).

2. La expresion china 48 ¥ 2 [ (zhong miao zhi men) significa Hreralmente
«puerta de la multitud de maravillas». Se refiere a la clave que explica las incesantes
transformaciones de todos los seres,

307



ST SR SRS

o0 B (GF) SRS ST EoesSias  SEARmESdTy i ARER el
LR L (ER) SRS ARRE o B e P EEAREE L (k)

mi ERR TN S B RO RS Mo &S AN g Sl (2
Ak slormE BB L AN b i S

>~ (i) B3 A
NeeH )

46 A% |l

46 A9 11

En el mundo todos saben por qué lo bello es bello,

'y asi aparece lo feo.

Todos saben lo que s bueno,

y entonces aparece lo que no es bueno.

Ser v no-ser se engendran mutuamente,

lo dificil y o ficil se producen mutuamente,
lo largo ¥ lo corto se forman mutuamente,
lo alto y lo bajo se completan mutuamente,
el sentido v el sonido se armonizan mutuamente,
delante y detrds se siguen mutuamente,

es una ley constante’.

Por eso el sabio se acomoda en el no-actuar,
ejercita la ensefianza sin palabras.
Desarréllanse por si mismos los seres todos
sin que él les dé comienzo,

déjalos actuar por s{ mismos

y no se impone (a ellos),

triunfa en su empefio,

" mas no se apodera (del fruto).

Justamente porque no se apodera {(del fruto),

" por eso mismo (el fruto) no le abandona.

1. Esta linea no aparece en el texto de Guodian, ni tampaco en las versiones
posteriores.

309



by

el mEHISSE SO sounsHFEE S-SRy JEToHYERES o

-1

(B B
A SR Sy

S G- A () e
RIS TR N

W

eSE R e

SR o
Ol I%T' ,%2&%@4}4

47

47 I

§i no se encumbra a los sabios?,
las gentes no disputardn,
Si no se da valor a las mercaderias dificiles de obtener,

. las gentes no robaran,

§ino se deja ver lo que puede provecar el deseo,

las gentes no se alborotardn.

De ahi el gobierno del sabio:

vaciar la mente (del pueblo)

y llenar su estémago,

aflojar $u dnimo

y robustecer sus huesos.

(Hay que) hacer siempre que las gentes no tengan conocimientos
y carezcan de deseos.

(Hay que) hacer que }a inteligencia no ose {gobernar};
basta con que (los inteligentes) no actden

y reinara el orden universal.

1. Hemos traducido por «hombres de méritor el cardcter xian, que designa al
sabio (al hombre virtuoso) de categorfa inferior al sheng (gran sabio). En cuanto al
carécter & (shang, «encumbrar») de las copias de Mawangdu, en las versiones poste-
riores aparece reemplazado por un cardcter homéfono (#) que significa «elogiars: ello

tal vez se debid a una influencia del Zhuang zi.

311



R i s e

SRR L T SRR L (BS) Dk

NIRRT A () e LS

) ok

.

SN () a A SR ANamE] SRk

48 IV

48 IV

El Tao es vacio,
mas su eficiencia nunca se agota.
. Es un abismo,
parece rafz de todos los seres.
“Fmbota los filos,
“desenreda la marafia,
“oculta el brillo,
- dnete al sucio {mundo)*.
" Profundo,
~.parece existir y al mismo tiempo no existir.
‘No sé yo de quién es hijo,
parece anterior al emperador (del Cielo).

:._ 1. Laslineas 5 a 8 se repiten, idénticas aunque en orden distinto, en el capitulo
19 (LVI).

313



TR ATIN ] 2y

LE () SEE EodHEr O ) Eaie (5) 8 SN

S R
~H

SO T LTSN

= -

SR FE EE B L TS () =

49 Al2

49 A1z V!

El Cielo v la Tierra no tienen benevolencia,

para ellos los seres s6lo son perros de paja®.

El sabio no tiene benevolencia,

para €l las gentes del pueblo sélo son pesros de paja.
¢ El espacio entre el Cielo y la Tierra,

" éno semeja acaso un fuelie?

- Vacio y nunca se agota;

© cuanto mas se mueve, mas sale de él.

Si mucho aprendes, pronto te verds en mal trance?;
mds vale conservar el vacio interior®,

texto de Guodian,

fuego, y ahi se acabd» (Zhuang zi, libro XIV [Movimientos celestes}), cit., p. 132).

cemos». En ¢l sentido de que mds pobre se hace en nosotros ¢l Tao.

por B {«vacio»), y significa el «vacio interior» simbolizado por el fuclle.

315

1. Las cuatro primeras lineas del capitulo y las dos alimas no aparecen en el

2. En la antigua China se usaban perres de paja (8 ) en las ceremonias de
ofrendas y sacrificios. Una vez concluida la ceremonia, los perros de paja se arrojaban
© al fuego como objetos sin valor alguno, De estos «perros de paja» nos habla el Zhuang
zi; «A los perros de paja, antes de ofrendarlos, los guardan en cestos de bambi, en-
vireltos en brocados, mientras el representante del difunto y ¢l oficiante del funeral
. se preparan, mediante el ayuno ritual, para presentarlos. Después de la ofrenda, los
* viandantes pisan sus cabezas y espinazos, y los lefadores los recogen para encender el

3. Otra posible traduccidn: «Cuanto més conocemos, mids rdpido nos empobre-

4. " es el mismo cardcter que se emptea en los textos confucianos para designar
el «xmedio dorado» {F fif 2 i), pero aqul, segfin muchos comentaristas, se emplea



=t o
~
)l

o (388 Wb NP2 SRR L E 3R
M g (S ) TR R 3

N () T TEA-EEMN

5¢6 VI

50 Vi

Valle, espiritu, inmortal®;

llzmase «hembra misteriosa»Z.

El umbral de la <hembra misteriosa»
es la rafz del Cielo y de 1a Tierra.
Continnamente

asi es como parece existir,

y su eficiencia nunca se agota.

1. Otra posible traduccién de esta linea inicial serfa: «la accién maravillosa de
lz vacuidad (el Tao) existe eternamentes,

2. Segdn algunos comentaristas, xuan pin (% 4L), que hemos traducido literal-
mente por «<hembra mistericsar, designa el 6rgano genital femenino.

317



o%»ﬂ: h!lillll%"?ﬁgﬁ: ..;(3%)3@'@5:\*4)?‘43}*3‘*}4

A @@ O NN e SH N S~ (W) B A
 AmEEEE EHEER SO L0 ey o R S SR Az S

o
STEE

51

51 VI

- Perdurable es el Cielo

y persistente la Tierra.

. Cielo y Tierra pueden durar largo tiempo,
©. porque no existen para si,

- de ahi que puedan existir largamente.

- Por eso el sabio retrocede y estd delante

(no mira por su persona vy estd delante);

. no mira por su persona (vida) y la conserva.
¢{No es acaso porgue no alberga deseos egofstas?
. Asf es como puede cumplir esos mismos deseos.

1. Probable error del copista.

319

Vil



AT A
- T
A

S eHER AR

Sk A aivulke L CEL RS SRR L T SHTER W SRk

£

SRR L (Z8) FEHSRADRETT o SO kot

52 viinl

52 VI

El hombre de bondad superior’ es como el agua.
El agua sabe favorecer a todos los seres, mas no lucha?;
ocupa los lugares que la muchedumbre detesta,
y asi estd cerca del Tao.
© Sabe elegir el lugar donde vivir,
. sabe conservar la calma de su mente,
. sabe ser como el Cielo en su trato?,
: sabe ganarse la confianza cuando habla®,
* sabe poner orden cuando gobierna,
* sabe usar de su talento cuando algo emprende,
. sabe en qué momento debe moverse.
. Siempre v cuando que no luches,
excusaras caer en falta’.

: 1. ‘Traducimes por «bondad» el cardcter 3 (shan}, diferente del {Z (ren, «<bene-

volenciar) confuciano, La expresion <hombre de bondad superior» (I 3 shang sharn)
designa al hombre que ge conforma al Tao, al sabio taolsta.
. 2. El texto B de Mawangdui dice: «(mas) hay lucha» (% & vou zheng). En el
texto A se escribe: «{mas) hay reposo» (B ¥ you jing). Los comentaristas consideran
+ que se trata de un error de copia, en el que se ha escrito you (H, <haber») en lugar de
+ bu (5, «no»). Si se aceptara como correcta la copia A, la traduccidn podria ser: «El
agua, en su quietud, favorece a todos los seress.
: 3. Es decir, sabe ser desinteresado en su trato con los demis hombres, les ayuda
$in ningdn egoismo.

4. En el texte A de Mawangdul esta linea y la anterior se reducen a una sola:

*. «sabe ganarse la confianza en su tratos.
i 5. Otra posible traduccién de estas dos éltimas lineas serfa: «S6lo la falea de
i quietud impide la superacidn».

321




SRR N S

LN SN A SR Em |3 S
%rzimbH\é? oﬁ@%ﬁmﬁi&ﬁl SESSEN(EE S OS] ARERE GRL R

53 A0 X

53 A2 IX

Es mejor renunciar

que mantener el vaso lleno.

Si se afila mucho (la espada),

no podrd conservarse largo tiempo'.

Una sala colmada de oro v de jade,

nadie la podrd guardar.

El que se engrie de su nobleza y riquezas,
atrae sobre sf la desgracia.

Retirarse una vez se ha triunfado,

he ahi el Tao de! Cielo.

1. O también: «5i se muestra la punta, lo afilado ne se mantiene largo tiempos.

323



e S R R e

SEEH SR EEE AR APEE cRETREEER cwo HEINE B
MEE EORTE RE SRRy E )RR RS by RS

IR LR omBEEE SPUHHSE e (38 39 LR (88) H3Esr | | & GF) Diivisle

54 X

54 X

¢Puedes mantener unidos ¢l espiritu y el cuerpol,

v no dejar que se separen?

¢Puedes alcanzar la méxima blandura dominando tu energia vital?,
y volverte en un recién nacido?

éPuedes purificar tu espejo misterioso?,

y verte libre de todo defecto?

¢Puedes amar al pueblo y hacer prosperar el Estado
sin usar de tu inteligencia?

{Puedes abrir v cerrar las puertas del Cielo

haciendo de hembra?*

¢Puedes penetrar con clara visién el universo mundo,
sin usar de tu inteligencia?

Engendra,

alimenta,

engendra sin apropiarse,

hace crecer mas no gobierna;

es su nombre «misteriosa virtud»®,

1. Otra posible traduccidn serfa: «éPuedes hacer que tu espiritu y tu cuerpo (B
1 ying po) abracen el Uno, y no lo abandonen .

2. Traducimos por «dominar la energfa vitals la expresién & %, (zhuan g1), que
sin duda se refiere & los mérodos taoistas de control de la energia sutil que se desplaza
por los «canales» del cuerpo.

3. Para jos comentaristas chinos, el «espejo misteriosor (i % xuan jian) se
refiere a Ia mente,

4, «Abrir y cerrar las puertas del Cielos (K {7) H & tinnmen kaibe) significa,
seglin los comentaristas, el contacto con el mundo exterior a través de los drganos de
los sentidos. Y en este caso, «<hacer (el papel) de hembra», no es sino mantenerse en un
estado de quietud, de calma.

5. Estas cinco dltimas lineas aparecen ya en el capitulo 14 (LI).

325



oaﬂ%ﬁ«\ e RN \——"‘/\i"H‘\ _ﬁ
STEN-BEE e

TN B SRR EE | (SR ®iek

LESEARE bR e SR T

N A

2

wE BRI S O

55

55 XI

Treinta radios convergen en ¢l cubo de una rueda,
y metrced a su vacio,

el carro cumple su misién.

Modelando la arcilla se hacen las vasijas,

y merced a su vaclo,

las vasijas de arcilla cumplen su misién.
Horadanse los muros con puertas y ventanas,
y merced a su vacio,

la casa cumple su misién.

Y asi, def ser (you)} depende el uso,

v del no-ser (wu), que cumpla su misién’.

X

1. También podria traducirse T (/i, «uso») por «ganancia», y Ji} (yong, «misidnm,
«funcién») por «utilidad», Ahora bien, en el Lao zi el cardcrer yong sucle emplearse en
el sentido de eficacia, funcién. Recuérdese que la virtud {72} es la funcién (eficacia) del

Tao.

327



LETHISFHEET oo SiSEa BeuR

NE=p=

<>~var () SR SEER o >~ R

£

] S AN~ s SRR A~ SRS R

N>~ () el

AT AT

56

56 XII

Los cinco colores ciegan 1a vista del hombre,

y su mente arrebatan galopadas y cacerfas.

Las mercaderias dificiles de obtener,

de gran dafio son para la humana conducta.
Los cinco sabores pierden el gusto del hombre,
y su ofdo ensordecen las cinco notas musicales.
Por eso el gobierno del sabio

cura de! vientre y no del ojo.

Y asi rechaza lo uno v adopta lo otro.

329

X1t




SR PHEBE CEI Y penn

SHBUNESERR  (LoBF) —ADH (EE) MEdSamldfe | oH b e No 2o e S

S NpesHui

b

ol IR G e e NS R R P

(3) o=y B () S (Sl TERe BT A BHEAAER S —AmAr
() S IR (B ) S o (Bl TEEY  Noe o Sl RSt 4 (5 ) S

57 B4 X1

§7 B4 Xl

Fl favor v la afrenta llegan con gran sobresalto,

estimar el propio cuerpo es dar valor a una gran desgracia'.

iQué quiere decir el favor y la afrenta llegan con gran sobresalto?

El favor es algo que rebaja,

te sobresaltas si 1o ganas,

y también cuando lo pierdes;

eso quiere decir el favor y la afrenta llegan con gran sobresalro.

¢Qué quiere decir estimar el propio cuerpo es dar valor a una gran
desgracia?

Si sufro grandes desgracias

€s porque poseo Un Cuerpo.

Sino tuviera yo un cuerpo,

{qué desgracia podria sufrir?

Por eso st alguien valora més el hacer por su cuerpo que el hacer por
el mundo,

a &l se le puede confiar el mundo?;

si algnien adora su propio cuerpo como si fuera el entero mundo,

a él se le puede entregar el mundo.

1. Estas dos primeras lineas también se podrian raducir:
«El favor es una afrenta, Heno de sobresaltos;

el honor es gran desgracia, como lo es ef propio cuerpon.
2. Vid. nota del capitulo B4,

331




< ( S ) 2o A

ODB*:M v{#lﬂl?m‘;‘lg'{%

=
o

SRR

AT kA

ST
= (EF ) =/

SEN-SEeH ()

SN

< 44

x,

(FF) 1 (GF) S (3 2w

Ak Sk

&

cﬁfﬁ?ﬁgﬁﬁ?x\r Peerl Ll -ﬁ%"ﬂ—i 7

T

W

. S (RR)FEER () 3L slodaie] 1 JRMTOA-D Fe

é‘\/\h‘?ﬁ@ AN e TN EESE AR

A |

SETIA () e a A

58 XV

58 XIV

Lo miras y no lo ves,

su nombre es wei.

Lo escuchas y no lo oyes,

su nombre es xi,

Lo tientas v no lo tocas,

su nombre es yil,

Los tres no se pueden concebir,

y asf se confunden y hacen uno.

En el Uno,

lo que estd arriba no es absurdo,

ni confuso lo de abajo.

Persistente,

no se le puede dar un nombre,
retorna siempre a la vacuidad®.
Nombranlo forma sin forma,

figura sin cuerpo’.

Es su nombre vaguedad.

Lo sigues y no ves su parte de atrds,
sales a su encuentro y no le ves la cabeza.
Asiendo el Tao de hoy?,

gobiérnanse los negocios del presente.
Colegir de aqui el comienzo de la antigliedad®,
a eso llaman clave del Tao.

1. Los tres caracteres que, respectivamente, significan lo que no se puede ver (&
wei), lo que no se puede ofr {# xi) v lo que no se puede tocar (3 vi) son totalmense
arbitrazios, pues no aparecen recogidos en ningin diccionario bajo tales acepciones.
Por elio no cabe extrafiarse de que aparezcan en orden diferente en las versiones pos-
teriores: yi, xi, wel :

2. Traducimos por «vacuidad» la expresién . 3 (wu wu), que literalmente
significa «{e! estado donde) no hay cosas».

3. w wie zhi xiang (55 ¥ 2%, «figura sin cuerpo») podria entenderse como
una suerte de «fendmeno sin ndimeno.

4. Sobre el «Iao de hoy», vid. nota 28 del Prélogo.

5. El comienzo del universo, segin algunos comentaristas.

333




39 AS XV

59 A5 XV

£ )

Quienes antafio sabian practicar el Tao

no podian menos de ser sutiles, misteriosos y de un hondo entendi-
miento,

tan profundos que no se los podia conocer.

QE@%}- LRGN [‘A/“
RPNt |

Empieza a moverse lo que estd en reposo,

y poco a poco va creciendo.

El que guarda este. Tao no desea sentirse satisfecho.

Por eso es capaz de mantenerse en lo viejo y no afanarse tras lo
nuevol.

(%) XE S ek S5

23 onnmRA-

o
¥
i
5
2E
¥ N No pudiendo conocerlos
By 3}@ & é\’ %ﬁ'{ y forzados a descrii)ir_ios,’
n’uI ;
e . H gﬂ; décese (que eran):
% i% = LA cuidadosos,
s H N como quien cruza un £fo en pleno invierno;
A %’
L iﬁ N uﬁj Z precavidos,
% ﬁ: A i como quien teme a todos sus vecinos;
= . discretos
ﬁ 'i, ;,é: ﬁ‘: ?(% como huiésped;
4 1/3(!& % T fragiles
}ii ?% 7% A f,bi’g : como e’i hielo a punto de fundirse;
b 7%' = y’;}; simples,
° % 7}( Z: : como un lefio;
~ . indistintos
%F oo _:_;J:- cual turbia,s aguas;
/{ PN ampiios,
E - como un valle,
z E_/ Las aguas fangosas reposan,
3 a . vy se aclaran poco a poco.
&
;3
W,
i

P L

£

1. Otra posible traduccidn serfa: «Por eso puede gastarse sin renovarses. Vid.
nota a la traduccidn de las versiones posteriores.

335



JEIRE Ak R B Tk
SRR TR | (N Ry

SHREE () S S DH N

LSSk

*

Ay (3) TExm B ST
SN RS T R Al Bl Sed B

VoAl

i

(S i JHH) S o3

w Eeak 2w

(HD

60 Al3  XVi

60 Al3 XVI

Alcanzar la vacuidad es el principio supremo,

conservar la quietud es la norma capital;

los infinitos seres se desarrolian profusamente,

y yo contemplo su {constante) retorno.

Innumerable es la variedad de los seres,

(nas) todos y cada uno retornan a su rafz.

Eso se llama quietud.

Quietud

es retornar a la propia naturaleza.

Retornar a la propia naturaleza

es lo permanente’;

conocer lo permanente

es clarividencia;

si no conoces lo permanente,

en tu ciego obrar hallarids la desgracia.

Sélo conociendo lo permanente, es posible abarcarlo todo;
sélo abarcandolo todo, se puede ser ecudnime;

s6lo siendo ecudnime, se puede regir el mundo;

s6io rigiendo el mundo, se puede alcanzar la unién con el Cielo;
s6lo unido al Cielo, se puede alcanzar la unién con el Tao;
s6lo hecho uno con el Tao, se puede perdurar.

Hasta el final de tus dias, libre te verds de peligro.

1. Lo permanente {#) se refiere a Jas leyes de la Naturaleza.

337



S (S ) am
N

=
&,

n‘tﬁ?f-é/‘lz‘ﬁi* T iyﬁ‘ \.Fﬂ&/“!a\ﬂ"

L S
() Fa U ARE SR A 8 (SN B (LA () ISR S

EmHE A

1 Cia

61 Cla XVII

De un gran gobernante,
los de abajo sélo conocen su existencia;

“ al que no lo es tanto,
i le aman v le elogian;
. al que menos,

¢ e temen;

al de inferiores cualidades,

le cubren de denuestos.

Si (el gobernante) no es hombre de palabra (&),

nadie le tendrd confianza.

(El buen gobernante) es cauto,

mide en extremo sus palabras',

Remata con éxito los negocios todos,

y el pueblo Hano dice: estamos en armonia con la Naturaleza.

1. Vid. nota del capitulo C1.

339

XVl



Atk ) Bkl () Dy
WY SR R

O(Z;

SHETY

ST | () 2 (1R RN I
) BH b B2l (o )

}" i‘rhlir%lt[ o

S
-~

W PO

62 Clb

62 Clb XVII

Por eso cuando se abandona el gran Tao,
al punto aparecen la benevolencia y la rectitud.
Surge la inteligencia y la sabidurfa,

~y al punto aparece la gran hipocresfa'.

- Quiébrase la armonia entre los seis parentescos,
~ y al punto aparecen la piedad filial y el amor.

% Caen los Estados en tremendo caos,

y al punto aparecen los leales mandarines.

1. Estas dos lincas no aparecen en ¢l texto de Guodian.

341

XVl



SR EE N S

o BESRANAGDIE Fadipd-aiie Skl iEE abeHERY O SES
- (%) SpPeSal o O MOBITTES Bl oM SmE | (i) A () =

63 Al

63 Al XIX

Eliminese la sabiduria {Z&), rechdcese la inteligencia (&),
y las gentes obtendrdn beneficios cien veces mayores.
Eliminese la benevolencia, rechicese la rectitud’,

. v las gentes retornardn a la piedad filial y al amor.
- Eliminese la industria, rechdcese el interés,

y va no habrd bandidos ni ladrones.

Estas tres razones,

tomadas como normas {de gobierno) no bastan?,

y por ello es menester hacerles saber a qué atenerse:

ser modestos por fuera y conservar la simplicidad interior,
ser menos interesados y con escasos deseos’.

XX

1. Se refiere a las virtudes confucianas de la benevolencia (12} v de la rectitud o

justicia (X} :

2. Vid. nota 2 del capftulo Al. Aqui hemos traducido I como «normas de

gobiernos.,
3. Vid. nota 3 del capituio Al.

343



= (3 B (3 ) B

SR B ()&
)l () FE BN AR~ () MR AT e B

S (i) pamE~Ng IRSReH () 5 A O Sremimdi
L) FES-AR (B 3 MRS SN AR O3E) e CGE) BB (FR) &

_—
-

PSR EN >-Terpm A L EONE () MITERSE SR L  WENE
3 () N RO B (SO ME >~HE ST S SR AR

STEE R () B GRS SR N e dEES

SRR B (5O WE

SEE>~ (T
N>~z s

64 B3 XX

64 B3 XX

Eliminado el estudio, desaparecen las cuitas’.
Fatre un respetuoso si y una bronca respuesta,
écudnta es la diferencia?

Entre lo hermoso v lo horrendo,

¢dénde estd la diferencia?

Los demds me temen,

mas tampoco yo puedo dejar de temer a los demis.
Vasto (es mi espiritu),

jtan vasto que no conoce limites!

Desborda la multitud de alegria,

como si participara en el da lao?,

subiendo a las terrazas en pritnavera.

Yo me tengo indiferente, impasible,

cual recién nacido que atGn no sabe reir.
Fatigado, como quien no tiene a donde ir.

La multitud vive en la abundancia,

[s6lo yo parezco falto de algo].

Es mi mente la de un estipido,

iun rematado estipido!

- Elvulgo ve todo con claridad,

is6lo yo vive en tinieblas!

-+ El vulgo sabe muy bien distinguir,

. is6lo yo de mi perplejidad no salgo!

o Indistinto, como el mar.

Vasto, como quien no tiene donde parar.

La multitud obra con razén y sentido,

s6lo yo soy torpe y despreciable.

Es mi deseo ser diferente de los demds,

v en alta estimo tengo a la madre que alimenta.

1. Vid. nota del capitulo Al.
2. dalao {K ) se llamaba ¢! m4s abundante de los banquetes sacrificiales, que
inclufa la ofrenda de tres suertes de animales: buey, cordero y cerdo.

345



P REFNZ e S-SRk

a‘—g'i (ﬁ) m

NP Az
(S0 & ATt B (EF) S8 (S2) M o SN () DT 8 (s%)

=
b

LENE LB

B ] F

SR G (2 ) Sk

S

OSSR

R i R

SEAEE

(7% S (%) W

HEE (FF)

65 XXi

65 XXI

© La gran virtud se manifiesta

' en seguir inicamente al Tao.

' £l Tao, como cosa,

. es nebuloso y confuso.

“ jConfuso y nebuioso,

© en é! estdn contenidas las formas!
- iNebuloso y confuso,

. en &l las cosas estan contenidas!

iProfundo y oscuro,

* en él s¢ halla la esencia sutil!

" Esta esencia sutil es asaz verdadera,

o en ella estd la confianza.

. Desde hoy hasta los remotos tiempos,

©. nunca se perdié su nombre,

1 sefial de que es padre de la multitud de seres.

- {Cémo puedo saber que asi es el padre de la multitud de seres?
i Merced a este mismo (e] Tao).

347



TR S A (Z) RS T S b (5) ) LI SRt
et oRITESRM S SHMesHo S Riepmmd ok Sqdofesitm |-l

66 XXIV

66 XXIV

De puntillas no te puedes mantener de pie.

Si s6lo te miras a ti mismo, no podrds ver con claridad,;

si haces ostentacidn de tu persona, no eres hombre de luces;
si te jactas, no llegards a triunfar,

si eres orgulloso, ningin adelanto haréds!,

Considerado desde el Tao,

lidmase a todo eso:

«migajas, maula»,

Destéstanlo los hombres?,

y por eso el que tiene deseos® no se conduce asi.

1. FEl cardcter 4 (chang {o zhangl} admite varias interpretaciones: «durar lazgo
tiempon; «<ser jefex; «crecers, «hacer progresoss. Hemos preferido esta Gltima.

2. Ouwra posible raduccion: «Incluso de las cosas materiales repugnas.

3. <Tener deseos», salvo que se trate de un error de copia, deberia interpretarse
como «el que desea alcanzar el Tao». Vid. traduccién de las versiones posteriores,

349




67 XX

67 XXII

Lo que se pliega se conserva entero,
io que se dobla se mantiene recto;
lo hundido se colma,
térnase nuevo lo ajado;
~ ¢on poco, se consigue;
con mucho, se cae en extravio.
Por eso el sabio aferra el uno,
* vy asf puede volverse en pastor del entero mundo.
No se mira a s{ mismo y por eso ve con claridad,
- no hace ostentacidn de su persona ¥ por eso es hombre de luces,
© no se jacta y por eso llega a triunfar,
: no es orgulloso v por eso adelanta.
Como no lucha,
. nadie hay capaz de luchar contra él.
 ¢Acaso tiene valor el dicho de los antiguos:
" «lo que se pliega se conserva entero»?
- En verdad, asf es como se conserva la integridad.

SEAASHANNE || B> () BT

LEEREEE (=) A RE ek R (E)
A BEAERR e ARIENG SAT (5 N R AR R (RY) O I AsER

ABACEEEEE B SR

1. wang (FF [#£], «doblarse») tiene también ef sentido de sufrir una injusticia,
' mientras que IE {zheng, «mantenerse rector) implica fa idea de la posesion personal de
- la justicia.

mhd SR ErETsmm S kS sim

TR AL




MEAFSHEE SR NGRS B o B RS SR 8
FEEIOARF B ERE R R on @ E Rl >

S mid - 2ix

=
oy

W I (3 ) e

R

LH ()R oSSl S (

s

Bt

68

68 XXIII

Ser parco en palabras es acorde con la Naturaleza.
Un viento furioso no sopla toda una mafiana,

una Huvia torrencial no dura todo el dia.

¢Quién causa todo esto?

Si el Cielo y fa Tierra no pueden durar largo tiempo,
imenos ha de poder el hombre!

Por eso quien todo lo hace segfin el Tao, tinese al Tao;
quien todo lo hace segiin la virtud, a la virtud se une;
quien todo lo hace abandonando {el Tao v la virtud),
se une a ese abandono.

Site unes a la virtud,

el Tao te acogerdl,

Si al abandono te unes,

el Tao te abandonara.

XXIH

1. Hemos traducido por «acoger» el cardcter ## (vvirtud»), suponiendo que se
trata aqui de un préstamo fonético por su homéfono gque significa «obtener». $i no
fuera asi, la traduccién mds plausible serfa: <El Tao acrece en elios la virtud». Vid.

traduccidn de las versiones posteriores.

353




6% ALl XXV

69 A1l XXV

Hay una cosa confusamente formada,

anterior al Cielo v a la Tierra.

iSilenciosa, ilimitada!

De nada depende y no sufre mudanza,

puede ser tenida por madre del Cielo y de la Tierra.
Su nombre desconozco,

ja denominan Tao,

Forzado a darle un nombre, llamérala yo «grande».
Lo grande se desplaza sin cesar,

. lo que se desplaza sin cesar llega hasta muy lejos,
- hasta tan fejos que acaba por retornar,

* Grande es el Tao,

~ grande el Cielo,

¢ grande la Tierra,

 y también grande el soberano.

:  Cuatro grandes hay en el Estado,

. yuno de ellos es el soberano.

" El hombre tiene a la Tierra por norma,

. la Tierra al Cielo por norma tiene,

© del Cielo el Tao es 1a norma,

la Naturaleza es la norma del Tzo.

SEmd i EE BTSN SHRReE sERE>~ AR | THHE - IE -
romu JBHSHHH el RN ShER ST ST (EORE (B BRI -
SHETIAARISE T B ACE @i g FacE SHEN Y <=
LORH) SRR B (WD A (ED 3 HeaEsHelr B (&) s

355




I m FEE (FR) A PR S

o (

S5 ) W<l ﬂoal‘ﬁﬁi%m O (SR SRaual S amiheh

v

749

70 XXVI

Lo pesado es raiz de lo liviano;

ia quietud, sefiora de ia precipitacién.

De ahf que el caballero viaje el dia entero,

sin alejarse del furgén’.

Aun protegido por su guardia y en seguro lugar,

siempre se tendrd vigilante.

¢Coémo puede un soberanos de miles de carros de guerra,
juzgar a su propia persona nds liviana que el mando entero??
Por causa de esa liviandad se pierde ¢l origen,

por culpa de la precipitacidn se pierde el sefiorio.

HxXvl

NeSEEN AR AR S | (8 ) o (ode) WS ek (3)

S <

1. 8 & (24 zhong, «furgén») designaba, antignamente, los carros que transpor-
taban impedimenta y armas, y que acompafaban al sefior que partia de viaje. Algunos
comentaristas chinos traducen 27 zhong simplemente por «carro entoldado». Aguf sim-
boliza le pesado.

2. Es ésta una idea del taoismo primitivo desarrollada por el filésofo Yang Zhu.

Vid. p. 54,

357




FESR (e ) R e

HEE (3 ) o Fw
LAt S~k e CERAS>lk >~ ikER

2
LR

() == 03 Al

. (o)
£ A cHme ok

2 NS ok il AEne= <S4E .ﬁ%ﬁ%%@ﬁﬁﬂi

2

y (
-

71

71 XXVI

El buen caminante no deja huellas,

el buen orador no yerra al hablar,

el buen contador no usa de chou ce'.

El que sabe cerrar no echa el cerrojo,

mas lo que él cierra no se puede abrir.

El que sabe atar o anuda cuerdas,

mas lo que él ata no se puede soltar.

Por eso el sabio siempre sabe remediar a los demas
v no les abandona,

ni tampoco abandona las cosas de valor;

a esto llaman clarividencia®.

De ahi que ¢l hombre bueno

sea maestro de los hombres buenos,

y que quien no es buend

sea un espejo para los hombres buenos.

Quien no tiene en alta estima a su maestro,
quien no ama a lo que para él es un espejo,

pese a su inteligencia se hallard en gran extravio.
Llamase a eso «esencia del misterion.

KXV

“HaEAm SERCHSE S-WeHE D>~ (58 SHlies

EE
3 Gl TSIl () i e

PR B <

1. B9 4 (chou ce) era un antiguo instrumento de cilculo fabricado a base de
tabliflas de bambi.

2. Traducimos por «clarividencias los caracteres (41 B si bien el primero apa-
rece un tante confuso en la copia B de Mawangdui, y alguros estudiosos ereen reco-
nocer ¢l cardcter # (yue, «sobrepasars, «transcender»). En este caso, la traduccion
mis exacta podria ser «visién (comprensidn) transcendente». Sobre los caracteres shen
ming, vid. comentario al fragmento A de El Gran Uno.

359




Iy SHEES S | el 2 2 e (st ) A R:7 5o

o (Zh ) I FREY B —A>HEH

SHETEE SN A SR
S—PHad kbt oMRE Cdr comdEsha ) s

JERHIEE IR | (&b ) b Od g

(&) SEsie

AU SR AR

SLASHEY B Shebedd il

L)

o4
”

—A>Has ()RS

o
—
-

SR SRET 2 m SHE

AR PHEY Y R

B NEEE

72 XXViH

72 XXVII

Conoce lo masculino,

conserva lo femenino,

hazte barranca! del mundo.

Si te haces barranca del mundo,

no abandonards la virtud permanente.
No abandonando la virtud permanente,
retornards al estado de recién nacido.
Conoce lo blanco (el no tener macula),
mantente en la deshonra,

hazte vaguada del mundo,

v bastante serd tu permanente virtud.
Siendo bastante tu permanente virtud,
retornaras al estado de lefio®.

Conoce o blanco,

mantente en lo negro,

hazte la norma del mundo.

Siendo la norma del mundo,

no habrd yerro en tu virtud permanente.
No habiendo yerro en tu permanente virtud,
retornards a lo que no tiene limites?,
Dividese el lefio v se vuelve en utensilios,
usa de ¢l el sabio y alcanza a ser sefior de mandarines.
Un gran gobierno no divide en partes.

1. Fl cardcter x/ significa exactamente «pequefio rio de montafar, pero en los
textos de Mawangdui ¢l que aparece es otro cardcter que significa «gallo». Se trata,
sin duda, de un error de copia debido a la semejanza entre ambos caracteres, o al use
alternative de fos mismos. Nos hemos, pues, atenido a las restantes versiones, que
coinciden con el texto del Zhuang zi en que se recoge esta cita de Lao Dan.

2. ‘Tornar ai estado de lefio & U5 “F4b (fu gui yu pu) es retornar a fa simplicidad
original del propio ser, simbolizada por el trozo de madera o lefto, sin desbastar, y que
por ello no ha visto modificada por el bombre su forma natural.

3. Sobre el JC L (i, «lo que no tiene extremon, o infinito»), vid. Introduc-
cién, pp. 81 ss.

361



SR B SR - () N S () TR, R
e, ;(Emam\%ﬁr\é'hm@@ SRR AR AR A

=
=
proed

L

e SRR DN DCHER (SO ARSI AH) SR

i

73 XXIX

Si alguien desea ganar el mundo y en ello se empefa,
bien veo que no saldrd con su intento.

El mundo,

instrumento magico,

no se puede manejar.

Si lo manejas fracasas,

y lo pierdes si lo aferras.

Las cosas', unas veces van delante y otras detrds;
soplan suave a veces, otras con fuerza;

a veces fuertes, a veces débiles,

a veces crecen vigorosas, otras veces decaen®.
Por eso el sabio rechaza lo extremado,

rechaza lo grande,

rechaza el lujo.

1. Para algunos, ¥ wu («cosar) aqui significa «<hombre».

73 XXX

2. Para traducir estas cuatro lineas hemos seguido el texto A, cuyas tres prime-
ras lineas {parcialmente reconstruidas} coinciden con ¢l de las versiones posterjores.
En el texto B s6lo hallamos tres lineas, de las que la primera y la dltima coinciden con
la primera y la cuarta de la copia B; la tercera dice: «unas veces calientes, otras veces

duras», Probablemente se trata de un error del copista.

363



LH (A ) R R N

(S ol crEAETE SN (S A BRSNS 55 o, (338)

SRR ARERSENCEE M roSidEank  ACHE

B BACE BT ADHRE mmn BRI D~ TR AR

BSOS = b

=y

74 A4 XXX

74 A4 XXX

Quien usa del Tao para asistir a principes

no usa de las armas para alardear ante el mundo.

El negocio de la guerra no deja de tener consecuencias,

donde acampan los ejércitos,

todo se cubre de maleza.

El que sabe (de estos menesteres) se contenta con el fruto (de la vic-
toria);

no ko uses para hacer alarde de tu fuerza.

Consigue ¢l fruto y no te enorgullezcas,

consigue el fruto y no te jactes,

consigue el fruto v no alardees,

consigue ¢l fruto v no lo tengas por mérito.

A eso llaman conseguir el fruto v no hacer alarde de fuerzal.

Cuando las cosas cobran vigor envejecen,

es «no seguir el Tao», _

«no seguir el Tao» conlleva un pronto final®,

1. Vid. nota 3 de} capirulo A4,
2. Estas tres dltimas lineas no aparecen en el texto de Guodian. Vid, el comen-

tarto a Ad.

365



LR I O emn 3

SRR (58) 38 (38)

LTRSS IR S Y A

=R

RS aslad > idiE

-
£
s

oA SH mis

B (Eda s baR) ey A
S S-SR AR RN amat s A o IR

SRAHENCRER e UG e s

(S Am 2 odaivaiatE ) (S8) SRS Juen SERRACTRSY A

rxm () B IS

75 €3

75 €3 XXXI

Las armas,

instrumentos nefastos.

Los seres las detestan,

v por eso quien posee el Tao no las tocal.

Y as{ el caballero, en su morada honra la izquierda,
v la derecha cuando empufia las armas;

las armas, pues, no son instrumento de caballero?.
Las armas son instrumentos nefastos

que s6lo deben usarse cuando no se puede menos
siendo lo mejor mostrarse indiferente,

ijamnis las tengas por bellas!

Tenerlas por bellas es hallar placer en matar hombres.

KARI

Quien halla placer en matar hombres jamds podré triunfar en ¢l

mundo. _
Por eso en los asuntos fastos la izquierda es e! lugar de honor,
en los nefastos el lugar de honor es la derecha;
de ahi que el mariscal ocupe el lado izquierdo,
y el condestable el lade derecho;
quiere decir gue se sititan conforme a los ritos funerarios.
Cuando se ha matado a multitud de hombres,
es menester ponerse (ante ellos) con grande tristeza v pena;
sl se vence en la batalla,
procédase segtin los ritos funerarios.

1. En el texto de Guodian no aparecen estas primeras lneas del capitulo,

2. Esta linea tampaco aparece en el texto de Guodian.

367



() B &

dode,
7

v
—
g

LEFF RN (DY)

4
%
%
£
T
B
A
*
7
%
ks
I
%
11—_
i
X
x
%
%
#
Z
@
X

L) Seuk () v e > o

Arm AENFE  ACFERNE R HESES DN RS- R R R Rk

W LARAEMNEN D (A

76 AlQ XXXII

76 Al10 XXXII

El Tao permanente no tiene nombre.

Lefio que, aunque fino, nadie en el mundo osa avasallar;

si sefiores y monarcas lo pudieran conservar,

sometiéranseles de buen grado los infinitos seres.

Cuando el Cielo v la Tierra estaban unidos

se desprendia dulce rocio.

Como entre las gentes nadie daba érdenes

se tenfan por iguales.

Empezaron las jerarquias y con ellas aparecieron los nombres (titu-
los),

habiendo aparecido los nombres,

serd menester saber detenerse;

sabiendo detenerse, se excusard todo dafo.

El humilde Tao es para el mundo

como para los pequefios valles el Rio ¢ el mar.

369



Nezsp: e e = B N =
LEEE AT e SCER ok
L (mEE ) e~

L Hm

ol iR

(SROFEm> o e~ () 5F

-
<
rd

S BeSURM RS &

77

77 XXX

Conocer a los demas,
inteligencia.
Conocerse a s{ mismo,
clarividencia,

Vencer a los demds,
fortaleza.

Vencerse a s{ mismo,
poderio.

Saber contentarse,
rigqueza.

Esforzarse,

voluntad.

No perder el lugar,
perduracion.

Morir sin caer en el olvido,
longevidad?.

1. Estas cuatre Girimas Hneas también se podrian craducir:
«No perder la propia condicidn,

perduracidn,

Morir sin desaparecer,

longevidads.

371

KXKHH



SHSEEEEE AR SO B RRER A () A SR ()

B H-20 TSN 2R S e

S| EeselEg A Wb an

e SN cen (SH4E) SRS Sntihalie A (EOE B

78 XXXV

El Tao, vastisimo,

puede extenderse a derecha e izquierda,

cumple con éxito su obra, mas no se atribuye el mérito!.
A €l acuden todos los seres, mas no se hace sefior de ellos;
porque siempre esta libre de deseos;

se le puede llamar pequefio.

A élacaden los seres todos, mas no se hace sefior de ellos,
se le puede llamar grande.

Por eso el sabio puede llegar a ser grande,

porque no se considera grande,

de ahf que pueda Hegar a ser grande.

KAXV

1. W& B (fu ming you, <no atribuirse el méritos) también podria traducirse

por «no dar nombres ni tener (apropiarse)».

373



79 €2 XXXV

79 2 XXXV

Og‘%

2] I el EE A EREE

K

Asiendo la gran imagen

acude el mundo entero.

Acude y no sufre dafio,

y reinan grandisima paz e igualdad,
Dulces sones y ricos manjares,

los caminantes se detienen.

Por eso hablando del Tao, se dice:
«Insipido,

sin ningln sabor.

Lo miras

y no lo puedes ver.

Lo escuchas

y no lo puedes ofr!.,

Lo usas

¥ no se puede agotars.

JRASH Sk

-SR] omsd JNZH

Ao NEE Ercmanod NS S-S o L&
I <o s LS E

7 () B Beom (R VEHE

1. Estas dos sentencias guardan un gran parecido con las neas iniciales del
capitulo 58 (XIV). Descubrinos, pues, una repeticién que no se produce en Ja copia
de Guodian.

375




S
i

(SR SESMN SR

s NEAREER AUE(BEDIS A
s AEAmSREE AR (E) - N () BESRER

s SdBEot B SRk (5 ) Sl <dm
(S alAm e (A < (ER D H-
=|Eg NE® (B)ok-

~
s

>

£

£

80 XXXVI

80 XXXVI

S$i quieres encoger algo,

antes debes estirarlo.

Si quieres debilitar algo,

antes debes fortalecerlo.

Si quieres eliminar aigo,

antes debes apoyario.

S$i quieres conquistar algo,

antes debes entregarlo.

Eso se llama «clarividencia sutil».

Lo blando y lo débil triunfa de lo fuerte.

El pez no puede abandonar las profundidades,

los instrumentos eficaces del Estado no se pueden mostrar a los hom-
bres.

377



81 A7 XXXVII

81 A7 XXXV

weitfiit OF;—‘

BT ARSI SREARTR AR R S

El Tao permanente no tiene nombre;

si los sefiores y monarcas pudieran conservarlo,

los seres todos se reformarian por sf solos!.

Si una vez reformados, brotaran en ellos deseos,
reprimiéralos yo con el lefio sin nombre?.

Reprimidos con el lefios sin nombre,

no se sentirdn humillados.

No sintiéndose humillados, reinar4 la caima,

y el Cielo y la Tierra se rectificardn de forma espontanea.

Y=
e SRR SRY R

«[LIBRO DEL] TAO»
Dos mil cuatrocientos veintiséis {caracteres)

v S EEIHIER]

-

1. Otra posible traduceién de esta linea: «todos los seres se les someterian es-
pontaneamente».

2. Vid. nota del capitulo A7.

MNEESE SRsEice combaEesFa A

m SR N

379




EL TAO TE CHING

VERSIONES TARDIAS DEL LAQ ZI



1 45!

El Tao que puede expresarse

no es el Tao permenente.

El nombre que puede nombrarse

no ¢s el nombre permanente,

El no-ser es principio del Cielo y de la Tierra;
el ser, de los infinitos seres es madre,

Por eso con el permanente no-ser

se contempla la esencia escondida {de! Tao);
con el permanente ser

se contemplan meros indicios (del Tao).

Estos dos (no-ser v ser) tienen el mismo origen
aunque diferentes nombres;

tanto al uno como al otro puedes liamarlos misterio.
Misterio de los misterios,

liave de toda mudanza.

1. Los ntimeros arabigos indican la numeracién de los capitulos correspondien-
tes de las copias de Mawangdui. A continuacién, cuando existen, la de los capftalos
del Lao zi de Guodian.

383



il 46 A%

I 46 A9

En el mundo todos saben por qué lo bello es bello,
y asi aparece lo feo.

Todos saben por qué lo bueno es bueno,

y entonces aparece lo que no es bueno.

Por eso el ser v el no-ser se engendran mutuamente,
lo dificil y lo f4cil se producen mutuamente,

o largo y lo corto se forman mutuamente,

io alto v lo bajo se completan mutuamente,

el sentido v el sonido se armonizan mutuamente,
delante y detris se siguen mutuamente.

Por eso ¢l sabio se acomoda en el no-actuar,

ejercita la enseflanza sin palabras,

deja que los seres tados se desarrollen por sf mismos
y no los gobierna,

los deja crecer v no los poseel,

déjalos actuar por si mismos y no se impone (a ellos),
triunfa en su empefio, mas no se apodera {del fruto).
Justamente porque no se apodera (del fruto),

por eso mismo (el fruto) no le abandona.

1. Esta linea no aparece en ninguno de fos textos mds antiguos.

384

1

i 47

Si no se elogia a los sabios,

las gentes no dispurarén.

Si no se da valor a las mercaderias dificiles de obtener,
las gentes no robardn,

Si no se deja ver lo que puede provocar el deseo,

el juicio de las gentes no se alborotara.

De ahi el gobierno del sabio:

vaciar la mente (del pueblo)

y llenar su estdmago,

aflojar su dnimo

y robustecer sus huesos.

(Hay que) hacer siempre que las gentes no tengan conocimientos
y carezcan de deseos,

(Hay que) hacer que los inteligentes no osen actuar.
Practicando el no-acuar

reinard el orden universal.

385

47



IV 48 - Vo 49 Al2

El Tao es vacio, Lo : El Cielo y la Tierra no tienen benevolencia,

mas su eficiencia nunca se agota. B para ellos los seres sé6lo son perros de paja.

Es un abismo, ' El sabio no tiene benevolencia,

parece raiz de todos los seres. : para €l fas gentes del pueblo sélo son perros de paja.
Embota los filos, S El espacio entre el Cielo y 1a Tierra,

desenreda 1a marafia, ‘ 3 ic6mo se asemeja a un fuelle!

oculta ¢l brillo, Vo Vacio y nunca se agota;

finete al sucio (mundo)t. : _ cuanto mds se mueve, mds sale de él.

Profundo, . Los muchos decretos acarrean un pronto desastre;
parece existir y al mismo tiempo no existir. L ' mds vale conservar un reposado vacfo.

No sé vo de quién es hijo,
parece anterior al emperador {del Cielo).

1. Laslineas 5 a 8 se repiten, icdlénticas, en el capitule LV

386 387




Vi 59

Vi 50

Valle, espiritu, inmortal;

lldmase «hembra misteriosa»,

El umbral de la <hembra misteriosa»
es la rafz del Cielo y de la Tierra.
Continuamente,

asl es como parece existir

y su eficiencia nunca se agota.

Vil

VII 51

Perdurable es el Cielo

y persistente la Tierra.

Cielo y Tierra pueden durar largo tiempo
porque no existen para si,

de ahi que puedan existir largamente.

Por eso el sabio se sitdla detrds y estd delante;
no mirando por su persona, es el primero;

no mira por su persona {vida} v la conserva.
{No es acaso porque no alberga deseos egoistas?
Asi es como puede cumplir esos mismos deseos.

389

51



Vil 52

Vi 52

El hombre de bondad superior es como el agua.
El agua sabe favorecer a todos los seres, mas no lucha;
ocupa los lugares que la muchedumbre detesta
v asi estd cerca del Tao.

Sabe elegir el lugar donde vivir,

sabe conservar la calma de su mente,

sabe ser benevolente en su trato,

sabe ganarse la confianza cuando habla,

sabe poner orden cuando gobierna,

sabe usar de su talento cuando algo emprende,
sabe en qué momento debe moverse.

Siempre y cuando que no luches,

excusards caer en falta.

390

X 53

X 53 A20

Es mejor renunciar

que mantener ef vaso lleno.

Si se afila mucho (la espada),

no podri conservarse largo tiempo.

Una sala colmada de oro y de jade,
nadie la podrd guardar.

El que se engrie de su nobleza y riquezas
atrae sobre sf la desgracia.

Retirarse una vez se ha triunfado,

he ahi el Tao del Cielo.

391

A20Q




¢Puedes mantener unidos el espiritu y el cuerpo
y no dejar que se separen?

{Puedes alcanzar la maxima blandura concentrando tu energia vital

y volverte un recién nacido? '
¢Puedes purificar tu visién profunda

y verte libre de todo defecto?

¢Puedes amar al pueblo y gobernar el Estado
usando del no-actuar?

{Puedes abrir y cerrar las puertas del Ciclo
haciendo de hembra ?

¢Puedes penetrar con clara visién el universo mundo
sin usar de tu inteligencia?

Engendra y alimenta,

engendra sin apropiarse,

sustenta sin hacer alarde,

hace crecer mas no gobierna;

es su nombre «misteriosa virfuds.

392

X1 55

Treinta radios convergen en el cubo de una rueda,
v merced a su vacio

el carro cumple su misidn.

Modelando la arcilla se hacen las vasijas,

y merced a su vacio

las vasijas cumplen su misida.

Horddanse los muros con puertas y ventanas
al levantar la casa,

y merced a su vacio

fa casa cumple su misién.

Y asi del ser depende ¢l uso

y del no-ser que cumpla su misién.

393

55



X 56

Los cinco colores ciegan la vista del hombre,
su oido ensordecen las cinco notas musicales,
los cinco sabores pierden el gusto del hombre,
y su mente arrebatan galopadas y cacerias.
Las mercaderias diffciles de obtener

de gran dafio son para la humana conducta.

Deahbi que el sabio se preocupe del vientre y no del ojo, 4

y por eso rechaza lo uno y adopta lo otro.

394

X3t 57 B4

XHi 37 B4

El favor y la afrenta llegan con gran sobresalto,

estimar el propio cuerpo es dar valor a una gran desgracia.

{Qué quiere decir el favor y la afrenta llegan con gran sobresalto?

El favor es algo que rebaja,

te sobresaltas si lo ganas

y también cuando lo pierdes;

eso quiere decir el favor y la afrenta llegan con gran sobresalto.

{Qué quiere decir estimar el propio cuerpo es dar valor a una gran
desgracia?

Si sufro grandes desgracias

s porgue poseo un Cuerpo.

Si no tuviera yo un cuerpo,

{qué desgracia podria yo sufrir?

Por eso si alguien valora su cuerpo como si fuera el entero mundo,

a él se le puede entregar el mundo;

si alguien adora su propio cuerpo como si fuera el entero mundo,

a él se le puede confiar el mundo.

395



Xiv 58

XIV 58

Lo miras y no lo ves,

su nombre es i,

Lo escuchas y no lo oyes,

su nombre es xi.

Lo tientas v no lo tocas,

st nombre es wei.

Estos tres no se pueden concebir,

y asf se confunden y hacen uno.
Encima de él no hay luz

ni debajo las tinieblas.

Persistente,

no se le puede dar un nombre,
retorna siempre a la vacuidad.
Noémbranio forma sin forma,

figura sin cuerpo.

Es su nombre vaguedad.

Sales a su encuentro y no le ves la cabeza,
lo sigues y no ves su parte de awrés.
Asiendo el Tao de antafio,
gobiérnanse los negocios del presente.
Ser capaz de conocer el comienzo de la antigiiedad,
a eso llaman clave del Tao.

396

XV 539 AS

XV 359 AS

Quienes antafio sabian practicar la caballerosidad

no podian menos de ser sutiles, misteriosos y de un hondo entendi-
miento;

tan profundos que no se los podia conocer.

No pudiendo conocerles,

fuerza serd describirlos:

vacilantes,

como quien cruza un rio en pleno invierno;

precavidos,

como quien teme a todos sus vecinos;

discretos,

como huésped;

fragiles,

como el hielo a punto de fundirse;

honestos y sencillos,

como un lefio;

amplios,

como un valle;

indistintos,

cual turbias aguas;

tranquifos,

como el mar profundo;

naturalmente elegantes,

como si no tuvieran limites.

dQuién, hallandose en medio de la turbiedad, es capaz de calmarse y
as tornarse claro poco a poco?

¢Quién, hallindose en medio del reposo, es capaz de empezar a mo-
verse y asl crecer poco a poco?

El que guarda este Tao no desea sentirse satisfecho.

Y es precisamente por no satisfacer sus deseos,

por 1o que es capaz de deshacerse de lo viejo v renovarse!.

1. Enlaversién de Wang Bi esta filtima linea dice # 4 37 3 en lugar de ¥ i
i ¥ Los caracteres /& y Fil en la antigna escritura zhuan son muy semejantes, por lo
que podtia tratarse de un error de copia. Ff es una simple particula coordinante, mien-
tras que 4 significa «now, con lo cual la sentencia vendria a decir todo lo contrario.

397



XVE 60 A3 Xvil &1

XVI 60 A13 XVIl 61 (1

Alcanzar la vacuidad es ¢l principio supremo,

conservar la quietud es la norma capital.

Los infinitos seres se desarrollan vigorosamente,

y yo contemnplo el (constante) retornar.

Innumerable es la variedad de los seres,

{(mas) todos v cada uno retornan a su rafz.

Retornar a la raiz se llama «quietud»;

quietud se llama «retornar a la propia naturaleza»;
retornar a fa propia naturaleza se llama «lo permanente»;
conocer lo permanente se llama »clarividencia»;

si no conoces lo permanente,

en tu ciego obrar hallards la desgracia.

Sélo conociendo o permanente, es posible abarcarlo todo;
s6lo abarcandolo todo, se puede ser ecudnime;

sélo siendo ecudnime, se puede ser universal’;

s6lo siendo universal, se puede alcanzar la unién con el Cielo;
s6lo unido al Cielo, se puede alcanzar la unién con el Tao;
s6lo hecho uno con el Tao, se puede perdurar:

hasta el final de tus dias libre te verds de peligro.

De un gran gobernante,

los de abajo sélo conocen su existencia;

al que no lo es ranto,

le aman y le elogian;

al que menos,

le temen;

al de inferiores cualidades,

le cubren de denuestos,

Si (el gobernante) no es hombre de palabra,
nadie le tendra confianza.

(El buen gobernante) es cauto,

mide en extremo sus palabras.

Remata con éxito los negocios todos,

y el puebio llano dice: estamos en armonia con la Naturaleza.

1. Enlaversién de Wang Bi dice «rey» (wang )} en lugar de «universals, «todon
{guan 45). Bntonces Ia traduccién serfa: «se puede ser reys,

398 399




Xviir 82 €l

Xvil 62 Ct

Por eso cuando se abandona el gran Tao,

al punto aparecen la benevolencia y la rectitud.
Surge la inteligencia y la sabiduria,

y al punto aparece la gran hipocresia.
Quiébrase 1a armonia entre los seis parentescos,
y al punto aparecen la piedad filial y el amor.
Caen los Bstados en tremendo caos,

y al punto aparecen los leales mandarines.

400

XIX 63

XIX 63 Al

Eliminese la sabiduria, rechacese la inteligencia,

v las gentes obtendran beneficios cien veces mayores.
Eliminese la benevolencia, rechdcese la rectitud,

y las gentes retornarin a la piedad filial y al amor.
Eliminese la industria, rechacese el interés

¥ va no habri bandidos ni ladrones.

Estas tres (razones),

tomadas como normas {de gobierno), no bastan

y por ello es menester hacerles saber a qué atenerse:
ser modestos por fuera v conservar la simoplicidad interior,
ser menos interesados (y) con escasos deseos.

401

At



XX 64 B3

XX 64 B3

Eliminado el estudio, desaparecen las cuitas.
Entre un respetuoso s y una bronca respuesta,
dcudnta es la diferencia?

Entre lo hermoso y lo horrendo,

{dénde estd la diferencia?

Los demds me temen,

mas tampoco yo puedo dejar de temer.

Vasto (es mi espiritu),

itan vasto que no conoce limites!

Desborda [a multitud de alegria

como si participara en el da lao,

como si subiera a las terrazas en primavera.
Sélo yo me tengo indiferente, impasible

cual recién nacido que adin no sabe refr.
Fatigado como quien no tiene a donde ir.

La multitud vive en 1a abundancia,

s6lo yo parezco falto de algo.

Es mi mente la de un estipido,

iun rematado estipido!

El vulgo ve todo con claridad,

is6lo yo vivo en tinieblas!

El vulgo sabe muy bien distinguir,

is6lo yo de mi perplejidad no salgo!

Tranquile como el {profundo) mar.

Libre como quien no estd atado a ningin lugar.
La multitud obra con razéa y sentido,

s6lo yo soy torpe y despreciable.

5élo yo soy diferente de los demis

y en alta estimo tengo a la madre que alimenta.

XXt

XXI 65

La gran virtud se manifiesta

en seguir Gnicamente al Tao.

El Tao s una cosa

nebulosa y confusa.

iConfuso y nebuloso,

en ¢] estdn contenidas las formas!

iNebuloso y confuso,

en él las cosas estdn contenidas!

iProfundo y oscuro,

en €l se halla la esencia sutil!

Esta esencia sutil es asaz verdadera,

en ella estd la confianza.

Desde los remotos tiempos hasta ¢! presente,
nunca se perdié su nombre,

por él se conoce el origen de la maltitud de seres.
¢C6mo puedo saber que asi es el origen de la multitud de seres?
Merced a este mismo (el Tao).

403

63



XX 67

XXII &7

Lo que se pliega se conserva entero,

lo que se dobla se mantiene recto;

lo hundido se colma,

térnase nuevo lo ajado;

con poco se consigue;

con mucho se cae en extravio.

Por-eso el sabio abraza el uno

y lo toma por norma del entero mundo.

No hace ostentacién de su persona y por eso es hombre de luces,

no piensa que siempre tiene razén y por eso puede ver con claridad,

1o se jacta y por eso llega a triunfar,

no es orgulloso y por eso adelanta.

Como no lucha,

nadie hay en el mundo capaz de luchar contra él.
iCémo no ha de tener valor el dicho de los antiguos:
«lo que se pliega se conserva entero»!

En verdad, asi es como la integridad se conserva.

404

KXLLE

XXHI 68

Ser parco en palabras es acorde con la Naturaleza.
Un viento furioso no sopla toda una mafana,

una lluvia torrencial no dura todo el dia.

¢Quién causa todo esto?

El Cielo y la Tierra.

Si el Cielo v la Tierra no pueden durar largo tiempo,
imenos ha de poder el hombre!

Por eso quien todo lo hace segin el Tao dnese al Tao;
quien todo lo hace segin la virtud a la virtud se une;
quien todo lo hace abandonando (el Tao y la virtud)
se une a ese abandono.

A quienes se unen al Tao,

el Tao también con gusto los acoge;

‘a quienes se unen a la virtud,

fa virtud también con gusto los acoge;

a quienes al abandono se unen,

también el abandono con gusto los abandona.
A quien no es hombre de palabra,

nadie le tendrd confianza.

405

68



KXIV 66

XXIV 66

De puntillas no te puedes mantener de pie;

a grandes zancadas no Hegards muy lejos;

si haces ostentacidn de tu persona, no eres hombre de luces;
si piensas que siempre tienes razén, no puedes ver con claridad;
si te jactas, no Hegards a triunfar;

si eres orgulloso, ningin adelanto haris.

Considerado desde el Tao,

lidmase a todo eso:

«migajas, mauiar,

Destéstanio los hombres,

y por eso el que posee el Tao no se conduce asi.

406

XXV 6%

XXV 69 All

Hay una cosa confusamente formada
anterior al Cielo y a ia Tierra.
iSilenciosa, ilimitadal

De nada depende y no safre mudanza,
gira y retorna sin descanso;

puede ser tenida por madre del mundo.
Su nombre desconozco,

Ia denominan Tao.

Forzado a darle un nombre, llamérala yo «grandes.
Lo grande se desplaza sin cesar,

lo que se desplaza sin cesar Hega hasta muy lejos,
hasta tan lejos que acaba por retornar.
Por eso grande es el Tao,

grande el Cielo,

grande la Tierra

y también grande es el hombre.

Cuatro grandes hay en el universo

v uno de ellos es el hombre.

El hombre tiene a la Tierra por norma,
la Tierra al Cielo por norma tiene,

del Cielo el Tao es la norma,

la Naturaleza es la norma del Tao,

1. Esta linea no aparece en los textos mas antignos.

407

Alt



XXV 7¢

XXV1I 70

Lo pesado es raiz de lo liviano;

la quietud, sefiora de la precipitacién.

De ahi que el caballero viaje el dfa entero

sin apartarse del furgdn.

Posee lujosas mansiones,

mas €l vive tranquilo en apartado lugar.

{Cémo puede un sefior de miles de carros de guerra
gobernar el mundo a la ligera v sin deliberacién?
Por causa de esa liviandad se pierde el origen,

por culpa de la precipitacién se pierde el sefiorio.

408

XXV

XXVII 71

El buen caminante no deja huellas,

el buen orador no yerra al hablar,

el buen contador no usa de chou ce.

El que sabe cerrar no echa el cerrojo,

mas lo que él cierra no se puede abrir.

El que sabe lo que ata no anuda cuerdas,

mas lo atado no se puede soltar.

Por eso el sabio siempre sabe remediar a los demas
y por tanto no les abandona;

siempre sabe remediar a las cosas

y por tanto no las abandona.

A esto llaman «transmitir clarividenciar,

De ahi que el hombre bueno

sea maestro de los hombres que no son buenos;
¥ que quien no es bueno

sea espejo de los hombres buenos,

Quien no tiene en alta estima a su maestro,
quien no ama a lo que para él es un espejo,

pese a su inteligencia se hallard en gran extravio.
Llimase a eso «misterio esencials.

409

71



XAVIE 72

XXVII 72

Conoce lo masculino,

conserva lo femenino,

hazte barranca del mundo.

Si te haces barranca del mundo

no abandonaris la virtud permanente,
retornards al estado de recién nacido.
Conoce fo blanco (la claridad),

mantente et lo negro (la oscuridad),
hazte la norma del mundo.

Si te haces la norma del mundo,

no habri verro en tu virtud permanente,
retornards a lo que no tiene limites.
Conoce el honor,

mantente en la deshonra,

hazte vaguada del mundo.

Si te haces vaguada del munde,

bastante serd tu permanente virtud,
retornards al estado de lefio. o
Dividese el lefio v se vuelve en utensilios,
usa de él ¢l sabio y alcanza a ser sefior de mandarines.
Por eso un gran gobierno no divide en partes.

410

KKK

KXIX 73

S$i alguien desea ganar el mundo v en ello se empefia,
bien veo que no saldré con su intento.

El mundo,

instrumento mégico,

no se puede manejar,

no se puede aferrar.

Silo manejas fracasas,

v lo pierdes si lo aferras.

Por eso las cosas unas veces van delante y otras detras;
soplan suave a veces, otras con fuerza;

a veces fuertes, a veces débiles,

a veces seguras, otras veces peligrosas.

Por eso el sabio rechaza {o extremado,

rechaza el lujo,

rechaza el exceso.

411

71



XXX T4 A4

XXX 74 A4

Quien usa del Tao para asistir a los principes

no usa de las armas para alardear ante el mundo.

El negocio de la guerra no deja de tener consecuencias,
donde acampan los ejércitos

todo se cubre de maleza.

Inexorablemente, tras una gran guerra

siguen afios de grandes calamidades.

El que sabe {de estos menesteres) se contenta con obtener el fruto .-

{de la victoria)
¥ no se atreve a usarlo para hacer alarde de su fuerza.
Consigue el fruto y no se jacta,
consigue el fruto y no alardea,
consigue el fruto y no se enorguilece,
consigue el fruto v no lo tiene por mérito,
consigue el fruto y no hace alarde de fuerza.
Cuando las cosas cobran vigor envejecen,
esto es la negacién del Tao;
la negacién del Tao conlleva un pronto final.

412

XXXl 75 C3

XKXXI 75 C3

Las armas afiladas son instrumentos nefastos.

Los seres 1as detestan

y por eso quien posee el Tao no las toca.

Y asi el caballero, en su morada honra la izquierda,

v la derecha cuando empufia las armas.

Las armas son instrumentos nefastos,

1no son instrumentos de caballero.

S6lo deben usarse cuando no se puede menos,

sienda o mejor mostrarse indiferente.

Aungue se venza, no hay que tenerlas por bellas.

Tenerlas por bellas es hallar placer en matar hombres.

Y quien halla placer en matar hombres jamds podra triunfar en i
mundo.

En los asuntos fastos la izquierda es el lugar de honor,

en los nefastos el lugar de honor es la derecha.

El mariscal ocupa el lado izquierdo

y el condestable el lado derecho;

quiere decir que se sitGan conforme a los ritos funerarios.

Cuando se ha matado a multitud de hombres,

Hérese con grande pena vy tristeza;

si se vence en la batalla,

procédase segiin los ritos funerarios.

413



XXXy 76 ALD

XXX 76 Al10

El Tao permanente, lefio sin nombre

que, aunqgue fino, nadie en el mundo es capaz de avasallar’;
si seflores y monarcas lo pudieran conservar,
sometiéranseles de buen grado los infinitos seres.

Cuando el Cielo y la Tierra estaban unidos

se desprendia dulce rocio.

Como entre las gentes nadie daba Srdenes

se tenfan por iguales.

Empezaron las jerarquias y con ellas los nombres (tftulos),
habiendo aparecido los nombres,

habrd que saber detenerse;

sabiendo detenerse se podrd excusar todo dafio.

El mejor ejemplo de lo que es el Tao para el mundo:

es como el Rio o el mar para las aguas de los valles.

fino..o,

414

1. Otros interpretan: «El Tao permanente no tiene nombre. Lefia que, aungue -

XXxm 77

Conocer a los demds,
inteligencia,
Conocerse a sf mismo,
clarividencia.

Vencer a los demds,
fortaleza.

Vencerse a si mismo,
poderio.

Saber contentarse,
riqueza.

Esforzarse,

voluntad.

No perder el lugar,
perduracidn,

Morir sin caer en el olvido,
fongevidad.

415

XXXt

77



XXXIV 78 XXXV 79

XXXIV 78 XXXV 79 C2

Asiendo la gran imagen

acude el mundo entero.
Acude v no sufre dafio,

y reinan grandisima paz e igualdad.
Dulces sones y ricos manjares,
los caminantes se detienen,
Hablando del Tao, se dice:
«Insipido,

sin ningdn sabor.

Lo miras

y 1o lo puedes ver.

Lo escuchas

y 2o lo puedes oir».

El gran Tao se desborda,

puede extenderse a derecha e izquierda.
Los infinitos seres crecen gracias a él,
mas €l no los gobierna;

cumnple con éxito su obra

mas sin atribuirse el mérito;

alimenta con carifio a los infinitos seres
mas sin tenerse por sefior de ellos;
siempre libre de deseos,

se le puede llamar pequedo;

a €l acuden los seres todos

mas no se hace sefior de ellos,

se le puede Hamar grande.

Por eso el sabio nunca se tiene por grande,
v de ahi que pueda llegar a ser grande.

416 417




KKKV 8¢

XXXVI 30

Si quieres encoger aigo,

antes debes estirarlo.

Si quieres debilitar algo,

antes debes fortalecerlo.

Si quieres eliminar algo,

antes debes apoyarlo.

Si quieres conguistar algo,

antes debes entregario,

Eso se llama «clarividencia sutil».

Lo blando y lo débil triunfan de lo fuerte.
El pez no puede abandonar las profundidades.

Los instrumentos eficaces del Estado no se pueden mostrar a los

hombres.

418

XXXVit 81

XXXVII 81 A7

El Tao permanente no actda,

mas nada hay que deje de hacer’.

Si los sefiores y monarcas pudieran conservarlo,

los seres todos se reformarfan por si solos.

Si una vez reformados, brotaran en ellos deseos,
reprimiéralos yo con el lefio sin nombre,
Reprimidos con el {efio sin nombre,

no volverdn a tener deseos.

No teniendo ya deseos, reinard la calma,

y el mundo se tornari estable de forma espontanea.

1. Estalinea no aparece en ninguno de los textos antiguos.

419

AT



XXKVEL

XXXV 1

El hombre de virtud superior no es virtuoso,

y por elio estd en posesion de la virtud.

El hombre de virtud inferior se aferra a la virtud,

¥ por eso carece de virtud.

Bl hombre de virtud superior no acta

ni pretende alcanzar fin alguno.

El hambre de virtud inferior no actia,

mas pretende alcanzar algin fis.

Quien posee la mds alta benevolencia actia,

mas no pretende alcanzar fin alguno.

Quien posee la més alta rectitud actia

y siempre busca algiin fin.

Quien observa altamente los ritos actia,

mas nadie hace caso de él,

¥ entonces extiende sus brazos y les hace fuerza (para que le res-
peten).

De suerte que tras la pérdida del Tao aparece la virtud,

tras la pérdida de la virtud aparece la benevolencia,

tras la pérdida de la benevolencia aparece la rectitud,

tras la pérdida de la rectitud aparecen los ritos.

Los ritos, menoscabo de la lealtad y la conflanza,

de un gran desorden son el origen.

La presciencia es huero ornamento del Tao

y principio de la necedad.

De ahf que [os grandes hombres

se atengan a lo que acrece y no a lo que menoscaba,

se atengan a la esencia v no al huero ornamento.

Por eso rechazan lo uno y adoptan lo otro.

AXXXIX 2

XXXIX 2

Antafio alcanzaron el uno:

el Cielo alcanzé el uno y se aquietd,

la Tierra alcanzé el uno v se calmé,

los espiritus alcanzaron el uno y se tornaron eficaces,

los valles alcanzaron el uno y se llenaron,

los infinitos seres alcanzaron el uno y crecieron,

los sefiores y los reyes alcanzaron el uno y el mundo se pacific.

Todos lo consiguieron a partir del uno.

Sin esa quietud, acaso el Cielo se hubjera resquebrajado;

sin esa calma, acaso la Tierra se hubiera hundido;

sin esa eficacia, acaso los espiritus hubieran desaparecido;

sin ese llenarse, acaso los valles se hubieran secado;

sin ese crecimiento, acaso los infinitos seres hubieran sucumbido;

sin esa paz en el mundo, acaso los seficres y los reyes se hubieran
visto derribados.

Por eso la nobleza tiene su raiz en lo humilde,

y lo superior tiene a lo inferior por fundamento.

De ahi que sefiores y reyes se nombren a s{ mismos «huérfano», «mi-
serox, «indignow;

éno es esto tomar lo humilde por raiz?, éo no?

La méxima fama es carecer de famal.

(El sabio) no desea brillar como el jade,

{prefiere ser) duro como una roca.

1. Elmayor elogio es no ser elogiado.

421



Xt 4 AlS

XL 4 Al9

Retornar (al principio), he ahi el movimiento del Tao;
debilidad, he ahf la propia cualidad del Tao.

Los diez mil seres del mundo nacen del ser;

el ser nace del no-ser.

422

AL 3

XLI 3 BS

Un letrado superior oye hablar del Tao
v lo practica con diligencia.

Un letrado mediano ove hablar del Tao
y tan pronto lo guarda como lo deja.
Un letrado inferior oye hablar del Tao
v hace grande mofa de él.

'Si no se mofara, no podria ser tenido por el verdadero Tao.

Por eso hay un proverbio (que dice)':

el Tao luminoso parece oscuro,

el Tao progrediente parece retroceder;

el Tao Hano parece desigual,

la suprema virtud parece fondo de valle,

la gran blancura parece inmunda,

la omnfmoda virtud parece no ser bastante,
la firme virtud parece debilidad,

la pura verdad parece faisedad,

¢l gran cuadrado no tiene dngulos,

la gran vasija tarda mucho en hacerse,

el gran sonido raramente se oye,

la gran imagen no tiene forma,

el Tao, en su inmensidad, no se puede describir.

S6lo el Tao puede favorecer (a los seres) v llevarios a la plenitud.

1. Vid. notas de los capitulos BS y 3.

423

B5



XLlE 3

XL s

El Tao engendra al uso,

el uno engendra al dos,

el dos engendra al tres,

el tres engendra a los diez mil seres. :
Los diez mil seres albergan en su seno el vin y el yang,

cuyas energfas vitales {gi) chocan para tornarse en arménica unidad,

Lo mds aborrecido de los hombres

es la orfandad, la miseria, la indignidad;

mas ved que asf es como reyes y duques se nombran a s{ mismos.
Pues las cosas crecen cuando las amenguas

y menguan cuando las acreces.

Lo que otros me han ensefiado,

también yo lo ensefio a los demas.

Quien abusa de su fuerza no tendré buen fin;

de esto haré la guia de mi doctrina.

424

XLOI 6

Lo mds débil del mundo
cabalga sobre lo més fuerte que en el mundo hay.

El no-ser penetra donde no existe el menor resquicio.

De ahi conozco yo el provecho del no-actuar.
La ensefianza sin palabras,

el provecho del no-actuar,

pocas cosas en el mundo se les puede comparar.

415

XLil

&



XLV 7 As

XLIV 7 A18

El buen nombre o la propia vida,

{qué nos es mas caro?

La propia vida o las riquezas,

{qué es mds valioso?

Ganar o perder,

{qué es peor? :

Por eso una desmedida aficién conlleva forzosamente un gran des-
gaste,

¥ quien mucho atesora por fuerza ha de sufrir grande pérdida.

Quien sabe contentarse no conoce la humillacién,

quien sabe detenerse no recibe dafio

y puede vivir largo tiempo.

426

XIV 8 B7

La gran perfeccidn parece imperfecta,
mas su eficiencia no sufre merma.

La gran plenitud parece vacia,

mas su eficiencia nunca se agota.

La gran rectitud parece curvada,

la gran destreza parece torpe;

la gran dialéctica parece tartaja.

La agitacién vence al frio,

el reposo vence al calor.

La reposada quietud es el modelo del mundo.

427

XLy

8

B7



KLYl % A3

XVl 9 A3

Cuando el Tao reina en el mundo,

los corceles acarrean estiéreol.

Cuando en el mundo no reina el Tao,

aun las yeguas paren en el campo de batalla.

No hay mayor mal que dejarse arrastrar por los deseos;
no hay mayor desgracia que no saberse nunca contento;
no hay mayor defecto que la ambicién.

Por eso el contento del que sabe contentarse

es contento perdurable,

428

XLVl

XLVII 10

Sin salir de tu propia casa

puedes conocer el mundo.

Sin mirar por la ventana

puedes ver el Tao del Cielo.
Cuanto mds lejos vayas,

menor serd tu saber.

Por eso el sabio conoce sin viajar,
distingue sin mirar,

realiza su obra sin actuar.

429




XLVEHL it B2

XIVHI 11 B2

Entregarse al estudio

es crecer dfa a dia;

practicar ¢l Tao

es menguar dia a dia;

menguar y menguar hasta llegar al no-actuar,

no se actda, mas nada hay que se deje de hacer.

Si quieres regir el mundo,

nunca te entregues a negocios (de gobierno).
Si a ellos te entregas,

no podras regir el mundo.

430

XLiX

XLIX 12

El sabio no tiene una mente constante;
hace suva la mente del pueblo llano.
Soy bueno con quienes lo son conmigo
y también con quienes no 1o son:

asi hago a los hombres mejores.

Sov leal con quienes lo son conmigo

y también con quienes no lo son:

asi hago a los hombres mas leales.

El sabio vive en el mundo

en un sobric no-actuar;

en su gobierno del mundo

hace (al pueblo) retornar a la sencillez.
Las gentes del pueblo fijan en él sus ojos
¥y el sabio a todos trata como a nifios.

431



Salir es nacer, entrar es morir;
longevidad, tres de cada diez;
tres de cada diez, muerte prematura;
el hombre puede vivir largo tiempo,

mas también tres de cada diez eligen el camino de 1a muerte.

iCudl es la causa de todo ello?

Porque se esfuerzan demasiado en vivir.

Tengo oido decir que quien sabe grardar su vida

no topa con rinocerontes y tigres cuando viaja por tierra,
ni porta armas y coraza en el campo de batalla.

El rinoceronte no halla en él lugar donde cornear

ni el tigre donde clavar sus garras,

ni las armas donde aplicar su filo.

¢Cudl es la causa de ello?

Porgue no hay en él lugar para la muerte.

432

LI 14

El Tao los engendra,

la virtud los alimenta,

la materia ies da forma,

el entorno los hace madurar.

Por eso de los diez mil seres

no hay ninguno que no respete al Tao
v 1o honre la virtud.

Si respetan al Tao

y honran la virtud

€s porque no intervienen,
manteniéndose siempre en la espontdnea naturalidad.
Por eso ¢l Tao los engendza,

fa virtud los alimenta,

hace que crezcan, que se desarrollen,
que aicancen la plena madurez,

los nutre y protege.

Engendra sin apropiarse,

ayuda sin hacer alarde,

hace crecer mas no gobierna;

es st nombre «misteriosa virtuds.

433

Ll




LIl 15 Be

LH 15 Be6

El mundo tiene un principio

que es la Madre del mundo.

Quien consigue a fa madre

conoce a los hijos;

y quien conserva a la madre

acaba sus dfas sin menoscabo alguno.
Tapa las aberturas,

cierra las puertas

y acabards tus dias sin fatiga alguna.
Franquea las aberturas,

afdnate en los negocios

y acabards tus dfas sin salvacién posible,
Ver lo menudo se Hama clarividencia,
conservarse débil lldmase fortaleza.
Usa de la Iuz

para retornar a la clarividencia

(v} asi excusaras tu ruina:

eso se llama acomodarse a lo permanente’.

1. Algunos interpretan la frase & 27 3 # como «eso se Hlama el (Tao) perma-

nente ininterrumpidon,

434

LI 1e

Si tuviera una chispa de sabidurfa,
anduviera yo por el gran camino

con el solo temor de extraviarme.

Asaz de llano es el gran camino,

mas las gentes gustan de los atajos.

1a corte estd hondamente corrompida;
los campos, enteramente abandonados;
los graneros, completamente vacios,
Lujosos ropajes,

afiladas espadas al cinto,

vinos y manjares hasta saciarse,
riquezas sin cuento;

a esos hay que llamarlos grandes bandidos.
iCudn lejos estdn del Tao!

435

LIk

ié



LIV 17 B8

LIV 17 B8

Lo bien arraigado no se puede arrancar,

lo bien abrazado no se puede soltar,

¥ asi las generaciones fusuras

nunca dejardn de celebrar el culto a sus antepasados.
Si cuitivas (el Tao) en tu propia persona,

tu virtud serd verdadera;

si lo caltivas en el gobierno de tu familia,

tu virtud ser sobrada;

si lo cultivas en el gobierno de tu aldea,

tu virtud serd prolongada;

si lo cultivas en el gobierno del Estado,

tu virtud serd abundante;

sl lo cultivas en el gobierno del mundo,

tu virtud se hara universal,

Por eso considera a los demas desde tu propia persona,
considera a las otras familias desde tu propia familia,
considera a las otras aideas desde tu propia aldea,
considera a los otros Estados desde tu propio Estado,
considera a los otros mundos desde tu propio mundo.
¢Cémo puedo saber que el mundo es asi?

Por todo esto.

LY 18

Lv 18 Al17

El hombre de honda virtud

se asemeja a un recién nacido.

No le pican los bichos venenosos

ni las bestias salvajes le atacan

ni le agreden las aves de presa.

Débiles son sus huesos y tendones,

mas su mano ase con firmeza.

Afin no conoce la unién de macho y hembra,
mas su pequefio miembro se levanta?,

tanto su energia vital es extrema.,

Llora todo el dia y no esronquece,

que su armonia es perfecta,

Conocer la armonia se {lama «lo permanente»;
conocer lo permanente se llama «clarividencia»;
gozar plenamente de la vida se llama «desgracian;
una mente que dirige la energfa vital se llama «fortaleza».
Cuando las cosas cobran vigor envejecen,

s «no seguir el Taow,

«no seguir el Tao» conlleva un pronto final.

1. Vid, nota 1 de Al7.

437

ALT




LVE 1% ALS

LVI 19 AilS

El que sabe no habla,
el que habla no sabe.
Tapa las aberturas,
cierra las puertas,
embota los filos,
desenreda la marafia,
ocualta el brillo,

dnete al sucio {mundo).

A eso nombran «misteriosa identidads».

Y asf en ella no puede haber préximos
ni tampoco extrafios,

ni puede haber heneficio
ni perjuicio tampoco,

ni puede haber honor

ni tampoco desprecio.

Por eso es lo méas noble del mundo.

LVIE 20 Als

EVIl 20 Ais

Gobiérnase un Estado con norimas permanentes:

fisase en la guerra de tacticas cambiantes;

el mundo se conquista no déndose a los negocios.

{Cémo sé que es asi?

Por lo siguiente:

Cuantas mds prohibiciones en el mundo,

mayor es la miseria de las gentes.

Cuantas mds herramientas tiene el pueblo,

mayor desorden reina en el Estado,

Cuanto mayor es la industria y mas las mafias de los hombres,
mds productos extrafios surgen por doquier.

Cuanto mas y mds severas las leyes y decretos,

mds abundan ladrones y bandoleros.

Por eso dice el sabio:

No actfio, y el pueblo se reforma por sf mismo;

gusto de la quietud, y el pueblo rectifica por si mismo;

de nada me ocupo, y el pueblo se enriquece por sf mismo;
no tengo deseos, y el pueblo se torna simple por s{ mismo.

439



Lvitr 21

IvHD 21

Con un gobierno condescendiente,

el pueblo se torna honesto.

Con un gobierno severo,

el pueblo se vuelve malicioso.

La felicidad se apoya en la desgracia,

la desgracia en la felicidad se esconde,
dquién sus limites conoce?

iNo existen normas permanentes!

Lo normal se vuelve en anémalo,

la bondad en malignidad se torna.

Ha largo, largo tiempo,

que los hombres han caido en el engafio.
De ahi que el sabio sea recto, pero sin herir,
acerado, mas sin pinchar,

franco, mas no desconsiderado,

luz que no deslumbra.

LiX 2%

LIX 22 Bl

Cuando se gobierna a los hombres y se sirve al Cielo,
nada hay como ahorrar (la energfa vital).

Ahorrar (la energia vital) es estar prevenido.

Estar prevenido es acumular virtud de continuo.

Si acumulas virtud de continuo,

nada habrd que no puedas superar;

si nada hay que no puedas superar,

no habrd nadie que conozca los limites de tu fuerza;
si no hay nadie (capaz de) conocer los limites de tu fuerza,
podris poseer el Estado.

Cuando se posee a la Madre del Estado,

es posible conservar (el dominio) largo tiempo.

A esto llaman profunda y firme rafz,

Tao de la larga vida y de la visién perdurable.

441

21



LX 23

LX 23

Regir un gran Estado es como frefr un pequeiio pez.
Cuando se usa de! Tao para gobernar ¢l mundo,

los demonios pierden su maléfico poder.

No s6lo los demonios pierden su maléfico poder, -

sino que los espiritus tampoco hacen dafio a fos hombres.

Y no s6lo los espiritus no hacen dafio a los hombres,
sino que tampoco les hacen dafio los sabios.

Unos v otros no se dafian mutuamente

y asi su virtud se hace una {en ¢l Tao).

442

LXI

LXI 24

Un gran Estado,

semejante a las tierras bajas hacia las que fluyen las aguas,
es la hembra del mundo.

En las uniones del mundo,

siempre la hembra con su quietud al macho vence.
Gracias a la quietud se puede ocupar el lugar inferior.
Por eso un gran Estado se abaja ante un Estado pequeiio,
v asi de €l se apodera.

Un Estado pequefio se abaja ante un gran Estado,

v asf se ve conquistado por €l

Por tanto, ora el uno se abaja para conquistar,

ora el otro se abaja y acaba conquistado.

Por eso el gran Estado sélo desea acoger y alimentar al otro;

24

y el pequefio Estado, entrar al servicio del otro es 1o solo que desea.

Para que tanto uno como otro obtengan 1o que desean,
el grande habra de abajarse.

443




LX)l 25

LXI 25

El Tao,

amparo de todos los seres,

tesoro de los hombres buenos

y protector de quienes no lo son.

Con hermosas razones se puede ganar la fe de los hombres,
y con nobles acciones sobresalir entre ellos.

Alos hombres que no son buenos,

{por qué rechazarlos?

Por eso cuando se corona al hijo del Cielo

0 se nombra a un gran consejero,

aunque se presente un disco de jade delante

y detras la carroza de cuatro caballos,

mejor fuera, sentado, ofrecer este Tao.

¢{No se dice acaso que con él se obtiene lo que se busca,

y que con él libre de culpa se ve el que ha cometido delito?
Por eso es tan estimado del mundo,

LXHs 26

LXHI 26 A8

Actfa sin actuar {practica el no-actuar),

oclipate en no ocuparte en nada,

saborea lo que no tiene sabor,

ten por grande lo pequefio y por mucho lo poco,
responde con la virtud a los que mal te quieren,
intenta lo dificil en lo facil,

realiza lo grande en lo menudo.

A8

Las cosas dificiles del mundo forzosamente comienzan por lo ficil,

y las cosas grandes del mundo forzosamente por lo menudo.
Por eso el sabio nunca realiza cosas grandes,

y asi es como puede llevar a cabo grandes cosas.

Quien promete a la ligera por fuerza gozard de escaso crédito.

445



LXIV 27 A6, Al4, CH4

LXIV 27 A6, A14,C4

Lo que estd en reposo facil es de mantener;
antes de los augurios, trazar es cosa ficil;
facil de quebrar es lo fragil,

y de dispersar lo que es menudo.

Hazlo antes de que acaezca,

pon orden antes de que estalle el caos.

El drbol que apenas puedes abrazar

ha nacido de una mindscula punta;

la torre de nueve pisos

comenzd por una espuerta de tierra;

una jornada de mil &

empieza por un primer paso.

El que actia fracasa,

el que aferra algo lo pierde.

Por eso el sabio no actda

y de ese modo no fracasa,

nada aferra

y de ese modo nada pierde.

Siempre que las gentes emprenden un negocio,
fracasan cuando estan a punto de culminario.
De donde el dicho:

«5¢ tan prudente al final como al principio,

y no fracasards en tu empresa».

Por eso el sabio desea no desear nada

y no estima las mercaderfas dificiles de obtener,
tiene por saber el no saber

y se inspira en los errores del vulgo,

favorece el curso natural de los infinitos seres,
mas sin osar actuar.

LXV 28

Antafio quienes sabfan practicar el Tao

no usaban de €l para ilustrar a las gentes,

sino para mantenerlas en la ignorancia.

Si el pueblo es dificil de gobernar,

€s porque sus conocimientos son muchos,

Por eso quien gobierna el Estado usando de la inteligencia
es un bandido para el Estado;

gobernar el Estado sin usar de la inteligencia

es (traer) la felicidad al Estado;

tener presentes estas dos razones

es también una norma principal.

Tener slempre presente esta norma universal,

a eso llaman «misteriosa virtuds.

La virtud misteriosa es profunda y vasta,

funto con las cosas retorna (al Tao),

v después alcanza la gran armonia {con la Naturaleza).

447

LXY

8



LXVL 29 Az

LXVI 29 A2

{Por qué el Rio y el mar pueden ser reyes de (las aguas) de cientos
de valles?

Porque saben estar por debajo de ellos,

y de ahi que sobre cientos de valles sean capaces de reinar.

Por eso cuando se desea estar encima de las gentes

es menester abajarse ante ellas en las palabras,

v cuando se desea andar delante de las gentes

s menester ponerse a su zaga,

Por eso el sabio estd encima sin que las gentes sientan su peso,

v delante sin que las gentes sientan dafio.

Por eso el mundo de buen grado le sostiene sin sentirse de él hastiado.

No compite con nadie,

y de ahi que nadie en ¢l mundo sea capaz de competir con éL.

LXVIE 32

XV 32

Todos en el mundo me dicen:

el Tao es grande, a nada se asemeja.
Justamente porque es grande,

por eso a nada se asemeja.

De asemejarse a algo,

tiempo ha que fuera ya pequefio’.

Tengo tres preseas

que guardo con esmero.

Lldmase la una amor;

sobriedad, la segunda;

la tercera, no atreverme a ser del mundo el primero.
Con amor puedes ser valiente;

con sobriedad, generoso;

no atreviéndote a ser el primero, sefior de los seres?.
Al presente se quiere ser valiente sin amor,
generoso sin sobriedad,

ser el primero sin ponerse detrds;

jeso es la muerte ciertal

Con el amor

se vence en el combate,

se es firme en la defensa.

El Cielo te ayudari

y con el amor te protegerd.

1. Segin algunos comentaristas, como Yan Lingfeng, todo este comienzo del
capitulo no guarda relacién con lo que sigue, y consideran que es un error de copia, y
que es en el capitulo XXXIV donde procede situarlo. Sin embargo, las antiguas copias
de Mawangdui no confirman esta opinida.

2, Vid. nota corzespondiente en la traduccién de Mawangdui.

449



LXViEl 33

LXVIID 33

Un buen caudillo militar no usa de las armas,

un buen guerrero no se deja llevar de la ira,

quien sabe vencer a su enemigo no entabla con él combate,
quien sabe usar a los hombres se acomoda debajo de ellos.
A eso llaman virtud del no-luchar,

a eso llaman poder de usar a los hombres,

a eso llaman ley suprema de la armonfa con el Cielo.

450

LXIX

LXIX 34

Entre los estrategos corre un dicho:

«No osara yo hacer de anfitrién, antes de huésped;

no osara yo adelantar un cun, antes recular un chi»,

A eso dicen marchar en formacién como si no se marchara,
levantar el brazo como si no se levantara,

cerrar con el enemigo como si no se cerrara,

empuftar las armas como si no se empufaran.

No hay calamidad mayor que menospreciar al enemigo,
menospreciar a mi enemigo casi serfa perder mi tesoro,
Por eso cuando se enfrentan fuerzas iguales,

vence el que, compasivo, lo lamenta.

451

34



LXK 35

LXX 335

Mis razones

harto faciles son de comprender,
harto faciles de ejercitar.

En el mundo nadie hay capaz de comprenderlas,
nadie capaz de ejercitarlas.

Las razones han de tener un origen

y los actos un sefior.

Como (los hombres) no los conocen,
tampoco me conocen a mi.

Raros son los que me conocen,

de gran mérito los que me siguen.
Por eso el sabio vestido de estopa
alberga un jade en el pecho.

452

LAXL 36

LXXE 36

Saber que no se sabe,

o mejor;

creet que se sabe sin saber,

un mall.

S$6io cuando se tiene al mal por mal,
se estd libre de mal.

El sabio libre se halla de mal,
porque tiene al mal por mal,

¥ por eso se halla libre de mal.

1. Orra posible traduccidn de este comienzo de capitulo:
«COnGeer es no conocer,

he aki lo méas excelente.

No conocer es conocer,

he ahi el mai mayors.

«Mal» debe entenderse como «defecton.

453




LXXI 37

LXX1T 37

Cuando las gentes pierden el miedo al poder,
sobrevienen hechos terribles'.

No las aprietes en sus moradas

ni Jes hagas la existencia amarga.

Sélo si no las amargas

tampoco ellas te amargardn a ti.

Por eso el sabio

se conoce ¥ no se exhibe,

dmase y 110 se ensalza;

rechaza lo uno v adopta lo otro.

1. El cardcter B (wei) significa proplamente «poder», pero aqui, en el segundo
luigar se emplea en el sentido de <hechos terribles», «grandes desgracias».

454

LXXIH 38

LXXII 38

El valiente hasta la temeridad es muerto;

el valiente mas no temerario conserva ia vida;

de entrambos, al uno aprovecha y al otro dafo hace.
De la aversién del Cielo,

dquién conoce la razén?

Por eso el sabio tiene todo por dificil.

Es el Tao del Cielo

saber vencer sin luchar,

saber responder sin hablar,

acudir sin ser llamado,

saber trazar sin presura.

[nmensa es la red del Cielo,

de la que nada escapa pese a ser grandes sus mallas.

455




LXXiV 3%

LXXIV 39

(51} las gentes han dejado de temer a la muerte,

ipor qué {querer) asustarias con la muerte?

Si las gentes temieran siempre a la muerte

v a los hacedores de entuertos me fuera dado aprehender y matar,
équién osaria después?

Siempre habra un verdugo que mate?,

Matar en lugar de quien lo tiene a su cargo

es como serrar madera en lugar del carpintero.

Quien sierra madera en lugar del carpintero

rara vez deja de herirse fa mano.

1. Vid. nota dei capitulo 39.

456

LXXV 40

El pueblo estd hambriento

por causa de los muchos tributos,
por eso estd hambriento.

El pueblo llano dificil es de gobernar
porgue los de arriba actian,

por eso es dificil de gobernar.

Las gentes desprecian la muerte

porgue (los de arriba) sélo buscan gozar de la vida,

por eso desprecian la muerte.
No hacer nada por la vida

mis sabio es que tener 1a vida en alta estima.

457

LXKV

40




LXKV 41

LXXVI 41

El hombre, al nacer débil y blando,

térnase al morir fuerte v duro.

Las yerbas todas y los arboles,

al nacer débiles y blandos,

térnanse al morir secos y tiesos.

Por eso fuerza y dureza son atributos de la muerte,
debilidad y blandura atributos son de la vida.
Por eso las armas fuertes no vencen,

el 4arbol vigoroso muere.

Lo fuerte y lo grande estdn debajo,

y arriba lo que es débil v lo que es blando.

458

LXXVIE 42

LXXVIE 42

El Tao del Cielo

semeja al gue tensa un arco,

abaja lo que estd arriba

v levanta lo que estd abajo;

quita de donde sobra

y afiade donde no basta.

El Tao del Cielo

quita al que tiene de més

y da al que no tiene bastante;

no asi el Tao de los hombres,

pues quita al que no tiene bastante

y da mas al que tiene ya de sobra.

{Quién es capaz de ofrecer lo que le sobra al mundo?
Sélo aquel que estd en posesién del Tao.
Por eso el sabio deja actuar sin imponerse;
triunfa en su empefio

sin apoderarse (del fruto);

no desea manifestar su sabidurfal,

1. Segin algunos comentaristas, las cuatre lineas fnales del capitulo se afia-
dieron por error: las tres primeras son una clara repeticién de las que aparecen en el
capitulo 46 (iI}, en tanto que la itima serfa una glosa de las anteriores.

459




LXXVIE 43

LXXVIIT 43

Nada hay en el mundo mds blando y débil que &l agua,
mas nada la supera en vencer a lo recio y duro,
pues nada en ello puede ocupar su lugar.

Lo débil vence a lo fuerte,

lo blando vence a lo duro;

nadie en el mundo lo ignora,

mas-en el mundo nadie es capaz de atenerse a ello.
Por eso dice el sabio:

«S6lo quien hace suyos los oprobios del Estado

es digno de lamarse sefior del pais;

sélo quien hace suyos los infortunios dei Estado
es digno de llamarse soberano del mundo»,

Las rectas razones parecen significar 1o contrario.

460

LAXIX

LXXIX 44

Cuando se resarce una gran injusticia,

por fuerza siempre algo de injusticia resta,

deémo podrfa tenerse esto por bueno?

Por eso el sabio guarda la mitad izquierda de la tablilla,
mas contra el deudor no se querella.

Quien posee la virtud se atiene a lo pactado,

quien de virtud carece se da a recaudar tributos.

El Tao del Cielo no hace acepcién de personas,
siempre ayuda a los hombres de bien.

461

44



LXXX 30

LXXX 30

Un Estado pequefto de escasas gentes

dispone de un ejército, mas no usa de él,

sus gentes ternen la muerte v excusan trasladarse lejos.
Aunque hay barcos y carruajes, no hay por qué subir en ellos;
aunque hay armas y corazas, nunca ocasién de mostrarlas.
Las gentes han retornado al uso de los nudos.

Hallan sabrosa su comida,

hermosos sus vestidos,

tranquilas sus moradas,

alegres sus costumbres.

Divisanse a lo lejos los Estados vecinos,

Gyese el canto de sus gallos v el ladrar de sus perros,

mas las gentes envejecen y mueren sin haberse visitado.

462

LX XX

LXXXI 31

Las palabras verdaderas no son gratas,
las palabras gratas no son verdaderas.
El hombre bueno no se justifica,
quien se justifica no es bueno.

El saber no es erudicién,

el erudito nada sabe.

El sabio no acumula,

obra enteramente para los otros

y posee cada vez mis,

lo da todo a los demis

y tiene mds cada vez.

De ahi el Tao del Cielo:

traer provecho y no dafio;

y el Tao del sabio:

actuar y no contender,

463

31




COMENTARIOS

EL LAO ZI DE GUODIAN

LIBRO A

Al 63 XIX

Lo primero que llama la atencién en el texto de Guodian es que, a
diferencia de las demas versiones posteriores, no recoge la critica de
las virtudes confucianas del 12 X (ren yi, «benevolencia y rectitud»).
En estas otras versiones el rechazo de estas virtudes se remonta al
mismo comienzo del libro (capitulo 1).

La postura «contracuitural» del comienzo del capftulo se repite
en los capitulos B2 y B3, y ademds en los 47 y 56 de Mawangdui. Asi
comno la recomendacién de eliminar la industria y rechazar el interés
no deja de guardar relacién con lo expresado mas adelante esn el ca-
pitulo B7, donde se nos habla de «mercancias dificiles de conseguir».

Del mismo modo, el procedimiento recomendado para hacer
desaparecer ladrones y bandidos coincide con el capitulo 47, pues,
en definitiva, se basa en una renuncia al desarrollo de la produccién
mercantil, en linea con un retorno a la autosuficiencia del «pequefio
Estado de escasa poblacién» descrito en el capitulo 30.

Este capftulo, junto con el C1 (y el 1 de Mawangdui), pueden
considerarse como el compendio de los principios éticos del Lao zi.
La comparacién de este capitulo con el B8 nos proporciona una clara
visién del método propuesto por el Lao zi para eliminar las contra-
dicciones sociales, puestas de manifiesto en varios capftulos del libro.
Este método consistiria en la pura anulacién de los contrarios. Dado
que los contrarios-se condicionan mutuamente, al eliminar uno de
ellos se elimina el conjunto de la contradiccién. Es, pues, un método
de cardcter regresivo.

Asfes como el Lao zi considera que eliminando }a inteligencia, el
interés, la hipocresia, etc., se eliminan simultineamente sus contra-
rios. Semejante método de eliminacién, examinado desde el plano de
los principios tedricos de la filosofia, no significa sino la eliminacién
de [a categoria del you ( sex, haber) mediante la categorfa del wu
(JG no-ser).

465




COMENTARICS

A2 29 1LXVI

En la sociedad ideal del Lao zi reinaria la igualdad y en ella no se
darfan las condiciones de la oposicién «encima (superiores}-debajo
(inferiores)», «dirigentes (delante)-dirigidos (detrds)», ni las ideas que
a ellas corresponden. Come los jefes no tienen derecho de domina-
cién, el pueblo «no siente su peso» ni se ve estorbado por ellos. Ello
se explica por la ausencia de conflictos de intereses en una colectivi-
dad comunal.

El comienzo y el final del capitulo poseen un cierto sabor de
tactica militar que recuerda de cerca el arte de la guerra del Sun zi.
El sabio (o en su caso el estratega) debe adoptar una actitud pasiva y
fundarse en ia debilidad, lo que le permitird adaptarse (como el agua)
y encontrar los recursos que le hagan invencible. Su debilidad es, por
tanto, fortaleza.

Visto en su conjunto, el capftuio nos indica que el orden social
ideal, aqui descrito, requiere una perfecta correspondencia con el
orden de la Naturaleza. De ahi que el capitulo se inicie y apoye en
la descripcién de las leyes naturales, condensada en las tres primeras
lineas del capitulo. Sociedad ideal y Naturaleza son para el Lao zi la
realizacién o materializacién del Tao.

A3 9 XIVI

Este capitulo comienza reflejando el estado de abandono de la ac-
tividad productiva y los dafios causados por las guerras que ininte-
rrumpidamente asolaban la tierra china en la época de los Estados
combatientes. Guerras entre Estados vecinos que buscaban la con-
quista y la anexidn y que, en dltimo término, no procedian sino de
la ambicién de los grandes sefiores. Asi es como puede descubrirse la
16gica del capitulo, que lleva al autor a encontrar las causas y el re-
medio de tales calamidades. El hombre del Tao debe, como ya hemos
visto, restringir sus deseos, ya que éstos son fuente de permanente
msat;sfaccmn. Sélo de quien nada ambiciona puede decxrse que ha
alcanzado la verdadera satisfaccién.

Las dos primeras lineas del capitulo pueden también interpretar-
se como una contraposicion de la sociedad comunal primitiva frente
a la sociedad esclavista y/o feudal contempordnea del Lao zi. En la
primera reinaba el Tao. En la formacién social que la sucedié dejé de
reinar. La aparicion de la propiedad privada se vio acompafada de
un desbordamiento de ambiciones y ansias de riqueza que desterra-
ron al Tao del corazén de los hombres.

466

EL LAO Z1I DE GUODIAN

El tema serd reiterado en el capitulo siguiente. Esta continuidad
temdtica entre estos dos capitulos no se da en las demas versiones
del Lao zi, pues en ellas estdn muy separados uno de otro, e incluso
pertenecen a libros distintos: uno al libro del Tao y el otro al libro
del Te.

A4 74 XXX

Es éste uno de los capitulos cuya redaccién, como podrd observarse,
presenta grandes diferencias entre el texto de Guodian y los de las
versiones posteriores. Aunque en todas se resalta la condena de la
guerra, de la fucha, por ser contraria al Tao,

En la guerra, las partes confrontadas tratan de imponerse por la
fuerza; pero como se repite varias veces a lo largo del libro, la forta-
leza conduce a la debilidad y a la muerte. Donde reina la fortaleza, el
Tao permanece ausente,

Esta condena de los hechos de armas es una continuacién del
capitulo anterior, en el que con términos muy similares se describen
también los desastres de la guerra. Debido a esta coincidencia posi-
blemente, en los textos tardios, tras el «todo se cubre de maleza» se
interpolé una frase, que no aparece en el texto de Mawangdui y que
dice: «Inexorablemente, tras una gran guerra siguen afios de grandes
calamidades».

En las versiones posteriores se afiaden tres lineas al final del ca-
pitulo:

Cuando las cosas cobran vigor envejecen,
es «no seguir el Tao,
«no seguir e Tao» conlleva un pronto final.

En ellas queda reflejada la dialéctica de la transformacién de los
contrarios; nos recuerdan otras sentencias similares, como «las armas
fuertes no vencen, el drbol vigoroso se quiebra» {capitulo 41). Esta
idea aparece resaltada en el texto de Guodian en el capitulo A19,
cuando dice: «debilidad, he ahf la propia cualidad del Tao».

A5 59 XV

Este capitulo utiliza toda una serie de comparaciones para describir
el Tao universal, Recurso repetido en la obra, consiste en utilizar un
personaje ideal para representar al Tao. De esta manera «concretiza»

467



COMENTARIOS

la «abstraccién del Tao para hacer mds comprensibles a los hombres
sus leyes y principios.

El Tao puede transformar las tinieblas en claridad, puede hacer
limpia y clara la suciedad, puede hacer con su virtud que los infi-
nitos seres se desarrollen. Sélo hay una razén que le es extrafia: la
plenitud. Porque el Tao es vacio, y sélo en su vacuidad se realiza v
manifiesta su eficacia (capitulo 55).

A6 27b LXIVD

El punto més destacable de este capitulo del texto de Guodian es la
linea donde dice «ensefia sin ensefiar» {(# 7~ #, lit. «ensefiar no en-
sefiarn). Como aqui se trata de las relaciones del sabio con las gentes,
parece mds congruente que ¢l «aprende a no aprender nada» (5
2, lit. «aprender no aprender») del capitulo C4 y del resto de las
versiones conocidas.

La filosoffa del no-ensefiar es considerada como el niicleo del
pensamiento de dos antiguos taoistas, Peng Meng y Tian Pian. Bien
la hayan tomado ellos de Lao Dan, bien el Lao zi la haya recogido de
ellos, en todo caso parece que se trata de un planteamiento bastante
generalizado entre las diferentes corrientes taofstas de la época de
los Estados combatientes: el saber, los conocimientos fijados en las
muchas palabras son totalmente indtiles (vid. A15).

La idea que, como broche, cierra la exposicién («el sabio no es
capaz de actuar») es la misma con que se inicia el capitulo A8 («prac-
ticar el no-actuar») y que desarrolla el intermedio, el A7. En total son
cuatro capitulos seguidos consagrados al wu-wei, un bloque tematico

que no encontramos como tal en las demds versiones. En 6l se nos:

presentan la naturaleza y condiciones de ese no-actuar gracias al cual
el sabio, a imagen del Tao, consigue realizar todas las cosas (F& 4 T
ToAR N wu wei er wu bu wei). _

Debe sefialarse también que este capitulo incluye varias tesis que
son recogidas, bajo diferente contexto, en otros lugares del libro:

— su ideal del hombre, que alcanza la perfeccién de su naturale-
za en una quietud fundamentada en la superacién de todo deseo. Se
trata de un punto de vista sobre la naturaleza humana especifico del
taofsmo, y gque fue atacado por los filésofos de las demds escuelas,
quienes lo consideraban antinatural;

— oposicién a la economia mercantil («no estima las mercaderias
dificiles de obtener»), que algunos comentaristas interpretan como
reflejo de [a ideologia de los pequefios propietarios agricolas.

468

EL LAO Z1 DE GUODIAN

A7 Bl XXXVII

Este capitulo es el que cierra el Libro del Tao en las demds versiones,
y el dltimo del Lao zi en las copias de Mawangdui. A diferencia de
éstas y coincidiendo con los textos tardios, en ¢l libro de Guodian la
primera linea de este capitulo no es idéntica a la que abre el capitulo
Al10. En aquéllas, en ambos lugares leemos: «el Tao permanente no
tiene nombre»({H H JC 45}, en tanto que en las otras, en este capitulo
se dice que el Tao no actda (J8 1H T H).

El lefio, el trozo de madera sin desbastar, es el simbolo de ia sim-
plicidad informe y sin nombre del Tao. Su identidad y simplicidad
inicial se rompe en los diez mil seres que de él proceden. En la copia
de Guodian no aparece el cardcter & (wu, «yo»), lo cnal permite una
traduccién donde el sujeto de «reprimir» serfan los sefiores y monar-
cas, algo mds acorde con el contexto. Tal vez la inclusion del & sea
un error de copia que se mantuvo en las siguientes versiones.

El presente capitulo, ademds, confirma en gran medida la inter-
pretacién socioldgica que se puede dar a estos imprecisos términos
del Lao zi. En efecto, se ve claro que cuando las cosas se transforman
en total espontaneidad, ello es debido a la ausencia de coacciones por
parte de los gobernantes. Y también se podria interpretar el «brotar
en ellos deseos» (BUF) como los intentos diferenciadores que emer-
gen en el seno de la sociedad, y que tienen como origen a un determi-
nado grupo o capa de la poblacién. En ese momento, sin dilacién, se
debe reprimir con el peso del Tao (el lefio, #1) esa tendencia a romper
la igualdad armonizada en la simplicidad. Manteniendo esta realidad
social, basada en la igualdad de los hombres, toda ofensa, es decir,
toda injusticia, toda desigualdad, queda fundamentalmente descar-
tada (compdarese con la expresién da yuan [K 7% del capitulo 44).
Es la sociedad ideal del Lao zi, aquella sociedad ideal de los tiempos
pretéritos en que el Hombre, la Tierra, el Cielo y el Tao se correspon-
dfan en la armonia perfecta de la espontaneidad natural.

A8 26 LXHI

El Tao no actiia, pero nada hay que no sea hecho por él. Es esta idea
focal del taoismo la que el Lao zf desarrolla en este capitulo.
Practicar el no-actuar, dedicarse a no ocuparse en nada, saborear
lo que no tiene sabor, todo ello se reduce en dltimo término a una
sola idea: conservar el Tao. S6lo quien conserva el Tao puede ele-
varse a la visién unificadora de la realidad contradictoria y asumir la

469



COMENTARIOS

sintesis superada de sus manifestaciones (lo grande y lo pequefio, lo
diffcil y lo facil).

La dialéctica del Lao zi, pese a su cardcter primitivo y confuso,
supone un importante desarrollo del pensamiento chino antiguo.
Este capitulo es buena prueba de ello. Dificil y facil, grande y pe-
quefio, son cualitativamente diferentes pero pueden transformarse
en un punto del proceso de desarrollo. Si el esfuerzo se centra en lo
pequefio, poco a poco se puede ir venciendo las dificuitades y culmi-
nar una obra gigantesca. Es Ja historia de Yu Gong (& 4, «El viejo
tonto») recogida en el libro titulado Tang wen, del Lie zi, y utilizada
por Mao Zedong en su célebre articulo Yu Gong yi shan (B 4%
11, «El viejo tonto que desplazé las montafas»). A la inversa, si un

asunto se considera demasiado facil, forzosamente se tropezari con
dificultades.

A9 46 H

Puede decirse que este capitulo es una exposicién del principio dia-
léctico de la unidad de los contrarios. Lo relativo y lo absoluto apa-
recen confundidos en el capitulo. Bajo una aparente afirmacién del
cardcter relativo y temporal de las cosas y fendémenos, reposa una fi-
losofia de lo absoluto que es al mismo tiempo relativo. Y asi es como
el Lao zi se opone al absurdo empefio de los hombres por distinguir
lo verdadero y lo falso, lo bueno y lo malo; se opone a su absurdo
afdn por hacer alarde de inteligencia y ostentacién de sus talentos,
En un mundo regido por estas ideas no puede dejar de reinar el de-
sorden. Quien piense beneficiar al pueblo poniendo en practica estas
ideas, lo dinico que hari es perjudicarle. De ahi que el Lao zi reco-
miende, como se ve a lo largo del libro, el gobierno de la no-accién y
la enseflanza sin palabras (capitulo ).

Al0 76 XXXII

Sobre la frase inicial ya hemos hablado en el comentario-al capitulo
A7. Aqui se nos dice que el Tao «no tiene nombre». Se trata de un
atributo fundamental del Tao, que marca [a diferencia cualitativa,
esencial, entre ¢l Tao y los seres concretos v particulares. El Tao no
tiene forma, no tiene nombre (capitulo B3); las cosas, si.

El lefio (pu, ¥, como hemos visto, simbolo de esa simplicidad
informe y sin nombre def Tao, se rompe en los diez mil seres que de
¢l proceden. Cada ser tiene su nombre, porque tiene una forma. Por

470

EL LAQO Z} DE GUODIAN

eso se da a entender que desde el momento en que se dividié «apare-
cieron los nombres».

Es fécil adivinar el trasfondo social que se esconde en esta cons-
truccién ideoldgica del Lao zi, asi como las aspiraciones que a moti-
varon. El trozo de madera sin trabajar, indiferenciado, es también el
simbolo de la sociedad ideal, real en un tiempo pasado. Los nombres,
la diferenciacidén que acompafia a la ruptura social. Ante esta realidad
presente es necesario el zhi ghi (Al 1, «saber detenerse»); saber dete-
nerse en el Tao quiere decir zhi zu {H1JE, «saber contentarse»), elimi-
nar los deseos y ambiciones, mantenerse en la no-accién. Es, en par-
ticular, un llamamiento a los gobernantes; por eso se les recomienda
«conservar el Tao». De hecho, lo que se les recomienda —cuando
menos en el espiritu y la intencién del taoisimo mds puro— es que
abandonen el gobierno, se sitiien debajo (como el valle respecto de
las aguas), y entonces la sociedad retornaré a la ignaldad original por
si misma. Las leyes desaparecerdn en su misma inutilidad.

All 89 XXV

Nos hallamos ante un capitulo considerado clave por los comentaris-
tas a la hora de interpretar el Tao laoziano.

La primera linea podria interpretarse como <hay (/) una cosa
(IR, “forma’) que se hizo (f%) a partir de la confusién primordial
(i€)». Esta «confusién primordial» vendria a ser algo similar al apei-
ron de Anaximandro. El problema, no resuelto, con el que tropieza
cualquier intento de explicacién es el cardcter 4R, En realidad, el que
aparece en fa copia de Guodian no es ése, sino otro. Estd formado
por el mismo radical (pan, mitad izquierda del caricter), pero con
distinto componente de sentido: B («cabeza»). Como este compo-
nente es el mismo que el de Tao (iH), algunos comentaristas, como
Qin Xigui, sostienen que debe leerse y entenderse como Tzo. Sin
embargo, otros insisten en considerar el cardcter una forma arcaica
o modificada de iR.

Tampoco hay que descartar que el copista escribiera de propio
intento ¢l cardcter Tao con el radical pan (que significa «trozo de ma-
dera cortada», y por derivacién «forma») en lugar de emplear el ra-
dical zhuo (que significa «caminars, y por derivacién «movimiento»),
con la mira puesta en subrayar aqui el aspecto estatico, permanente
del Tao, vy no su movimiento.

Esta dltima expresién podria muy bien interpretarse de la si-
guiente manera: el Tao, identificado con las leves de 1a Naturaleza, es

471



COMENTARIGS

norma de si mismo. Considérese que A (Naturaleza) significa «lo
gue es asi por si mismo», En otro sentido, también podria entender-
se que la «naturalidad» («espontaneidad») del Tao estriba en su no-
intencionalidad, en la ausencia de deseos «egoistas» (FEFA 75 #K), y en
#ltimo término en su no-actuar (76 4). ‘

Antes del descubrimiento de los textos méas antiguos, Peng Youlan
sostuvo que esta primera frase del capitulo era irrefutablemente de-
mostrativa de la naturaleza material def Tao. Segin €, mientras que
en todos los restantes pasajes del libro la naturaleza del Tao se plie-
ga a interpretaciones contradictorias, ya que incluso el término wn
(casa) admitiria tanto un cardcter material como espiritual, aqui, sin
embargo, al ir unido a la expresion bun cheng {«confusamente forma-
da») su materialidad se hace patente, :

El Tao serfa, pues, para el Lao zi una realidad material cadtica,
confusién indeterminada que todo lo Hena por estar en todas partes,
De ahi que lo denomine lo «grande». Y aqui encontramos un pun-
to de gran interés, que confirma la antigiiedad de la copia de Guo-
dian, o cuando menos que entre su redaccién y la de las copias de
Mawangdui se operaron grandes avances en ¢l campo de la astrono-
mia. En el texto de Guodian se dice que «lo grande se desborda (%7),
al desbordarse se extiende hasta muy lejos, hasta tan lejos que acaba
por retornars, mientras que en los textos de Mawangdui se escribe:
«lo grande se desplaza (#f) sin cesar, [o que se desplaza sin cesar llega
hasta muy lejos, hasta tan lejos que acaba por rerornars. Ahora bien,
el cardcter #f (shd) significa un desplazamiento circular, y este empleo
de términos que describen el movimiento de los astros no puede ser
sino un reflejo de los notables avances cientificos que tuvieron lugar
a finales del perfodo Primavera y Otofio y durante la época de los
Estados combatientes.

Al final del capitulo se perfila con toda claridad el orden cosmo-
génico v cosmoldgico del sistema laoziano. El Tao estd situado por
encima del Cielo. La distincién del Tao respecto del mundo material
diferenciado, queda formulada. Ahora bien, esta distincién no supo-
ne ninguna idea de creacidn, por cuanto la inmaterialidad del Tao
hemos visto parece descartada.

En definitiva el orden cosmologico del Lao 27 se escalonarfa de
la siguiente manera:

Tao JH — tian (R, Cielo) — di (i, Tierra) — ren (A, Hombre).

El reino de lo inmutable y permanente, el Tao, se situarfa por
encima de los otros tres drdenes, caracterizados por fa mutabilidad.
Ahora bien, todos los érdenes se situarfan en una perfecta correspon-

472

EL LAD ZI DE GUODIAN

dencia, tal como indica el final del capitulo; esta perfecta corres-
pondencia estarfa inspirada por el zi ran (E #8), la ley de la Natu-
raleza que se extiende a todos los érdenes y se identifica con el Tao,
Se debe, pues, no confundir el término «Naturaleza» en este tltimo
sentido de ley universal (zi ran) con el término «naturaleza» en el
sentido de mundo material (K R tian di).

Al2 49 V

Este capftulo del texto de Guodian lo encontramos muy ampliado
en las demds versiones. En ellas estd precedido por cuatro lineas v
seguido de dos.

Las cuatro primeras lineas, tanto en las copias de Mawangdui
(capitulo 49) como en las versiones posteriores (capitulo V), sélo
tienen en comin con las que aqui vemos la mencién del Cielo y de
la Tierra. Esta circunstancia es uno de los argumentos esgrimidos
por algunos comentaristas para confirmar su hipétesis: algunos de
los capitulos del Lao i se habrian redactado reuniendo sentencias de
diferente origen, con tan s6lo algunas palabras en comtin y sin tener
en cuenta su contenido.

Como se puede observar ese no es el caso de la copia de Guo-
dian, lo que a su vez refuerza la teoria de que nos encontramos ante
un texto original y coherente.

Al3 60 XVI

Este capitulo es mucho méas extenso en las restantes versiones, aunque
como se puaede comprobar, se trata de un desarrollo o explicacién de
las ideas contenidas en estas pocas lineas del texto de Guodian.

Las dos primeras lineas parecen plantear las condiciones subje-
tivas previas que permiten al hombre llegar a un profundo conoci-
miento de la realidad. Vacio y quietud presuponen la exclusién de
todo subjetivismo, de todo prejuicio, de toda pasién o inclinacién.

En linea con estas ideas se encuentran las teorias del conocimien-
to defendidas por Song Jian e Yin Wen, quienes atribuyen ignalmente
un papel determinante al vacio (B xu) y a la quietud (§ jing). E
incluso el mismo Xun zi, con su da jing ming (K& W, «clarividencia
de la gran quietud»), Ambas teorias bien pudieran ser prolongacién
y desarrollo critico del jing guan (#f M, «contemplacién pasiva») v
del xuan lan (% Y, «intuicién mistica») del primitivo taoismo con-
servado en el Lao zi.

473




COMENTARIOCS

Ahora bien, como se desprende de las lineas que siguen en el ca-
pitulo, la objetividad del conocimiento resulta identificada en el Lao
zi con una actitud pasiva, con un rechazo de la actividad practica.
Ante el discurrir de los acontecimientos, el sabio taoista se sitda al
Mmargen y «contempla su retorno».

En este «eterno retorno» descubrimos la imsuficiencia del pen-
samiento dialéctico laoziano. El movimiento, las transformaciones
de los seres y fendmenos, son para él de cardcter circular. El punto
terminal coincide exactamente con el inicial del proceso. Fste es en
diferentes procesos de cambio, vuelven al fin a su estado original.
Surgen del Tao vy retornan al Tao. A este gran despliegue y repliegue
en su conjunto es a lo que el Lao 24 denomina fu. El fu pertenece a
la categorfa dong (Bl], «<movimiento»). Dong y jing (if, «ceposo») son
dos categorias fundamentales de toda la filosofia china. El Lao zi
considera que el proceso que se prolonga desde el nacimiento hasta
la muerte, como proceso de transformacién y desarrolio que es, se
inserta en la categoria domg. Ahora bien, el «retorno al origens es,
como dice el capitulo, un retorno al reposo. En este sentido, parece
que para el Lao zi el dong es algo relativo, mientras que lo absoluto
seria el fing; opinién ésta que luego veremos confirmarse en el capi-
tulo 70. Agui es donde se manifiesta con mavor nitidez, como han
apuntado algunos comentaristas contemporaneos, la contradiccion
entre el pensamiento dialéctico del Lao zf v su sistema idealista.

At4 272 LXIVa

Las dos lineas finales, en ia copia de Guodian aparecen borradas (sal-
vo los dos caracteres finales, /£ ). Se han reconstruido a partir de
las correspondientes de las copias de Mawangdui y de las tradiciones
Xiang'er vy Yan Zun del Lao zi. _

Algunos comentaristas creen descubrir en este capitulo una vi-
sion dialéctica del desarrollo de los fendmenos materiales, en linea
con las pautas de otros capitulos. Un ejemplo claro de ello serfa la
imagen de la semilla que se transforma en arbol.

AlS 19 VD

Las dos primeras lineas deben entenderse en el contexto de la teorfa
del Lao zi sobre el Tao como una realidad inefable, algo a lo que no
se puede aplicar un nombre (wu ming); teorfa que veremos desarro-

474

EL LAQ ZI DE GUODIAN

llada en el capitulo inicial del Libro del Tao (capitulo 45) de las demds
versiones. Para el Lao zi, como la palabra es una determinacién no
puede en modo alguno significar al Tao indeterminado, abstraccién
absoluta y vacia. La palabra no es, pues, digna de confianza. Y de ahi
que proponga la «ensefianza sin palabras» (capitulo A9 v 6).

El resto del capitulo nos descubre cémo debe vivir el sabio en el
mundo, La identidad profunda y misteriosa (% [ xuan tong) es el
Tao, que el sabio debe realizar en si y con el que debe hacerse uno.
Para ello debera cerrar aberturas y puertas (vid. capitulo B6), y vivir
oscuramente ¢ identificarse en la suciedad (los humildes y desprecia-
dos) con todos los hombres, Brillo y suciedad repartidos por igual,
todos fos hombres son considerados por el Lao zi como iguales, sin
acepcién de jerarquias.

Se presta también el capitulo a ser interpretado como una des-
cripcién de la comuna primitiva. Esta serfa la realizacién de Ja iden-
tidad del Tao, sin diferencias sociales y donde 1a elocuencia no sir-
ve de escalera hacia el poder. En ella no hay clases («marafia»), no
hay superiores e inferiores {«brillo» y «suciedad»), no hay familia
{(«préximos y extrafios»), no hay relaciones de produccién individua-
les {«beneficio ni perjuicio»), no hay organizacién estatal (<honor ni
desprecio»).

Ale 20 LVH

El inicio del capitulo presenta una similitud incuestionable con los
planteamientos de estrategia militar del Sun zi, y es uno de los puntos
de apoyo de quienes sostienen que el Lao zi es un libro del arte de
la guerra, Efectivamente, el capitulo quinto del Sun zi (Shi pian) esta
dedicado a la exposicién de la relacién dialéctica entre dos factores
que hacen posible e inevitable la victoria: zheng iE v gi #F. Estos dos
caracteres aparecen en este capitulo del Lao zi traducidos por «nor-
mas permanentes» (gheng) v «ticticas cambiantes» (gi). <Tcticas cam-
biantes» también puede traducirse como «acciones sorpresivas o en-
gafiosas»; es la definicién del Sun zi: «la guerra es el arte del engafion.
En este punto también el Lao zi contradice al confucianismo, para el
que la guerra debe regirse por los ritos (B4 %L Y8 % vi [i zbi jun).

Las lineas que luego siguen son una exposicion de las contradic-
ciones que encerraba la sociedad de aquel tiempo, y que son presen-
tadas como el origen de todos los males que la aquejan. Las «prohibi-
ciones» son el reflejo de la contradiccién entre la nobleza poseedora
y detentadora del poder y el pueblo trabajador sometido v, al mismo

475




COMENTARICS

tiempo, la causa de la miseria de este tltimo. La «sabiduria» del pue-
blo («cuanto mds sabe el pueblo») se refiere a la especializacién en el
trabajo subsiguiente a la divisién social del mismo, y los «productos
extrafios» no son sino el resultado de una produccién mercantil de-
sarrollada. .a animadversion hacia el aumento de los instrumentos
de trabajo descubre la prevencién del Lao zi respecto al progreso ma-
terial y su anhelo de retorno a la sociedad primitiva. En este sentido
es sumamente ilustrativa la anéedota recogida en el «Cielo y Tierra»
del Zhuang zi:

Zigong (discipulo de Confucio) habia viajado al sur, al Estado de
Chu, y abora retornaba al Estado de Jin. Cruzaba las tierras al sur del
rfo Han, cuando topd con un anciano que se hallaba trabajando en
su huerto. Habia cavado una galerfa hasta el pozo, y por elia sacaba
en un cubo el agua para regar. Mucho era el esfuerze del anciano, y
menguados sus resultados. Dijole Zigong:

~«81 aquf hubiera un artiugio, en un dfa se podrian regar cien tablas;
con poquisimo esfuerzo se obtendrfan grandes resultados. {No os
darfa gusto tenerlo, maestro?»,

Alzé la cabeza el hortelano v, puestos en él los ojos, dijo a Zigong:
—<dCAmo es ello?»,

—«Bs un artilugio» ~dijo Zigong— «<hecho de un tronco ahuecado,
pesado por detrds v liviano por delante. Saca el agua con gran facili-
dad, y tan deprisa como cuando desborda al hervir el caldo. Se llama
cigofal.

Demudése el rostro del hortelano de puro enojo, y luego dijo riendo:
—Tengo aprendido de mi maestro que quien usa de artilugios mecd-
nicos, fuerza es que se ocupe de tareas mecdnicas, y ocupéndose de
tareas mecénicas, su mente no podrd menos de tornarse en miquina.
Con una mente vuelta maquina, no se puede conservar la pura y
luminosa vacuidad interior; al no conservar la pura y luminosa va-
cuidad interior, su espiritn no puede alcanzar el sosiego; v con un
espiritu sin sosiego es imposible sostener el Tao. Asi que no es que
desconozea ese artilugio, sino que vergilenza sentirfa de usarlo». .
(Zhuang zi, «Cielo v Tierra», X}.

Finalmente, la dltima parte de este capitulo del Lao zi parece una
cita de Lao Dan («el sabio dice») en la que se propone un modelo de
gobierno que, a fin de cuentas, es la ausencia de todo gobierno. Asf al
menos serfa en la mds pura interpretacién del taofsmo. Posteriormen-
te, sin embargo, se convirtié en norma de conducta para el monarca,
quien debia dirigir el Estado practicando el wu-wei, la no-interven-
cién en los asuntos piblicos; sélo asi éstos se podrian desenvolver
espontineamente de forma satisfactoria.

476

EL LAO Zi DE GUODIAN

A17 18 LV

El nifio resulta elegido por el Lao zi para simbolizar al hombre que
ha alcanzado a conservar la virtud, por cuanto en aquél se encarnan
plenamente la inocencia v la simplicidad. El nifio recién nacido care-
ce de conocimientos y deseos, posee la plenitud del jing v su armonia
es perfecta; el nifio es la personificacién de la debilidad. Todas éstas
son caracteristicas del hombre del Tao que subyacen o se manifiestan
a todo lo largo de la obra. La referencia al recién nacido sélo aparece
una vez en el texto de Guodian, pero hasta tres veces mds en fas otras
versiones (capitulos 12, 54 y 55), en los que se ve cémo el ideal para
el hombre del Tao es retornar a ese su estado original. Este pensa-
miento, al menos en su exposicion, tiene una indudable vinculacién
con el Meng zi (<los hombres no deben perder el corazén de su infan-
cia») v con el cristianismo («si no os hiciereis como nifios no entraréis
en el reino de los cielos»).

Para el Lao zi, el infante se transforma en adulto a lo largo de
un proceso en el que sus ojos y oidos se ven seducidos por el mundo
exterior y su mente, dominada por fas opiniones v prejuicios; v asi,
poco a poco, va perdiendo esa pureza original de su virtud. Este es el
resultado al que conduce el «gozar plenamente de la vida» (78 45 yi
sheng) y el «control de la energia vital» (B7 1 %, xin shi gi). La mente
(> xin) en el taofsmo es siempre inferior al soplo vital gi =, —que
hemos visto puede identificarse con la virtud—, y por ello fo que los
hombres llaman fortaleza, o sea, el predominio del xin sobre el gi, es
contrario at Tao. Debido a esto, el Lao zi considera negativamente la
fortaleza, bajo la cual se oculta una debilidad radical.

Al8 7 XLIV

Este capitulo debe interpretarse a la luz de la doctrina de Yang Zhu,
expuesta en la Introduccidn. Evidentemente, renombre, riquezas, ga-
nancias y pérdidas son para el pensamiento taoista algo exterior a la
propia persona. Es a lo que se refiere Yang Zhu cuando hace norma
de su vida el «no consentir en dafar la propia vida por (conseguir)
algo exterior» (4~ LA ¥ BB 1 bu vi wu lei xing), la «conservacion de
la propia vida y de la integridad personal» (& 1% ¥ & quan xing
bao zhen).

Es también el punto de vista de otro taoista, Song Jian, para
quien el sabio debe refrenar sus sentimientos y deseos y permanecer
impasible ante los ataques y las humillaciones.

477



COMENTARIOS

En este capitulo se propone, en definitiva, el arte de vivir del
sabio taofsta: apreciar la propia existencia y despreciar la fama y los
intereses materiales ajenos a uno mismo; carecer de ambiciones y
saber contentarse. Sélo asf es posible evitar el dafio y la humillacién,
$6lo as es posible alcanzar una larga vida.

Al 4 XL

Este capitulo expone de manera concentrada y vigorosa el pensa-
miento dialéctico del Lao 24, asi como las bases de su filosofia de la
Naturaleza.

De acuerdo con uno de los principios fundamentales de la dia-
léctica, el desarrolio de una cosa bajo determinado aspecto, llegado
a cierto punto, implica la transformacién en su contrario. Fs a esta
transformacién a la que el Lao zi denomina fan (J2). Fan es, pues,
la caracteristica fundamental de las transformaciones del Tao. Con-
forme con esta ley, el Lao zf ensena a los hombres la férmula para
alcanzar el éxito: si piensas llegar a algo, comienza por su contrario.
Muchas de las contradicciones aparentes de esta obra dejaran de pa-
recerlo si tomamos esto en cuenta.

Sin embargo, debe advertirse que en el Lao zi el fu (&) es, en fl-
timo término, un volver al punto de partida, un movimiento circular
gue no comporta en modo alguno la idea de progreso. Como se ha
sefialado, se trata de una manifestacion de la ideologia campesina (el
retorno constante de los ciclos anuales).

El wu, el no-ser, se refiere evidentemente al Tao. El Tao es wu
xing (no tiene forma), es wu ming (no tiene nombre). Mas en ningiin
caso es permisible identificar al Tao con el no-ser parmenideo. Pese

a ello, fildsofos taoistas posteriores como Guo Xiang (m. 321) si que -

interpretaron el wu como la nada, el vacio absoluto. Wang Bi, con-
tempordneo.de Guo Xiang, explica, en cambio, el wu como el ser
invisible en oposicién al mundo sensible (you).

La sentencia laoziana «el ser nace del no-ser» descubre su visién
profunda acerca de la formacién del universo. Vemos, a-través de
ella, cémo el Lao zi considera que los seres que poseen una forma y
una naturaleza determinada no pueden formarse, organizarse a partir
de otros seres de forma y naturaleza diferentes; sélo a partir de lo
que no tiene forma (JE/ wu xing) y no tiene figura manifestativa
(& % xiang) es posible su formacién. De modo que el Tao no es un
no-ser absoluto y vacio (5 J& xu wu) sino, por por el contrario, lo
que existe mdas realmente, rafz de la que todo brota; es decir, el Tao

478

EL LACG Z1 DE GUODIAN

posee una doble naturaleza, ya que es wu v al mismo tiempo you.
Cabe el mérito al Lao zi de ser ¢l primero en la filosoffa china que
emplea estas dos categorias para explicar el principio de formacién
del universo.

A20 53 IX

En el Zhuang zi se encuentra una expresién muy semejante a la de
este capitulo y que encierra la misma idea. Es Lao Dan e! que habla
de «hundir las raices en el abismo y tomar la sobriedad como normal.
Lo duro se hace pedazos, lo afilado se mella» («Bajo el cielo», V).

El capitulo supone un nuevo desarrollo respecto de otros capitu-
los anteriores que tratan del mismo tema. Aunque la interpretacién
pueda parecer forzada, si nos atenemos al cardcter metaférico y se-
micriptico del libro, aqui no sélo se reflejarfan las contradicciones
sociales de aquel tiempo, cuyo aspecto dominante estaba represen-
tado por los nobles soberbios {«el vaso lleno»), por los militares {«la
espada»), en las otras versiones, o por la fuerza del dinero («oro y
jade»), sino que se anticiparfa la ruina de todos ellos, aplastados por
el derrumbamiento de una sociedad basada en la injusticia v el aleja-
miento del Tao,

LIBRO B
Bl 22 LIX

Este capitulo desarrolla la idea taofsta del yang sheng (57 4£), el «ali-
mentar la vida». Una larga vida es el resultado de la conservacién
{(ahorro) de las energfas vitales y del potencial de la psique: el hilito
o soplo vital (), la esencia seminal (ff) v la energfa espiritual (¥).

El punto clave del capitulo se sitia en el término «ahorrar» (%
se). La interpretacién del se difiere en los diversos autores y comen-
taristas. Han Fei en el libro XX («Comentarios sobre el Lao zi») de su
obra dice: «Ahorrar es economizar el espiritu, reducir el empleo de la
inteligencia». Este capitulo seguirfa, pues, la linea de otros similares
en la explicacién del gobierno mediante la no-intervencién. Aunque
desde otro dngulo, Wang Bi dice que se significa el «retorno de la
variedad a la unidad».

En cuanto a la expresién «Madre de la Tierra» (18 2. £), aparece
en el capitulo 11 como 2K F £k («Madre del Mundo»). Sin embargo,

479



COMENTARIOS

la interpretacién del cardcter que vemos en ba copia de Guodian no
es unanime: algunos estiman que, en lugar de 3 (Tierra»), debetia
entenderse como [ («Estado» o «pafs»). De hecho éste es el cardcter
que encontramos en las demas versiones en el lugar correspondiente.
En el otro pasaje de la copia de Guodian donde se hace referenciaala
Madre, las versiones posteriores {capftulo 69 [XXV7) dicen X i £
(«Madre del Cielo y de la Tierra»). Por tltimo, en el capitule 15 (LII)
leemos X B («Madre del Mundo»), pero este capitulo no aparece
en la copia de Guodian. La «<Madre» se refiere al Tao, segiin la mayor
parte de los comentaristas. Sin embargo, también hay quien entiende
que el término «madre» significa la comuna primitiva, y en apoyo
hace suya la interpretacién de Wang Bi, quien subraya que el «retor-
no de la variedad (diferencias sociales) a la unidad {igualdad social}»
acaba en el «conformarse a la madre (la sociedad comunal)».

Bz 11 XIVII

La biisqueda del Tao no s6lo no aumenta los conocimientos sino que,
por el contrario, deberd hacer que el hombre del Tao posea cada vez
menos conocimientos hasta que, al final, no sepa nada, no busque
nada, no haga nada. Entonces habrd alcanzado el Tao. El mundo
cognoscible y el Tao incognoscible se encuentran en polos opuestos.
Los caminos que Hevan a elios se dan la espalda. El estudio es preci-
samente el camino que nos aleja del Tao.

Sin embargo, algunos comentaristas sostienen una interpretacidn
completamente diferente. Para ellos el entregarse al estudio y aumen-
tar dia a dia (en conocimientos) seria la etapa previa, cumplida la cual
el adepto del Tao podefa comenzar a «menguars, es decir, a descor-
tezar capa a capa sus conocimientos hasta descubrir en el fondo de
ellos la vacuidad radical. Sélo asf es posible alcanzar la frontera del
jue xue wit you, supresion total del saber que conlleva la tranquilidad
absoluta, es decir, ia frontera del Tao.

B3 64 XX

Este breve capitulo en el texto de Guodian se convierte en un largo
capitulo en las otras versiones (capitulo 64 [XX]). Las lineas que aqui
podemos leer son precisamente su comienzo.

Las distinciones entre el si y el no (el ser v el no-ser), entre la
belleza y la fealdad (la bondad v la maldad), son presentadas como
ficticias o, a lo sumo, como fenémenos relativos que quedan subsu-

480

EL LAQ Z1 DE GUODIAN

midos en la identidad absoluta del Tao. Esta es, cuando menos, la
idea que desarrolla ampliamente el Zhuang zi en su libro I («De la
unidad de los seres»), v que indudablemente es patrimonio de toda
esta corriente del taofsmo. Las elaboradas argumentaciones y ejer-
cicios dialécticos de los logicistas, con Gongsun Long como jefe de
fila, son clasificados en el apartado del estudio erudito, que se debe
eliminar con vistas a alcanzar la tranquilidad espiritual que nos acer-
que al Tao.

En el largo fragmento que falta en el texto de Guodian, este re-
chazo del saber erudito queda plasmado en las imdgenes del recién
nacido y del estipido. Ambos son ia antitesis de la inteligencia caleu-
ladora. Recuérdese que en otros capitulos se utiliza la figura del ledio,
del trozo de madera sin desbastar, que, como el recién nacido v el
estiipido, es la representacidén de la simpleza nataral v original, atn
no estragada por los conocimientos y los deseos.

B4 57 Xl

Los favores causan sobresaitos porque el hombre da gran importan-
cia a ias cosas exteriores, incluida la buena fama o la pérdida de
la misma. Esto se debe a que el hombre no ha alcanzada el perfec-
cionamiento interior. Los hombres de munde consideran como algo
enaltecedor el conseguir el favor de sus principes, sefiores o jefes v, al
contrario, como algo vergonzoso el perder dicho favor. Tanto en un
Caso como en otro, es inevitable un sobresalto temeroso.

La razén por ia que se consideran sumamente penosas las «gran-
des desgracias» que sobrevienen al hombre, es el pretender preservar
el propio cuerpo, es decir, el estar dominado constantemente por el
temor a perder o no alcanzar la glotia o el favor, a sufrir la humilla-
cién o la vergiienza piblica. Todas estas grandes desgracias se esfu-
marin si el hombre es capaz de olvidarse completamente de su pro-
pio cuerpo. Desde ese momento, la gloria y los desprecios no podrén
alterar su espirity, v Hlegard incluso a dejar de considerar la vida y la
muerte. Quien de esta manera se olvida y renuncia a su cuerpo es
quien en mayor estima lo tiene. Estos son los hombres a fos que debe
confiarse ¢l «desgobiernos,

B5S 3 XLI

En este capitulo se pretende poner de relieve las dificultades que en-
cierra la aprehensién del Tao. Dificultades que brotan de la contra-

481




COMENTARLIOS

diccion existente entre la naturaleza misma del Tao v la forma en que
se manifiesta o las formas bajo las que se oculta.

Todos los comentarios coinciden en sefialar que «la gran imagen»
(R £ da xiang) se refiere al Tao. Mientras las cosas, los seres, poseen
una forma determinada, el Tao carece de forma, precisamente por
ser «la gran imagen». Su indeterminacién hace imposible toda per-
cepcidn del mismo y de ahi se sigue su cardcter inefable (cf. capitulo
453). $6lo un espiritu superior es capaz de ntuir el Tao. Tal como dice
el Zhuang zi, «las palabras elevadas no penetran en un oido vulgar».

El fignyan es una obra hoy desconocida. Gue Moruo sostuvo
que se trata bien de la obra escrita por Lao Dan o bien de una recopi-
lacién de las sentencias de éste realizada por sus discipulos, al modo
del Lunyu {(«Analectas») confuciano. El argumento de Guo Moruo es
que la frase «la gran blancura parece inmunda; la omnimeda virtud
parece no ser bastante» ¢s puesta en boca de Lao Dan en el Zhuang zi
(«Dichos imputados»). Sin embargo, en las versiones antiguas la pun-
tuacién no permite asegurar que dicha frase pertenezca al Jianyan.

B7 8 XLV

La mayor parte de los comentaristas consideran que este capitulo
contiene una descripcién def Tao. Serfa asf un complemento del ca-
pitulo A19 en el que se ha hablado ya del movimiento, de las trans-
formaciones del Tao. Aqui, en cambio, se sefala que la naturaleza del
Tao es reposo, que la actividad del Tao es la no-accién. El Tao actiia
en la quietud, sin actuar. El Tao se manifiesta como imperfeccidn,
como vacio, como insuficiencia y torpeza; cuando en realidad es la
suprema perfeccidn, la plenitud absoluta, la maxima destreza,

En «Bajo el cielo» del Zhuang zi se atribuyen a Guan Yin las si-
guientes palabras, que bien pueden servir para ilustrar este capitulo
del Lao zi: «Moveos como el agua; cuando quietos, como un espejo;
v responded como el eco. Vivid ausentes, como si no existierais; y
en silencioso sosiego, como la pureza del vacio. Si os hacéis ignales,
viviréis en armonia; y si tenéis ganancia, perderéis» (Zhuang zi, «Bajo
el cielo», V). Es evidente la identidad de estos pensamientos, que se
suponen de Guan Yin, con la idea del capitulo que estamos comen-
tando. Recordemos que Guo Moruo sostiene precisamente la tesis de
que ¢l libro fue escrito por Guan Yin.

También en este capitulo la interpretacién socio-economicista del
Lao zi cree encontrar ciertos elementos reveladores. En la sociedad
de clases —en la que vive el autor del Lao zi~, sociedad fundada so-

482

EL LAC Z! DE GUODIAN

bre la propiedad privada y en la que prevalece el interés individual, la
produccién sélo teme su & que (deficiencia, escasez, imperfeccién) v
la acumulacion sélo teme su M chong (vacio); aunque se produzcan
muchos bienes, existe el hambre v el fric para la mayorfa. En cam-
bio, en la sociedad ideal para el Lao zi, es decir, en la comuna clanal
primitiva, pese al escaso desarrollo econémico, el consumo es equi-
tativo, por lo que «su eficiencia (F yong, uso) no sufre merman; pese
a la reducida acumulacién, el trabajo y la produccién permanecen
estables, por lo que «su eficiencia no se agota»,

Bg 17 LIV

Este capitulo, en €l que no deja de apreciarse cierto sabor confucia-
10, recuerda un pasaje del Da Xue (7 ) uno de los «Cuatro Libros»
de tal escuela.

«Lo bien arraigado» se refiere al de: «lo bien abrazado» se refiere
al Tao. Arraigado en e} corazén v la mente, abrazado en e} interior
del hombre, ambos no podrén alejarse de quien los conserva y cul-
tiva en si. Quien cultiva su propia persona conforme a esta razén,
se mantendr en la plenitud de su potencial interior y no necesitard
volverse hacia el mundo exterior en una btisqueda vana. Por eso dice
que entonces «su virtud serd verdaderan.

El hombre de virtud acabada, sigue diciendo el capitulo, puede
con su gobierno pasivo extenderla a fos circulos sucesivos de la fami-
lia, la aldea, el Estado v a todo el Imperio (mundo); més, con todo,
el sabio taoista en los diversos niveles de gobierno lo que hace es
tomarlos como pretexto para cultivar su propia persona.

Una vez caltivada la virtud, si contemplo desde mi propia perso-
na la persona de los demds, una y otra aparecerdn carentes de dife-
rencia entre si. Y lo mismo ocurrird entre mi familia, mi aldea y mi
Estado y las demds familias, aldeas y Estados; entre el mundo de hoy
y los mundos de ayer y mafiana.

LIBRO C
Cl 6ly62 XVIyXVI
Este capitulo puede interpretarse en el marco de la reorfa sobre el Es-
tado defendida por el Lao zi. En él se hace una exposicién de la evo-

luci6n socio-politica, arrancando de los tiempos mds remotos en los
que el Estado no existia como tal. En esta primitiva comunidad no

483




COMENTARIOS

existia la diferenciacién entre shang (£, «[los de] arriba», que aquf
hemos traducido por «gobernante»} v xiz {F «[los de] abajos), de
mianera (ue con mayor razén era desconocida toda suerte de respeto
o temor a los de arriba, al gobernante. Es posteriormente cuando la
sociedad se escinde en clases situdndose arriba los poseedores como
detentadores del poder; aparecen los préximos (3§ [gin], que hemos
traducido por «amar») v los extrafios; y aparece, por imposicién de
las condiciones objetivas, una fuerza «armonizadora», el Estado. Es
entonces cuando se ama y elogia al gobernante. Pero al agudizarse
esta imposicién de respeto hacia el de arriba, aparece el temor al go-
bernante, que acaba transformindose en desprecio y rebeldia hacia el
mismo cuando aquella agudizacién sobrepasa cierto limite.

En cuanto a la «confianzas ({F xin) a que alude el capitulo, debe
ser situada también en el contexto que acabamos de sefialar. La con-
flanza establecida bajo unas relaciones sociales de oposicién antagé-
nica es, fundamentalmente, una confianza limitada, parcial y relativa;
hablando con propiedad, semejante confianza o lealtad no es mis que
desconfianza.

La parte final corresponde al capitulo 62 (XVIID), a cuyo comen-
tario remitimos al lector.

C2 79 XXXV

La «gran imagen» se reflere al Tao, como ya sabemos por €l capitulo
BS («la gran imagen no tiene forma»). Segin clertas interpretacio-
nes, «asir la gran imagen» serfa la terminologia taofsta que designa la
intuicién del Tao. Y asi, quien intuyve y conserva el Tao puede hacer
que los hombres vivan en tranquilidad y alegria. Esta tranquilidad v
alegria que reina en la comunidad regida por el Tao es permanente y
profundamente asentada, no tiene nada en comin con la alegria pro-
porcionada por la satisfaccién de los sentidos. Al cardcter provisional
¥ pasajero de esta Gltima se refiere el Lao zi cuando habla de «dulces
sones y ricos manjares», ante los que «se detienen los caminantes».

Una interpretacién curiosamente forzada es la que hace Yan Fa de
los tres caracteres chinos que en el capitulo hemos traducido por «rei-
nan grandisima paz e igualdad». El primero que aparece en el texto,
an (%, paz), lo traduce por «libertad»; el segundo, ping (-, tranquili-
dad), por «igualdad»; y el tercero, tai (K, grande), por «fraternidad».

La imperceptibilidad del Tao, que no puede ser objeto de sensa-
cidn, ha sido destacada en otros capitulos, asi como la inagotabilidad
de su funcién o eficiencia (capftulos B7, vy 48 y 50).

484

EL LAC ZI DE GUODIAN

C3 75 XXXI

Este capitulo viene a ser un anatema contra las armas, el recurso a
Ia guerra v la viclencia en general. Ei ser del Tao es contrario a ellas.
Los textos posteriores al de Guodian son maés explicitos y detalia-
dos, vy asi en ellos se dice que los seres detestan la guerra; cuanto
mds debe detestarla el hombre. Por dos veces se insiste en esta idea:
«quien posee el Tao no las tocar, «las armas no son instrumento de
caballero». De manera que si, en dltimo extremo, se ve obligado a
utilizar las armas, poco importa que el resultado sea la victoria o la
derrota, siempre se deberd considerar como un asunto desgraciado,
luctuoso; de ahif que se deba tratar la victoria de acuerdo con los ritos
funerarios.

Admite el Lao zi el recurso a las armas «cuando no se puede
menos». Por lo tanto, la negacién de las armas no es absoluta; esto
parece mostrar gue el wy-wei, la no-accién o no intervencidn en el
discurrir de los acontecimientos tiene un lmite. El cardcter absoluto
del wu-wei se hace aqui relativo, o conserva en su relatividad el ca-
rdcter absoluto que le es propio. Sin duda que para el Lao zi las dis-
tinciones «absoluto», «relativos, pertenecen al dominio del «saber» y
ante ellas s6lo cabe volver la espalda.

485




COMENTARIOS
EL GRAN UNQ
FRAGMENTC A

El proceso cosmogdnice, tal como se describe en este fragmento,
podrfa esquematizarse de la siguiente manera:

Gran Uno
!
Agua
Cicgo/ \”ﬂ;rra
! |
Luz Dioses
l !
Yang Yin
Primavera-verano Otofio-invierno
Calor Frio
Sequedad Humedad
\ /
Tiempo

Por otra parte, este texto, inédito, ha proporcionado algunas
claves importantes para el esclarecimiento de certas nociones, un
tanto oscuras, del ideario taofsta de los primeros tiempos. Una de
ellas es la relacionada con la expresién shen ming (## ). Por lo
general se ha venido interpretando a lo largo de los siglos como una
férmula de significacién unitaria; es decir, que ambos caracteres sig-
nificarfan una sola cosa y no dos; cada uno, una. Bajo tal premisa,
se ha traducido por 1) «entendimiento», «inteligencia»; 2} «el hace-
dor de los cambios»; 3) «alma» (32 &). Sin embargo, este texto de
Guodian parece utilizar la expresién en referencia a dos realidades

486

EL LAO Zi DE MAWANGDU!

distintas, en tanto en cuanto la relaciona con el Cielo v la Tierra. En
ese caso nos hallarfamos ante una siteacién pareja a la de un pasaje
del Zhuang i, donde se nos dice: «El Cielo, noble; 1a Tierra, plebeya;
son los lugares del shen ming» (El Tao del Cielo, 2, cit., p. 141). Y
aungue no tan palmariamente, en otro pasaje del Zhuang zi {«Viaje
boreal de Entendimiento», H) se vuelve a relacionar shen ming con
el Cielo y con la Tierra. De manera que no es disparatado apuntar a
una interpretacion dual del shen sming: shen serian los espiritus de la
Tierra, mientras que ming se referiria a los seres de la luz. Y de ahi
s6lo bay un paso para establecer unas conexiones muy «luminosas»
con el pensamiento ario, cristalizade en los principios del dualismo
mazdeista, y desarrollado en el cuito de la luz que atin pervive en el
Bon tibetano y en algunas escuelas del mismo budismo del Techo
del Mundo. En el mismo Zhuang zi encontramos la expresion da
ming (K W, «gran luminosidad»), que los comentaristas entienden
referida al Sol («Dejar en paz», ). Sol, heliolatria, svastika, todo
gira en torno a un nilcleo interpretativo del universo, y del hombre
como parte de &, que parece trascender los estrechos y mezquinos
mérgenes de una vision «racial» del ser humané: arios y xanfodermios
intimamente vinculados por una comin, originaria, cosmovision.

EL LAO ZI DE MAWANGDUIL
1 XXXVIII

En este capitulo se condensa a critica social del Lao %, atnbuyendo
la decadencia moral de su tiempo al abandono del Tao! '

Las virtudes confucianas (benevolencia y rectitud), as{ como los
ritos, son objeto de rechazo por cuanto se razonan como inferiores
al Tao. El Lao zi considera ideal el retorno a la sociedad comustal
primitiva, en la cual, af no existir oposicién entre los hombres ni dife-
rencias entre superiores ¢ inferiores, los ritos no tenian razém de $er;
ni tampoco la bondad v ia rectitud, como tales v1rtudes al pracmcar
sus miembros el amor vy la ayuda mutua.

En esta sociedad ideal, conforme al Tao, ios hombres no busca—._.
rfan una acumulacién de conocimientos, carecerian de ambiciones y;
fundamentalmente, se realizarian en el wu-wei, en la no- acc1on, enla
no intervencion sobre el curso natural de las cosas. SRR

La esencia anticonfuciana del capitulo se complementa con’ una_
critica de Mo Di, en cuanto que éste v su escuela consideran pilar de

487




COMENTARIOS

su ética la virtud de la rectitud o justicia (5% 5 gui yi, «la rectitud es
lo més noble»).

2 XXXIX

El punto mas controvertido de este capitulo es la interpretacién del
cardcter yi (— el Uno). Basicamente son tres estas interpretaciones.

— Bl yi es el Tao mismo. Esta elevacién de todos los seres a la
categorfa de la unidad demuestra el progreso de la capacidad de abs-
traccién, en la interpretacién del mundo, de los filésofos chinos en la
época en que se elaboré el pensamiento del Lao zi. Con anterioridad
se habfa recurrido a principios concretos, como los cinco elementos
(agua, fuego, madera, metal y tierra) del Hong fan, el agua del Guan
zi, 0 los ocho elementos del Yi fing.

— Bl yi se identifica con Te (Virtud). Mientras que e! Tao es ef
principio general y universal, el Te representa la participacién pat-
ticularizada del Tao en cada uno de los seres. Esta interpretacién
resulta mds verosimil si la comparamos con el capitulo S.

-~ El yi es el gi del Guan zi, del que ya hemos hablado en la
Introduccién.

La segunda parte de este capituio expresa la postura fundamental
del sabio ante los valores sociales establecidos. Es un planteamiento
que veremos desarrollarse ampliamente en el capitulo 67 y que a
todo lo largo del libro se encuentra simbolizado por las numerosas
referencias al agua (vid. capitulo 52). Al mismo tiempo, contiene una
férmula de gobierno: el buen gobernante debe mantenerse en el Tao,
y para ello deberd basarse en la humildad vy situarse debajo de los
demds, practicando el wu-wei.

5 XHI

Algunos filésofos chinos contemporineos atribuyen gran importan-
cia al comienzo de este capitulo, pues, segiin ellos, en él se refleia una
profunda interpretacién del despliegue dialéctico det Tao. Las cuatro
primeras lineas se entenderian asi: el Tao hace que las cosas («los diez
mil seres») alcancen Ja unidad; la realidad unificada se divide en dos
aspectos opuestos; los dos aspectos opuestos prodicen un nuevo ter-
cero; €ste es, a su vez, el origen de la inmensa variedad de los seres.

Otra es la interpretacidn de Yan Fu: «El Tao es lo primordial, lo
absoluto. De é! procede ¢} uno. Cuando surge el uno, el Tao se hace

488

EL LAD Zi DE MAWANGDUI

relativo v entonces aparece el dos. De la comparacion de dos cosas
brota su contrario, y aparece el tres».

Modernos comentaristas coinciden en sefialar que en el comien-
zo de este capitulo se ve claramente cdmo para el Lao zi el Tao esuna
especie de espiritu absoluto; quedaria asimismo patente el cardeter
de idealismo objetivo de ia doctrina del Tao expuesta en €l libro. Al-
gunos llegan, incluso, a afirmar que este capitulo no deja lugar a duda
alguna sobre la identificacién del Tao con un principio divino.

Los dos soplos vitales (gi) se refieren al yang qi y al yin gi. En este
capitulo aparece bien clara la vinculacién del Lac 27 con la escuela
del yin-yang v con ¢l primitivo pensamiento taoista del Guan 24, ex-
puesto en ka Introduccién.

La segunda mitad del capitulo insiste en la postara que ya hemos
apreciado en el capitulo 2.

6 XLIHO

La idea inicial del capitulo (la debilidad puede triunfar sobre la for-
taleza) aparecerd luego desarrollada en el capitulo 43. Sobre una
profunda fundamentacién metafisica (el no-ser domina el ser) su
influencia y aplicacién al arte de la guerra se ha prolongado a 1o lar-
go de los siglos en la historia china. Desde el Sun zi hastd el mismo
Mao Zedong, ta dialéctica de la transformacién de los contrarios ha
inspirado a los estrategas chinos, y la historia de las dinastias chinas
abunda en e]emplos que corroboran este principio del arte militar.

En el Lao zi, sin embargo, domina la toma de posicién puramen-
te pasiva. Asi, la supremacia de lo débil sobre lo fuerte sé realiza én
la medida en que se evita la intervencién activa sobre el curso natural
de los acontecimientos o fenémenos, en la medida en que el hombre
adoptando el principio del wu-wei, deja que el Tao universal y el
particular de las cosas desplieguen su eficacia. La victoria de lo débil
sobre lo fuerte es la ley del Tao; todo momento sub;etlvo quecia,
pues, excluido.

«La ensefianza sin palabras» se refiere a la ensefianza dei Tao
supuesto que el Tao estd oculto y ningn hombre lo puede cies1gna51:
{vid. capitulo 3 [BS]).

10 XLVil

Todos Yos comentaristas coinciden fundamentalmente en la interpre=--.-
tacién de la teoria del conocimiento del Lao zi, a la que estd consa-
grado este capftulo, B

489




COMENTARIOS

Es claro el desprecio del Lao zi por la practica y la experiencia,
por cuanto no son de ningena utilidad para llegar a captar el Tao, Més
atin, suponen un obstéculo en la basqueda del Tao. Por eso dice que
cuanto mds lejos se viaja {(cuanto mayor es la experiencia y el conoci-
miento del mundo sensibie), menos se conoce (la verdad del Tao). El
conocimiento sensible queda, pues, descartado. El inico camino para
conocer al Tao es, una especie de intuicién mistica, una introspeccién
reflexiva superadora de toda objetividad. Las técnicas concretas para
conseguir dicha intuicién fueron sin duda técnicas de meditacién en
las que se inspiré muchos siglos después el chan (zen) budista.

En el capitulo 15 (B6) aparece también un rechazo de la expe-
riencia sensible. En el capitulo 54 se desarrolla esta postura hasta
negar explicitamente el papel de la inteligencia en el plano del ver-
dadero conocimiento.

12 XLiX

La idea central de este capitulo se expresa en las dos primeras lineas:
el sabio hace suyo el espiritu del pueblo H # (bai xing). El término
chino bai xing se refiere al pueblo llano. Y lo que el sabio contem-
pla en el pueblo llano no es e} espiritu ingenioso, la habilidad o [a
inteligencia, sino justamente lo contrario, su simpleza vy tosquedad,
fejos de todo artificio y de toda ilustracién. Asf debe ser el espiritu
del sabio taofsta, tosco y sin artificio como un trozo de madera sin
desbastar 1 {pu). El pu es el simbolo de esta simplicidad natural del
hombre, que se conserva en la medida en que su potencial especifico
intetior (de, virtud) no ha sido corrompido por la llamada sabiduria
—-antitesis de la sabiduria taofsta— y ahogado por la moral.

El pu es mencionado explicitamente en los capitulos 76 (A10)
¥ 81 (A7), al igual que la imagen del nifio, simbolo de la pureza v
simplicidad primitivas y originales del hombre, lo serd en el capitulo
18 (A17)y otros.

13 L

Este capitulo es un fiel reflejo del pensamiento primitivo taoista que
inspira todo el Nei ye del Guan zi. La doctrina del yang sheng («ali-
mentar la vida») se remonta a Yang Zhu y fue recogida por Song Jian,
autor del Nei ye.

El capitulo es, pues, una descripcién del hombre del Tao, del
hombre verdadero (K A zhen ren), del hombre de «supremo poten-

490

L

EL LAO Zi DE MAWANGDUI

cial interior» (2 7 zhi de, «suprema virtud»), estado al que se llega
mediante la prictica del yang sheng.

En los otros textos taoistas abundan descripciones semejantes.
Asfen el libro «Crecidas de otofio» del Zhuang zi se lee:

Quien conoce el Tao, por fuerza comprenderi el orden del universo;
quien comprende el orden del universo, no dejard de ver con clari-
dad las contingencias; quien conoce con claridad las contingencias,
no podri recibir dafio de las cosas. Al hambre de perfecta virtud, €l
fuego no le puede quemar, ni las aguas ahogar, ni ¢l frio o el calor
causar mal, ni las aves o las bestias causar dafio (Zhuang z4, «Crecidas
de otonio», I).

En «Conocimientos de la vida», otro libro del mismo Zhuang i,
se explica que estas caracteristicas del sabio taoista no se obtienen
«por medio de la inteligencia, de la habilidad, de la tenacidad o del
valor», sino porque se «conserva la pureza del soplo vital (gi)». Ve-
mos aquf de nuevo las ideas de Song Jian, y por eso muchos deducen
que el yang sheng se identifica, en definitiva, con las pricticas necesa-
rias para conservar en su genuina pureza natural el gi, el soplo vital,
o también el Te, la virtud o el potencial interior.

Fste capftulo, que no aparece en el texto de Guodian, ejercié
una indudable influencia, decisiva, sobre todo el taoismo maégico-
religioso que se difundié por China a partir de la dinastfa Han del
Este. Sus recetas para alcanzar la inmortalidad y el convencimiento
de la posibilidad de conseguir la invulnerabilidad completa proceden
de una interpretacién literal de este capitulo, que obviamente no co-
rresponde a la idea del autor del Lao zi.

14 LI

Este capitulo es una exposicin de las relaciones entre los tres con-
ceptos-pilares sobre los que se asienta toda la interpretacién del mun-
do del Lao zi: Tao (&), Te (18) y wan wu (J7 ¥, los infinitos seres).
Mientras que en el Zhuang zi el Tao se identifica fundamentalmente
con la Naturaleza, en este capitulo del Lao zi se descubre un dua-
lismo creador-conservador, segiin el cual habria que entender el Te
como las leyes del movimiento, de las transformaciones de los seres,
que procederian de un principio distinto y anterior: el Tao.

Otros comentaristas, sin embargo, entienden que Tao y Te apa-
recen en este capitulo —yv en todo el libro en general-- referidos a
una tnica realidad. El Tao es la sustancia del Te y éste la funcién o
eficiencia del Tao. Prueba de que este capitulo estd consagrado a des-

491




COMENTARIOS

cribir el Tao en su eficiencia (de, virtud) es, dicen, la linea que cierra
el capitulo: «es su nombre ‘misteriosa virtud’s.

Tao y Te son para el Lao zi modelo de wu-wei, del no-actuar.
No se imponen a los seres como el tian ming («voluntad del Cielo»)
confuciano sino que dejan que los seres se desarrollen por s mismos.
Esta es la fundamentacién metaffsica de las teorfas politicas del Lao
zi y de todo el pensamiento taoista que, en aguda oposicién a la es-
cuela confuciana, van a estar siempre tefiidas de un marcado cardcter
libertario,

Las dltimas lineas del capitulo se repiten, bajo distinto contexto,
en los capitulos 42 y 54. Ninguno de los tres capitulos aparece en el
texto de Guodian.

15 Be LH

Este capitulo se ha interpretado desde diversos dngulos. Para unos,
el sentido del mismo es como sigue. El mundo tiene un principio: el
Tao. El soberano (o gobernante en general) gue encuentra a la madre,
es decir, que alcanza el conocimiento del Tao, llega entonces a com-
prender c6mo los seres, engendrados por el Tao, se ordenan y dispo-
nen por sf mismos. Esto es conocer a los hijos. Y, al mismo tiempo,
este conocimiento de fa ordenacién espontinea de los seres le permi-
te apropiarse plenamente del Tao y hacerse uno con €l. Esto es con-
servar a la madre. De esta manera puede terminar su vida sin haber
conocido el peligro ni la perdicién, con el poder firme en sus manos.

Otros piensan que aqui el Lao zi no se dirige al soberano sino
al adepto del Tao en general, proponiéndole un sabio uso del Tao.

Todas las cosas deben realizarse en conformidad con él. No se debe
hacer mal uso de la inteligencia ni apoyarse exclusivamente en las

propias fuerzas. Se debe, en cambio, contemplar el mundo a la luz
del Tao, ser fuerte en la debilidad, apartarse de las cosas materiales
(«cer@r puertas y tapar orificios») para conservar el Tao en nuestro
interior.

Conviene subrayar el énfasis del capitulo en el rechazo del co-
nocimiento de la realidad exterior mediante los sentidos v la inteli-
gencia. Debemos tapar los orificios del sentido, cerrar las puertas del
saber, pues sélo asi se pueden evitar los padecimientos que aquejan a
los hombres alejados del Tao en medio de su erudicién.

Finalmente, tenemos la interpretacién de fa madre no como refe-
rida al Tao, sino como simbolo de esa sociedad primitiva, ideal, hacia
la que el Lao zi propone «retornars.

492

£L LAO Z! DE MAWANGDUI

16 LI

Enérgica diatriba contra los poderosos de su tiempo, el capituio pre-
senta el contraste entre el lujo v despiifarro de los nobles y ricos, y de
su vida ociosa, frente a la miseria del pueblo, condenado al hambre
y privado de la tierra, La causa de tal situacién es que ya no reina el
Tao entre los hombres. Y la culpa de que no reine el Tao entre los
hombres recae de leno en los «sabios gobernantes» que con su inter-
vencién han quebrado y desorganizado el orden natural. El Zhuang
zi desarrolla esta idea en los «Desvalijadores de arcas»:

Aparece el sabio, y tras él ef bandido. S$6lo derribando a los sabios
y liberando a los bandidos, volvers a reinar el orden en el mundo...
Muertos los sabios, ya no habra bandidos, v en el mundo reirard la
paz y cesardn los conflictos. Si los sabios no mueren, no dejard de
haber bandidos... Preconizan los unos benevolencia y justicia para en-
mendar 2 los hombres, y los otres roban con benevolencia y justicia.
{Cémo se sabe que esto es asf? Quien roba una hebilla sufre pena de
muerte, quien roba un Estado se converte en un gran sefior feudal,
y en las puertas de los sefiores feudales verds escrito «benevolencia y
justicia» (Zhuang zi, «Desvalijadores de arcas», [},

21 IVII

Este capitulo, que no aparece en el texto de Guodian, es claramente
una prolongacién del anterior. El gobierno difuminado es el gobier-
no del wu-wei, de la no-intervencién, que aqui aparece directamen-
te contrapuesto al gobierno vigilante, es decir, al gobierno activo y
minucioso que se impone al pueblo y lo constrifie mediante los ritos
y las prohibiciones. Semejante situacién politica causa, segiin el Lao
zi, la pérdida de la honradez primitiva y origina un estado de dege-
neracién moral. Por eso el Lao zi considera el desarrollo operado
desde la comuna primitiva (en la que no existfa un gobierno activo,
ni forma alguna de poder establecido) hasta la sociedad jerarquizada
de su tiempo como algo antinatural, como una transformacién que
no se ajusta a las leyes de la Naturaleza, como un alejamiento del
Tao. Y asi, es una constante de ia obra la exhortacién al retorno a la
soctedad primitiva, sin jerarquias y sin propiedad privada, en la que
se realiza con toda su pureza la identidad del Tao.

También se refleja en este capitulo el pensamiento dialéctico del
Lao zi: la transformacién de los contrarios, ya planteada en el capi-
tulo 4 (A19, «el movimiento del Tao es transformacién de los contra-

493




COMENTARIOS

rios»), es ejemplificada ahora con el movimiento en direccién de sus
contrarios de a felicidad, la normalidad y la bondad.

23 IX

En «Comentarios sobre el Lao zi» del Han Fei 2i se encuentra el mas
completo comentario de este capitulo del Lao zi. Lo reproducimos a
continuacién:

Si un artesano cambia varias veces de oficio no conseguir realizar
nada bien; un hombre que trabaja, si constantemente se desplaza de
un lugar a otro no hard més que fatigarse y nada conseguird. $i un
hombre al trabajar malgasta la mitad del dfa, al cabo de diez dias ha-
brd malgastado cinco dfas de trabajo; si son diez mil hombres los que
" en su trabajo malgastan la mitad del dia, al cabo de diezx dias habran
malgastado cinco mil dias de tzabajo. Vistas asi las cosas, cuantos mas
sean los hombres que cambian de oficio mayores serdn las pérdidas.
Si las leyes se modifican, también variard lo que es objeto del esfuerzo
del pueblo, y esto es lo que llamamos cambiar de oficio. Por eso, des-
de el punto de vista de la razén, si se utiliza el cambio frecuente de los
trabajos emprendidos, se obtendrin escasos resultados; si al freir un
pequefio pescado se le da demasiadas vueltas, el arte del cocinero no
podra dar su juego; cuando se gobierna un gran Estado, i continua-
mente se modifican las leyes, el pueblo sufrird. Por eso el soberano
que posee el Tao considerard muy importante la paz de su Estado v
no modificard las leyes a la ligera. Por eso dice el Lao zi: «Regir un
gran Estado es como freir un pequenio pez».
Cuando un hombre enferma siente un gran respeto por el médico;
cuando le asalta 2 uno la desgracia se teme y reverencia a los espiritus.
Cuando un sabio gobierna, el pueblo restringe sus deseos; cuando

han disminuido los deseos, €l cuerpo y el soplo vital se armonizan -
y los movimientos del hombre se conforman a la razén; cuando los

movimientos del hombre se conforman z [a razén, las desgracias dis-
miniyen. Cuando el cuerpo no padece ningiin tipo de enfermedad,
ni de fuera se padece castigo 0 amenaza de ejecucion, los espiritus
son considerados con total despreocupacién. Por eso dice el Lao zi:
«cuando el mundo es gobernado conforme al Tao, fos espititus no po-
seen ningn poder maléficor. En tiempos de paz, los espfritus no
cansan desgracias a los hombres. Por eso el Lao zi dice : «no sélo los
esp;rn:us no poseen ningin poder maléfico, sine que los eSpmms son
incapaces de dafar a los hombréss.

Cuando los espiritus actdan y hacen al hombre enfermar, decimos
que los espiritus dafian a los hombres; cuando el hombre expulsa a
los espiritus, decimos ¢que ¢l hombre “dafia a los espiritus. Cuando
el pueblo quebranta la ley, decimos que el pueblo dafia al superior;

494

EL LAQ Z7 DE MAWANGDUI

cuando el soberano castiga a alguien en aplicacion de la ley, decimos
que el superior dafia al pueblo. §i ¢l pueblo no quebranta fa ley, el
soberano no urilizard la ley para castigarle; de esto decimos que el
superior no dafia al pueblo, Por eso dice el Lao z#: «tampoco el sabio
causard dafio alguno». Como el de arriba no dafia al de abajo, el de
abajo no dafiz al de arriba, los hombres no dafian a los espiritus, los
espiritus no dafian a los hombres, a todo esto Hamamos «unos y otros
no se daflan mutuamente».

24 LXI

La idea central de este capitulo es la importancia que en la relacidn
entre Estados corresponde al principio de la debilidad e inferioridad.
No sélo el pequefio Estado debe ser humilde si quiere sobrevivir, sino
que también el Estado poderoso debe basarse en la razdn dialéctica
de «la fortaleza reside en la debilidad» si quiere dominar el mundeo.
En caso contrario, si no sopesa su virtud, si no calcula sus fuerzas y
se empefa en imponerse por la fuerza, el pequefio Estado perece-
r4, pero tampoco durard mucho tiempo el Estado poderoso. Pues si
éste, apoyado en su fuerza, humilla al débil y, basado en su grandeza,
ultraja al pequefio, provocari la indignacién y rebelion de todos los
demads Estados, y, al final, su fuerza y grandeza nada podrd ante la
unién de los débiles y los pequefios; su ruina serd inevitable.

Aunque el Lao zi se dirige a ambos, al grande y al pequefio, en su
exhortacién, el sentido profundo del capitulo apunta, sobre todo, al
Estado poderoso, para el que resulta més dificil rebajarse en su gran-
deza. Esa es la razén de que el capitulo se abra y se cierre insistiendo
en la misma idea: es necesario que el Estado poderoso se mantenga
debajo. Este punto de vista volverd a ser resaltado en posteriores
capitulos (29 [A2], 43 v 52).

QOtra versién de las lineas 14 y 15 de este capitulo traduce los
caracteres bing xu ren (3¢ B A, «acoger y alimentar al otrox») por
«esclavizar»; y los ideogramas ru shi ren (N B A, «entrar al servicio
del otro») por «someter a servidumbre». Se aludirfa aqui a la costum-
bre de la época consistente en tratar a los prisioneros de guerra como
criminales cuyo destino es la esclavitud. La intencién de esta referen-
cia del Lao zi a la sociedad de su tiempo se entiende si la comparamos
con la sociedad ideal, descrita en el capitulo anterior, en la que «los
sabios (gobernantes) no causan dafio alguno».

495




COMENTARIOS

25 LXI1

Este capitulo viene a ser un panegirico del Tao. El Tao sirve a todos
los seres (abarca a todos los seres) por cuanto todo nace del Tao,
por él es nutrido y de €] recibe la forma. Si el hombre no se aleja del
Tao, el Tao no le abandonard. Si en sus palabras v actos el hombre se
atiene a un principio de Tao gozard de respeto y se situar por encima
de los otros hombres; cuanto més si alcanza a poseer la plenitud del
Tao. Comparado con él, los mds grandes honores y los lugares mds
encumbrados resulean insigniﬁcantes puesto que el Tao es sefior de
todas las cosas y lo mas noble del universo.

Puede compararse este capitulo con los cap;tulos 14, 48, 69
(Al%), 71,76 (A10), 78, que se consagran también fundamentalmen-
te a la exposicién de la naturaleza del Tao.

Los puntos controvertidos del capitulo se sitGan en los términos
«no buenos» (/N ¥ bu shan) y «los que han cometido delito» (& 4
you zui). Segiin la mayorfa de los comentaristas, sirven al Lao 2 para
patentizar la universalidad del Tao, que a nadie excluye, pero sin ha-
cer referencia a un grupo social determinado. Para otros, tienen una
significacién mds especifica, Designan a los esclavos y por esto, dicen,
en el capitulo se los describe como «rechazados» por la sociedad. Su
liberacion de la culpa gracias al Tao puede entenderse, bien como
puramente ideal, libres en su unién al Tao pero permaneciendo es-
clavos, bien como liberacién realmente obtenida por el retorno a una
sociedad comunal de la que queda excluida toda forma de esclavitud
y de opresion.

26 A8 LXIH
Vid. Comentario a AS.

28 LXV

La interpretacién de este capftulo divide a los comentaristas en dos
tendencias.

Estan, por un lado, quienes ven en el capftulo una receta de go-
bierno. La clase pohtxca debe «embrutecer al puebio». La expresién
china & Z (yu zhi) permite incluso esta traduccién, en vez del co-
medido «mantener en la ignorancia». De esta manera, se piensa, el
pueblo resultard ficil de gobernar.

Esta interpretacién es la de muchos filésofos chinos de la época
moderna. Guo Moruo, a la hora de defenderla, advierte que estas pa-

496

EL LAQ Z! DE MAWANGDUY

labras del Lao zi con su referencia a los antiguos no tienen confirma-
¢ién en ningiin otro libro taofsta. Admite la posibilidad de que sean
una ensefianza conservada de Lao Dan o, al menos, un desarrollo de
la misma por Guan Yin.

Esta primera mterpretamon arranca de una valoracién global de
la ideologfa del Lao 2 como reflejo de los intereses y sentimientos de
una parte de la nobleza esclavista, mientras que otros ven en el Lao
zi las aspiraciones de los pequefios propietarios agricolas que, arrui-
nados en muchos casos por las guerras frecuentes y la presién de los
nobles y terratenientes, afioran la paz y seguridad de aquella edad de
oro: la sociedad comunal primitiva.

Para la segunda interpretacién, el mantener al pueblo en la igno-
rancia no puede entenderse como un mero ingenioso procedimiento
para conservar el poder y consolidar la propia dominacién sobre el
pueblo, sino dentro de un contexto més amplio. Estarfamos de nuevo
ante esa sociedad ideal en la que la anarquia es causa y efecto de un
orden natural, no impuesto; una sociedad inmune a todos los males
de la sociedad jerarquizada, en fa medida en que se priva a los «inteli-
gentes» de la posibilidad de desbaratar ese orden con la intervencién
de su «inteligencia».

30 EXXX

El texto de Mawangdui arrojé cierta luz en su dia sobre la interpre-
tacién de los capitulos precedentes. En efecto, el presente capitulo
aparecia en las versiones hasta entonces conocidas desplazado al final
de la obra y, por tanto, fuera de un contexto correspondiente. Las
copias de Mawangdui lo presentan, en cambio, como concrecién de
los dos capitulos precedentes, y, por ende, confirma la tesis de los que
ven en ¢llos los pilares ideolégicos de la «kalipolis» laoziana.

Aqui mejor que en ningiin otro capitulo se ve que para el Lao
zi el ideal del futuro es un retorno al pasade remoto, a la primitiva
comuna clanal. En ella atn no habia surgido la produccién mercantil
y las relaciones de cambio (renuncia a desplazarse); no existen atin
relaciones de trifico viajero (no se montan barcos ni carros); las ar-
mas son instrumentos del trabajo social dedicado a la caza y la pesca
¥y no, como en formaciones sociales posteriores, instrumento de con-
quista; la civilizacién con su carga de inteligencia y conocimientos
no ha enturbiado ain la pureza y sencillez originales (sistema de nu-
dos). En resumen, como reinan la libertad (natural espontaneidad), la
igualdad y la fraternidad comunal, los hombres llevan una vida feliz

497




COMENTARIOS

y tranquila (encuentran sabrosa su comida, hermosa su ropa, alegres
sus costumbres y tranquilas sus moradas).

En este capitulo se expone, pues, la meta; el camino, lo explica
en otros capitulos {particularmente, los 47 y 63 [Al]).

31 LXXXI

Las cuatro primeras lineas del capitulo recuerdan de cerca el inicio
del capftulo 19 (A15) («el que sabe no habla, el que habla no sabe»),
asi como la sentencia final del capitulo 43 («las rectas razones pare-
cen significar lo contrario»). Recuérdese lo expuesto en el comenta-
rio del capitulo A1S sobre el cardcter wu ming del Tao.

De este capitulo se han hecho dos lecturas. La tradicional lo inter-
preta desde el dngulo estrictamente individual del perfeccionamien-
1o del sabio taofsta. Cuando éste llega a poseer la plenitud del Tao,
se sitda voluntariamente en la humildad, «pierde voluntariamente»
al situarse en el lugar inferior, en el lugar que las gentes aborrecen
(capitulo 52). Pero de esta manera, aunque inevitablemente sufre
menoscabo un cierto tiempo, en realidad acaba consiguiendo gran
beneficio («posee cada vez mas»} pues estd cerca del Tao.

La otra lectura interpreta el capitulo desde una perspectiva social.
En la sociedad ideal del Lao zi los intereses colectivos e individuales
se funden en una identidad de coincidencia. Quien obra para los
demds estd obrando en beneficio propio; quien entrega a los demds
entrega para si mismo y por eso posee cada vez més. Al ser comtin la
propiedad, no puede darse lucha ni rivalidad y tampoco existe razén
que justifique la acumulacién privada.

32 LXVIH

Las seis primeras lineas se refieren al Tao. El Tao es lo mds grande
porque abarca a todos los seres, pero no se asemeja a ninguno puesto
que es «la forma que no tiene forma, la imagen incorpérea» (capitulo
58). El resto del capitulo, tras este inciso sobre la grandeza del Tao,
reanuda el hilo de los anteriores capitulos. Aparece centrado en las
«tres preseas», que pueden entenderse sin dificultad sobre el telén
de fondo de la sociedad ideal. El amor reina en ella al no existir
antagonismos; el empleo de la fuerza o de la violencia no tiene allf
cabida. La sobriedad viene dada con naturalidad, ya que el desarrollo
o crecimiento econémico no es la meta del hombre; la reproduccién
del dinero vy las riquezas no existe. El no atreverse a ser el primero

498

EL LAQ Z! DE MAWANGDUI

equivale a decir que nadie se arroga el derecho de dominar a los
demas; la administracién de esta sociedad se basa en una acracia es-
pontdnea y natural,

Las relaciones de dominacién suponen una injusticia, y de ellas
surge la autoridad detentadora del poder. Su dominacién es relati-
va, pues estdn llamados a convertirse en dominados por obra de ia
transformacién dialéctica de los contrarios. Inversamente, como en
la sociedad ideal no se dan relaciones de dominacién, podemos ha-
blar del 4% (xian, «ser el primero») absoluto; dominar y ser dominado
se identifican y resuitan todos dominantes.

33 LXVII

Es este un capitulo de marcado caricter militar. La guerra, como
cualquier otro fendmeno, como cualquier actividad humana, debe
conformarse al Tao. Ya se ha dicho que es propio del Tao no Juchar,
que el Tao ocupa el lugar inferior y se sitta en la debilidad. De aqui
precisamente extraen su inspiracién los fragmentos del Lao zi con-
sagrados al arte de la guerra. Con su profundo instinto dialéctico, el
libro descubre la debilidad real de la fiereza aparente del estratega mi-
litar y como quien busca activamente fa victoria acaba siendo derro-
tado. Y esto sucede por no actnar «en armonia con el Cielow, es decir,
conforme a las leyes naturales que rigen las mutaciones de los seres.

Estos que pudiéramos llamar principios absolutos del arte de la
guerra, inspirados en la doctrina del Tao, los encontramos explici-
tados y particularizados en el Sun zi en forma de recetas pricticas,
operativas. El «<no entablar combate con el enemigo» debe entenderse
dentro de la estrategia de «primero retroceder para atacar luego los
puntos débiles del enemigo», que caracteriza el arte de la guerra del
Sun zi. Y mas patente atin se hace la correspondencia entre las dos
obras en la sentencia: «un buen estratega somete al ejército enemigo
sin combatir» {Sun zi, Mou gong pian). El simbolismo del agua, como
se verd més adelante, es también corin a ambos.

34 LXIX

Continuando el capitulo anterior, en éste se exponen una serie de
principios tdcticos del arte militar. Pueden enfocarse desde el angulo

estrictamente castrense o desde una perspectiva ético-Aloséfica.

Desde el punto de vista de la estrategia militar se recomienda,
en primer lugar, comenzar adoptando una tictica pasiva, no tomar

499



COMENTARIOS

nunca la iniciativa; dejirsela al adversario para que descubra sus pun-
tos débiles, mientras nosotros, con nuestra pasividad, ocultamos la
fuerza propia. Este es el sentido del no ser anfierién (iniciativa, acti-
vidad) sino huésped (actitud pasiva, expectante), del retroceder y no
avanzar.

En segundo lugar, se recomienda la tdctica del engafio. Es la idea
central del Sun zi: «el arte de la guerra es el arte del engafio» {Sun
zi, Ji pian). Desplazarse simulando lo contrario; encubrir nuestras
intenciones de ataque, nuestra capacidad y fuerza de combate. Todos
estos puntos de los parrafos centrales de este capitulo coinciden con
la tictica del «cuando puedas atacar, finge que no puedes; cuando
quieras atacar, finge que no quieres» {ibid.).

En tercer ingar, se recomienda no menospreciar nunca al advesr-
sario. Quien desprecia al adversario no se preocupa de conocerlo.
El desconocimiento def adversario conduce facilmente a la derrota.
Por eso dice Sun Wu: «conécete a i mismo y conoce al enemigo, y
podras librar cien batallas sin correr riesgo de derrota» (Susn 24, Mou
gong pian).

Tratado desde la perspectiva del Tao, el capitulo viene a insistir
en las tesis del no-luchar y del situarse en inferioridad. La actitud
pasiva no es funcién de una estrategia prictica, sino reflejo de la
postura vital contraria al combate del taofsta («el Tao no lucha»). Por
eso concluye el capitulo diciendo que, en igualdad de condiciones,
vence aquel que se lamenta, es decir, el que combate forzado por su
adversario.

35 LXX

Las palabras del Lao zi, sus ensefianzas, son faciles de entender y de

practicar. Su doctrina es la razén de la debilidad y de la humilde infe-
rioridad. Sin embargo, los hombres, llenos de prejuicios, luchan por
hacerse fuertes y poderosos, no quicren estar debajo ni retroceder.
Rechazan la razén de la debilidad, porque no alcanzan a ver gue el
principio «io débil vence a lo fuerte» es una verdad objetiva. Como
no captan esta verdad, su conducta no puede adaptarse a ella. No la
comprenden porque no llegan a conocer «el origen de mis palabras
y sefior de mis actos», que no es otro que el wi-wei, la no-actuacién,
la esencia misma del Tao.

La expresién «raros son los que conocen, con lo que resalta mi
valor» no debe interpretarse, dicen algunos comentaristas, en el sen-
tido literal de una orgullosa autoalabanza del autor del Lao zi. Seria

500

EL LAQ ZI DE MAWANGDUI

mds bien un procedimiento retérico para resaltar cusn lejos habfan
llegado en su abandono del Tao los hombres de su tiempo. Seglin es-

tos mismos comentaristas, tras esas palabras se esconde una profunda
afliccidn.

36 LXXI

En este capitulo se aprecia el antagonismo entre la actitud taoista y
fa confuciana frente al problema del conocimiento. Dice Confucio:
«You (Zilu, discipulo de Confucio), te voy a ensefiar cudl es la actitud
correcta ante ¢l saber y el no saber. Conocer es conocer, no conocer
€s no conocer; esta es la actitud inteligente» {(Analectas, Wei zheng).

La actitud «no inteligente» del taoismo ante el conocimiento que-
da expuesta con mayor amplitud en el Zhuang zi:

En esto, Gran Pureza preguntd a Infinito:

~—<Conocéis el Tao?

—No lo conozeo —respondié Infinito,

Después pregunts a No-actuar, y No-actuar respondié:

—Conozco el Tao,

—El Tao que conocéis, éadmite diferencias? «~torné a preguntar.
—Las admite ~-respondio.

—Y {cdmo son esas diferencias? —prosiguid preguntando.

—El Tao que yo conozco —respondié No-actuar— puede ser noble
v puede ser vil, puede contraerse y puede expandirse. Esas son las
diferencias de! Tac que yo conozco.

Gran Pureza hizo relacién de tales razones a Sin-principio, y le pre-
guntsé:

—De esta manera, Infinito no conoce el Tao ¥ No-actuar si lo conoce.
¢Quién de ios dos dice verdad, v quién yerra?

—El que no conoce es profundo —respondié Sin-principio—, y el
que conoce supetficial. El que no conoce ha liegado ai interior, y el que
conoce se ha quedado en lo exterior.

Entonces Gran Pureza, alzando la cabeza, exclamo:

—iEl no conocer es conocer! 1Y el conocer es no conocer! ¢Quién
conoce el conocimiento que consiste en no conacer?

(Zhuang zi, Viaje boreal de Entendimiento», VII)

Otro taofsta que mantiene unas posturas similares, muy claras,

es Shen Dao, si admitimos la semblanza que de €l hace el mismo
Zhuang zi:

Por eso Shen Dao rechazaba los conocimientos y descartaba su pro-
pio yo, y sélo hacfa lo gque no podia menos de hacer. Su principio v

501




COMENTARICS

razén era dejarse llevar por las cosas. Decfa: «Quiep se empefia en
conocer lo que no conoce, se vers atado por el conocimiento y acaba-
rd perjudicandose a si mismo», Se acomodaba siempre a la naturaleza
de las cosas y no ocupé cargo alguno, sino que se mofaba de la alta
estima en que el mundo tiene a los sabios; libre y sin norma alguna
de conducta, negaba la grandeza que atribuye ¢l mundo a los grandes
sabios. Conforméndose al rodar de las cosas, con ellas se movia y mu-
daba. Rechazaba la distincion entre fo verdadero y lo falso, o el bien y
el mal, con lo que excusaba el verse compmmeticlol. No tomaba ¢omo
guia el talento v la reflexién, ni sabfa de diferencias entre el antes y
el después; simplemente ahf estaba plantado, altivo como una roca.
$6lo andaba cuando le empujaban; sélo avanzaba, cuando tiraban
de él. Se movia en remolinos como el viento, revoloteaba como una
pluma, giraba cual piedra molar. Congervibase integro.

(Zhuang zi, «Bajo el cielon, IV)

37 LXXIH

Las dos primeras lineas del capitulo ofrecen cierta dificultad de in-
terpretacién, por lo que el comentario se hard considerango las dos
posibilidades de interpretacion y traduccién del cardcter t= wei (te-
mor o poder).

Algtin comentarista ve en «la pérdida de miedo (al poder)» la
condicién para el retorno a la sociedad primitiva, en Ja que el «gran
poder» es el poder de todos y, por tanto, la negacidn del poder, o sea
la anarquia.

Otros comentaristas, en cambio, interpretan la frase y el resto
del capftulo en distinto sentido, apoyandose en la traduccién de K
J#, da wei («gran poder») como «gran temor». Se trata, seglin €stos,

de descubrir las consecuencias de un gobierno tirdnico que con su -

poder y autoridad oprime al pueblo. Este, cuando la opre:ﬁén l}ega a
hacerse insoportable, acaba rebelandose sin temer ya las ejecuciones.
Llegado ese momento, el gobierno también comenzard a temer (el
«gran temor»). Por eso siguen detrés, en el capitulo, varias cqnsmiera-
ciones sobre cémo conseguir que el pueblo «no manifieste disgusto».
El sabio gobernante se caracteriza por no emplear procedimien.tos
coercitivos: no oprime, no agobia; es decir, su gobierno es el goblgr—
no del wu-wei, que permite al pueblo la holgura material y, sobre
todo, espiritual.

El sabio gobernante «no se exhiber, «no se ensalza», esto es adop-
tar la postura de «situarse debajo», de la que han venido hablando los
capitulos precedentes.

502

EL LAC ZI DE MAWANGDUI
A8 LXXIN

La primera mitad del capitulo recoge una nueva admonicién para
que se renuncie a la fuerza, «De la aversién del Cielo, ¢quién conoce
la razén?». Si incluso el sabio encuentra dificil el conocimiento dei
Cielo, cudnto mas los hombres que carecen de la clarividencia del sa-
bio. Por eso, tanto el temerario como el que no lo es, no pueden dejar
de sopesar el beneficio y el dafio, con vistas a evitar una conducta
contraria a la razén que provocaria las iras del Cielo.

La segunda mitad nos habla de la funcién del Tao. Funcién y sus-
tancia son inseparables. La sustancia lo es de una funcién, v la funcién
lo es de una sustancia. En este capitulo descubrimos que la sustancia
del Tao es no luchar, no hablar, no ser llamado, no apresurarse, mien-
tras que su funcién es vencer, responder, acudir, establecer planes.
Resumiendo, se puede decir que la sustancia del Tao es el wu-wei, la
no-intervencion; y su funcién es el J& A 24 (wwu bu wei), el no haber
nada que deje de ser hecho por éL.

Yang Rongguo cree descubrir en las dos lineas finales del capitulo
una prueba de que el Tao no es algo contrario al pensamiento teolé-
gico de una voluntad celestial. En sz opinién, lo que hace el Lao zi es
reemplazar un dios personal activo por un espiritu absoluto, el Tao,
cuya naturaleza es el «no actuar sin que nada haya que deje de hacerse».

39 LXXIV

Un gobierno enérgico, con numerosas reglamentaciones y prohibi-
ciones y severos castigos, termina haciendo que el puebio deje de
temer a la muerte. En tales circunstancias resulta absurdo recurrir a
la pena capital para atemorizar al pueblo. Si, con todo, se emplean las
ejecuciones ejemplares, imaginando que nadie se va a atrever después
a rebelarse, la realidad misma se encargard de evidenciar la inoperan-
cia de tales medidas. Las infracciones de la ley, las sublevaciones no
cesaran.

Los seres del mundo nacen y mueren inexorablemente; existe,
pues, un verdugo escondido, el Tao del Cielo, la ley de la Naturaleza,
a quien estd encomendada la tarea de matar. Mas los gobernantes de
este mundo a menudo se arrogan un derecho que no les corresponde.
Disponen arbitrariamente de la vida de la gente y, en ¢l colmo de su
descaro, pretenden «hacer justicia en nombre del Cielon. A los tales
se refiere el final del capitulo cuando alude a quienes sierran la made-
ra en lugar del carpintero. Nunca tendrén un buen fin.

503




COMENTARIOS

Ciertos comentaristas suponen gue «matar en lugar de quien lo
tiene a su cargo» se refiere directamente al antiguo ritual consistente
en sacrificar a los prisioneros. Esta interpretacién parece un tanto
forzada, puesto que en la época en que se compuso el Lgo zi seme-
jante costumbre habia sido ya practicamente sustituida por la mds
productiva esclavizacién {vid. capitulo 24).

40 LXXV

Si en el capitulo anterior se habia criticado la técnica de gobierno
basada en la dureza de los métodos represivos, ahora la critica se
profundiza hasta las mds hondas rafces econ6émicas y politicas del
fenémena. ' : :

Al constatar las cada dia mds agudizadas contradicciones sociales
de su tiempo, ¢l Lao zi descubre ¢l origen de las mismas en la opre-
sién del campesinado por parte de los poderosos, como se ha visto
ya en ¢l capitulo 16, y que el desencadenante de los levantamientos y
sublevaciones populares no es sino que «los gobernantes acttian».

Estos gobernantes, al tiempo que explotan af pueblo, lo empujan
a la basqueda de la vida, a sumergirse en una actividad que tiene
como meta ¢l carpe diem, un disfrute material. Ahora bien, inver-
samente a las previsiones de los gobernantes, el amor a la vida se
convierte en su contrario, el desprecio de la muerte, y los casos de
rebelién popular se multiplican.

¢Cémo debe, pues, ser el gobierno capaz de evitar la situacion
descrita, caracterizada por el enfrentamiento y los desdrdenes y basa-
da en las contradicciones y Ja injusticia? La respuesta ya la hemos en-
contrado en el capftulo 20 {A16), en boca del sabio. Sus palabras son
la exposicién de la teorfa politica del Lao zi. En esencia, su gobierno
ideal es la negacién del gobierno. El gobernante ideal es el que no
gobierna, el que permite con su no-intervencién que todas las cosas
se encaucen por si mismas de forma natural. Habra desaparecido,
entonces, todo poder politico y aparecido el orden verdadero.

41 LXXVI

Filosofia de la debilidad. Asi es como puede definirse el pensamiento
del Lao zi. Este capitulo gira precisamente en torno a esta idea eje,
que sirvié a otros fildsofos chinos préximos al autor o autores del
libro para caracterizarlo y distinguirlo de las otras escuelas de aquel
tiempo.

EL LAC Z1I DE MAWANGDUI

«L.ao Dan tenia en gran estima la debilidad», dice el Liishi Chun-
qin (Bu er pian). Y Xun Kuang resume el pensamiento del Lao zi
dicendo que daba importancia a un aspecto, i g («lo doblado», la
injusticia, lo débil}, y descuidaba el otro, {f shen (<o erguidon, la
reparacion de la injusticia, lo fuerte), Xun 21, Tian lun).

Esta filosofia de la debilidad se entiende sobre la base de una
visién dialéctica def universo. «La debilidad es atributo de la vida»,
«el drbol vigoroso se quiebra». Dos capitulos después profundiza en
la razén dialéctica de la transformacién de los contrarios y dice: «lo
débil vence a lo fuerte». La verdadera fortaleza es la debilidad; de
ahi que el presente capitulo concluya diciendo: «arriba estd lo que es
débil y lo que es blando»,

Hay que sefialar también que en este capitulo aparece el recurso a
términos agricolas, lo cual puede derivar de las mas antiguas fuentes
de inspiracién del pensamiento taoista, relacionadas con la agriculeu-
ra. Otras referencias en este mismo sentido podemos contemplarlas
en los capituios 22 (B1) y 52.

42 LXXVII

Este capitulo es de gran importancia en orden a establecer cuél era
en la mente de los primeros taoistas la naturaleza del Tzo. Si ya an-
tes muchos estudiosos del libro habian dicho que en este capitulo se
observaba que para el Lao zi el Tao no es una realidad puramente
espiritual, en cuanto que lo entiende como la ley del movimiento de
fa Naturaleza, ahora los antiguos textos descubiertos corroboran esta
opinién. Pues, ciertamente, es particularmente reveladora la circuns-
tancia de que lo que el texto A de Mawangdui llama <Tao del mun-
do» sea posteriormente denominado <Tao del Cielo». Es por tanto
evidente, al menos en este capitulo, la originaria insercién del Tao en
los seres, en la realidad material.

En otros pasajes del libro, sin embargo, parece como si el autor se
dejara arrastrar por la preocupacién de distinguir el Tao de las cosas
materiales concretas para evitar el exror de los primeros materialistas;
en €s0$ pasajes insiste excesivamente en marcar la diferencia entre el
Tao y los seres hasta acabar rompiendo ia relacién entre ambos e,
incluso, oponiéndolos entre si. En ellos se encuentra el origen de las
posteriores tergiversaciones idealistas acerca del Tao, que tuvieron en
Wang Bi su maximo exponente.

Es de seftalar que los pasajes de tonalidad idealista del Lao zi se
sitllan preferentemente en el Dao jing (Libro del Tao), es decir, en la

505



COMENTARIOS

que hasta ahora se consideraba primera parte de la obra y que en las
copias de Mawangdui aparece detrds. Esto apuntarfa en el sentido
de que la obra fue escrita por diferentes autores durante un periodo
de tiempo relativamente prolongado, a lo largo del cual el primiti-
vo materialismo de la doctrina del Tao evoluciond hacia posiciones
idealistas.

43 LXXVIII

El agua se utiliza aquf como simbolo y ejemplo del principio: «lo
débil vence a lo fuerte». Nada puede resistir algo tan blando y suave
como el agua. Esto es un hecho de experiencia.

En las antiguas obras acerca del arte de la guerra son frecuentes
las alusiones al agua. Sun Wu dice en su libro:

La tactica mifitar se asemeja al agua. El agua en su discurrir evita
alturas y se fanza hacia abajo; la tictica militar consiste en evitar los
puntos fuertes del enemigo y atacar sas puntos débiles. Ef agua aco-
moda su curso a la configuracién def terreno, la tdctica militar consis-
te en establecer los planes para conseguir fa victoria basindose en las
condiciones del enemigo (Sun zi, Xu shi pian).

Y otro gran estratega del siglo ~Iv, Sun Bin, en su obra Sun Bin
bing fa, compara la guerra con la navegacién, que debe acomodarse
a la raz6n objetiva de las aguas: no se puede navegar contracorriente.

El agua siempre tiende a situarse en lugares inferiores; cuando
encuentra en su camino una roca, la rodea y prosigue, incontenible,
su discurriz. El agua fluye, pues, sometiéndose a las condiciones del
terreno. El arte de Ia guerra debe imitar al agua. Se debe actuar en
consonancia con los cambios operados en el enemigo. Evitar siempre
sus puntos fuertes para poder atacar sus puntos débiles; en el primer
caso se es débil en apariencia, en el segundo se manifiesta la propia
forraleza.

Sin embargo, un aspecto importante, que en el Lao zi parece
olvidado (o tal vez ba sido deliberadamente descartado), se percibe
claramente en el pensamiento militar del Sun zi: el principio «lo dé-
bil vence a lo fuerte» sélo es valido si se cumplen unas determinadas
condiciones y si se ajusta a una posibilidad real. Sobre todo, en el Sun
2i se resalta el factor subjetivo capaz de llevar a la préctica tal prin-
cipio. Este punto de vista, se ve facilmente, estd en claro desacuerdo
con el wu-wei del Lao zi.

506

EL LAO Z1 DE MAWANGDUY

La idea inicial atribuida al sabio en este capitulo, «sélo quien
hace suyos los oprobios del Estado, es digno de lamarse sefior del
pais», es puesta por el Zhuang zi en boca de Lao Dan (Zhuang i,
«Bajo el cielo», V). Es otra prueba, sostiene Guo Moruo, de que el
Lao zi es el comentario de Guan Yin a las sentencias de Lao Dan (cf.
capitulos 3 [BS]y 20 iB16]).

Asumir los oprobios del Estado quiere decir sufrir la injusticia.
Para el Lao zi, la debilidad (rou ruo)} y el padecer injusticia (gu, «tuer-
to», «torcido»} son ideas superpuestas, como luego veremos en el
capitulo 67.

La Gltima Iinea del capitulo debe entenderse dentro de la doctri-
na de la inefabilidad del Tao, de la que se ha hablado en los capitulos
19 [B15] y31.

44 LXXIX

La expresion K 4% (da yuan), que hemos traducido por «gran injusti-
cia», podria referirse a la apropiacién particular o individual de la tie-
rra que origind la contradiccién (injusticia, resentimiento) inherente
a las posteriores sociedades no comunitarias, «Conservar la mitad
izquierda del contrato» simboliza la sociedad primitiva, sin propie-
dad privada, donde no existe da yuan, ni necesidad de conciliacién.
Es una sociedad basada en la unidad sin oposiciones, conforme a la
justicia (& 3 be yi). Todos en ella trabajan y todos poseen las herra-
mientas necesarias. Esta es la sociedad «que posee la virtud» (& 8
you de), en la que las condiciones de trabajo son en si mismas un con-
trato que no necesita ser concluido, Por el contrario, en la sociedad
«que no posee la virtud» (T 7 wu de), basada en la gran injusticia,
es preciso unir, conciliar («se querella»). Esta sociedad wu de no se
corresponde con el Tao, pues la sociedad donde reine el Tao realizard
la identidad profunda en la que, como decia el capitulo 19 (B15), «ao
puede haber préximos, ni tampoco extrafios».

El pasaje referente a la mitad izquierda del contrato ha sido ex-
piicado por Duyvendak como sigue:

Aunque quien practica la virtud guarda la mitad izquierda del con-
trato, es decir, la prueba de las obligaciones de la otra parte, no exige
por la fuerza que estas obligaciones sean cumplidas (f. J. L. Duyven-
dak, «Tao Te ching, The Book of the Way and Its Virtue»).

507



COMENTARIOS

45 1

Este capitulo inicial del Dao jing («Libro del Tao») contiene una
aproximacién ontoldgica de la naturaleza del Tao; mas las conclusio-
nes a que llegan los comentarios chinos son contradictorias, debido
a la profundidad del lenguaje empleado por el Lao zi. Asf, mientras
unos consideran que de este capitulo se deduce la identidad del Tao
con el wu (el no-ser, no tener, no haber), otros sostienen que en el
capitulo puede descubrirse una doble naturaleza del Tao: el Tao es
wu y también es you (el ser, tener, haber). El Tao no se identifica con
el «no-ser vacio» (BE 7& xu wa), sino que es la rafz existencial de la
que todo procede, como vimos ya en el comentario al capitulo A19.
El Lao zi considera que el Tao es wen ming (no tiene nombre) y wu
xing (no tiene forma); lo que tene forma (you xing} y por tanto pue-
de tener un nombre (you ming) son las cosas concretas, limitadas. El
Tao, aunque sin forma y sin nombre, es la rafz de todas las cosas con
forma y con nombre. Por eso dice que el Tao también es you.

En cuanto a la idea de que s6lo el permanente no-desear, la
inexistencia en el hombre del deseo, to conduce a la contemplacién
de la esencia escondida de! Tao, parece muy proxima de las tesis de
Yang Zhu y Song Jian sobre la reduccién y aniquilacién de los deseos.
En otras palabras, esta frase del Lao z7 supondria la fundamentacién
ontolégica de las doctrinas de aquéilos: la verdadera naturaleza hu-
mana, a semejanza del Tao, consiste en no tener deseos. El deseo, la
busqueda de un fin exterior a la Naturaleza, es la causa de la activi-
dad que desemboca en la degeneracién de la naturaleza humana.

Otra opinién sostiene que la primera sentencia del capitulo es
una antigna ensefianza de Lao Dan recogida y comentada en este ca-

pitulo, al igual que toda la primera mitad de! capitulo 69 (A11), con

la que estd estrechamente relacionada.
47 11

La sentencia con que se inicia este capitulo coincide puntualmente
con el pensamiento del Zhuang zi. Dice éste:

En la época’en que reind la perfecta virtad, no se venerd a los sabios,
ni se dio poder 2 los hombres de talento. Los de arriba eran como las
ramas aitas del drbol; y el pueblo, libre como los ciervos del campo.
Eran honestos, perc ignoraban lo que era la justicia; amdbanse unos
a otros, mas no sabian qué era la benevolencia (Zhuang 21, «Cielo v
Tierra», XI1).

508

EL LAO Z] DE MAWANGD U]

Si a esto afladimos la dura critica contenida en el capitulo 1 del
Lao zi, podemos concluir sin inconveniente que tanto éste como
aquél simultanean su decidido rechazo de las virtudes confucianas
del ren yi con una oposicién de principio frente al <honrar a los hom-
bres de mérito» que Mo zi preconizaba.

En las lineas siguientes se achacan los males de la sociedad, una
vez més, a los avances econdmicos, basados en una radical injusticia
y designaldad.

Se continfia y termina el capitulo con la receta de gobierno del
sabio. Sobre la base de impedir el acceso al poder de la «inteligencia»,
se repiten los principios presentados en el capitulo 28, aunque ahora
con mayor fuerza y precision. Es la politica de hacer que el pueblo re-
torne a su sencillez natural primitiva. Los conocimientos y los deseos
son contrarios a la naturaleza humana, son la causa de la enajenacion
(4 5 wai shen) del hombre y de su alejamiento del Tao.

Otros comentaristas, en cambio, ven en la politica de «atontar al
pueblo» una maniobra con Ja que se pretende que éste se someta vo-
luntariamente a la explotacién y servidumbre impuesta por el grupo
dominante. Por supuesto no hay que maravillarse si, una vez que el
poder pasé sélida y definitivamente a manos de la clase de los terra-
tenientes feudales —época de maximo florecimiento y difusién del
Lao zi como texto bisico de la doctrina de Huang Lao—, la filosoffa
politica del Lao zi pudo igualmente ser aprovechada por la nueva
clase dominante para mantener al pueblo sometido.

48 IV

En el sistema confuciano el Cielo {tian) ocupa el lugar mas alto,
mientras que en el sistema taoista el Cielo, rebajado, es inferior v
subordinado al Tao. Cuando al final del capitulo se dice que el Tao
es anterior a Dios, en realidad, no se estd admitiendo la existencia de
Dios sino en forma de hipétesis. Quiere decir que si existiera Dios,
el Tao serfa anterior. El Lao zi no reconoce en lugar alguno la exis-
tencia de Dios, idea de naturaleza semitica, totalmente extrafa al
pensamiento taoista.

Pero no todos coinciden con esta estimacién. Segin otros fildso-
fos chinos de época moderna, el Tao del Lao zi es en su esencia una
especie de espiritu absoluto, anterior y origen de todas las cosas, y
por lo tanto se aproxima en cierta medida al concepto tradicional
de Dios. No obstante, para una mente occidental este juicio de un
filésofo chino requiere una cierta precisién. Entiéndase que a lo més

509




COMENTARIOS

que se podria acercar esta idea de Dios a la que se refieren estos
autores, no pasaria de ser un panteismo al estilo de Scoto Eriugena
o Giordano Bruno, nunca una entidad espiritual diferenciadamente
activa y creadora.

Cuando en el capitulo § se dice que «el Tao engendra el uno», se
ha traducido por «engendrar» el término chino sheng £, que significa
«parir», «nacer». Incluye, por, tanto, ia idea de una autoprolongacién
evolutiva, y excluye la de cualquier tipo de creacién. El wu {no-ser)
de ningin modo puede identificarse con la nada en el taofsmo pri-
mitivo. Tal interpretacién es obra de taoistas posteriores, como Guo
Xiang, que modificaron los principios ontolégicos del taoismo, tal
vez por influencia del budismo.

49 Al2 WV

Vid. el comentario del.capirulo A12.

50 VI

Yan Fu explica asf la primera linea del capitulo:

Como es vacio, se le llama «valle»; como se adapta a infinidad de
circunstancias, se le llama sespiritus; como nunca se agota, se le lla-
ma «inmortal», Vacuidad, imprevisibilidad e inmortalidad son tres
virtudes del Tao.

De estas tres vircudes, las dos primeras fueron ya tratadas en el
capitulo 2 del Lao zi.

En este capitulo 50, valle y espiritu sirven al autor para describir
el vacio del Tao. Sélo por ser vacio (capitulo 4) puede el Tao abarcar
a todos los seres, conservarlos y transformarlos. Como el Cielo y la
Tierra v fos diez mil seres han nacido de él, puede ser justamente de-
nominado «hembra misteriosa» (xuan pin). Al actuar mediante la no-
accién, no se debilita en el discurrir de los tiempos; en la infinitud del
tiempo su eficiencia permanece infinitamente inagotable (capitulo 4).

Gao Heng dice al explicar este capitulo:

Espirity del valle, hembra misteriosa, son nombres que designan al
Tao. Bl Tao es llamado espiritu del valle y hembra misteriosa; valle
hace aqui de adjetivo v tiene el sentido de «que engendra y alimenta»;
hembra es nombre sustantivo, es el ser que engendra y alimenta, son
dos nombres diferentes pero lo mismo en el fondo.

510

EL LAG ZI DE MAWANGD U

51 VI

Es patente en este capitulo el paralelismo entre el orden de la Naty-
raleza (Cielo y Tierra) y el orden humano (Sabio).

El pensamiento central aparece en las lineas 3 y 4: el Cielo y la
Tierra perduran «porque no existen para si»; es decir, porque no
hacen de la propia existencia un fin en si. El sabio y la sociedad hu-
mana en general, si consiguen imitar el orden natural, no <buscar la
vida», no «aferrarse a la vida», podrin permanecer por largo tiempo,
podrédn evitar su destruccién. Una vez més tropezamos con el pen-
samiento de Yang Zhu, cuyo «estimar la vida» se resuelve en tltimo
término en una renuncia a la vida como fin en sf mismo; es la idea
comiin a todo el taofsmo: lo que se entiende cominmente por vida
es el volcarse hacia las cosas exteriores, es decir, una vida alienada,
una negacién de ta vida. 56lo la negacién de esa negacién de la vida
puede permitir al hombre, y a la sociedad por él establecida, retornar
a la vida auténtica y prolongada. A fa luz de estas consideraciones
podré comprenderse el final del capitulo sin mayor dificultad.

La realizacién de la individualidad mediante la renuncia a la
individualidad contiene, sin lugar a dudas, unas connotaciones so-
ciales muy importantes. S6lo en una sociedad caracterizada por un
colectivismo pleno, como es la sociedad ideal del Lao zi, se puede
realizar la auténtica personalidad individual. Mientras que en una
sociedad individualista, el resultado final inevitable es la destruccién
del individuo.

Respecto al problema de la correspondencia entre el orden de
la Naturaleza y ¢l orden humano, el enfoque del Lao zi en este ca-
pitulo se complementa con los puntos expuestos en los capitulos 29
v 76. Asf como el 77 desarrolla ampliamente el «situarse detrdss del
sabio.

52 VIHI

En los capitulos 29 y 43 ya han aparecido referencias al agua. El agua
sabemos que es para el Lao zi el simbolo de lo inferior que domina
a lo superior (capftulo 29), v ¢l simbolo de lo débil que vence a lo
fuerte {(capitulo 43). El agua es para el Lao zi el modelo a imitar
por el sabio, porque ella es el simbolo de la ey de la Naturaleza, el
simbolo del Tac del Cielo. En linea con el capitulo precedente, en
éste se sigue subrayando la correspondencia del orden humano con
el orden natural.

511




COMENTARIOS

El Zhuang zi recoge una alusidn al agua —atribuida por éla Guan
Yin— que ofrece un cierto paralelismo con el inicio de este capitulo
del Lao zi: «Moveos coma el agua» («Bajo el cielo», V). En las lineas
que siguen del capitulo, el Lao zi da la impresidén de explicar esta
maxima. El sabio, viene a decir, debe favorecer a todos por medio
de su quietud, entiéndase practicando el wu-wei, manteniéndose en
fa no-accién; y, al mismo tiempo, debe rebajarse al lugar inferior. Y
todo ello por una sola v definitiva razdn: es el tnico camino que lo
acerca al Tao.

Al margen del mas profundo andlisis ideolégico del cap1tui0 se
puede observar de pasada que la segunda linea del capitulo refle-
ja ciertamente un importante desarrollo de las obras hidriulicas: el
agua represada («en su gquietud») favorece la agricultura.

54 X

La interrogacion que abre €l capitulo ha sido diversamente interpre-
tada por los comentaristas def Lao zi. Algunos ven en ella un conte-
nido ideolégico semejante al de todo el Nei ve del Guan zi. El ving
po serfa el ling po del Guan zi, es decir, el jing gi, y por tanto en este
pasaje del Lao zi se recomendaria la conservacién de este principio
vital. Con vistas a ello, en la interrogacidn que sigue se propone un
método: el control del soplo vital.

Otros centran su analisis del capitulo en la expresién «abrazar el
Uno» (vid. nota 1). Sabemos por el capitulo § que el Uno se identi-
fica con la virtud (de). Abrazar el Uno es, pues, abrazar la virtud del
Tao. Todo el capitulo estarfa entonces consagrado a la exposicién del
criterio v el camino de la conservacién de la vireud en el hombre v
en la sociedad.

Otra interpretacién del bao yi (1 —) laoziano se plantea sobre
la base de la contradiccion generalizada: el «abrazar el Uno» es la
actitud de uno de los aspectos de la contradiccidén que, mediante la
no-accidn, la quietud, el no-desear, suaviza la oposicién del otro as-
pecto v, de este modo, hace que las cosas se mantengan en su estado
original ¢ impide que la contra-diccidn se desarrolle.

Los criterios que el Lao zi propone para la conservacién de la
virtud del Tao se repiten constantemente a lo largo del libro. Se re-
chaza la sabiduria v la inteligencia; se recomienda ocupar el lugar
inferior («el papel de hembra»}; se condena la propiedad privada y
toda forma de gobierno. Sélo bajo estas condiciones el hombre y [a
sociedad podrin realizar el Tao, conservando la virtud con la que
participan de aquél.

512

EL LAOQ Z! DE MAWANGDUI

Por nitimo, para el Lao zi, el conocimiento del Tao sélo puede
alcanzarse mediante una superacién libertadora del conocimiento
sensible. Este es el significado de su «purificar el espejo misteriosor,
relacionado con el «tapar las aberturas y cerrar las puertas» del ca-
plrulo 15.

55 XI

Este capitulo es una exposicién de la relacidn dialéctica entre el ser
(vou) y el no-ser (wu). Ambos se condicionan mutuamente; ésta es la
idea que pretende plasmar el Lao zi mediante ejemplos tomados de
la vida cotidiana: el carro, la vasija v la vivienda. En los tres casos el
wu (no-ser, vacio) se refiere al vacio espacial. Pero el Lao zi no per-
manece en el nivel de lo puramente sensible. En su conclusion, el wu
es una categoria fundamental que contrapuesta a la categoria del you
da razén de todo cuanto es. Recuérdese las palabras del capitulo 4:
«Las cosas del mundo nacen del ser, el ser nace del no-ser».

En época moderna algunos comentaristas del Lao zi han crei-
do descubrir en este capitulo la clave para interpretar todo el pen-
samiento socio-econémico de la obra. El punto central que, segiin
ellos, debe reinterpretarse es el significado del wu. Este wu no puede
significar el vacfo, pues en este caso resulta muy oscuro vy pricti-
camente incomprensible el paralelismo de contrarios establecido al
final del capitulo: /i (ganancia) - yong (utilidad), en correspondencia
con you-wu. Evidentemente, el carro, la vasija, la casa, representan
productos que originariamente se manifiestan como formas natura-
les, v por ello todos son objetos de uso. Entonces, écudl es la razén
por fa que el Lao 2/ afirma que el wu no es un atributo fisico, ni una
categoria filoséfica, sino un atributo social? El wu you es la negacién
del you en el sentido de negacién de ia propiedad privada (wu you

= bu si you). Cuando en el capitulo se dice que «es de su vacio del
que depende la utilidad del carro», lo que se quiere decir es que su
uso se condiciona a la etapa especifica del desarrollo social en que
los productos de trabajo no eran de propiedad privada. En tal etapa,
el carro, la vasija, la vivienda son producidos o fabricados para el
uso en comiin, es decir, s¢ manifiestan puramente como objetos de
1so, ¥ 1o son, como en la sociedad de relaciones de cambio, atribu-
tos supranaturales (mercancias) que representan un valor de cambio.
Este valor de cambio, o sea, la forma valor dentro de las relaciones
de cambio, es representada por el li («ganancia») del capftulo. El
ser (you) se reflere, entonces, a la sociedad que posee, teniendo en

513




COMENTARICS

cuenta que you puede significar ambas cosas: haber o existir, ¥ te-
ner o poseer. Y asf entendidas las dos dltimas lineas del capitulo,
resulta completamente transparente el paralelismo de que antes se
hablaba:

propiedad privada (you) - su negacién (s you)

mercancfa, valor de cambio (/) - objeto de uso, forma ratural (yong).

56 XII

Este capitulo forma una unidad ideolégica con los capitulos 47 y 63.
Fl hombre debe renunciar a la experiencia sensible para conocer el
Tao. La vista, el oido, el gusto, el corazén, el deseo, al afirmarse en
las cosas exteriores, terminan autonegindose.

La sociedad, por su parte, debe renunciar a lo que los _h()r?'zbres
llaman sabiduria, inteligencia. No se debe dejar que la inteligencia go-
bierne la sociedad. Esto, que algunos comentaristas vituperan como
negacién de la utilidad de la cultura y rechazo del progreso, no }l’)a
probablemente en la intencién del Lao zi mis alla de. una aspiracion
de retorno a la sencillez primigenia del hombre. Esta inocencia origi-
nal inherente al hombre es simbolizada por el vientre (las exigencias
y necesidades naturales) y contrapuesta a la seduccién de las cosas
exteriores, al 0jo, simbolo de las necesidades artificiales producto de
la inteligencia del hombre. _ '

El ndmero cinco aplicado a los colores, sabores, notas musicales,
se remonta a la antigua cosmologia china, que explica el universo ma-
terial a partir de un quintuple principio: los cinco elementos. Estos
cinco elementos, cuyo registro mas antiguo se encuentra en el Hong
fan, son: metai (& jin), madera (% mu), agua (7K shui), fuego (K
buo) v tierra (£ #). Los cinco colores correspondientes son: verde
(& ging), amarillo (B huang), rojo (7 chi), blanco £ El bai) y negro
(3 hei). Los cinco sabores: dulce (ff tian), dcido (BR suan), amargo
(& ku), picante (3 la) y salado (B xian). Las cinco notas musicales:

B (gong), Wl (shang), fil (jue), B (zhi), ¥ (vu).
58 X1V
Todo el capitulo se refiere al Tao. De él se comienza diciendo que es

invisible, inaudible, impalpable, es decir, el Tao escapa por cfompleto
a la percepcién sensible. El Tao es, pues, de naturaleza distinta a las

514

Et LAQ ZI DE MAWANGDUI

cosas materiales. Esto es lo que ha dado pie a los filésofos chinos
contemporaneos para calificar la filosofia del Lao zi de agnosticismo
idealista,

Lo cierto es que en este capitulo el Lao zi se esfuerza por diferen-
ciar al Tao de las cosas concretas y materiales. Insiste en sefalar que el
Tao no es un ser de naturaleza material, sino una realidad vaga, vacia,
imperceptible para el sentido. Parece asi que el Tao equivale al om
{«retorna siempre a la vacuidad»), ya que no puede reducirse a nin-
guna de las cosas materiales. No tiene ningtin atributo ni forma ma-
nifestativa material, sino que estd més alld del mundo de los sentidos,
del que es origen. El Tao, en definitiva, de acuerdo con este capitulo,
aparece como una realidad abstracta, de naturaleza espiritual. Todas
estas ideas guardan una cierta relacién con el capitulo 4, del que éste
que comentamos parece una interpretacién y derivacién idealista.

No obstante, en el capitulo 69, como veremos, se emplea una ex-
presién para designar al Tao que implica sin lugar a dudas una ma-
terialidad esencial del mismo. Por lo que el problema fundamental
acerca de la naturaleza del pensamiento laoziano no puede quedar
zanjado sobre la sola base del capitulo 58.

62 Cib XVII

Este capitulo es un canto a la espontaneidad natural que deberia im-
perar en la sociedad humana, mediante la cual quedarfan superados
todos los males e injusticias de la sociedad presente. £l camino hacia
ella, una inhibicién de los gobernantes, que dejarén de serlo para que
los asuntos se arreglen de forma natural. Cabe destacar la denuncia
de la «gran hipocresia» (X {§ da wei) que domina la sociedad alejada
del Tao originario.

Este proceso de alejamiento es, a la vez, proceso de formacién
del Estado. Cuando la sociedad ha llegado a la etapa en que apa-
rece un embrién de Estado, nos encontramos con la organizacién
patriarcal en la que el respeto y la obediencia, dentro del circulo
familiar, aparece codificado en el ritual social del xizo (piedad filial).
Esta sociedad patriarcal se desarrolla y transforma en un sistema de
poder sefiorial (B X jun quan), bajo el cual surge la «inteligencia»
que acabard haciéndose con el poder; esta nueva capa social, so pre-
texto de defensa de la autoridad, se convierte al final ella misma en
clase dominante o apéndice de la clase dominante. Y es justamente
este momento del desarrollo social —en el que vive el autor del Lao
zi—— el que queda descrito en este capitalo de la obra.

S15



COMENTARIOS

En &l también podemos contemplar una exposicién de la érica
laoziana. Una ética cimentada en la idea de la naturaleza «no egoista»
del hombre, en total correspondencia con la sociedad comunal pri-
mitiva ignorante de la propiedad privada,

65 XXI

Vemos aqui una vez més establecida la relacion entre el Tao y la
virtud (de); relacién que ya habfa quedado expuesta en el capitulo
15. La virtud vuelve a aparecer identificada con la ley del cambio y
transformacién de las cosas. La primera frase suele interpretarse en
este sentido. Cada uno de los seres posee su propia determinacién
y su desarrollo estd sujeto a leyes permanentes. El hombre podra
llevar a cabo una direccién justa v apropiada tnicamente si sigue y
se adapta a la tendencia del desarrollo de las cosas. Para ello, debe-
rd dejar que las cosas adopten espontdneamente su forma natural
original. Ante el devenir de los seres su postura serd el reposo del
wu-wei, gracias al cual podré, al mismo tiempo, edificar en si mismo
la virtud.

El resto del capitulo est4 dedicado al Tao, al que se presenta como
realidad inasequible, incognoscible. El Tao no se puede percibir me-
diante el sentido, pese a su materialidad. La concrecién de las cosas
materiales y las formas materiales se contiene en su realidad amorfa
y abstracta, que escapa a nuestra percepcién. Y sin embargo, el hom-
bre puede intuir su esencia verdadera, y llegar a saber que el Tao es
quien ha engendrado al padre de todas las cosas. {Cémo lo podemos
saber? Porque s6lo al existir este principio general de formacién de
fos seres, puede existir el padre de las cosas (el comienzo original de
las diferentes realidades materiales), y sélo entonces pueden existir las
cosas mismas; si no, nada existiria.

66 XXIV

Este cap1tulo aparece en los textos tardios detras del capitulo 68 En
el texto de Mawangdui su colocacién es més consecuente pues, como
se ve, forma una unidad de sentido con el capitulo 67. _
La expresion «rmga;as, maula» ha sido discutida por los comen-
taristas. En particular, % 1T (zhui xing, «maula», «cosa iniitib») debe-
rfa haberse traducido literalmente por «actos inatiles». Sin embargo,
Gao Heng dice que el término xing puede ser originalmente 4% (yi,
avestido»). La razén aducida por Gao Heng es la semejanza entre

516

EL LAOQ Zi DE MAWAMGDUI

ambos caracteres en la escritura antigua. De esta manera, la frase
quedarfa convertida en un «exceso indtil de comida y vestidos».

En opinién de un antiguo comentarista, Sima Guang, expuesta
en sus notas al Fa yan, el pasaje del Lao zi se refiere al hecho de que
cuando abunda en exceso un alimento incluso los hambrientos lo
rechazan; y lo mismo ocurre con los vestidos. De lo que deduce que
la frase «incluso de las cosas materiales repugna» (traduccién modi-
ficada con respecto a la nuestra, que sigue a otros comentaristas) se
refiere al exceso en general.

Ahora bien, mientras que en los textos posteriores el final del
capitulo reforzaba esta interpretacién al decir que «el que posee el
Tao no permanece en ello», en el texto de Mawangdui, en cambio, el
significado queda notablemente modificado al referirlo a «el que tie-
ne deseos», De modo que, aunque el texto sigue presentando ciertas
dificultades, resulta mas coherente la traduccién que aquf se ofrece.

67 XXII

Las primeras lineas del capitulo ofrecen nuevas ejemplificaciones de
la dialéctica de los contrarios en reciproca transformaciéng se rela-
cionan con los capitulos 41 v 43, cuyo contenido temdtico estd cons-
tituido por la transformaci6n reciproca de los aspectos contradicto-
rios debilidad-fortaleza, inferioridad-superioridad. Y también deben
ser consideradas en su relacién con la postura ética del taoista del
capitulo 26.

La sentencia inicial, «lo que se pliega se conserva enterow», apare-
ce luego, otra vez, al final del capitulo como un dicho de los antiguos.
Idénticas palabras se atribuyen a Lao Dan en ¢l Zhuang zi: «<Los hom-
bres buscan siempre la felicidad; sélo yo me pliego para conservarme
entero» {«Bajo el cielo», V). Una prueba m4s {(con las de los capitulos 3,
20y 43) en que apoya Guo Moruo su teorfa sobre el autor del Lao 2i.

Sobre el Uno que debe «asir» el sabio, véase ¢l comentario al
capitulo 2. Este capitulo 67 es uno de los principales argumentos
para quienes sostienen que el Uno del Lao zi no es otra cosa que el
mismo Tao.

En la descripcién que sigue del sabio que mantiene firmemente
en si la virtud, los conceptos desplegados son los mismos del capitulo
anterior. Observamos en el planteamiento 1égico aqui empleado el
recurso a la eliminacién de uno de los contrarios, para suprimir asi
la contradiccién en su totalidad, tal como se expuso en el comenta-
rio al capitulo 63. La negacidn de uno de los opuestos (ostentacién,

517



COMEMNTARIOS

exhibicién, etc.) arrastra la negacién de su contrario (no briilar, no
destacar, etc.), con lo que resulta suprimida la contradiccién en una
negacidn superadora.

Por tltimo, recordemos que la actitud principalmente pasiva del
«no luchar», caracteriza el taofsmo en general y fue particularmente
preconizada por Song Jian.

68 XX

Las grandes v violentas transformaciones sociales de la época en que
se escribe el Lao zi quedan concentradamente reflejadas en la dialéc-
tica del cambio que domina la mayor parte de sus capitulos, y que
aparece resaltada de manera pléstica en este pasaje. A lo largo dfz todo
el perfodo de los Estados combatientes, la transformacién dfel sistema
de propiedad se entreteje con fenémenos sociales dg ﬂoreamken}:c,) ¥y
poderio que rdpidamente se convierten en decadencia y destruccién,
tanto a nivel de Estados como de clanes o individuos. Desde el dngu-
lo de contemplacién de estos fenémenos en que se sita el Lao zz'{ y
que viene determinado muy probablemente por la naturaleza qual
de la ideologia de pequeiio propietario arruinado, la actitud pesimis-
ta se centra en la unilateralidad y radicalizacién de la atencién presta-
da a la temporalidad de todas las cosas. $éio el Tao, en medic? de las
pasajeras manifestaciones de los seres, permanece «por largo tiempo»
{también en el capftulo 60). De ahi que se considere este capitulo, en
el que parece demostrado el cardcter supratemporal del Tao —, por
tanto, opuesto a la materia, que siempre va acompaﬁgda del espacio
y el tiempo en cuanto formas inherentes de su existencia— como una
pieza fundamental junto con el capitulo 5 para la identificacién del
Tao con un espiritu absoluto origen de todos los seres. 5

La descripcién que aqui se hace de la mutacién incesante de todo
cuanto existe (Cielo, Tierra, Hombre), recuerda muy de cerca el pen-
samiento del Zhuang zi: WATH (bian hua wu chang, «constante
transformacién sin nada permanente»). Es una referencia a la rea-
lidad universal que «abarca en su seno a los diez mil seres», ¥ de la
que «no se puede decir que retorne a ningén sitio» («Bajo e_l cmio»,. I)
Comparando ambos textos, puede verse que en el Lao zi la nocién
de Tao aparece més elaborada que en el Zhuang zi; esto ha servido
de argumento a quienes sostienen que el Lao z# se redactd, o cuando
menos se acabd de redactar, mucho més tarde de lo cominmente
admitido, v que incluso es posterior al Zhuang zi.

518

EL LAD ZI DE MAWANGDU|
70 XXVI

En dos capitulos anteriores (8 y 60) hemos visto ya expuesta por
el Lao zi la idea central del presente capitulo. Es el & fE (jing xu,
«quietud vacta») de Guan Yin; el jing xu, profundizacién ontolégico-
psicolégica del wu-wei, domina a la agitada actividad v se eleva muy
por encima de ella.

En el orden prictico, la recomendacién hecha por el Lao zi a
quien aspire a la sabidurfa taofsta es, por un lade, no actuar con li-
gereza ¥, por otro, conservar la quietud mental en todo trance. Este
es el método para cuidar el cuerpo, para cultivar la propia persona
y conservarse unido al Tao. Y es el método que debe adoptar el go-
bernante, el «soberano de miles de carros», si quiere mantener en
paz andrquica su Estado. La agitacién, es decir, el gobiemno activo,
desembocari en el desorden v la revuelta.

71 XXVH

Ensefar a los hombres a comprender el Tao, tal es la intencién pri-
mera de este capitulo. Quien alcanza la «clarividencia» (shen ming)
es capaz de conducirse en todo adaptindose a las cosas. De ningtin
modo debe actuar interesadamente ni empleando su inteligencia,
alardeando de sus capacidades, Ni mucho menos se puede rechazar
a los hombres y a los demds seres, si se quiere realizar en uno mismo
plenamente la virtud de! Tao.

La primera frase del capitulo encierra, para algunos comentaris-
tas, un cierto sabor militar. Guardarfa relacién con el arte de la gue-
rra, que recomienda al jefe militar no dejar pistas al enemigo en sus
desplazamientos. El término 17 xing («caminante») significa también
marcha aplicada a un contingente de tropas.

Mis manifiesto aéin es el ataque a los logicistas que se incluye
en la segunda frase. En ella se hace mencién directa de la retérica,
condenada ya en el capitulo 68. Las distinciones l6gicas de Gongsun
Long, rechazadas en el amplio contexto del saber y la inteligencia
que se presentan en varios capitulos como causa de los males del
hombre, ya han sido atacadas directamente en el capitulo 46. Para
el pensamiento taofsta tales elucubraciones alejan al hombre de la
intuicién del Tao.

La referencia al abandono o rechazo de hombres v cosas ha sido
también interpretada como contraste de la sociedad ideal del Lao
zi con la sociedad de clases. En ésta, el desprecio hacia los esclavos

519



COMENTARIOS

v la biisqueda de la riqueza como objetivo supremo de la actividad
humana son el fundamento mismo de las relaciones sociales. Ambos
fenémenos son negados en este capitulo mediante el J& 3 A (wu gi
ren, literalmente, «no rechazar a los hombres») y el & 5 M (son gi
cai, literalmente, «no rechazar lo que tiene algtn valor»).

Igualmente, el final del capitulo, que gira en torno al problema
de la educacién, también puede enfocarse a la luz de las condicio-
nes de la sociedad esclavista. Es decir, los conceptos hombre bueno
y hombre no bueno representan, de hecho, relaciones sociales de
oposicién. Los esclavos son no buenos y s6lo los hombres libres son
buenos. Ante esta situacién, la reprobacién del Lao z# es bien percep-
tible en las lineas finales.

72 XXVII

En el «Bajo el cielo» del Zhuang zi se atribuyen a Lao Dan las siguien-
tes palabras: «Quien conoce lo masculino y conserva lo femenino,
es el barranco del mundo; quien conoce lo que no tiene micula y
se mantiene en la humillacién, es la vaguada del mundo». No cabe
duda de que el capitulo es una parafrasis de estas dos sentencias de
Lao Dan.

El barranco y la vaguada son lugares bajos en los que confluyen
las aguas de las montafias. Aqui se utilizan como simbolo del hombre
al que por situarse en el lugar de abajo, en la humildad, acuden las
gentes como las aguas a la hondonada. El mismo sentido tiene la
palabra «norma»; sélo porgue el sabio es capaz de rebajarse puede
convertirse en norma de! comiin de los hombres. Los términos mas-

culino y femenino representan, pues, la fortaleza y la debilidad; lo

que no tiene méacula (blanco) y la humillacién, la nobleza y lo ple-
beyo; fo blanco y lo negro, el brillo ilustre y la oscuridad 1gnorada.
En altime termlno, y contempladas en su conjunto, las tres proposi-
ciones sé rednen en el principio ya establecido en el capitulo 43 o
débil vence a lo fuerte».

La tltima linea del capitulo ha sido también mterpretada en un
sentido sociopolitico. Ei término # {zhi) no significaria exactamente
«elaboracién» sino gobierno, administracién. El gran gobierno serfa
para el Lao zi, como va sabemos, el desgobierno de la sociedad co-
munal que desconoce todo tipo de «divisiones». EI lefio simboliza el
Tao antetior al Cielo y a la Tierra, es decir, el Tao como identidad in-
diferenciada que, posteriormente, se habrfa dividido y convertido en
recipientes (la miltiple diversidad de los seres). Nos encontrarfamos,

520

EL LAQ Z1 DE MAWANGDUI

por tanto, frente a una abstraccién alegdrica del desarrollo histérico
real de la sociedad humana.

73 XXIX

El sentido dltimo de este capftulo es la renuncia a la accidén como
norma de comportamiento. En todas las cosas, el sabio nunca debe
empefiarse en la transformacion de la realidad apoyado en sus propias
capacidades, en su inteligencia, en su fuerza. Dado que los fenéme-
nos —y la realidad, en general— son cambiantes e inestables, y dado
que los hombres se restringen y limitan unos a otros, resulta muy
dificil conseguir realizar lo que se desea. De ahi que se les aconseje
«rechazar lo extremado, rechazar lo grande, rechazar el lujo», pues
de esta manera se eviran los errores irreparables. Esta férmula, esta
norma de conducta, es vilida tanto para el gobernante como para
aquel que s6lo busca vivir en el mundo realizando su propia verdad.
Es la férmula que el Lao zi propone en todo el libro, el fundamento
de su filosofia: la no-accién, el wu-wei.

Y en este capitulo se ve con nitidez ¢cdmo el wi-wei del Lao zi
es ¢l reflejo del cardcter cardinalmente pasivo de la dialéctica laozia-
na. El Lao zi, ya hemos visto, considera fa lucha como contraria al
Tao: la negacidn de uno de los opuestos s suficiente para arrastrar
[a eliminacién de la contradiccidn en su conjunto, pero incluso esta
negacién es puramente pasiva.

77 XXXIIL

Las dos primeras sentencias del capftulo se corresponden con la re-
comendacion del Sun zi: «Conoce a tu adversario v condcete a t
mismo, v podris librar cien batallas sin riesgo de derrota», de la que
ya se habld en el comentario al capitulo 34. As{ pues, parece que aqui
el Lao zi eleva al dominio gnoseoldgico unos principios de estrategia
militar. Esta y otras coincidencias que hemos visto con el Sun 2i (ca-
pitulos 20 y 43) son aducidas por quienes sostienen que el Lao zi es,
en el fondo, un libro sobre el arte de la guerra, una obra que recoge
los principios més profundos y universales que rigen el fenémeno
militar,

Los més de los comentaristas ven, sin embargo, en el capitalo tos
elementos integrantes del & ¢ (win yang), es decir, del perfecciona-
miento espiritual del sabio taoista, Autoconocimiento, autodominio,
autosatisfaccién, voluntad de permanencia en el Tao. Quien consigue

521



COMEMTARIOS

culminar este proceso, necesariamente «no perderd su condicién» y
serd capaz de «morir sin desaparecer», pues habri llegado a hacerse
uno con el Tao.

78 XXXIV

Una vez mis la comparacién del Tao con el agua, que ya vimos en los
capitulos 29 y 43. Ahora, la imagen del agua es utilizada para repro-
ducir plasticamente Ia naturaleza del Tao, que se adapta a todas las
modificaciones. Al igual que el agua de un desbordamiento, no hay
lugar al que el Tao no se adapte ni lugar, a derecha o izquierda, que
no alcance en su eficacia.

Propio del Tao es también que, cuando realiza su obra, no da
nombres ni establece titulos de propiedad ni relaciones de dependen-
cia o dominacién. Fsa es la ley de [a Naturaleza; el hombre, la socie-
dad en que vive, deberd configurarse a imagen v en correspondencia
con esa ley de la Naturaleza. Recuérdese lo dicho en el comentario al
capitulo 76 acerca de los nombres.

Sobre la dialéctica de lo grande y lo pequefio, también se habla
en el capftulo 76. El Tao, madera sin desbastar, es grande (nadie en
el mundo fo puede avasallar) en su pequefiez. Pero es sobre todo en
el capitulo 32 en el que explica el Lao zi donde reside la grandeza
del Tao. :

Las lineas finales del capitulo pueden ser interpretadas desde la
perspectiva individual del Tao que el sabio realiza en sf mismo. Como
el Tao es «naturalmente inactivo» (B 98 JC A 2i ran wu wei), posee
una gigantesca fuerza para transformar las cosas y hacer que los seres
se desarrollen.

80 XXXVI

Uno de los mas prestigiosos eruditos chinos del siglo xx%, Guo Mo-
o, sostiene que este capitulo del Lao 2i es una exposicién de la
técnica de la hipocresia (VE 7 zba shu). Es ésta, dice, una formacién
tebrica inevitable en los raofstas dado su individualismo. Por muy
individualista que sea; el hombre no puede vivir completamente al
margen de la sociedad, de modo que cuando se ve obligado final-
mente a abordar los principios del Estado y la sociedad, el taofsmo
deja al descubierto inevitablemente esa su naturaleza individualista.
Para autopreservarse, o incluso para conseguir mayores ventajas,
debe situarse en Jugar seguro v tratar a los demas de manera astuta

522

EL LAO Z1 DE MAWANGDUI

e ingeniosa. De ahf que el viraje dado a la doctrina de Lao Dan por
Shen Buhai y Han Fei (filésofos legistas) fuera una necesidad l6gica
de la que no cabe extrafiarse lo mds minimo. Asf dice Guo Moruo, y
aduce como prueba de su personal, y muy discutible, interpretacién
los comentarios hechos a este capitulo del Lao zi por Han Fei en los
libros XXI y XXXI de su obra.

Otros entienden el capitulo como el arte de la minoria gober-
nante para obtener del pueblo el maximo de beneficios. Para llegar a
ello se debe antes robustecer al pueblo, hacer posible que el pueblo
prospere. Es preciso, por tanto, que en un primer momento los go-
bernantes «se sacrifiquen», se sitden en la debilidad v la humildad.
Pero sélo es una actitud fingida y calculada. Es el mismo sentido ¢
intencién que algunos atribuyen a la frase sconservarse débil se llama
fortaleza» (capitulo 15) y, en general, a toda la filosofia de la inferio-
ridad y humildad del Lao zi.

Hay, por dltimo, quien interpreta el capftulo dentro del dominio
del arte militar. «Lo blando y lo débil triunfa de [o fuerte» serfa el
principio estratégico fundamental del pensamiento militar contenido
en el Lao zi. Y en la serie de proposiciones que preceden en el capi-
tulo se expondria la tdctica del «primero retroceder» (<hacer conce-
siones»). La razén de esta tactica se comprende por el hecho de que
el débil siempre se encuentra en posicién defensiva; para conservar
las propias fuerzas y, al mismo tiempo, obligar al enemigo a pasar
de su ventajosa posicidn inicial a una situacién final desventajosa,
es preciso retroceder en un primer momento con vistas a colocar al
enemigo en situacién pasiva, hacerle descubrir sus puntos débiles y
destrozarlo en el momento propicio. Es la tictica que también pre-
coniza el Sun zi.

523



'TABLA DE CORRESPONDENCIA DE LA NUMERACION
DE LOS CAPITULOS EN LAS TRES VERSIONES

LAQ ZI DE GUODIAN

Ligro A

oy

RCsTRE-C R N R T T

o e e
OO B0 NN s o W O

Lisre B

~ o B oo

8
Lisre C
1

2
3
4

LAQ ZI DE
MAWANGDUI

63
2%

74
59
27
81
26
46
76
€9
49
60
27%
19
20
18

53

22
11
64
57

15

i7

61-62
79
75
27

325

VERSIONES TARDIAS

XX
LXVI
XLVE
XXX

XV

LXiVb
KXXVII
LXII
1
XXX
XXy
Vv
XVI
LXIV
VI
LVII
iv
XLV
XL
X

LiX
XLVII
XX
Xl
XLI
LI
XLV
LIV

XVI-XVIIE
XXXV
XXXI
LXIV



TABLA DE CORRESPONDENCIA DE NUMERACION DE LO§ CAPITULOS

5w B o 5w
AR 232 A8 Za A5 22 GLOSARIO
& Q0 Nz 25 NZ 28
ZE 3 2 & & o 7
R %} Z HE <2 BE
S ; & % s
1 HXKVIE 28 LXV 5§55 Xl CONFUCIO (LF o H3k#, ~551 a —479). Su nombre era Kong Qiu, y su
2 KXKIK 29 LXVI 56 XU sobrenambre Zhongni. Natural de Zouyi (hoy Qufu}, en el Estado de Lu.
: Consagrd su vida a la defensa y consolidacidn de las instituciones creadas
3 XLI 3¢ LXXX 57 Xl _ bajo los primeros emperadores de Iz dinastia Zhou (basadas en los ritos
4 XL 31 LXXXI1 58 XIV ' ¥ en una estructura social esclavista). Se dedicé a la politica y llegd a des-
empefiar e cargo de ministro de justicia {si kox) de su Estado natal. Fue
5 XL 32 LXvI 9 XVt entonces cuando ordend la ejecucién de Shaozheng Mao, un destacado
6 XLII 33 LXVIH 60 KV reformista. Después de cesar en el cargo, consagré ef resto de su vida a
- XLIV 34 LXIX 61 XVII la ensefianza. Recorrié los diferentes Estados chinos de aquel entonces
' para ofrecer a los gobernantes sus doctrinas ético-polfticas. Sus dichos y
8 XLV 35 IXX 62 XV hechos fueron recopilados por sus discfpulos en el Lug yu {«Analectas»).
9 XIVI 36 LXXI 63 XIX :
T 37 LXXI 6 XX CONFUCIANISMO. Véase RU JIA.
11 XLVII 18 LXXIN 65 XX1 . CHANG {0 HENG) (% [H]). Lo «permanente», lo inmutable, es decir, las
12 XLIX 19 LXKV 66 XWIV : leyes inmutables de las mutaciones de los seres, o leyes de la Naturaleza,
: En ocasiones designa al mismeo Tao.
i3 L 40 LXXV 67 XXiL ! .
14 LI 41 LXXVI 68 XX CHU (#). Uno de los «siete (Estados) prepotentes» {(gi xiong) de la época de
los Estados combatientes, situado en el territorio de las actuales provin-
XXV X 6% A L
15 LAl 42 LXXVIT 69 cias de Hunan y Hubel. Ya en la época Primavera y Otofio, el rey Zhuang
16 LI 43 LXXVII 70 XXV | habia llegado a conquistar por un tiempo la hegemonia sobre el resto de
17 v 44 LXXIX 71 XXVI j los Estados chinos. En su momento de méximo poder se extendié hasta
‘ las actuales provincias de Anhui v de Henan. Su capital estuvo situada
18 IV 45 1 72 XXVl ; sucesivamente en Ying (hoy Jiangling, Hubei), Chen (hoy Huaiyin, He-
19 Lvi 46 1 73 XXIX nan) y Shouchun (hoy Shouxian, Anhui). Desaparecié conquistado por
20 LvI 47 I 74 XXX . Qin en el afio ~223. ”
21 VI 48 IV 75 XXXl CHUNQIU. Véase PRIMAVERA Y OTONO.
27 LIX 49 v 76 XXX :
0. Véase TAQ.
23 IX s0 VI 77 XXX . DAO. Véase TAO
24 LXI 51 Vil 78 XXXIV : DAQO JIA (B ). Denominacion genérica de la escuela taoista.
79 XXXV :
25 LXII 52 VII DE. Véase TE.
26 LXIN 33 IX 80 XXXVI oL
27 LXIV 54 X 91 XXXV . EMPERADOR AMARILLO (HUANG DI) (8 #). Uno de los cinco (o doce,
: S segln versiones) legendarios emperadores de la remota antigiiedad china,
324

327




TAQ TE CHING

al que hicieron remontar sus doctrinas los adeptos de la escuela taofsta de
Huang Lao. Su patronimico era Gongsun, y su scbrenombre Xuanyuan.

ESTADOS COMBATIENTES, £poca de los (i B it 4% zhanguo shidai).
Con este nombre se conoce el perfodo que se extiende desde el afio ~475
hasta el afio -221, momento éste en que tuvo lugar fa unificacion del Im-
perio bajo Qin shi huang. El nombre proviene de la serie ininterrumpida
de guerras entre los siete grandes Estados (Qin, Qi, Chu, Yan, Han, Zhao
y Wei), que cubre toda esta época. Perfodo de transicién de la sociedad
esclavista a la sociedad feudal.

EA (¥%). Las leyes positivas, pilar de todo el pensamiento legista chine.

FA JIA (#%#7). Denominacién genérica de la escuela legista. Importante es-
cuela de la época de los Estados combatientes opuesta ai confuctanismo.
Sus principales figuras fueron Shang Yang, Xun Kuang y Han Fei. Repre-
sentaba los intereses de la nueva clase de los terratenientes; su concepcidn
materialista del «hombre vence al Cielo» {ren ding sheng tian) chocaba
de frente con la sumisién confuciana a lz voluntad celestial {ting tian you
ming). Los legistas eran partidarios de las reformas sociales progresistas,
aspiraban a sustituir el «gobierno mediante los ritos» (I zhi), propio del
sistemna esclavista, por el «gobierno mediante las leyes» (fa zhi).

FA ZHT (8 I8, «gobierno mediante las leyes»}. Tesis polftica defendida por los
legistas. Se basaba en la supresion de los ritos, propios del sistema jerarqui-
zado de la nobleza esclavista, v su sustitucion por leyes {fa) cuyo dmbito
de aplicacién se extendiera a todos los siibditos sin excepciones. Con ellas
se trataba de restringir v atacar los privilegios hereditarios de los grandes
propietarios de esclavos y su régimen de infeudacion jerarquizada. Su ob-
jetivo dltimo era fundar un Estado feudal unificado y centralizado.

FAN (J%). El desarzollo en un cierto sentido, llegado 2 un limite, se transfor-
ma en su contrario. El fan es la caracterfstica fundamental del movimien-
to transformativo del Tao.

FU (), Los seres, 2 través de los diferentes y sucesivos procesos de cambio,
retornan finalmente a su estado original: surgen del Tao y vuelven a con-
fundirse en el Tao. A este proceso en su conjunto se denomina fu,

FUXI (4% #). Uno de los «Ires Soberanoss (sarm buang), personajes miticos
de la antigua china. También llamado Taigao. Se le incluye entre los doce
legendarios emperadores de la remota antigitedad china, y se le atribuye
la invencién de la escritura y de las artes manticas.

GONGSUN LONG (4 $ #, -320 a -250). Una de las grandes figuras, jun-
to con Hui 5hi, de la escuela de los nombres (ming jia) o logicistas. Vivid

528

GLOSARIO

en el Estado de Zhao. De su obra, el Gongsun Long 2/, que constaba de
catorce libros, solo seis han llegado hasta nosotros.

GUAN YIN (3% F, «¥in del puesto fronterizo»). Probablemente un discipulo
de Lao zi. Se llamaba Yin X, y de sobrenombre Gongdu. Jefe del puesto
fronterizo de Hangu en tiempos del rey Ping de la dinastia Zhou, Autor
del Lao zi, en opinién de Guo Moruvo. Bl Han shu («Libro de los Han»)
le atribuye el Guan Yin 24, obra en nueve libros, hoy perdidos.

GUAN ZHONG (& f#, —-645). Liamado ¥i Wu, v de sobrenombre Jing-
zhong. Precursor del pensamiente legista en ef Estado de Qi, de cuyo
duque Huan fue ministro. Hizo de Qi el Estado mds poderoso de su
tiempo.

GUAN Z1 (3 ). Obra atribuida a Guan Zhong, pero escrita realmente por
filésofos posteriores, de la época de los Estados combatientes y de los Xi
Han (Han def Qeste). En eilase recogen sentencias de Guan Zhong; no obs-
tante, también incluye libros de otras escuelas, particularmente la taoista,
la del yin-yang, del arte de la guerra, ¢ incluso algunos materiales confu-
clanos. Comprendia ochenta y seis libros, de los que diez se han perdido.

GUO XIANG (38 %, 252-312). Filésofo taoista, célebre por su comentatio
del Zhuang zi. Defendié desde posiciones materialistas la supremacia del

you (gui vou lun) frente a la «teorfa de la supremacia del wu (gui wu lun)
de Wang Bi.

HAN (dinastia) (i #i). Fundada por Liu Bang, tras la destruccién de la
precedente dinastia Qin. Se prolongé desde ¢l afio ~206 hasta el 220. Se.
divide en dos épocas: fos Han anteriores (Qian Han), desde el afio ~206
hasta el afio 23, y los Han posteriores (Hou Han} desde el 25 al 220
También son conocidos, respectivamente, como Han del Oeste (Xi Han)
y Han de! Este (Dong Han), debide a que el cambio de época coincide
con el traslado de la capital de Chang’an {provincia de Shanxi) a Luoyang
{provincia de Henan).

HAN (#5). Uno de los «siete (Estados) prepotentes» {gi xiong) de la época de
ios Estados combatientes, formado a raiz de la desmembracién del Esta-
do de Jin. Situado en la parte central de la actual provincia de Henan y
en la regién sudoriental de la provincia de Shanxi. Su capital fue primero
Yangdi (hoy Yuxian, Henan) v, después, Xinzheng (Henan). Conquistado
por Qin en el ~230.

LAO DAN (# E). Conocido como Lao zi {«Anciano Maestro»), es el su-
puesto autor del libro homénimo. Su identidad histérica sigue siendo
objeto de controversia entre los filésofos e historiadores chinos (vid. In-
troduccién, pp. 22 ss.).

529



TAO TE CHING

LAG ZI (£ “F). Véase LAO DAN y Taishi Dan en Introduccién, p. 24. Titulo
de una obra, atribuida en principic a Lac Dan, mds conocida en Occiden-
te como Tao Tz ching. Es el primero de los tres grandes textos cldsicos del
taofsmo filoséfico. Se conocen hoy hasta tres versiones principales.

LAOQ LA ZI (£ % F, «Maestro Laolai»). Maestro taofsta natural del Estado
de Chu y coetdneo de Confucio. Escribid quince obras. Vivia como ere-
mita en el Mengshan {monte Meng). El rey de Chu supo de su sabidaria
y le pidié fuera su ministro. La mujer de Laolal zi, al enterarse, le dijo:
«El que acepta algo de otro, fuerza es que por él se vea dominadas. Y
se marché, seguida de su marido. Llevando sobre los hombros y sobre
la cabeza todas sus pertenencias, fueron al sur del rio Yangzi, v va no se
supo més de ellos.

LEGISMO. Véase FA JIA.

LI ZHT (.18, «gobierno mediante los ritos»). Forma de gobierno propugna-
da por los ru jiz durante las épocas Primavera y Otofio v de los Estados
combatientes. Se basaba en la exacta observancia de los ritos de Zhou
(Zhou li). Con este nombre era designado el sistema de jerarquias, infeu-
dacién y privilegios hereditarios de la nobleza esclavista, establecido por
Zhou Gong durante la dinastfa Xi Zhou (Zhou del Qeste), y las ceremo-
nias con &l relacionadas.

LIE YUKOU (3 £ #). Conocido como Lie zi («Maestro Lies) y como Licius
en su forma latina, es el supuesto autor del Lie 27, Vivié en el siglo ~Iv.

LIE ZI (B “F). Véase LIE YUKOU. Tituio de una obra atribuida a Lie Yukou.
Es el tercero de los tres grandes textos cldsicos del taofsmo filoséfico.
Consta de ocho libros.

LIU BANG (&Il #5, ~256 a ~195). Natural de Pei {hoy, en la provincia de
Jiang su). Fundador de la dinastfa Han dei Oeste, después de haber acau-
dillado 'victoriosamente una insurreccién campesina a finales de la di-
nastia Qin, y tras cinco afios de guerra contra Xiang Yu, su oponente de
Chu. Aplicé la linea legista de la dinastia precedente, con el poder cen-
rralizado, sujetando a los remanentes de la nobleza esclavista: faverecié
la agricultura mientras controlaba de cerca a los comertiantes. Su viuda,
l2 gran emperatriz regente Lii Zhi, resistié, a su muerte, los intentos de
modificar la linea politica y consolidé las conqmstas del nuevo reglmen,
progresista en aquel entonces.

LIU XJA ZHI. Dirigente de un importante levantamiento de esclavos a finales
det perfodo Primavera y Otofio, Su xing {apellido) era Zhou y su nombre
Zhi. Vivié en Liuxia {veste de la actual provincia de Shan dong), de ahi
que fuera conocido por Liuxia Zhi. En el Zbuang zi («Zki ¢l bandido», 1),

530

GLOSARIO

se pone en boca de este rebelde una refutacién raoista de Iz doctrina de
Confucio, caando éste fue a entrevistarse con él para convencerle, pro-
metiéndole toda clase de honores y riquezas, de que abandonara su hucha
contra kas autoridades establecidas.

LOGICISTAS. Véase MING JIA.

LU (%). Estado de la antigua China, situado en el sur de la actual provincia
de Shandong. Fue fundado por Ji Dan, quien lo recibid en feudo de su
hermano mayor, el rey Wu de la dinastia Zhou. Fue conguistado en el
afto ~256 por el Estado de Chu.

LUN YU (3£ 1, «Analectas»), Obra redactada por los discipulos de Confucio
después de su muerte. Consta de veinte libros, cuyos titulos provienen
de los dos o tres caracteres iniciales de cada uno. Recoge los discursos v
hechos histéricos de Confucio, a través de los cuales se da a conocer su
pensamiento Rloséfico, politico ¥ moral. Es uno de los «Cuatro Libros»
(Si shut) confucianos. Los otros tres son el Meng 2i v dos tibros del Li ji
{«Registro de los Ritos»): el Da xue («Gran Doctrina») v el Zhong yong
(«Medio invariable»).

LUSHI CHUNQIU (B [& % #5). También se conoce con el nombre de Li
lan. Es una obra compuesta por Lii Buwei a finales de la época de los Es-
tados combatientes, e cardcter ecléctico, aunque su nicleo ideoldgico es
confuciano. Junto al elogio del ren yi {las virtudes confucianas de bondad
vy rectitud) aparece en ella la recomendacién del gobierno mediante ¢l
wu-wel (wu wei er zhi) tavista,

MENCIO (#2F) (Nombre latinizado de Meng Ke, ~390 a ~305). Nazural
del Estado de Zou (actual provincia de Shandong), fue el maximo repre-
sentante de la escuela confuciana después de su fundador. Desarrollé las
doctrinas de éste, hasta ef punto que la doctrina de Confucio es desig-
nada hoy en China con el nombre de Kong Meng zhi dao (Docerina de
Confucio y Mencio). Su abra se recoge en el Meng zi.

MENG ZI (F “F). Obra en la que se contiene el pensamiento, en forma
de discursos y relatos histéricos, de Meng Ke (Mencio). Redactada por
sus discipulos, consta de un total de siete libros. Es uno de los «Cuatro
libros» del confucianismo.

MING JIA (45 %, «escuela de los nombres»), Denominacién genérica de 1a
escuela de los logicistas (o sofistas). Incluye una serie de fildsofos cuya
atencién se centraba en los problemas de l6gica formal. Las principales
figuras de fa escuela fueron Hui Shi y Gongsun Long.

MO BL Véase MO ZL

531



TAOQ TE CHING

MO JIA (£ ). Denominacién genérica de los seguidores de las doctrinas
de Mo Di. Sus puntos tedricos principales son: «estimar a los hombres
sabios y virtuosos» (shang xian), es decir, seleccionar para los puestos de
gobierno a los mejor dotados por sus capacidades y sus elevadas cuali-
dades morales; «amor universals (fian ai) para con todos los hombres,
sin limitaciones ni gradaciones por causa de jerarquias, clan o familia;
cardcrer injusto de las guerras ofensivas; el Cielo {#ian) entendido como
divinidad antropomérfica, cuya voluntad es que el hombre realice en este
mundo el jian ai y el vi {justicia).

MO ZI (28 ) («<Maestro Mo», —480 a ~420). Fundador de 12 escuela moista
{mo jia). De origen artesano, estudid primero con los letrados confucia-
nos (ru jia) del Estado de Lu. Despuds se apartd de las tesis confucianas,
de las que €l y su escuela fueron enemigos irreconciliables. Estudié y
puso en prictica en el Estado de Song el arte militar. Sus discipulos, pro-
cedentes de las capas humildes de la sociedad, llevaban una vida austera
y de trabajo. Sus ensefianzas se encuentran recogidas en los cincuents y
tres libros dei Mo zi.

MOISMO. Véage MO JIA

NEI YE (P ). Uno de los libros del Guan zi, gue Guo Moruo atribuye a
Song Jian e Yin Wen.

PENG MENG {3 ). Filésofo eremita del Estado de Qi, perteneciente a la
escuela de Jixia,

PRIMAVERA Y OTONOQ (#F Tk Chun qin). Primavera y Otofio» fue en un
principio el titulo de una obra de cardcter histérico del Estado de Lu, en
la que se registran los acontecimientos que tuvieron lugar entre el afio
~722 y el afio —481. Posteriormente se denomind, en la cronologia oficial
china, época de Primavera y Otofio, la que se extiende del afio ~770 {fun-
dacién de la dinastia Dong Zhou, Zhou del Este) hasta el ~476.

PRIMAVERA ¥ OTONO (& % Chun gin). Titulo de una obra de cardcter
histérico del Estado de Lu. Véase Primavera y Otofio:

QI (). Prewma, soplo vital; uno de los conceptos fundamentales del taofs-
mo primitivo. Véase Introduccidn, p. 57.

QI (7%). Estado de 1a antigua China, sitnado en la parte central de la actual
provincia de Shandong, v cuya capital fue Yinggiu. Las reformas de ca-
racter legista impulsadas por el ministro Guan Zhong hicieron que Qj,
bajo el duque Huan, alcanzara la hegemonia sobre el resto de los Estados
chinos. En la época de los Estados combatientes fue uno de los «siete
prepotentes» (gi xiong). En esta misma época, el clan de Tian expulsé

532

GLOQSARIQ

al de Jiang, que hasta entonces habia ocupado el sefiorio del Estado, y
fundd una nueva dinastfa ducal. Fue el Gltimo Estado conquistado por
Qin (-221) en el procese de unificacién de China.

QIN (dinastia) (% ). Fundada por Qin shi huang. Se prolonga desde el
=221 al =206, Su capital fue Xian yang (provincia de Shanxi). Primera
dinastia feuda! de un imperio chino unificado y centralizado.

QIN {#). Antiguo Estado de China, situado en el territorio de las actuales
provincias de Shanxi v Gansu. Su capiral estuvo primero en Yong (hoy
Fengxiang, Shanxi) y después en Xianyang. Bajo el dugue Mu, en el pe-
riodo Primavera v Otofio, Qin alcanzd la hegemonia sobre los demds
Estados. Ya en la época de los Estados combatientes, tas reformas legistas
de Shang Yang, ministro del dugque Xiao, hicieron de Qin uno de los
siete prepotentes» (gi xiong). Finalmente ¢l soberano de Qin (el futuro
emperador Qin shi huang) conquistd los restantes Estados y unificé Chi-
na en el afio -221.

QIN SHI HUANG (% 1 £, -259 a ~210}. De nombre Ying Zheng, fue el
mas eminente representante politico de la nueva clase de los terratenien-
tes, Unificd el Imperio después de someter uno a uno a los otros seis fs-
tados (Qi, Chu, Yan, Han, Zhao v Wei}. Unificé la escritura, la moneda
y las medidas y pesos. Aplicd con energia la linea legista y reprimid los
intentos restauracionistas de los nobles apoyados en el confucianismo.
Entre estas dltimas acciones ha pasado a la historia la quema de los
libros confucianos y el enterramiento en vida de cierto niimero de le-
trados confucianos gue habian conspirado contra el nuevo régimen (fen
shut kang ru).

REN. El caricter 1= (ren), que normalmente se traduce pot bondad o bene-
volencia, representa el concepto clave del pensamiento confuciano. A la
hora de explicar el término, Confucio y sus discipulos lo hacen en varios
sentidos. En primer lugar, el ren es el resultado del «aurodominio y re-
torno a los ritoss (ke ji fu li); sélo quien se controla y hace que sus actos
vy palabras se conformen a los ritos de Zhou posee la virtud dei ren. La
segunda Interpretacidn discurre por la pracrica de las virtudes del xigo y
el di (piedad filial o sumisién respetucsa al padre, y obediencia y respeto
al hermano mayor). Una tercera interpretacidn dei ren, en el sentido del
«amor a los demés».

RU JIA (& %). Nombre con que se conoce 2 la escuela confuciana. Esta
escuela tiene como representantes mdximos a Confucic y a Mencio. En
un principio ef término % ru designaba, durante ta época Primavera y
Ortofie, a los misicos que actuaban en las ceremonias y ritos de la no-
bleza esclavisia, Debido a que Confucio se dedicé durante algin tiempo
a este oficio, sus discipulos y todos los que posteriormente siguieron sus

533




TAQ TE CHING

enseflanzas recibieron el nombre de ru. El concepto clave de la doctrina
confuciana es el ren. Su programa politico, retornar a los ritos de Zhou,
es decir, restaurar el sistemna esclavista. Sostiene la teorfa de la voluntad
del Cielo {tian ming), segin la cual la vida v la muerte, la riqueza v la
nobleza, son decididas por el Cielo sin que el hombre pueda modificar
esa voluntad celestial, Defiende el apriorismo al afirmar que hay hombres
superiores que nacen sablendo (sheng er zbi zbi). El «medio dorado», la
razém de [a moderacion y de la tradicion mantenida (zhong voug zhi dao)
es la manifestacién concentrada de su pensamiento antirrenovador.

SHANG SHU (i “5). También llamado Shu jing («Libro de la Historia»), re-
gistra los acontecimientos mas importantes de las tres primeras dinastias
chinas: Xia (aproximadamente, del siglo —xx1 al siglo —xvr}, Shang {de!
siglo —xvi al afio —1066) y Zhou. A partir de la dinastia Han, el Shang shu
fue incluido entre los libros cldsicos confuciancs, que desde entonces se
denominaron wi jing (cinco cldsicos). Son, ademds dei Shang shu, el Shi
jing {«Libro de las Odas»), el Li jing (sLibro de los ritos»), el Yi jing {«ii-
bro de las mutacioness) v Chungin («Anales de Primavera y Otofios).

SHEN BUHAI (1 A%, -385 a ~337). Natural del Estado de Zheng. Des-
tacada figura del legismo a mediados de la época de los Bstados comba-
tientes. Sirvié como consejero al marqués Zhao del Estado de Han en
la puesta en marcha de una serie de medidas legistas de gobierno, que
lievaron a la fortaleza v prosperidad 2 dicho Estado. Su pensamiento
estaba recogido en el Shen z/, del que sdlo se conserva ei libro que lleva
por titulo Da #i.

SHEN DAO ({# #). Natural del Estado de Zhao, enseté en Qi, en tiempos
del rey Xuan. Su pensamiento es una sintesis de taofsmo y legismo. De
los cuarenta y dos libros de su obra, el Shen zi, s6lo se conservan, incom-
pletos, siete libros.

SHENG REN (& A). El sabio, del que cada escuela posee una peculiar vi-
sién. E! sabio del Lac zi es, en este sentido, la antitesis de los sabios de
las otras escuelas.

SHENG WANG (£ T)). Los reyes sabios. Véase YAQ.

SHENNONG (#i %), Uno de los doce legendarios emperadores de la remo-
ta antigiiedad china.

SHI DA JING (+ 2K ). Timlo de una importante obra descubierta en las
excavaciones de Mawangdul. Véase Introduccidn, p. 56.

SHI JT (8 12, Registros histéricos). Primera obra china de cardcter histérico
general. Escrita por Sima Qian, de ia dinastia Han del Oeste. Consta de

534

GLOSARIOQ

ciento treinta libros. Abarca la historia china desde la alta antigiiedad
hasza el reinade del emperador Wu de la dinastfa Han.

SHUN (3%). Probablemente caudillo de una confederacion tribal a principios
del segundo milenio a.n.e. Segiin los textos confucianos, era descendien-
te en sexta generacién del soberano Zhuanxu. Su madre lo concibié al
«sentir un gran arco iris». Primero se lamé Tao, del lugar donde nacis,
y después Wei, del nombre del rie a cuyas orillas vivié. Sus ojos tenfan
una doble pupila, y de ahi su sobrenombre Chonglua {«Doble fior»). Yao
supo de su sabidurfa v le casé con dos de sus hijas, v le entregé el feudo
de Yu. Cuando tenia treinta afios Yao le hizo su ministro, y 2 los treinta y
tres afios abdicd en su favor. Reiné durante cuarenta afios, hasta que ab-
dicé en Yu. Su figura fue posteriormente enaltecida por los confucianos,
quienes e consideran uno de los «reyes sabios» {sheng wang).

SIMA QIA (FlHBiZ, 145 a ~-90). Notable historiador v literato. Sucedié
como historiador de la corte a su padre Sima Tan, en tiempos del empe-
rador W Dirigié en colaboracién con los astrénomos de palacio una
reforma del calendario en el afio ~104. Su gran obra es el Shi ji (Registros
historicos).

SONG JIAN (3§ ). Filésofo del Estado de Qi, que vivié en tiempos del rey
Kuan, También llamado Song Rong zi y Song Keng. Los diferentes nom-
bres se explican por la parecida pronunciacién de los correspondientes
caracteres en €l antiguo chino. Junto con Yin Wen tuvo por maestro a
un tal Qianshou, v ambos participaron en la escuela de Jixia. Su pen-
samiento es en cierto modo una sintesis de taoismo v mofsmo. El Han
shu («Libro de los Hanw) cita una obra suya, el Song 2, compuesta de
dieciocho libros, perdido en época temprana. Algunos le atribuyen tres
fibros del Guan zi.

SONG RONG ZI (38 % 5, «Maestro Rong de Song»). Otro de los nombres
con que se cita a Song Jian.

SUN WU (Fp). Famoso estratega de finales del perfodo Primavera y Otofio.
Originario del Estado de Qi, sirvié como general en jefe al rey He Lu del
Estado de Wu. Aplicando unas concepciones mas o menos legistas a la or-
ganizacién del ejército, consiguid derrotar al Estado de Chu v convertir a
Wu en un grande y poderoso reino. Escribid el Sun zi, en el que sintetiza
sus experiencias en el arte de la guerra.

SUN ZI (¥h “F). Obra escrita por Sun Wit Consta de trece libros. Cao Cao,
pensador legista y renombrado politico v militar de finales de la dinastia
Han, escribi¢ el mds célebre comentario a esta obra. El Sun zi encierra
importantes elementos dialécticos de gran valor filoséfico.

335



TAQ TE CHING

TAO (3#). Concepto y principio en torno al que gira todo el pensamiento
taoista. Véase Introduccion, pp. 61 ss.

TE. El cardcter (ideograma) 18 (de) significa «virtud morals, pero en la termi-
nologia taoista no tiene este sentido, sino el de particularizacién del Tao
en los seres concretos. Véase Introduccién, p. 68.

TIAN (K). Cielo. Significé diferentes conceptos en las distintas escuelas: des-
de una especie de principio divino antropomérfico, hasta la naturaleza
misma material, pasando por la impersonalidad de una voluntad celeste
confuciana.

TIAN DAQ (K ). Bl Tao del Cielo, Esta expresién en el Lao zi suele refe-
rirse a las leyes de la Naturaleza.

TIAN PIAN (H 4f). Natural de Qi, y filésofo de la escuela de Jixia, escribie
una obra, et Tian zi, compuesta de veinticinco libros, la mayor parte per-
didos. Su pensamiento es una sintesis de taolsmo v legismo.

WANG Bl (£ ), 226-249). Principal representante de la escuela del xuan
xue, Son célebres sus comentarios def Lao zi y del Zhowu yi (del que el Yi
jing es la primera parte). Su comentario idealista del Lao z¢ ha ejercido
una muy grande y profongada influencia hasta nuestros dias.

WEX JIN (3 B 19 4%). Periodo histérico de ta cronologia oficial china que

se extiende desde el afio 220, en que termina la dinastia Dong Han (Han
del Este), hasta el afio 420. El nombre proviene de dos dinastfas sucesi-
vas: Wei (uno de los Tres Reinos) v Jin (dividida a su vez en Jin del Oeste
y Jin del Este por el afio 316).

WEN, rey (3£ F). Su nombre era Ji Chang. Soberano de los Zhou, extendié
ampliamente los dominios de su Estado {en el oeste de China} después
de conquistar los pequefios Fstados vecinos. Tuvo como consejero a Lit
Shang, v sentd las bases para que su hijo, el rey Wu, fundara la nueva
dinastia Zhou.

WU. Existen dos caracteres chinos cuya trascripcidn fonética coincide en el
wu, Uno de ellos, ¥, significa cosa, los seres concretos v materiales; el
otro, 7o, no-ser, no haber, no existis.

WU 5. Nombre de un antiguo Estado de China, fundado por Taibo, hijo
de Danfu. Comprendfa la actual provincia de Jiangsu y lo que hoy es
¢l municipio de Shanghai, asf como parte de las provincias de Anhui
y Zhejiang. Su capiral estuvo en Wu {(hoy Suzhou}. En el afio ~473 fue
conquistado por el Estado de Yue.

536

GLOSARIO

WU, rey (#& ). Su nombre era Ji Fa. Fue en un principio soberano de los
Estados feudales del clan de los Ji (en las actuales provincias de Shaanxi
y Gansu). En el afio ~1066 atacé y derroté a Zhou, ditimo emperador de
la dinastia Shang, y fundé la nueva dinastia Zhou,

WU-WEI (€ ). La no-accién, la no intervencién. Nocidn que impregna
todo el pensamiento taoista desde sus mds profundas concepciones me-
tafisicas hasta la practica moral y politica.

WU XING (B 7). Los cinco elementos. Véase Comentario al capitulo 56.

XIWANG MU (86 £ £, «Madre Reina del QOeste»). Personaje de fa mito-
logia china. Espirite del Gran Yin (Tai Yin), representado con cola de
leopardo y dientes de tigre. En el Shan bai jing se dice que tiene figura
humana, con cola de perro y cabeza desgrenada,

KT HAN (dinastia). Véase HAN (dinastia).

XIAO (3, Virtud confuciana de la piedad filial.

XIN (18). Virtud confuciana de la confianza o lealtad.
XU (#). El vacio.

XUAN XUE (% %), Bilosofia idealista resultado de una integracién de ele-
mentos confucianos en el taocismo, gue florecié durante la época Wei Jin
y de las dinastias del Norte y el Sur {siglos 11 a vi). Sus dos principales
representantes fueron He Yan (193-249) y Wang Bi. El término ¥ xuan
(«misterioso») proviene del capitulo XLV, el primero del Dao ping (<Li-
bro del Tao»), en el que se habla de! «mds profundo misterio, la puerta
de todo lo escondido». En aquel tiempo, los flésofos de fa escuela xnan
xue estudiaban principalmente los Hamados <Ires misteriosos», a saber, el
Lao zi, el Zhuang zi y el Yi jing.

XUANYUAN (41 #). Nombre del Emperador Amarilto.

XUN KUANG (8 i, ~313 a ~238). También conocide por los nombres de
Xun Qing v Sun Qing. Originario del Estado de Zhao. Representante del
pensamiento legista y fildsofo materialista, tuvo como discipulos desta-
cados a Han Fei v a Li Si. Polemizé directa y agudamente contra las tesis
de Mencio. No obstante, sus otigenes confucianos afloran en algunos
puntos de su docirina. Esta se ha conservado en el Xun zi, compilacién
de sus obras realizada con posterioridad a su muerte.

XUN ZI (3] ). Coleccién de escritos de Xun Kuang. Consta de teinta y
dos libros, entre los que se debe destacar: Fei xiang, en el que expone el

537



TAOC TE CHING

punto de vista histérico sobre el constante progreso de la sociedad; Ru
xi40, en que critica el apriorismo confuciano; Tian lun, donde defiende la
capacidad del hombre para transformar la Naturaleza, frente al fatalismo

confuciano; Qiang guo, elogio de los logros politicos v econdmicos del
Estado de Qin.

YAN (). Antiguo Estado de China, uno de los «siete prepotentes» {gi xiong)
de la época de los Estados combatientes. Comprendia el norte de la ac-
tual provincia de Hebei v el oeste de la provincia de Liaoning. Su capital
fue Ji (sudoeste de Pekin}. En guerra con el Estado de Qi, llegd a ocupar
mas de setenta ciudades de este dltimo durante un tiempo. Derrotado
por ¢l Estado de Qin en el afio ~226, cuatro afos después desaparecid
como Estado independiente.

YAN FU (™ &, 1853-1921). Natural del distrito de Houguan en la provincia
de Fujian. Fildsofo ilustrado, demdécrata, anticonfuciano, introductor en
China de la cultura v et pensamiento cientifico de la civilizacién burguesa
de Occidente {(xin xue), frente 2 la vieja cultura feudal del Imperio (in
xue). Entre sus escritos se cuenta el Yuan dao («Fl Tao primitivos).

YANG ZHU. Véase YANG ZL.

YANG ZI (8 F, «Maestro Yang», -395 a -335). Se llamaba Yang Zhu, v su
sobrenombre era Ziju. Sabio taofsta, que vivis retirado def mundo. No
se conocen los detalles de su vida. El Zhuang 2 dice que fue discipulo de
Lao Dan, pero no es probable. Vid. Introduccién, p. 53.

YAQ (38). Personaje legendario, probablemente caudillo de una confedera-
cidn tribal a principios del segundo milenio an.e. Segiin fos textos con-
fucianos, Yao fue su titulo pdstumo, Yiqi su patronimico, y Fangxun su
sobrenombre. Hijo de Di Ku {«Ku el emperador»), subié al trono a los
veintiiin afios y reind durante setenta y dos afios. Establecia su capital en
Pingyang, que luego lamé Taotang. Abdicé en su ministro Shun. Eleva-
do por los confucianos a la categoria de «rey sabio» (sheng wang), como
simbolo del modelo de gobierno por ellos preconizado,

YT (¥). Virtad confuciana de la rectitud o justicia,

YIJING (5%, «Libro de los cambios» o «Libro de las mutaciones»). También
conocido por Zhou vi («Mutaciones de Zhou»). Compuesto durante las
dinastfas Shang v Zhou. Fs un libro de adivinacién, en el que se dan a co-
nocer las f6rmulas oraculares para inquirir del Cielo o de los espiritus lo
fasto o nefasto. Clertas partes del libro, a pesar def cardcter supersticioso
general, encierran un pensamiento dialéctico simple v espontaneo.

YIN (5% B3). Otro nombre de ka dinasta Shang,

538

GLOSARIO

YIN WEN {F ). Natural del Estado de Qi, participd junto con Song Jian
en la escuela de Jixia. Al igual que Song Jian, cuya filosofia comparte, fue
discipulo de un tal Qianshou. Bl Han shu («Libro de jos Han»), gue le
incluye en la escuela de los nombres, cita una obra suya, el Yin Wen zi,
perdida en época temprana. Los dos libros del Yirn Wen 2i que han llegado
hasta nosotros se suelen considerar apdcrifos. Algunos e atribuyen dos
libros del Guan zi.

YIN-YANG (8] FH). Originariamente, estos dos caracteres debieron significar
«sombrio» e «iluminado por el sol», respectivamente. De ahi pasaron
luego a significar femenino y masculino. Por ltimo, se convirtieron en
conceptos de las dos fuerzas o principios fundamentales del universo. En
jos hexagramas del Yi jing la linea continua es yang, v la discontinua vin,

YIN-YANG, Escuela del (BEFIZ), Escuela filosdfica del periodo de los Esta-
dos combatientes que explicaba el universo a partir del principio dialéc-
tico del vin-yang y de los cinco elementos (pou xing). Su principal repre-
sentante fue Zou Yan.

YOU (4). El ser, la existencia, en contraposicién al ww, el no-ser,

YU (&), Primer emperador de la dinastfa Xia, Nieto del soberano Zhuanxu,
su patronimico era Si, y también se llamaba Wenming. Su feudo era Xia-
bo. En tiempos del emperador Shun consiguié dominar las inundacicnes
del rio Amarilio. Shun le cedié el trono, en el que Yu permanecié por
espacio de ocho afios.

YUE (##). Nombre de un antiguo Estado de China, fundado por Y Zhong,
hijo de Danfu. Su centro era la actual provincia de Zhejiang. Su capital
era Huiji (hoy Shaoxing, en Zhejiang). En guerra con el vecino Estado de
W, lo acabé por conquistar el afio 473, En su apogeo se extendié por
las actuales provincias de Jiangsu, Anhui y Jiangxi. En -306 fue conquis-
tado por el Estade de Chu.

ZHANGUO, Véase ESTADOS COMBATIENTES.

ZHAO (if%). Uno de los siete poderosos Estados (gi xiong) de la época de los
Estados combatientes. Fundado en ~376 a raiz de la desmembracidn del
Estado de Jin. Ocupé el centro y norte de la actual provincia de Shanxi,
el oeste de la de Hebei v el nordeste de ia de Shaanxi. Su capital fue
primero Jinyang {al sudeste de la actual Taiyuan) y después Handan (en
la actual provincia de Hebei}. Fue conquistado por el Estado de Qin en
el afio -222,

ZHOU (J&). Nombre de Zhuang zi.

539



TAO TE CHING

ZHOU (). Se distinguen dos dinastias con este nombre: Zhou del Oeste

(Xi Zhou) v Zhou del Hste (Dong Zhou). La primera fue fundada por el
rey W de Zhou en el afio ~10686, y desaparecid en el -771 con la mueree
violenta del rey You. Fue la época de mdximo esplendor de la sociedad
esclavista, con un acabado sistema patriarcal basado en el gobierno por
los ritos (7 zhi). Confucio hizo justamente del retorno a los ritos de Xi
Zhou el nicleo de su doctrina. La dinastia Zhou del Este comienza en
el afio ~770, cuando el rey Ping traslada la capital de Hao (cerca de la
actual Xi’an, Shanxi) a Luoyi (hoy Luoyang, Henan). Comienza entonces
el llamado perfodo de Primavera y Otofio, seguido por el de los Estados
combatientes, durante ef cual la dinastia entré en una progresiva deca-
dencia hasta su desaparicién en el afio -256.

ZHOU GONG (1 49, dugue ZHQU. Se liamaba Ji Dan. Era hijo del rey

Wen de Zhou y hermano menor del rey Wu. Antepasado de los sobera-
nos del Estado de Lu, ayudd a su hermano a derrocar la dinastia Shang,
y fue el organizador de las instituciones de la dinastfa Zhou, ensalzadas
por Confucio, quien le consideraba uno de los mayores sabios de la
antigiledad,

ZHUANG ZHOU (I &, -369 a -286). Natural del Estado de Song. Una de

las grandes figuras del taoismo. La obra que se le atribuye, conservada
hasta hoy, el Zhuang i, fue escrita por él s6lo en parte, aunque toda
ella recoge su pensamiento y su punto de vista sobre diversos proble-
mas. Propugnaba la destruccién del orden social vigente desde posicio-
nes anarquizantes, asi como la vuelta a la remota época de la sociedad
comunal primitiva, es decir, a la pureza original del hombre, libre de la
deformacién impuesta a su naturaleza por los «gobiernos activos» y los
«sabios astutos».

ZHUANG ZI (J£ 7). Obra de la escueiz taoista. Consta de treinta y tres

libros, escritos sucesivamente, durante }a época de los Estados comba-
tientes, por Zhuang Zhou v sus discipulos.

ZOU YAN (34 4i7). Destacado representante de Ia escuela del yin-yang. Fue

uno de los maestros de Ji xiz. Posterior a Mencio, sus escritos, que com-
prend:arz dos obras Zowu zi y Zou Zhong shi wu de, con un total de ciento
cineo libros, no ha Hegado hasta nuestros dias. Sélo se conservan frag-
mentos en el Sk fi.

ZUO ZHUAN {4 {%)}. Bl primero y mas importante de los tres comentarios

al Chungin {los otros dos son el Gong Yang zhuan v ef Gu Liang zhuan).
Seglin fa tradicién fue escrito por Zuo Qiuming, de la época Primavera
y Otoito. Considerado libro «canénico» (fing dian) por los confucianos,
posee un gran valor histérico,

540

INDICE

Presentacion: Maria Teresa Romdn .. ... ... o oo,
Prologo. .. oot
Advertencia sobre la numeracién de los capitulos. . ... ... L

INTRODUCCION. .. .......

La tumba de Guodian........
La tumba de Mawangdui . . . ..
Personalidad histérica del autor del Laozi . ... ... oo,
Los antiguos textos del Lao zi. .
La divisidén en partes y capitulos . ... ..o ool

¥l Lao zi de Guodian . .. ..

............................

El Lao zi de Guodian, un texto homogéneo ... ...... .. ...
Un texto desconocido: EIGran Uno . .o ..o cvviii o in
Bl Lao zi: otras versiones, comentarios y traducciones .. .........
Nuestra versidon ............

ESTUDIO PRELIMINAR: EL LAO ZI Y EL TAOISMO. . ... .....

L

IL

LOS ORIGENES DE LA FILOSOFIA CHINA . 1 10 v e v eeeeannennen.
El marco geografico e histérico. . ...... ..o,

Contactos con Qccidente |
Los origenes samanicos. . . .
Las cien escuelas, ... ., ...

BELTaciSMO . ..o at
LEITao .. oot

1.1, El cardcter (ideograma) v sus significados. . ..........
1.2, Dimensién ontolégicadel Tao .. ..o oovn oot
Incognoscibilidad e inefabilidad del Tao. ............
ElTao esla «ley universals. .. ..o s,

ElTaoesel Todo . .
El Te {Virtud») . . .

El Tao es una «cosa cadticar. . ..o vt veiunnrnanens
El Tac no tiene forma ni figura,esNada .. ..........

1.3. La vacuidad del Tao

11
15
17



iNDICE

1.4, Laepifania del Tao: elyinyelwyang. ... ... ... .. ... 77
ElUno, el Garndayla Svastika ... ... .. ... ..., 78
Elyinyelyang ... .0 83
Elsimbolo delyinyang .. ... ..o oL 84
El ¥ijing v los hexagramas, .. ... .. ..oovveaot. 86

2. Ladialécticataofsta. . ..o i e 88
2.1 Elyinyangvel Tao . .. ..o i, 20
2.2. Lalecturamarxistadel Laozi ... .. ..ooo L. 91

3. La dimensi6én morai del taofsmo: el ideal del sabio ........ 93

3T Elawmwei ..o e 95

3.2. Larenunciadel sabictaoista ..................... 97

3.3. El sabio taoista, nisabionisanto ... ............ ... 103
La sabia ignorancia o la ignorante sabiduria. . ... ... .. 103
La critica de la moral tradicional .. .. .. ... ... ... 109

3.4. Los grandes temas de la sabidurfa taoista. ... .... ... G
Elelogio de ladebilidad. .. ... oo ona. L, 111
ElTao,fa GranMadre. ... ... o o oL, 115
Elretornoalainfancia ........ ... v, 119
La simplicidad original. .. .....oo o Lol 120

4. El pensamiento politico del taoismo ........... .. .., 121
4.1. Lao zi, maestro del arte militar . .................. 131

5. La herencia del anciano maestro ... ..o i, 132

Cronclogiade laantignaChina .. ... i i s, 136
Bibliografia. . ... o e 137
' LOS TEXTOS
ELLAOZIDEGUODIAN. . .. s i 145
BLIAOZIDEMAWANGDUL ... oo 217
EL TAO TE CHING. VERSIONES TARDIAS DEL LAO ZI . .. .. ..., . ... 381
L0003 T3 LT (o S O 465
ElLaozideGuodian .. ...... ... .o i in.. 465
EiLgo zide Mawangdui. . .....ooiii i i, 487
Tabla de correspondencia. . ..o vr et e 525
Glosario . .. o e e 527
Indice .. e 541

542




TAO TE CHING

El descubrimiemo de los textos maés antiguos del primer
clasico del taoismo, el Tao Te Ching —el Lao zi de Guo-
dian, los libros de Mawangdui y Sobre el Gran Uno—, an-
teriores a las versiones tardias hasta ahora utilizadas, ha
planteado nuevos problemas y abierto nuevas perspecti-
vas en el estudio de la evolucidén del pensamiento taoista.

Este libro ofrece al lector la traduccién comparada
de estos textos, en edicién bilingiie, junto con la de las
versiones posteriores del Lao zi. Al mismo tiempo, como
fruto de sus investigaciones de estos dltimos afios, el au-
tor de esta edicién afade una amplia introduccién a la
filosoffa taoista, incluyendo un estudio de las relaciones
y mutuas influencias del taoismo con otras antiguas sabi-
durias del Medio Oriente y del Asia central.

Nacido en Madrid (1941), IAaki Preciado Idoeta es doc-
tor en filosofia, tibetélogo v pionero de la moderna sino-
logia espafiola. Trabajé como traductor de ¢hino y exper-
to en la Embajada de Espafia en Pekin (1973-1976). De
regreso a Espafia comenzé su labor de traduccién de los
cldsicos taofstas, asi como de literatura china. En 1980
obtuvo el premio nacional de traduccién por su versién
del Lao zi (Libro del Tao). En 1983 inicié sus estudios de
lengua vy cultura tibetanas, y ha publicado varios libros
sobre el Tibet, que ha recorrido ampliamente en los dlti-
mos afos. Actualmente reside en un remoto monasterio
bonpo del Tibet Oriental.

Entre sus mas de veinte traducciones, ensayos y libros
de viajes, cabe destacar: Lie zi. El libro de la perfecta va-
cuidad, Vida del gran yogui Milarepa, Zhuang zi, Las en-
sefianzas de Lao zi, Seleccion de poesias de Wang Wei, Poe-
mas del VI Dalai Lama, Seleccién de poesias de Du Fu, En
el pais de las nieves, Antologia de poesia china, Svdstika.
Religion y magia en el Tibet y Antologia de narrativa tibe-
tana. En esta misma Editorial ha publicado la edicion de
Los cuatro libros del Emperador Amarillo (2010).

[SBN 978-84-8164-835-5

i

97788481"648355




